
จักกวาฬทีปนี : พุทธธรรมเพื่อการจัดระเบียบสังคม 
CAKKAVALADIPANI: BUDDHIST DHAMMA FOR SOCIALIZATION 

 
พระองอาจ อาสโภ (ปริวัติ)  

บัวลี มณีแสน 
ทองคำ ดวงขันเพ็ชร 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
พระณัฐพงษ์ ญาณเมธี (ไกรเทพ) 

มหาวิทยาลยัมหามกุฎราชวิทยาลยั วิทยาเขตศรีธรรมาโศกราช 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้ มีเนื้อหาเกี่ยวกับการวิเคราะห์วาทธรรมในคัมภีร์จักกวาฬทีปนีว่า
สามารถช่วยจัดระเบียบสังคมได้อย่างไร จากการค้นคว้าพบว่า คัมภีร์จักกวาฬทีปนีมีหลักธรรม
ที่ใช้เป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตของคนในสังคม สามารถสรุปได้ 3 วิธี คือ การให้ทาน การ
รักษาศีล การเจริญสมาธิภาวนา สอดคล้องกับบุญกิริยาวัตถุหรือสิ่งที่เป็นที่ตั้งแห่งการทำบุญ 
ในจักรวาลนี้มนุษย์โลกสามารถเลือกเองได้ว่าจะใช้ชีวิตในทุคติภูมิหรือสุคติภูมิ คัมภีร์นี้ช่วยเปิด
มุมมองให้เหล่าสัตว์ทั้งหลายออกแบบชีวิตของตนเองได้ ทำชั่วก็ตกนรก ทำดีก็ได้ขึ้นสวรรค์ ทำ
ใจให้บริสุทธิ์ก็เข้าถึงนิพพานได้ ตราบใดที่มนุษย์ดำรงชีวิตด้วยการทำบุญเป็นที่ตั้ง ตราบนั้น
ความปกติสุขก็จะยังคงอยู่ เมื่อประชาชนในสังคมมีความประพฤติที่ดี วาทธรรมของพระพุทธ
องค์ก็ช่วยผลักดันให้สังคมดีขึ้นเช่นเดียวกัน 
คำสำคัญ: การให้ทาน, การรักษาศีล, การเจริญสมาธิภาวนา 
 
Abstract 
 This academic article is about the analysis of Buddhist principles in the 
Cakkavaladipani scripture, how it can be socialized. From the research, it was 
found that the scripture Cakkavaladipani scripture had a principle that was used 
as a guideline for people’s life in society which can be summarized in 3 ways: 
giving, preserving precepts, meditation praying in accordance with merit making. 
In this universe, the human beings can choose whether to live in heaven or hell. 
This scripture helps to open the perspective for all animals to design their own 
lives. Do evil then fall to hell, do good then move to heaven, and be pure then 
reach nirvana. Once men live by making merit intentionally, the true happiness 



2 | ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)                    Vol.3 No.1 (January – June 2018) 

will remain. When people command good behavior, the discourse of Dharma 
push the society better as well.  
Keywords: giving, preserving precepts, meditation praying 

บทนำ  

 ปัจจุบันในประเทศไทยนั้นมีการเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว ทั้งทางด้านสังคมและ
วัฒนธรรมรวมถึงเทคโนโลยี จึงทำให้สังคมมีปัญหาต่าง ๆ ตามมามากมาย เช่น ปัญหา
อาชญากรรม ปัญหาเศรษฐกิจตกต่ำ ปัญหาประชากรขาดการศึกษา เป็นต้น จนกระทั่งปัญหา
ดังกล่าวได้ขยายใหญ่เป็นปัญหาสังคมที่มีผลกระทบโดยตรงต่อสมาชิกในสังคม เกิดเป็นปัญหา
ว่า จะทำอย่างไรจึงจะทำให้สังคมมีความเป็นระเบียบเรียบร้อย เพื่อช่วยให้ทุกชีวิตในสังคม
ดำรงอยู่ไดอ้ย่างสงบสุข และเพ่ือปลูกฝังระเบียบวินัยให้กับประชาชนรู้บทบาทหน้าที่ของตนเอง
ด้วย การเรียนรู้หลักพุทธธรรมในฐานะพุทธศาสนิกชน ถือเป็นภาระหน้าที่อันยิ่งใหญ่ ทุกภาค
ส่วนต้องร่วมมือโดยเสมอภาคกัน ความสำคัญของการเผยแผ่แนวคิดทางการเมืองที่สอดแทรก
อยู่ในวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนาเรื่องจักกวาฬทีปนี ทำให้เกิดอรรถประโยชน์มากมาย ทั้ง
ในด้านสิ่งแวดล้อม ครอบครัว และสังคม เมื่อสังคมเจริญขึ้นสิ่งต่าง ๆ ก็เจริญขึ้นตาม เช่น เมื่อ
ประชาชนเจริญสติมากข้ึน ย่อมส่งผลให้พระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองด้วย เมื่อสังคมมีความเป็น
ระเบียบเรียบร้อยมากขึ้น พระพุทธศาสนาก็จะเป็นที่ยอมรับในสังคมโลกมากข้ึน เหล่านี้เป็นต้น 
 สังคมที่ไม่มีคุณธรรมและจริยธรรม ย่อมส่งผลให้สังคมนั้นไร้ที่ยึดเหนี่ยวจิตใจ เพราะ
การไม่มีที่ยึดเหนี่ยวเท่ากับสังคมนั้นขาดศูนย์กลาง เมื่อความสามัคคีเกิดข้ึนยาก ความเรียบร้อย
ในสังคมก็เกิดขึ ้นยากเช่นกัน จะเห็นได้ว่าการจัดระเบียบทางสังคมนั้นอ่อนแอและขาด
หลักธรรม มีการเอารัดเอาเปรียบและเบียดเบียนบุคคลอื่น ไม่รู้จักการให้ทาน ไม่แบ่งปันให้แก่
บุคคลผู้ยากไร้กว่าตน แต่การเข้าถึงวาทธรรมของพระพุทธศาสนาแล้ว ก็จะทำให้ลดการ
เบียดเบียนชีวิตผู้อ่ืน ช่วยตัดความโลภ ความอยากได้ ความยึดมั่นถือมั่น และเพ่ิมพูนการรักษา
ศีลซึ่งเป็นความสุขที่ถาวรมากกว่า หลักพุทธธรรมเหล่านี้เป็นส่วนสำคัญที่ช่วยให้ระเบียบทาง
สังคมนั้นดีขึ้น และยังช่วยในการดำเนินชีวิตให้มีความสุขกายสบายใจ ด้วยเหตุนี้ การถอด
ความรู้จากวรรณกรรมจักกวาฬทีปนี จะช่วยให้ประชาชนกลัวการทำชั่ว ยำเกรงต่อบาป มุ่งเน้น
การทำบุญ แล้วสังคมจะมีระเบียบและความสงบสุขสืบไป 

ฉะนั้น การศึกษาหลักธรรมของพระพุทธองค์ และนำหลักธรรมนั้นมาประยุกต์ใช้เป็น
สิ่งสำคัญมากในการจัดระเบียบทางสังคมแนวใหม่ ถือเป็นการนำหลักธรรมมาใช้ในการดำเนิน
ชีวิต และนำไปใช้ให้เกิดประโยชน์ในทางที่เหมาะสมและถูกต้อง อาทิ การให้ทาน รักษาศีล 
และการทำสมาธิภาวนา การทำจิตใจให้ปล่อยวางจากเรื่องราวทั้งหมดที่เข้ามาในชีวิต การไม่



วารสารปัญญาปณิธานPañña Panithan Journal| 3 

ยึดมั่นถือมั่นเอาสิ่งเหล่านี้ ช่วยให้ผ่อนคลายไม่เครียดไปกับการยึดติดสิ ่งเหล่านั้น ฉะนั้น 
หลักธรรมเหล่านี ้จ ึงมีความสำคัญต่อสังคมในปัจจุบันอย่า งมาก ดังนั ้น บทความนี้จ ึงมี
วัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวทางการจัดระเบียบทางสังคม ที่สอดแทรกในวรรณกรรมทาง
พระพุทธศาสนาเรื่องจักกวาฬทีปนี เป็นการพรรณนาแบบอุปนัย (Inductive) ที่ศึกษาเฉพาะ
บางหลักธรรมที่สอดแทรก หรือสามารถนำไปวิเคราะห์เพิ่มเติมต่อจากประเด็นที่ศึกษาได้ด้วย 

 
เนื้อหา 
 คำว่า จกฺกวาฬทีปนี อธิบายใน จักกวาฬทีปนี กัณฑ์ที่ 1 จกฺกวาฬสรูปาทินิทฺเทโส 
กล่าวว่า จักรวาล หมายถึง สถานที่ที่เรียกกันว่า จักรวาล เพราะวิเคราะห์ตามรากศัพท์ย่อมผัน
ไปราวกะจักร อธิบายว่า เคลื่อนไป คือ หมุนไปราวกะล้อของรถ คือ ย่อมเป็นวงกลมราวกะล้อ
รถ ส่วนคำว่า ทีปนี มาจากคำว่า ทิปฺ ธาตุ แปลว่า ส่องสว่าง ทำให้เกิดแสงสว่าง จุดไฟ ส่องแสง 
มีแสงสดใส สำเร็จรูปเป็น ทีปนี แปลว่า การอธิบาย อรรถาธิบาย ดังนั้น คำว่า ทีปนี จึงมี
ความหมายโดยกว้างว่าหมายถึง การอธิบาย และจักรวาล คือ โลกธาตุ เหตุที่โลกธาตุเรียกว่า 
จักรวาล เพราะถูกภูเขาจักรวาลที่คล้ายกับวงรอบของกงรถแวดล้อมไว้โดยรอบ 
 คัมภีร์อุปนิษัทอรรถาธิบายความหมายทางอภิปรัชญาว่า พฺรหฺมนฺ คือ จักรวาลและทุก
สิ่งทุกอย่าง ไม่ว่าจะเป็นสัจจภาวะ คือ จักรวาลที่ไม่เสื่อมสลายและไม่ปรากฏรูป หรือประจักษ์
ภาวะ คือ จักรวาลที่เสื่อมสลายและปรากฏรูป บุคคลใดก็ตามที่กลายเป็นผู้รู้แจ้ง บุคคลนั้นย่อม
ค้นพบจักรวาลสัจภาวะ หรือ พฺรหฺมนฺ หรือ อาตฺมนฺ ในหัวใจของตนเอง และเมื่อถึงตอนนั้น 
กาลเวลาก็ไม่มีความหมายอันใด และจักรวาลสัจภาวะดำรงอยู่ก่อนการเริ่มต้นกาลเวลา อยู่ทั้ง
ในและนอกจักรวาล ปรากฏการณ์จ ักรวาลในทางพุทธศาสนา หมายถึง อาณาเขตอัน
ประกอบด้วยสรรพสิ่งอันมีเขาพระสุเมรุเป็นศูนย์กลางจักรวาล เขาสัตตบริภัณฑ์ ทวีปใหญ่ 4 
ทวีป ทวีปน้อยสองพันทวีป และมหาสมุทร โดยมีเขาจักรวาลล้อมรอบ เรียกว่า จักรวาลหนึ่ง
หรือโลกธาตุหนึ่ง และหมายรวมถึง สวรรคภูมิ นรกภูมิ พระจันทร์และพระอาทิตย์ 

ในทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์นิยามศัพท์และความหมายของคำว่า จักรวาล ออกเป็น 2 
แบบ คือ อธิบายเฉพาะคำว่าจักรวาล และอธิบายศัพท์ที่เป็นความรวมและมีความสัมพันธ์กัน
เป็นจักรวาล โลก สรรพสิ่ง และชีวิต คือ อวกาศ การกำเนิดทั้งที่มองเห็นได้ด้วยตาเปล่าและที่
มองไม่เห็นครอบคลุมทุกสิ่ง ส่วนที่เป็นความรวมและมีความสัมพันธ์กันเป็นจักรวาล โลก สรรพ
สิ่ง และชีวิต หมายถึง สิ่งปกติธรรมดาที่เป็นไปตามที่ปรากฏให้เห็น ซึ่งไม่อาจแยกจากผู้สังเกต
และสิ่งที่ถูกสังเกตออกจากกัน ทั้งหมดนี้ประกอบด้วยสสารและพลังงานที่ห่อหุ้มด้วยอวกาศ 3 
มิติ และเวลา 1 มิติ เป็น 4 มิติ โดยสัมพันธ์กับสนามของแรงในธรรมชาติ  (ชัปนะ ปิ่นเงิน, 
2560) 



4 | ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)                    Vol.3 No.1 (January – June 2018) 

ต้นฉบับเอกสารใบลานคัมภีร์จักกวาฬทีปนีปัจจุบันพบว่า มีอยู่ทั้งสิ้น 19 ฉบับ จารด้วย
อักษรธรรมล้านนา ภาษาบาลี 4 ฉบับ ได้แก่ ฉบับวัดบุพพาราม จ.ศ. 900 ฉบับวัดพระสิงห์ จ.
ศ. 1170 ฉบับวัดสูงเม่น จ.ศ. 1195 และฉบับวัดช้างค้ำ จ.ศ. 1231 ส่วนฉบับที่จารด้วยอักษร
ขอมไทย ภาษาบาลี 15 ฉบับ ได้แก่ ฉบับวัดบวรนิเวศวิหาร 2 ฉบับ และฉบับหอสมุดวชิรญาณ 
13 ฉบับ (สดุภณ จังกาจิตต์, 2520) 

ผู้แต่งคัมภีร์จักกวาลทีปนี คือ พระสิริมังคลาจารย์ เป็นภิกษุชาวเชียงใหม่ มีชีวิตอยู่ราว
พุทธศตวรรษที่ 20 ในสมัยเดียวกันกับพระรัตนปัญญาเถระผู้แต่งชินกาลมาลีปกรณ์ และพระ
โพธิรังสีผู้แต่งจามเทวีวงศ์และสิหิงคนิทาน รองอำมาตย์โท ชุ่ม ณ บางช้าง กล่าวถึงประวัติของ
พระสิริมังคลาจารย์ไว้ว่า ชื่อเดิมของพระมหาสิริมังคลาจารย์ คือ ศรีพิงเมือง ถือตามนิมิตว่าใน
วันคลอดเกิดพายุใหญ่พัดบ้านพังลง มารดาจึงไปอาศัยใต้ต้นโพธิ์หลบพายุและคลอดที่นั้น บิดา
จึงตั้งชื่อว่า ศรีพิงเมือง ต่อมาได้บรรพชาเป็นสามเณร และขอให้ชาวบ้านสร้างวัดเวฬุวันให้ 
(ตั้งอยู่ในบริเวณไผ่ 9 กอ ชาวบ้านเรียกชื่อวัดนี้ว่า วัดไผ่เก้ากอ) เมื่ออุปสมบทเป็นพระภิกษุ มี
ชื่อฉายาว่า สิริมงฺคโล และได้จำพรรษาอยู่ที่วัดนี้ ในสมัยเจ้าเมืองแก้วทรงแต่งตั้งให้เป็นเจ้า
อาวาสวัดมหาโพธาราม (วัดเจ็ดยอดหรือวัดต้นขนุน) และทรงตั้งสมณศักดิ์ให้ตามชื่อฉายาเดิม 
ต่อมาภายหลังได้เป็นเจ้าอาวาสวัดบุปผาราม (วัดสวนดอก) จนกระทั่งมรณภาพ ต่อมาปี พ.ศ. 
2468 ได้มีผู้พบกู่ของพระสิริมังคลาจารย์อยู่บริเวณไม่ห่างจากวัดสวนดอกนัก ที่กู่มีคำจารึกว่า 
“อัฐิพระสิริมังคลาจารย์” และในปี พ.ศ. 2470 ชาวบ้านได้รื้อกู่นี้ทิ้งลงเสีย เหตุเพราะว่าอยู่ใน
บริเวณสวนของชาวบ้าน แล้วขายให้แก่สนามบินเชียงใหม่ในเวลาต่อมา 

ข้อความท้ายหนังสือใบลานเรื่องเวสสันตรทีปนี จักกวาฬทีปนี และสังขยาปกาสกฎีกา
กล่าวว่า พระสิริมังคลาจารย์ยังคงจำพรรษาอยู่ที่วัดสวนขวัญ ปัจจุบันวัดนี้มีชื่อใหม่ว่า วัด
ตำหนัก อยู่ที่ตำบลแม่เหียะ อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ สำหรับเรื่องมังคลัตถทีปนีกล่าวว่า 
ท่านพำนักอยู่ที่สุญญาคาร อยู่ห่างจากเมืองเชียงใหม่ไปทางทิศใต้ 4 กิโลเมตร ประวัติผลงาน
ของพระสิริมังคลาจารย์กล่าวไว้ในตอนท้ายเรื่องเวสสันตทีปนี ซึ่งถือว่าเป็นงานเรื่องแรกว่า แต่ง
เสร็จเมื่อปี พ.ศ. 2060 ในสมัยพระเมืองแก้ว (พ.ศ. 2038-2068) ขณะที่ดำรงตำแหน่งทางสงฆ์
เป็นมหาเถระ และจำพรรษาอยู่ที่วัดสวนขวัญ (วัดเวฬุวนารามหรือวัดเวฬุวันวิหาร) อยู่ด้านทิศ
ตะวันตกเฉียงใต้ของวัด และเป็นที่ประดิษฐานพระสิงห์ เชื่อว่าหนังสือมังคลัตถทีปนีเป็นงาน
เรื่องสุดท้ายของท่าน ในช่วงระยะเวลา 7 ปี ระหว่าง พ.ศ. 2060-2067 นั้น พระสิริมังคลาจารย์
ได้แต่งหนังสือสำคัญไว้ 4 เรื่อง คือ 

1) เวสสันตรทีปนี เสร็จเมื่อ พ.ศ. 2060 ในรัชกาลพระเมืองแก้ว เป็นคัมภีร์ประเภท
ทีปนี คือ คำอธิบายเวสสันดรชาดก 13 กัณฑ์ ออกไปอย่างพิสดาร และอ้างอิงหนังสือประกอบ
ถึง 90 คัมภีร์ 



วารสารปัญญาปณิธานPañña Panithan Journal| 5 

2) จักกวาฬทีปนี เสร็จเมื่อ พ.ศ. 2063 กล่าวถึงจักรวาลหรือโลกธาตุ พรรณนาถึงภูมิที่
เกิดของสัตว์ทั้งหลาย 

3) สังขยาปกาสฎีกา เสร็จเมื่อ พ.ศ. 2063 เพื่ออธิบายคัมภีร์สังขยาปกาสกะ ซึ่งพระ
ญาณวิลาสเถระชาวเชียงใหม่รจนาเมื่อ พ.ศ. 2059 มีจำนวน 2 ผูก 

4) มังคลัตถทีปนี เสร็จเมื่อ พ.ศ. 2067 เพื่ออธิบายความในมงคลสูตร ที่ปรากฏในขุ
ททกปาฐะและสุตตนิบาต พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย มีอรรถกถาชื่อ ปรมัตถโชติกา ซึ่งพระ
พุทธโฆสะแต่ง 

สาเหตุของการแต่งจักกวาฬทีปนีก็เพื่อที่อธิบายเรื่องราวทั้งหมดที่เกี่ยวกับจักรวาล
ตามท่ีมีปรากฏอยู่ในคัมภีร์เรื่องต่าง ๆ เช่นในพระไตรปิฎก และนำมารวบรวมเข้าไว้ด้วยกันเพ่ือ
ความสะดวกในการค้นคว้าหลักฐาน เนื่องเพราะคัมภีร์ต่าง ๆ ที่อธิบายเรื่องของจักรวาลนั้นไม่
ตรงกัน ดังนั้น พระสิริมังคลาจารย์จึงได้แต่งเรื่องจักกวาฬทีปนีนี้เพ่ือเป็นการชำระเรื่องราวต่าง 
ๆ ที่เกีย่วกับจักรวาลให้ถูกต้องและตรงกับพระไตรปิฎก โดยแต่งเป็นร้อยแก้วภาษาบาลี มีคาถา
บาลีแทรก พร้อมทั้งรวบรวมคำอธิบายเรื่องราวต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับจักรวาลในคัมภีร์ต่าง ๆ 
เช่น พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และปกรณ์ต่าง ๆ มารวบรวมไว้ด้วยกัน ตลอดจนแสดง
ข้อความนั้น ๆ และคำวิจารณ์ 

เป้าหมายของการแต่ง พระสิริมังคลาจารย์ ได้ระบุเป้าหมายของการแต่งคัมภีร์จัก
กวาลทีปนีไว้ในคาถาตอนต้นภายหลังบทปณามคาถาว่า “เม่ือประมวลข้อความ อันเป็นสาระที่
พึงศึกษาค้นคว้าในคัมภีร์ต่าง ๆ แล้ว ข้าพเจ้าจักรจนาคัมภีร์จักกวาฬทีปนีเพื่อความรู้ที ่ดี” 
ข้อความในคาถานี้ แสดงเป้าหมายของการแต่งคัมภีร์จักกวาฬทีปนีว่า เพื่อก่อให้เกิดความรู้
ความเข้าใจเรื่องจักรวาลอย่างดี คือ อย่างถูกต้องละเอียดชัดเจน โดยการศึกษาเปรียบเทียบ
สาระของเรื่องจักรวาลที่ปรากฏในคัมภีร์ต่าง ๆ ซึ่งหมายถึงรวมทั้งคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถ
กถา ฎีกา คมัภีร์โลกศาสตร์ และคัมภีร์ปกรณ์พิเศษอ่ืน ๆ นอกจากเป้าหมายด้านสาระแล้ว พระ
สิริมังคลาจารย์ยังได้ระบุเป้าหมายของการแต่งในด้านธรรม ที่หวังในอานิสงส์แห่งการแต่ง
คัมภีร์พระพุทธศาสนา ยังให้ท่านและสรรพสัตว์ต่าง ๆ ประสบความดีงามของชีวิต ตามคติ
พระพุทธศาสนา เช่น เป็นผู้มีปัญญา ได้คบคนดี ได้ศึกษาธรรม และท่ีสุดได้บรรลุธรรมสูงสุด คือ
พระนิพพาน ทั้งนี้ ท่านยังได้เน้นความหวังที่จะให้สังคมในปัจจุบันของท่าน เป็นสังคมที่ดี ฝน
ตกต้องตามฤดูกาล พืชพันธุ์ธัญญาหารสมบูรณ์ และพระมหากษัตริย์ปกครองประชาชนโดย
ธรรม (สุภาพรรณ ณ บางช้าง, 2533) 

เนื ้อหาของคัมภีร์จักกวาฬทีปนี มีอิทธิพลต่องานพุทธศิลป์ไทย เป็นต้นแบบทาง
ความคิดในการถ่ายทอดความเชื่อออกมาเป็นสัญลักษณ์ ส่งผลสู่การนำมาสร้างให้ปรากฏเป็น
รูปธรรม ทั้งในงานศิลปกรรม ที่เรียกว่างานพุทธศิลป์ งานวรรณกรรม ที่มีเป้าหมายสูงสุดในการ
ถ่ายทอด คือ สร้างหนทางเพื่อนำไปสู่พระนิพพาน (ชัปนะ ปิ่นเงิน, 2560) นอกจากนี้ยังมี



6 | ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)                    Vol.3 No.1 (January – June 2018) 

อิทธิพลต่อความเชื่อ เช่น ความเชื่อในเรื่องเทวดา จนก่อให้เกิดวรรณกรรม สถาปัตยกรรม 
ประติมากรรม จิตรกรรม และพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับเทวดา เช่น เทวดาที่ปรากฏตามสิ่งปลูก
สร้าง ตราสัญลักษณ์สถานที่ เป็นต้น ซึ่งความเชื่อเกี่ยวกับเทวดายังได้ก่อให้เกิดความเชื่อมโยง
ทางศีลธรรมระหว่างเทวดากับมนุษย์ จนก่อให้เกิดวัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณีและวิถี
ชีวิตที่ดีงาม ที่สืบเนื่องมาจากเทวดา โดยอาศัยทางคัมภีร์พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะคัมภีร์จัก
กวาฬทีปนี (พระจักรกฤษณ์ ธีรธมฺโม, 2558) 

เนื้อหาของจักกวาฬทีปนีแบ่งออกเป็น 6 กัณฑ์ แต่ละกัณฑ์แยกเนื้อหาออกจากกัน 
โดยอาศัยเรื ่องราวต่าง ๆ ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และปกรณ์ทั้งหลายที่
กล่าวถึงจักรวาลเป็นหลัก ดังนี้ คือ 

กัณฑ์ที่ 1 : จกฺกวาฬสรูปาทินิทฺเทโส แสดงรูปจักรวาลเป็นต้น เป็นการกล่าวถึงความ
เป็นมาในเบื้องต้นเกี่ยวกับจักรวาลและโลก 

กัณฑ์ที่ 2 : ปพฺพตนิทฺเโส การชี้แจงเรื่องภูเขา ขนาด รูปสัณฐาน ได้แก่ เขาสิเนรุราช 
ยุคนธร ป่าหิมพานต์ และเขาจักรวาล 

กัณฑ์ที่ 3 : ชลาสยนิทฺเทโส แสดงแหล่งน้ำ กล่าวถึงสระและแม่น้ำน้อยใหญ่ต่าง ๆ 
ได้แก่ มหาสมุทร สระ และชลาลัย 20 ประเภท 

กัณฑ์ท่ี 4 : ทีปนิทฺเทโส การชี้แจงเรื่องทวีป กล่าวถึงทวีปต่าง ๆ โดยกล่าวว่าทวีป มี 4 
ทวีป แต่พรรณนาเพียงชมพูทวีป และอุตตรกุรุทวีป     

กัณฑ์ท่ี 5 : ภูมินิทฺเทโส การชี้แจงเรื่องภูมิ มีนิรยเภทกถา แบ่งเป็นการอธิบายเรื่องนรก
ขุมต่าง ๆ กล่าวถึงมหานรก อุสุสทนรก โลกันตนรก อธิบายในแนวทางภูมิศาสตร์ กล่าวถึง
ติรัจฉานกถา คือความเป็นไปของสัตว์ติรัจฉาน เปตวิสยกถา กล่าวถึงความเป็นไปของเปรต เทว
ภูมิกถา กล่าวถึงเทวภูมิสถานต่าง ๆ   

กัณฑ์ที่ 6 : ปกิณฺณกวินิจฺฉโย วินิจฉัยเรื่องปกิณกะ กล่าวถึงอายุในโลกแบ่งเป็นมนุษย์ 
เทวดา นรก และอายุปกิณกะ กล่าวถึงเรื่องอาหาร ภูมิย่อย รุกขเทวดา โลก โลกธาตุ และ
อนันตกถา (สุนทรี โชตดิลิก, 2554) 

สรุปได้ว่า จักกวาฬทีปนีเป็นคัมภีร์ทางพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท ที่มีวิธีการอ้างอิงถึง
ที่มาจากจากคัมภีร์ต่าง ๆ การอธิบาย การวิเคราะห์ศัพท์ เนื้อหาในจักกวาฬทีปนีแสดงถึงความ
เชื่อเรื่องจักรวาลที่มีมาแต่โบราณ ทำให้รู้ถึงแนวความคิด และปรัชญาในเรื่องจักรวาลที่คนใน
สมัยก่อนได้พยายามอธิบายไว้ เรื่องที่กล่าวไว้ในคัมภีร์นี้ถือได้ว่าเป็นต้นแบบทางความคิดพุทธ
สัญลักษณ์ล้านนา ที่พบทั้งในวรรณกรรมต่าง ๆ งานด้านศิลปกรรม ศาสนวัตถุ และศาสนสถาน 
ที่มีเป้าหมายสูงสุดตามคติทางพระพุทธศาสนา คือ พระนิพพาน 
 
 



วารสารปัญญาปณิธานPañña Panithan Journal| 7 

วิเคราะห์คัมภีร์จักกวาฬทีปนี : วาทธรรมเพื่อการจัดระเบียบสังคม 
การจัดระเบียบทางสังคมตามแนวพระพุทธศาสนา มาจากกรอบความคิดที่ต้องการ

ศึกษาแนวคิดทางการปกครอง หรือการบริหารในพระไตรปิฎกนั้นเอง คำว่า แนวคิด หรือ 
ทฤษฎี คือความเห็นอย่างหนึ่งซึ่งตรงกับภาษาบาลีว่า ทิฏฐิ คำว่า ทฤษฎี หรือ ทิฎฐิ เป็นคำ
กลาง ๆ กล่าวคือ เป็นคำที่อธิบายถึงสิ่งต่าง ๆ ตามความรู้ความเข้าใจของผู้แสดงความคิดเห็น 
ที่แสดงออกมาโดยสอดคล้องกับกฎแห่งความจริง ซึ่งสามารถนำไปพิสูจน์ทดลองเพื่อหาคุณค่า
แห่งความจริงและความเชื่อมั่น ทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า สัมมาทิฏฐิ หรือ สัมมาทฤษฎี 
ในทางตรงข้ามความคิดเห็นหรือความรู้ใด ๆ ก็ตาม ที่ไม่สอดคล้องกับกฎแห่งความจริง เมื่อ
นำไปพิสูจน์หรือไปทดลองปฏิบัติแล้ว จะไม่บังเกิดผลให้เป็นคุณค่าที่ดี และไม่ส่งเสริมการ
พัฒนาหรือความก้าวหน้า พระพุทธศาสนาเรียกว่า มิจฉาทิฏฐิ หรือ มิจฉาทฤษฎี ดังนั้น สังคมที่
ดีต้องมีกติกา และคนในสังคมต้องรักษากติกานั้น จะได้รับความยุติธรรมจากกฎหมายเสมอกัน 
เพราะฉะนั้น ความมีศีลและรักษาระเบียบวินัยเสมอกัน จึงถือเป็นหลักสำคัญ ตัวอย่างเช่น หลัก
ทิฐิสามัญญตา คือ มีทิฐิ หรือ ทิฎฐิ มีความเห็น มีความเชื่อมั่น ยึดถือในหลักการ อุดมการณ์ 
และอุดมคติที่ร่วมกันหรือสอดคล้องกัน คนในสังคมประชาธิปไตยนี้ อย่างน้อยต้องมีความเห็น
ความเข้าใจและความเชื ่อมั่นในหลักการประชาธิปไตยร่วมกัน เริ ่มแต่ยอมรับระบอบการ
ปกครองแบบประชาธิปไตย ถ้าจะให้เป็นประชาธิปไตยท่ีดี ก็ต้องมีความรู้ความเข้าใจในแก่นแท้
ของประชาธิปไตย อย่างน้อยก็เข้าใจเรื่องเสรีภาพ คำว่า เสรีภาพ ในแนวทางพระพุทธศาสนา 
คือ คนที่มีจิตใจเป็นอิสระไม่ถูกครอบงำด้วยกิเลสนั่นเอง 

ในการจัดระเบียบทางสังคมหรือบริหารจัดการในส่วนต่าง ๆ ของบ้านเมือง ผู้ปกครอง
จะต้องมีหลักธรรมในการบริหารบ้านเมืองไปในทางที่ถูกที่ควร และใช้หลักจริยธรรมและ
คุณธรรมเข้ามาเสริมเพื่อให้เกิดความยุติธรรมกับผู้ที่ถูกปกครอง เพื่อไม่ให้ผู้ปกครองนั้นเอารัด
เอาเปรียบประชาชนผู้ที่อยู่ภายใต้การปกครอง (Sarkisyanz, Manuel, 1965) เมื่อผู้นำหรือผู้มี
อำนาจใช้อำนาจไปในทางที ่ไม่ถูกต้อง ก็จะก่อให้เกิดผลเสียต่อระเบียบทางสังคม ดังนั้น 
หลักธรรมที่ได้กล่าวมาข้างต้น จึงเป็นส่วนสำคัญอย่างยิ่งที่จะนำมาประยุกต์ใช้ในการจัด
ระเบียบทางสังคมในปัจจุบัน ซึ่งเป็นการนำเอาหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า เข้ามาใช้
เพื่อให้ผู ้คนนั้น ได้เข้าใจและรู้จักคุณธรรมจริยธรรมที่ดีงามและถูกต้อง ในการนำเอามาใช้
บริหารจัดการสังคมใหม่ จากการศึกษาพบว่า หลักธรรมในจักกวาฬทีปนีเป็นหลักธรรมตาม
แนวทางพระพุทธศาสนาสอดแทรกอยู่ในคัมภีร์นี้ และเป็นคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าที่ทรง
อนุเคราะห์สังคมด้วยดีเสมอมา ถือเป็นการนำความเชื่อไปสู่โลกียธรรม คณะผู้เขียนสามารถ
วิเคราะห์คัมภีร์จักกวาฬที่ปนีใน 2 กรณี ดังนี ้

1. หลักธรรมเพื่อใช้เป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต หลักธรรมที่ใช้เป็นแนวทางในการ
ดำเนินชีวิตในสังคมมี 3 ประการ ได้แก่ 1) การให้ทาน 2) การรักษาเบญจศีล และ 3) การ



8 | ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)                    Vol.3 No.1 (January – June 2018) 

ปฏิบัติสมาธิภาวนา ซึ่งสอดคล้องกับบุญกิริยาวัตถุ หมายถึง สิ่งที่เป็นที่ตั้งแห่งการทำบุญ มี 3 
ประการ คือ 

1.1 ทานมัย หมายถึง การให้ทานเป็นหลักธรรมข้อหนึ่งที่ปรากฏในสังคหวัตถุ 
ในพจนานุกรมได้ให้ความหมายไว้ว่า หมายถึง เรื่องสังเคราะห์กัน คุณธรรมที่เป็นเครื่องยึด
เหนี่ยวใจของผู้อื่นไว้ได้ หลักการสงเคราะห์ คือ ช่วยเหลือกันและกัน ยึดเหนี่ยวใจกันไว้และเป็น
เครื ่องเกาะกุมประสานโลกคือสังคมแห่งหมู ่ส ัตว์ไว้มี 4 อย่าง คือ 1) ทาน การแบ่งปัน
เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่กัน 2) ปิยวาจา พูดจาน่ารัก น่านิยมนับถือ 3) อัตถจริยา บำเพ็ญประโยชน์ 4) 
สมานัตตตา ความมีตนเสมอ คือ ทำตัวให้เข้ากันได้ เช่น ไม่ถือตัว รวมสุขร่วมทุกข์กัน เป็นต้น ผู้
แต่งคัมภีร์จักกวาฬทีปนีเน้นให้ผู้อ่านทำความดี โดยเฉพาะการทำบุญในพระพุทธศาสนา จะได้
อานิสงส์มากที่สุดและทำได้ง่ายที่สุด เพราะส่วนใหญ่เป็นสาธารณะประโยชน์และการอุปถัมภ์
สถาบันสงฆ์ เพ่ือเป็นแบบอย่างต่อพฤติกรรมของคนในสังคม  

1.2 สีลมัย หมายถึง ข้อปฏิบัติสำหรับควบคุมกายและวาจาให้ตั้งอยู่ในความ
เรียบร้อย ความดีงาม ข้อปฏิบัติในการเว้นจากความชั่ว ข้อปฏิบัติในการฝึกหัดกายวาจาให้ดี
ยิ่งขึ้น ความสุจริตทางกาย วาจา การรักษาศีลเป็นการจัดระเบียบร่างกายให้เรียบร้อย เมื่อผู้คน
ในสังคมมีความประพฤติสงบเสงี่ยม ภาพรวมของสังคมปราศจากการขัดแย้ง ในจักกวาฬทีปนีมี
หลักธรรมเก่ียวกับการรักษาศีลนั่นคือ ศีล 5 ข้อ ได้แก่ 

1.2.1 การรักษาศีลข้อที่ 1 ในคัมภีร์จักกวาฬทีปนีมุ่งแสดงหลักธรรม
ให้งดเว้นจากการฆ่าสัตว์มากที่สุด เพราะการฆ่าสัตว์จะสร้างบาปกรรมไม่รู้จบ ความสมบูรณ์
ของการฆ่าขึ้นกับคุณสมบัติของผู้ที่ถูกฆ่า และความพยายามที่ใช้ โดยเฉพาะการฆ่าที่ใช้ความ
พยายามมาก ใช้เวลาวางแผนและเตรียมการเป็นเวลานาน ก็จะยิ่งเป็นบาปมาก เพราะจิต
จะต้องมีกำลังมาก และต้องเสพอารมณ์นั้นเป็นเวลานาน หรือการฆ่าสัตว์ใหญ่เป็นบาปมากกว่า
การฆ่าสัตว์เล็ก เพราะต้องใช้ความพยายามมากกว่า ยิ่งผู้ถูกฆ่านั้นมีศีลธรรมมาก ก็จะยิ่งเป็น
บาปมาก ยิ่งผู้ถูกฆ่านั้นมีบุญคุณต่อผู้ที่ฆ่ามาก ก็ยิ่งเป็นบาปมาก การฆ่าที่เป็นบาปมากเป็น
พิเศษคือ การฆ่าบิดา มารดาของตน และการฆ่าพระอรหันต์ 

1.2.2 การรักษาศีลข้อที่ 2 ข้อนี้ไม่ได้จำกัดอยู ่เพียงการลักขโมย
โดยตรงเท่านั้น การลักขโมยโดยอ้อม การฉ้อโกง ก็จัดว่าผิดศีลข้อนี้เช่นกัน ตัวอย่าง การทำให้
เขาเสียประโยชน์ที ่เขาพึงได้ เช่น เขาซื ้อสินค้า 1 กิโลกรัม แต่ตักเพียง 0.9 กิโลกรัม ก็
หมายความว่า เราได้ขโมยสินค้านั้นจากลูกค้ามา 0.1 กิโลกรัม นอกจากนี้ การเลี่ยงภาษีอากร
ต่าง ๆ ที่เราจะต้องจ่ายให้รัฐ ก็เป็นเหมือนการที่เราขโมยเงินส่วนนั้นจากรัฐเช่นกัน เพราะทำให้
รัฐขาดเงินในส่วนนั้นไป เป็นต้น 

1.2.3 การรักษาศีล ข้อที่ 3 ในจักกวาฬทีปนีกล่าวถึงการประพฤติผิด
ในกาม ส่งผลให้ชายหญิงเมื่อตายจากโลกมนุษย์ ต้องไปบังเกิดในทุคติภูมิ บาปกรรมที่เกิดขึ้น



วารสารปัญญาปณิธานPañña Panithan Journal| 9 

จะมากน้อยเพียงใดนั้นขึ้นอยู่กับปัจจัยหลายอย่าง เช่น การล่วงเกินผู้ที่ไม่ยินยอมพร้อมใจ ย่อม
มีโทษมากกว่าการล่วงละเมิดผู้ที่มีความยินยอม หรือยินดีด้วยกันทั้งสองฝ่าย การล่วงเกินผู้ที่มี
ศีลธรรมมาก เช่น พระอรหันต์ ย่อมมีโทษมากกว่าการล่วงละเมิดผู้ไม่มีศีลธรรม 

1.2.4 การรักษาศีล ข้อที่ 4 ในจักกวาฬทีปนีมุ่งจูงใจให้รักษาศีลข้อ
มุสาวาท แล้วจะได้รับผลตอบแทนดี การกระทำที่ถือว่าผิดศีลข้อนี้อย่างสมบูรณ์ จะต้องมี
องค์ประกอบ ดังนี้ 1) เรื ่องราวนั้นไม่เป็นความจริง 2) มีจิตคิดจะมุสา มีเจตนาที่จะโกหก
หลอกลวง 3) พยายามด้วยกายหรือวาจาหรือวิธีการใด ๆ เพื่อจะให้ผู้อ่ืนเชื่อตามเรื่องราวนั้น 4) 
ผู้อื่นเชื่อตามเรื่องราวนั้น 

1.2.5 การรักษาศีลข้อที่ 5 จักกวาฬทีปนีแสดงหลักธรรมเพื่อรักษา
ศีลทางกาย วาจาให้เรียบร้อย เพ่ือให้ประชาชนเกรงกลัวการทำบาป และจะทำให้สังคมมีความ
สงบ ซึ่งได้ให้ความสำคัญกับการผิดศีลข้อที่ 5 นี้ จัดว่าเป็นอันตรายมาก เพราะทำให้ขาดสติ 
เมื่อขาดสติแล้วการทำผิดทุกชนิดก็จะตามได้ง่าย นอกจากนี้ ยังจะทำให้ต้องเสียทรัพย์ไปโดยไม่
จำเป็น ทั้งเสี่ยงต่อเหตุเภทภัยทั้งหลาย และยังเป็นอันตรายต่อสุขภาพอีกด้วย ฉะนั้น การรักษา
ศีลเป็นกลวิธีโน้มน้าวใจให้ประชาชนสำรวมกาย วาจาของตนให้สงบเรียบร้อย ในจักกวาฬทีปนี
ได้กล่าวถึงอานิสงส์ของการรักษาศีลว่า จะเป็นผู้ที่เทวดาสรรเสริญ เพราะเทวดาเห็นว่าเป็นสิ่งที่
พึงปฏิบัติ เกิดอานิสงส์ให้ขึ้นสวรรค์ได้ 

1.3 การปฏิบัติสมาธิภาวนา 
การปฏิบัติสมาธิภาวนา หมายถึง การทำให้มีข้ึน เป็นขึ้น เกิดข้ึน การ

เจริญ การบำเพ็ญ การฝึกอบรมตามหลักพระพุทธศาสนามี 2 อย่างคือ 1) สมถภาวนา ฝึกอบรม
จิตใจให้เกิดความสงบ 2) วิปัสสนาภาวนา อบรมปัญญาให้เกิดความเข้าใจตามความเป็นจริง ใน
จักกวาฬทีปนีแสดงให้เห็นการเจริญภาวนาเพื่อให้หลุดพ้นจากความทุกข์ ซึ่งเป็นการปฏิบัตติน
ที่ประชาชนสามารถเรียนรู้และฝึกฝนได้ จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่า การปฏิบัติสมาธิภาวนาเป็น
หนทางหลุดพ้น จักกวาฬทีปนีแสดงหลักธรรมให้คนในสังคมปฏิบัติ เพราะเป็นการรักษาธรรม
ด้วยตนเอง และเป็นวิธีการควบคุมตนเองได้ดีที่สุด เพราะผู้ที่ฝึกตนอยู่ในการภาวนา ย่อมเป็นผู้
มีสติ จึงไม่ก่อความเดือดร้อนให้กับสังคม 

2. หลักธรรมเพื่อให้ผู้ปกครองสืบทอดพระพุทธศาสนา 
จากการศึกษาจักกวาฬทีปนี ได้ระบุหลักธรรมของผู้ปกครองที่ควรทำ 3 

ประการ ได้แก่ การสืบทอด ยอมรับ และเผยแผ่พระพุทธศาสนา คัมภีร์นี ้แนะนำหน้าที ่ที่
ผู้ปกครองต้องรับผิดชอบต่อพระพุทธศาสนา ที่สำคัญประการหนึ่ง คือ การเป็นองค์อุปถัมภก
พระพุทธศาสนา เพราะเม่ือกษัตริย์และราษฎรเป็นพุทธศาสนิกชน กษัตริย์ในฐานะผู้นำต้องทำ
หน้าที่เป็นองค์อุปถัมภกพระพุทธศาสนา หากผู้ปกครองต้องการให้ประชาชนประพฤติตาม
หลักธรรมที่ต้องการ วิธีการที ่ดีที ่สุด คือ การประพฤติตนเป็นแบบอย่างที ่ดีตามแนวทาง



10 | ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)                    Vol.3 No.1 (January – June 2018) 

พระพุทธศาสนา เมื่อครั้งอดีตในลังกาทวีป มีพระราชาผู้ทรงพระราชศรัทธา แต่พระราชา
พระองค์นั้น ทรงปรารถนาจะเสวยเนื ้อนกกระทา หากทรงพระดำริต่อเหล่าขุนนางว่าเรา
ปรารถนาจะเคี้ยวกินเนื้อนกกระทาที่ย่างด้วยถ่านเพลิง ถ้าพึงพูดอย่างนี้ ขุนนางทั้งหลายจัก
กระทำกองเนื้อนกกระทาในที่ประมาณ 1 โยชน์โดยรอบ จึงทรงอดกลั้นความอยากท่ีบังเกิดเสีย 
ทรงยับยั้งไว้ถึง 3 ปี เพราะทรงมีศีล จากที่กล่าวมาแสดงให้เห็นว่าพฤติกรรมของผู้นำที่ควร
นำมาเป็นแบบอย่าง คือ การประพฤติธรรมเว้นจากการฆ่าสัตว์ นอกจากนี้ อุดมการณ์ของ
พระราชาที่ดีเมื่อรู้ว่าตนไม่มีศักยภาพพอในการบริหาร จึงควรสละอำนาจเพื่อให้ผู้ที่มีศักยภาพ 
จะเห็นได้ว่า หลักธรรมในจักกวาฬทีปนีมุ่งแสดงหลักธรรมให้ประชาชนประพฤติปฏิบัติตนตาม
แนวทางพระพุทธศาสนา 3 ประการ คอื การให้ทาน การรักษาศีล และการปฏิบัติสมาธิภาวนา 
เพื่อรักษาความประพฤติของตนเองให้สงบเรียบร้อย ไม่เบียดเบียนหรือเอารัดเอาเปรียบผู้อ่ืน 
เมื่อประชาชนทุกคนในสังคมมีความประพฤติดี สังคมย่อมดีข้ึนเช่นเดียวกัน 

การศ ึกษาจ ักกวาฬทีปน ีแสดงให ้ เห ็นแนวค ิดเร ื ่องจ ักรวาลและโ ลกในทาง
พระพุทธศาสนา โดยสามารถจำแนกโลกออกเป็น 3 ประเภท คือ โอกาสโลก สังขารโลก และ
สัตว์โลก ที่ประกอบไปด้วยภูมิตั ้งแต่ต่ำสุดไปถึงสูงสุด ได้แก่ นรก ดิรัจฉาน เปรต อสุรกาย 
มนุษย์ เทวดาและพรหม นอกจากนี้การศึกษาการดำรงชีวิตในแต่ละภพภูมิ สะท้อนให้เห็น
ทัศนคติของผู้แต่งที่มองว่า โลก คือ ความทุกข์ เพราะสรรพชีวิตในทุกภูมิมีการพลัดพรากและ
ความเสื่อมสลายไปเป็นธรรมดา ฉะนั้น วิธีที่จะดับทุกข์ได้อย่างแท้จริง คือ การมุ่งเข้าสู่นิพพาน 
แต่การเข้าสู่นิพพานเป็นเรื่องที่ไม่สามารถสอนให้เข้าถึงได้ด้วยการอ่านคัมภีร์ แต่จะต้องปฏบิัติ
ด้วยตนเองจึงจะบรรลุผล (พระมหากฤตวิทย์ อธิฏฐาโน (สนธิสุข), 2548) ด้วยเหตุนี้ วรรณคดี
พุทธศาสนามีจุดประสงค์ท่ีจะชักจูงผู้อ่านให้เข้าถึงหลักคำสอนของพุทธศาสนา โดยละเว้นความ
ชั่ว มุ่งทำแต่ความดี และทำจิตใจให้ผ่องแผ้ว ภาวะหลักที่ผู้แต่งวรรณคดีแสดงจึงมักจะเป็น
ความน่าเกรงกลัว (ภยะ) ในคัมภีร์จักกวาฬทีปนีได้พรรณนาเนื้อหาที่สร้างความรู้สึกสยดสยอง
ในทุคติภูมิจนเกิดจินตภาพ เพ่ือให้ผู้อ่านรู้สึกไม่อยากประสบสิ่งชั่วร้ายตามที่อธิบายไว้ ส่งผลให้
มนุษย์มีพฤติกรรมที่จะหลีกเลี่ยงการทำความชั่ว เพราะกลัวความทุกข์ที่จะเกิดขึ้นกับตนตามท่ี
ปรากฏในคัมภีร์ 
 
สรุป 
 หลักธรรมในคัมภีร์จักกวาฬทีปนี สามารถจำแนกหลักธรรมได้ 2 แนวทาง คือ 1) 
หลักธรรมเพื่อใช้เป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต โดยมุ่งแสดงหลักธรรมให้สมาชิกในสังคมได้
รู้จักการให้ทาน การรักษาเบญจศีล และการปฏิบัติสมาธิภาวนา เพื่อให้สังคมเกิดองค์ความรู้
เกี่ยวกับผลของการกระทำต่าง ๆ คือรู้จักบาปบุญ และ 2) หลักธรรมเพื่อให้ผู้ปกครองสืบทอด
พระพุทธศาสนา ด้วยการที่ผู ้ปกครองปฏิบัติตนตามครรลองคลองธรรม เป็นแบบอย่างที่ดี 



วารสารปัญญาปณิธานPañña Panithan Journal| 11 

เพื่อให้สมาชิกในสังคมปฏิบัติตามและช่วยจัดระเบียบสังคมให้ดีขึ้น คัมภีร์นี้ใช้กลวิธีนำเสนอ
เรื่องด้วยการทำให้เกิดความน่ากลัว ด้วยการแสดงภาพความทุกข์ทรมานในนรกภูมิ การนำ
หลักธรรมมาดำเนินชีวิตอย่างง่าย ๆ จะช่วยให้พัฒนาชีวิตจิตใจของสังคมให้ดำเนินชีวิตอย่าง
ถูกต้อง ดังนั ้น หลักธรรมในจักกวาฬทีปนี จึงมีส่วนสำคัญที ่ในการจัดระเบียบให้ส ังคม
เจริญรุ่งเรืองไป และในหลักพุทธธรรมยังมีการทำให้เกิดความหวัง ที่จะได้ใช้ชีวิตในสุคติภูมิ ซึ่ง
เป็นอีกว ิธ ีการหนึ ่งที ่ใช ้โน้มน้าวใจให้ปฏิบัต ิตนเป็นคนดี จะเห็นได้ว ่าหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนานั้น มีจุดประสงค์ที่เหมือนกันคือเพื่อเป็นแนวทางในการจัดระเบียบสังคม ให้
ปฏิบัติตนเป็นคนดี อันเป็นประโยชน์สูงสุดของมนุษย์โลกที่อยู่อาศัยร่วมกัน ดังโอวาทของหลวง
ปู่มั่น ภูริทัตโต ปรมาจารย์สายนักปฏิบัติที่ว่า “ชีวิตที่ยิ่งใหญ่คือชีวิตที่อยู่ด้วยทาน ศีล เมตตา
และกตัญญู” 

เอกสารอ้างอิง 
Sarkisyanz, Manuel. (1965). Buddhist Backgrounds of the Burmese Revolution. 

Nijhoff: The Hague. 

ชัปนะ ปิ่นเงิน. (2560). “จักกวาฬทีปนี : ต้นแบบทางความคิดพุทธสัญลักษณ์ล้านนา”. 
เรียกใช้เมื่อ 29 มกราคม 2561 จาก 
http://www.sri.cmu.ac.th/~elanna/symbollanna/article01_page01.html 

พระจักรกฤษณ์ ธีรธมฺโม. (2558). “ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องเทวดาในคัมภีร์จักกวาฬทีปนี”. 
วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา, 6(1), 82-87. 

พระมหากฤตวิทย์ อธิฏฐาโน (สนธิสุข). (2548). “การศึกษาวิเคราะห์คัมภีร์โลกทีปกสารและ
จักกวาฬทีปนี”. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต คณะพุทธศาสตร์ สาขาวิชา
ปรัชญา . มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สดุภณ จังกาจิตต์. (2520). “จักรวาลทีปนี กัณฑ์ท่ี ๑ ๒ ๓”. ใน วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหา
บัณฑิต คณะศึกษาศาสตร์ แผนกวิชาภาษาตะวันออก. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

สุนทรี โชตดิลิก. (2554). “การศึกษาวิเคราะห์คัมภีร์โลกทีปกสารและจักกวาฬทีปนี”. ใน 
วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาภาษาไทย. มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 



12 | ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2561)                    Vol.3 No.1 (January – June 2018) 

สุภาพรรณ ณ บางช้าง. (2533). วิวัฒนาการวรรณคดีบาลีสายพระสุตตันตปิฎกท่ีแต่งใน
ประเทศไทย เล่มที่ 2. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

 

 
 
 


