
ความโลภ : การแก้ปัญหาในสังคมปัจจุบันตามหลักพระพุทธศาสนา 
THE SOLUTION GREED IN SOCIETY IN BUDDHISM 

 
พระครูสมุห์สมชาย  สิริสมฺปนฺโน 

 พระสอนศีลธรรมโรงเรียน จังหวัดสระบุรี 
พระณัฐพงษ์ สิริสุวณฺโณ (จันทร์โร) 

วัดวังตะวันตก  
ทิพย์วรรณ จันทรา  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 
 

บทคัดย่อ 
 ปัญหาสังคมที่เกิดจากความโลภของคนในปัจจุบันกับในอดีตที่ปรากฏในคัมภีร์
พระพุทธศาสนาเถรวาทมีพฤติกรรมเหมือนกัน คือ การละเมิดศีล 5 ซึ่งส่งผลกระทบให้บุคคล
ผู้กระทำและสังคมต้องเดือดร้อน เมื่อมองในแง่ของวงจรปฏิจจสมุปบาท คือ กิเลส กรรม วิบาก 
จะพบว่า กิเลสคือ ความโลภเป็นเหตุให้อยากได้ในทางที่ผิดศีลธรรม กรรมเป็นส่วนของการ
กระทำทุจริต และวิบากเป็นส่วนที่ต้องรับผลของการกระทำ เช่น ถูกจับดำเนินคดีตามกฎหมาย 
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่าองค์ธรรมที่สามารถนำมาปรับประยุกต์ใช้เป็น
วิธีการแก้ปัญหาความโลภในสังคม คือ ทาน การให้วัตถุสิ่งของต่าง ๆ แก่ผู้อื่นเพ่ือตัดความโลภ
ความตระหนี่ออกจากใจ ศีล เป็นข้อห้ามทางกายวาจาเพ่ือการไม่ละเมิดในทรัพย์สินและบุคคล
ที่เป็นกรรมสิทธิ์ของผู้อื่น การบรรเทาความโลภและส่งเสริมการลดละความโลภเพื่อสันติสุขแก่
สังคม 
คำสำคัญ: การแก้ปัญหา, ความโลภ, หลักพุทธศาสนา 

 
Abstract 
 The social problems caused by the greed of the present with the past 
appears in scripture Theravada Buddhism is the same behavior is a violation of 
five precepts of which affect the individual offender and society have suffered. 
When viewed in terms of the cycle of Dependent Originations are the 
defilements, action, effect, will find that the defilement is the greed as the cause 
of bad action and bad action is bad behavior or corruption and effect is an 
acceptance of action such as to be caught by the law. The principle of Dhamma 
in Therawada Buddhism finds that principles of Dhamma can be applied to solve 



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 29 

the greed problem in the society are charity is to give the materials to reduce 
the greed from the mind. The precept is the forbidding of body and speech for 
no violation the other assets and persons and relieve the greed and promote to 
reduce the greed for the peace of society. 
Keywords: The problem solution, greed, Principle of Dhamma 

 
บทนำ  
 หลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาเถรวาท  “ความโลภจัดเป็นอกุศลมูล” เป็น
สภาวธรรมฝ่ายชั่ว เป็นกิเลสที่จะต้องกำจัดให้ออกไปจากจิตใจของตน เพราะทำให้จิตใจเศร้า
หมองและจะต้องหาวิธีบรรเทาให้ลดน้อยลงจนหมดไปจากจิตใจในที่สุด “เพราะความโลภเป็น
สาเหตุทำจิตใจให้เศร้าหมองความโลภที่เกิดทางใจนั้นเป็นอาการของจิต  ที่อยากได้ อยากมี 
อยากเป็น ในสิ่งที่ตนยังไม่ได้ ยังไม่มี ยังไม่เป็น จนทำให้ต้องดิ้นรนไขว่คว้าแสวงหาปรารถนา
เพื่อให้ได้สิ่งนั้นมาครอบครองอันเป็นอาการของกิเลสที่เป็นความชั่วทางใจ” (พระเทพดิลก 
(ระแบบ ิตญาโณ), 2535) ได้แก่การพยายามแสวงหาช่องทางคิดกลอุบายหลอกลวงเอา
ทรัพย์สินของผู้อื่นมาเป็นกรรมสิทธิ์ของตน เพราะความโลภที่รุมเร้าจิตใจจึงเป็นเหตุให้ทำความ
ชั่วทางวาจา ได้แก่การพูดเลียบเคียงเพ่งเล็งทรัพย์สินของผู้อื่นเพื่อนำมาเป็นของตน  เพราะถูก
ความโลภครอบงำจิตจึงเป็นเหตุให้บุคคลทำความชั่วทางกายซึ่งผิดหลักศีลธรรม  คือ ย่อมทำ
ชีวิตสัตว์ให้ตกล่วงไป ย่อมถือเอาสิ่งของที่เจ้าของไม่ให้ ย่อมประพฤติผิดในชายหญิงที่ไม่ใช่
คู่ครองของตน ย่อมกล่าวคำเท็จ ชักชวนผู้อ่ืนในทางท่ีเสื่อมเสีย 
 
ความหมายของความโลภ 
 การนิยามความหมายของความโลภ ได้มีนักวิชาการหลายท่านได้แสดงทัศนะต่าง ๆ 
ไว้ดังนี้ 
 คำว่า “โลภ” มาจาก ลุภฺ (คิทฺธิยํ) ในความอยากได้, ณ ปัจจัย มีรูปวิเคราะห์ว่า 
ลุพฺภนํ โลโภ, หมายถึง ความอยากได้ชื่อว่าความโลภ, หรือตัณหา, (พันตรีประยุทธ์ หลงสมบุญ, 
2540) 
 พระธรรมกิตติวงศ์ ได้ให้ความหมายของคำว่า โลภ คือ อาการเป็นเหตุให้อยากได้
หรืออาการท่ีอยากได้เสียเอง (ลุพฺภติ เตนาติ สยํ ลุพฺภตีติ โลโภ) (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุร
เตโช), 2550) 
 พจนานุกรมฉบับบัณฑิตยราชสถาน พ.ศ. 2542 ได้ให้ความหมายของคำว่า โลภคือ 
“ความอยากได้ไม่รู้จักพอ” (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) 



30 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

 พระคันธสาราภิวงศ์ ได้ให้ความหมายว่า “ความโลภเป็นสาเหตุของความประพฤติ
ในปัจจุบันที่เป็นอกุศลทางกายวาจาหรือใจ” (พระคันธสาราภิวงศ์, 2549) 
 พระภาสกร ภูริวฑฺฒโน กล่าวไว้ ในหนังสือปฏิจจสมุปบาทสำหรับคนรุ่นใหม่ว่า
“สภาวะของจิตในขณะที่ปรุงแต่งเป็นบาป เป็นโลภมูลจิต คือ จิตโลภ ในเวลาที่มีกามารมณ์ที่
น่าปรารถนา เป็นอารมณ์เครื่องยึดเหนี่ยว” (พระภาสกร ภูริวฑฺฒโน (ภาวิไล), 2548) 
 จากทัศนะของนักวิชาการที่ได้ให้คำนิยามความหมายของความโลภดังกล่าว  พอ
สรุปความได้ว่า ความโลภ เป็นอาการของจิตที่อยากได้ไม่รู้จักพอ เป็นความเศร้าหมองของจิต
ซึ่งทำให้บุคคลแสวงหาสิ่งที่ต้องการในทางทุจริต เป็นรากเหง้าของอกุศลมูล เป็นกิเลสที่โน้ม
น้าวเข้าหาอารมณ ์คือ กามคุณ 5 เป็นสภาวะของจิตในขณะที่ปรุงแต่งเป็นบาป เป็นสาเหตุของ
ความประพฤติที่เป็นอกุศลทางกายวาจาโดยการละเมิดในทรัพย์สินของผู้อื่นซึ่งเกิดจากโลภมูล
จิต 
 
สาเหตุของความโลภ 
 พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งเหตุผล เพราะหลักธรรมในพระพุทธศาสนาแสดง
ความเป็นเหตุและผลของสิ่งทั้งปวง ตามแนวคิดที่ว่าสิ่งทั้งปวงที่เกิดขึ้นดำรงอยู่ และดับไปลว้น
อิงอาศัยกันและกันในลักษณะสัมพันธ์ต่อกันเป็นกระแสหรือกระบวนการ หามีสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็น
ต้นเหตุหรือเป็นจุดเริ่มต้นของสิ่งทั้งปวงไม่ ในพระอภิธรรมปิฎกพระพุทธองค์ตรัสว่า “กิเลส
ประเภทความโลภแม้จะชื่อว่าเป็นเหตุแห่งความทุกข์” ก็ตาม แต่บางขณะจิตความโลภยังอิง
อาศัยกิเลสชนิดอื่นเกิดขึ้น เพราะเป็นสภาวธรรมที่เป็นเหตุและสัมปยุตด้วยเหตุ กล่าวคือ 
“โลภะเป็นเหตุและสัมปยุตด้วยเหตุเพราะโมหะ โมหะเป็นเหตุและสัมปยุตด้วยเหตุเพราะโลภะ 
โทสะเป็นเหตุและสัมปยุตด้วยเหตุเพราะโมหะ โมหะเป็นเหตุและสัมปยุตด้วยเหตุเพราะโทสะ” 
(พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543) 
 พระพุทธโฆสาจารย์ อธิบายสาเหตุของความโลภที่เกิดขึ้นตามวิถีแห่งโลภมูลจิต 8 
ดวงว่า เมื่อใดบุคคลทำความเห็นผิด (มิจฉาทิฏฐิ) ว่าโทษในกามทั้งหลายไม่มีเป็นต้นให้ออกหน้า
เป็นผู้ร่าเริงยินดี บริโภคกามทั้งหลาย เชื่อถือทิฏฐมงคล (สิ่งที่ตนได้เห็นเป็นมงคล) โดยว่าเป็น
สาระ ด้วยจิตที่กล้าเองมิได้ถูกใคร ๆ ชักจูง เมื่อนั้นอกุศลจิตดวงที่หนึ่ง (คือ โสมนัสสหคต      
ทิฏฐิคตสัมปยุต อสังขาร ร่วมกับโสมนัส ประกอบด้วยความเห็นผิดไม่มีใครชักจูง) ย่อมเกิดขึ้น
ในกาลใดบุคคลมีจิตเฉื่อยชา คนอื่นชักจูง (จึงทำอย่างนั้น) ในกาลนั้นอกุศลจิตดวงที่ 2 (คือที่
เป็นโสมนัสสหคต ทิฏฐิคตสัมปยุต สสังขาร ร่วมกับโสมนัส ประกอบด้วยความเห็นผิดมีใคร ๆ 
ชักจูง) ย่อมเกิดข้ึน 
 ในกาลใดบุคคลมิได้กระทำความเห็นผิดให้ออกหน้า เพียงแต่ร่าเริงยินดีอย่างเดียว
ย่อมเสพเมถุนบ้าง เพ่งเล็งอยากได้สมบัติของผู้อ่ืนบ้าง ย่อมลักทรัพย์ของผู้อ่ืนบ้าง มีจิตกล้าแข็ง



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 31 

เองไม่มีใคร ๆ ชักจูงเลย ในกาลนั้นอกุศลจิตดวงที่ 3 (คือที่เป็นโสมนัสสหคต ทิฏฐิคตวิปยุต 
สังขาร ไม่ประกอบด้วยความเห็นผิดไม่มีใครชักจูง) ย่อมเกิดขึ้น ในกาลใดบุคคลมีจิตเฉื่อยชามี
คนอื่นชักจูง (จึงทำอย่างนั้น) ในกาลนั้นอกุศลจิตดวงที่ 4 (คือที่เป็นโสมนัสสหคต ทิฏฐิคต
สัมปยุต สสังขาร ร่วมกับโสมนัส ประกอบด้วยความเห็นผิดมีใคร ๆ ชักจูง) ย่อมเกิดข้ึน 
 ในกาลใดบุคคลปราศจากวิกัปทั้ง 4 เพราะอาศัยความไม่พร้อมแห่งกามทั้งหลาย
บ้างเพราะความไม่มีเหตุแห่งโสมนัสอื ่น  ๆ บ้างจิตที ่ประกอบด้วยอุเบกขา 4 ดวงที ่เหลือ         
จึงเกิด 
 สาเหตุของความโลภในด้านปัจจัยภายในย่อมมาจากสภาพจิตใจที่เศร้าหมองขุ่นมัว
นั่น คือ โมหะ ความลุ่มหลงมัวเมาซึ่งเป็นอกุศลมูลข้อที่ 3 “โมหะเป็นสาเหตุให้เกิดความโลภ     
ที ่เนื ่องมาจากการตรึกนึกคิดของตนเองด้วยความอยากได้เพราะไม่มีโยนิโสมนสิการ ”        
ความโลภมีอยู่ประจำใจของปุถุชนทุกคนไม่มากก็น้อย โดยไม่เคยเลือกหน้าเลยว่าจะเป็นผู้ใหญ่
หรือเด็กเหตุการณ์เช่นว่ามานี ้ให้เราทดลองสังเกตดูในชีวิตประจำวันก็ได้เพราะเหตุว่า         
ความโลภมีหลายระดับ คือ ละเอียด กลาง หยาบ ดังที่กล่าวมาแล้วคนส่วนมากจะรู้ว่าเป็น
ความโลภก็ต่อเมื่อปรากฏอาการที่รุนแรง เพราะว่าโลภะที่แรงกล้าเป็นราคะ หรือตัณหา ขณะที่ 
รูป เสียง กลิ่น รส และโผฏฐัพพะปรากฏขณะนั้นโลภะย่อมเกิด จิตเกิดดับเร็วมาก สำหรับ
ปุถุชนไม่อาจรู้ความโลภเกิดในขณะที่สภาวธรรมปรากฏในทวารใดทวารหนึ่งในชีวิตประจำวัน 
 สาเหตุของความโลภในด้านของปัจจัยภายนอก คือ กามคุณที่เป็นรูปมากระตุ้น     
ในเวลาที่มีเหตุปัจจัยพร้อมก็ทำให้บุคคลกระทำทุจริตทางกายวาจาได้ทันที เมื่อบุคคลต้องการ
อำนาจความเป็นใหญ่ที่เกินขอบเขตดังกรณีของพระราชาที่ปรากฏในอรรถกถามงคลสูตรว่า 
พระราชาผู้ตกอยู่ในอำนาจของความโลภ เพราะมีตัณหาเป็นกำลังสนับสนุนเป็นแรงจูงใจ 
สาเหตุเพราะอยากจะได้ราชสมบัติสองสามประเทศมาครอบครองไว้ในอำนาจของตนเลยถูก
ท้าวสักกะปลอมตัวเป็นชายหนุ่มเพ่ือให้พระองค์เกิดสำนึกตน ด้วยเครื่องจูงใจว่าจะตีเมืองทั้ง 3 
เมืองมาถวาย เมื่อชายนั้นหายตัวไปไม่มาตามสัญญาพระราชาผู้มีความโลภจัดในราชสมบัตินั้น
เมื่อระลึกถึงจึงเกิดความเสียดาย พระวรกายเร่าร้อนทำให้พระอุทรปั่นป่วน เป็นโรคโลหิต      
ปักขันธิกาพาธ (คือโรคอาเจียนเป็นโลหิต) ไม่หยุดเกินกำลังของแพทย์ที่จะเยียวยาให้หายได้
ต้องประสบกับความทุกข์ปางตาย 
 ในประเด็นนี้เป็นที่น่าสังเกตว่า บุคคลต้องระทมทุกข์ปางตายเพราะอำนาจตัณหาที่
เป็นกำลังสนับสนุนความโลภจนจิตใจต้องคล้อยตามอารมณ์ของความอยาก สรุปได้ว่า ในกรณี
นี้สมุฏฐานของโรคเกิดจากความอยากได้ที่เกินขอบเขตนั่นเอง 
 
ปัญหาที่เกิดจากความโลภในสังคมปัจจุบัน 



32 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

 ในสังคมไทยปัจจุบันกำลังประสบกับปัญหาสังคมต่าง ๆ เช่น อาชญากรรม ปล้นฆ่า 
การลักทรัพย์ผู้อื่น หลอกลวง ฉ้อโกง คอร์รัปชั่น ปัญหายาเสพติด ปัญหาเศรษฐกิจ กล่าวได้ว่า 
สาเหตุของปัญหาต่าง ๆ ดังกล่าวมานี้ มีสมุฏฐานเริ่มจากปัจเจกบุคคลบ้าง นโยบายของรัฐบา้ง 
แต่โดยสภาพทั่ว ๆ ไปแล้วปัญหาเหล่านี ้จะเริ ่มที ่ตัวบุคคลเป็นส่วนใหญ่  ทั้งนี ้อาจจะเป็น
เพราะว่าการบริหารของรัฐเข้าไม่ถึง หรือได้รับการบริการด้านสวัสดิการจากรัฐไม่เป็นธรรม คน
เหล่านี้จึงกลายเป็นปฏิปักษ์ต่อรัฐ 
 จากสภาวการณ์ดังกล่าวนี้ นับว่ามีผลโดยตรงต่อตัวบุคคลเป็นสำคัญ เพราะเหตุนี้
เองจึงเป็นที ่มาของปัญหาความโลภอยากได้ และการแสวงหาในทางที ่ผิดศีลธรรมในที่สุด 
มนุษย์ทุกคนล้วนมีความต้องการด้านปัจจัยสี่ คือ อาหาร ที่อยู่อาศัย เครื่องนุ่งห่ม และยารักษา
โรคด้วยกันทั้งสิ้น นอกจากนี้ความต้องการของมนุษย์บางคนในสังคมไม่ว่า จะอยู่ในฐานะใด ๆ 
ก็ตาม คือ ต้องการ กิน กาม เกียรติเช่นกัน เมื่อต้องการแล้วไม่ได้ดังที่ต้องการย่อมทำให้จิตใจ
กระสับกระส่ายด้วยอำนาจของความโลภซึ ่งเป็นมโนทุจริต  หมายความว่า ทุจริตทางใจ         
ตามหลักพระพุทธศาสนาแบ่งออกเป็น 3 ประการคือ 1. คิดโลภอยากได้ของคนอื่น หรือของที่
ไม่ควรจะได้ 2. คิดอาฆาตปองร้ายผู้อื่น 3. คิดเห็นผิดจากทำนองคลองธรรม (พระราชธรรม
นิเทศ (ระแบบ ิตญาโณ), 2539) 
 เรื่องมโนทุจริตนี้ เรามักเห็นกันมากในสังคมไทยเช่นเดียวกัน ทุกวันนี้จะเห็นว่า
คนเรามีความโลภไม่มีที่สิ้นสุด ร่ำรวยมากแล้วก็ยังไม่พอ ยังหาช่องทางทุจริตประพฤติมิชอบ
กอบโกยผลประโยชน์เข้าตัวมากข้ึนไปอีก คิดโลภไม่มีที่สิ้นสุดซึ่งความโลภนี้ก่อให้เกิดพฤติกรรม
ต่าง ๆ ที่เป็นการประพฤติทุจริตตามมา เช่น การประกอบอาชญากรรมด้วยการปล้นฆ่า         
ลักทรัพย์ผู้อื่น การเล่นการพนันเพื่อหวังรวยทางลัด การเล่นหวยเถื่อนเป็นต้น (สุพัตรา สุภาพ, 
2535) เหล่านี้ล้วนสร้างปัญหาในเชิงลบให้แก่สังคมทั้งสิ้น 
 ดังนั้น จะแยกประเด็นปัญหาที่เกิดจากความโลภในสังคมปัจจุบันออกเป็น  3 ส่วน 
ส่วนที่หนึ่งเป็นการศึกษาปัญหาสังคมที่เกิดจากความโลภเริ่มจากการพิจารณาความโลภเชิงวัตถุ
นิยมละความโลภทางสังคม 
 1. ปัญหาสังคมที่เกิดจากความโลภ 
 การศึกษาปัญหาความโลภและผลที่กระทบต่อสังคมไทยปัจจุบันตั้งแต่ พ. ศ. 2545- 
2550 เท่านั้น อนึ่งความโลภเมื่อแสดงตัวออกมาเป็นความพยายามทุกวิถีทางเพื่อโน้มน้าวสิ่งที่
ตนหมายปองเข้ามาเป็นสมบัติของตน หรือพยายามเหนี่ยวรั้งเข้ามา อย่างไรก็ตามบทบาทของ
ความโลภได้กลายเป็นปัญหาบีบคั ้นเบียดเบียนจิตใจของปุถุชนบางคนอยู ่ท ุกวัน  ทาง
พระพุทธศาสนาเถรวาทตระหนักถึงปัญหาข้อนี้จึงจัดความโลภเป็นปัญหาพื้นฐานของสังคม
ประการหนึ่ง เมื่อพิจารณาลักษณะของความโลภตามที่ปรากฏในสังคมไทยปัจจุบันพอสรุป
ออกเป็น 2 ลักษณะคือ 



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 33 

 1.1 ความโลภเชิงวัตถุนิยม 
 ความโลภเชิงวัตถุนิยม หมายถึง ความอยากมีเงินทอง อยากได้วัตถุสิ่งของต่าง 
ๆ เริ่มตั้งแต่ต้องการมีเครื่องอำนวยความสะดวกในชีวิตประวัน  เช่น เครื่องรับวิทยุ โทรทัศน์ 
เครื่องคอมพิวเตอร์ เครื่องสื่อสารสมัยใหม่ เครื่องเล่นเพื่อความสนุกสนานนานาชนิด ตลอดจน
เครื่องแต่งกายที่ทันสมัย (แสง จันทร์งาม, 2512) สิ่งเหล่านี้อำนวยความสะดวกสบายทำให้
บริโภคจนเพลิดเพลิน บางครั้งก็เกินความพอดี 
 การพิจารณา ความโลภ เป็นเรื ่องของวัตถุนิยมนี้ คือ การที ่บุคคลมุ ่งจะ
เสริมสร้างสถานของตนเองให้มั่งค่ังร่ำรวยในทรัพย์สิน พระพุทธเจ้าก็ทรงสอนให้รู้ประมาณและ
บรรเทาแต่ต้องไม่โลภอยากได้ของบุคคลอื่น แต่บุคคลสามารถใช้ความเพียรพยายาม กำลังสติ 
กำลังทรัพย์ กำลังความคิดของตน เพื่อสร้างสถานะทางความร่ำรวยได้ ตราบใดที่ยังไม่ละเมิด
ในทางทรัพย์สินผลประโยชน์ของบุคคลอื่น ตราบนั้นก็ยังชื่อว่าอยู่ในขอบข่ายของศีลธรรม 
 อนึ่งในระดับท่ีสูงขึ้นไปหรือมองให้ละเอียดลงไปอีก “การสะสมทรัพย์สินไว้มาก
เกินความจำเป็นถือว่าเป็นความโลภเหมือนกันเท่าไรเรียกว่า เกินความจำเป็น จุดนี้ทุกคนรู้พอดี
ด้วยตนเอง ท่านมหาตมะคานธีกล่าวว่าการสะสมทรัพย์ไว้เกินความจำเป็นเป็นการขโมย” (วศิน 
อินทสระ, 2549) อธิบายได้ว่า ทรัพย์สมบัติในโลกเป็นของกลางเป็นของโลกมีไว้เพื่อคนในโลก 
ใครที่สะสมถือกรรมสิทธิ์ไว้เป็นส่วนตัวมากเกินไป ย่อมทำให้ผู้อ่ืนขาดแคลนยากในการแสวงหา
และบริโภคใช้สอย 
 ในประเด็นความโลภเชิงวัตถุนิยมนี้ มองในแง่ของจิตนิยม คือ ความหมกมุ่น
พัวพันในทรัพย์สินของตน เฝ้าพิทักษ์รักษาเอาใจจดจ่อจนกลายเป็นเครื่องกังวล หรือไปไหน
ไม่ได้ มีความตระหนี่เหนียวแน่นอย่างยิ่ง อาการอย่างนี้ก็จัดว่าเป็นความโลภอย่างละเอียด
เหมือนกัน ต้องแก้ด้วยการพิจารณาเนือง ๆ ถึงโทษของการหวงแหนว่า เป็นสนิมของใจ ทำตน
ให้ตกเป็นทาสของสิ่งที่ม ีก็จะลดอาการความโลภชนิดนี้ลงได้บ้าง 
 บุคคลที่มีความโลภไม่รู ้ประมาณในการแสวงหา  และอยากได้จนเกินความ
จำเป็นก็จัดว่าเป็นความโลภอย่างกลางเช่นกัน “ตามทฤษฎีวิเคราะห์ความโลภในระดับนี้         
จะปรากฏขึ้นในจิตสำนึกหรือก่อนจิตสำนึก” (จำลอง ดิษยวณิช, 2544) “ความโลภอยากได้
ของผู้อื่นในทางที่ไม่ชอบธรรมจนต้องโกงหรือแย่งชิงเขาเป็นต้นก็จัดอยู่ในประเภทของความโลภ
อย่างหยาบ” 
 อนึ่งเมื่อมองในแง่บริโภคนิยมทำให้วิเคราะห์ได้ในมิติของกาม  2 อย่าง คือ
“กิเลสกาม หมายถึง กิเลสเป็นเหตุใคร่ ซึ่งเป็นเจตสิกที่เศร้าหมองชักใจให้อยากได้ ได้แก่ราคะ 
โลภะ อิจฉาความอยากได้” (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543) 
 กิเลสกาม คือ กิเลสสายโลภะที่มีอยู่ภายในจิตใจบุคคล ที่ทำให้บุคคลมีความ
พอใจยินดี รักใคร่ ปรารถนา ไขว่คว้าต้องการจะได้สิ่งต่าง ๆ ที่เป็นวัตถุกามหรือพัสดุอันน่าใคร่



34 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

เนื่องจากโลกของเราเป็นโลกแห่งสัมผัส สิ่งที่ใจของบุคคลมีความใคร่ ความพอใจยินดี ได้แก่    
สิ ่งที ่เป็นรูป เสียง กลิ ่น รส เย็น ร้อน อ่อน แข็ง ที่ใจไปกำหนดว่า รูปสวย เสียงไพเราะ        
กลิ่นหอม รสอร่อย สิ่งนั้นน่าจับต้อง ความพอใจ ความยินดี ความต้องการ ความกำหนัด ความ
โลภ ในสิ่งนั้นก็จะบังเกิดข้ึน 
 กิเลสกามกับวัตถุกามจึงมีความเกี่ยวเนื่องกัน ถ้ามีเพียงอย่างหนึ่ง อีกอย่างหนึ่ง
ไม่มีความเปลี่ยนแปลงภายในจิตใจคนก็เกิดขึ้นไม่ได้  เช่น มีวัตถุสิ ่งของอยู่ แต่บุคคลไม่ได้
กำหนดหรือสร้างเงื่อนไขว่าสิ่งนั้นเป็นของมีค่า ความพอใจยินดีในสิ่งนั้นก็ไม่เกิดขึ้น 
 ดังนั้น วัตถุกาม คือ รูป (สิ่งที่ถูกสร้างขึ้น เช่น โทรทัศน์ เครื่องคอมพิวเตอร์ 
เครื ่องสื ่อสารสมัยใหม่ เครื ่องเล่นเพื ่อความสนุกสนานนานาชนิด ) เสียง กลิ ่น รส สัมผัส 
โผฏฐัพพะ หรือ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า กามคุณ แปลว่า กลุ่มสิ่งของที่บุคคลไปกำหนดว่า น่าใคร่ 
น่าปรารถนา น่าพอใจ เป็นของมีอยู ่โดยธรรมชาติตามธรรมดาสิ ่งเหล่านี ้จะสร้างความ
เปลี่ยนแปลงให้เกิดขึ้นแก่ใจบุคคลหรือไม่ก็มีอยู่ที่บุคคลเหล่านั้นมีกิเลสอยู่ภายในจิตใจหรือไม่  
สำหรับปุถุชนแล้ว มีความยินดี มีความพอใจ มีความกำหนัดรักใคร่ในอารมณ์ต่าง ๆ เมื่อเห็น 
รูป หรือเสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะมากระทบ ถ้ากำหนดว่าดีกิเลสสายโลภะ คือ ความโลภอยาก
ได้ก็เกิดขึ้น     

 ด้วยเหตุนี้ บุคคลจึงไม่ควรโลภจัดและไม่ควรสะสมทรัพย์ไว้เกินความจำเป็น
เพราะว่าถ้าเราเป็นคนที่มีความสามารถมาก ก็จะมีโอกาสสะสมทรัพย์สินไว้เป็นส่วนตัวได้มาก
จนเกินความจำเป็น คนที่มีความสามารถน้อยด้อยปัญญาก็จะขาดแคลนลำบากในการแสวงหา
ทรัพย์มาเลี้ยงชีพทรัพยากรธรรมชาติต่าง ๆ ก็จะตกอยู่เฉพาะในมือของผู้มีอำนาจทางการเงิน 
ทรัพยากรธรรมชาติในโลกนี้น่าจะเพียงพอเลี้ยงชาวโลกได้อีกนาน ถ้าชาวโลกช่วยกันละความ
ละโมบโลภมากลงเสียบ้างดังที่ท่านมหาตมคานธีกล่าวว่า  “ทรัพยากรธรรมชาติมีเพียงพอ
สำหรับทุกคนในโลก แต่ไม่พอเพียงสำหรับคนโลภเพียงคนเดียว” เมื่อเป็นอย่างนี้ สภาพปัญหา
สังคมก็จะออกมาในลักษณะที่ว่าคนที่มั่งมีก็มีมากเกินไป คนที่ยากจนก็ขาดแคลนเกินไปทำให้
ประเทศชาติพัฒนาได้ช้า 
 1.2 ความโลภทางสังคม 
 ความโลภทางสังคม หมายถึง สภาพที่บุคคลเกี่ยวข้องทางสังคมและมีความ
ต้องการให้สังคมยอมรับมากขึ้น เช่น การอยากมีชื่อเสียง การอยากเป็นคนเด่นคนดัง การซื้อ
ตำแหน่งหน้าที่การงานที่สูงขึ้น ความต้องการเป็นผู้บังคับบัญชาและการอยากเป็นนักการเมือง
เป็นต้นความโลภทางสังคมนี้ หากอยู่ในจุดที่ควบคุมไม่ได้ย่อมดิ้นรนไปในลักษณะของความ
ทะเยอทะยานแล้วมักจะดำเนินไปในทางที่ผิดศีลธรรม 
 อนึ่งความอยากของมนุษย์นั้นมีหลายรูปแบบ “คนที่อยากเด่นดังในสังคมจน    
เสแสร้งเป็นคนดีศรีสังคมก็มี คนที่อยากมียศตำแหน่งจนต้องแสวงหาด้วยการติดสินบนก็มี ผู้ที่



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 35 

ถูกความโลภที่เป็นกิเลสครอบงำจิตใจอย่างรุนแรงอย่างนี้เรียกว่า คนโลภจริต” (พระมหาธีรพล 
สุขแสง, 2546) 
 ความอยากของมวลมนุษย์โดยสรุปก็จำแนกออกเป็น 2 ลักษณะ ได้แก่ความอยาก
ด้านเศรษฐกิจหรือความอยากด้านวัตถุ เช่น อยากมีเงินทองมาก ๆ รถยนต์ที ่มีราคาแพง 
เครื่องรับวิทยุ โทรทัศน์ เครื่องคอมพิวเตอร์ เครื่องสื่อสารสมัยใหม่เป็นต้น และความอยาก
ทางด้านสังคมเช่น อยากเป็นคนมีชื่อเสียงทางสังคม อยากเป็นนักการเมืองเป็นต้น ความอยาก
ด้วยอำนาจกิเลสนั้นนำไปสู่การดิ้นรนแสวงหาในทางที่ผิดศีลธรรมอันดีงามของสังคม  ทำให้
ปัญหาต่าง ๆ ติดตามมาไม่มีที่สิ้นสุด 
 
การแก้ปัญหาความโลภในสังคมปัจจุบันตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
 1. วิธีการแก้ปัญหาความโลภด้วยการให้ทาน 
 วิธีการแก้ปัญหาความโลภด้วยการให้ทาน คือ การปรับเปลี่ยนทัศนะและป้องกัน
พฤติกรรมของบุคคลที่มีความโลภ โดยนำเอาคำสอนของพระพุทธเจ้าและพระสาวกมาเป็น
แนวทางในการปฏิบัติตามความเหมาะสม หรือ สอดคล้องกับลักษณะของปัญหาแต่ละกรณี 
 อนึ่งเนื่องจากเหตุปัจจัยที่ทำให้เกิดปัญหามีจำนวนมาก จึงเป็นการยากที่จะนำเอา
เหตุปัจจัยเหล่านั้นทั้งหมดพร้อมกับวิธีการแก้ปัญหามาแสดงอย่างครบบริบูรณ์  ด้วยเหตุนี้       
จึงนำเสนอเฉพาะหลักธรรมที่สำคัญและวิธีการแก้ปัญหาบางส่วนกล่าวคือ : 
 การให้ทาน คือ การเสียสละสิ่งของต่าง ๆ ของตน หรือให้ความรู้ทั้งทางธรรมและ
ทางโลกเพื่อเป็นประโยชน์แก่ผู้อื่น ก็จะสามารถนำมาเป็นอุบายวิธีการแก้ปัญหาความโลภใน
สังคมปัจจุบันได้ตามความเหมาะสม ทานตามความหมาย คือ 
 ทาน หมายถึง การตัด หมายความว่าตัดความตระหนี่ ชำระความตระหนี่ออกจาก
ขันธสันดานของตน ตัดความโลภ ชำระความโลภออกจากสันดานของตน “ทาน กำจัดความ
ตระหนี่เหนี่ยวแน่นที่นอนจมอยู่ อันเป็นอาสวะชนิดหนึ่ง” (สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยาม
บรมราชกุมารี, 2525) “ทานกำจัดความโลภได้”  
 คำสอนในพระพุทธศาสนากล่าวว่า การให้ ทาน หมายถึง การให้สิ่งของที่ให้ ตรง
กับภาษาอังกฤษ ว่า alms : money, clothes and food that are given to poor people. 
หรือ Dãna ; to give, to deal out,giving, dealing out, alms giving (A.S.Hornby, 1997) 
ซึ่งเชื่อมโยงกับความสำเร็จ ได้แก่ เรื่องของความสามารถสิ่งที่ได้รับเรื ่องของโชค (Brophy, 
Jere, 1986) 
 ลักษณะของทาน การให้ที่ประพฤติปฏิบัติกันมี 4 อย่าง คือ 
 1. การให้เพื่อชำระกิเลส คือ ความตระหนี่ในใจของผู้ให้ เรียกว่า บริจาคทาน 
การให้ด้วยการเสียสละเพ่ือกำจัดความขุ่นมัวแห่งจิตโดยไม่คำนึงถึงผู้รับว่าจะเป็นใครก็ตาม 



36 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

 2. การให้เพื่อตอบแทนคุณความดี เรียกว่า ปฏิการทาน หมายถึง การให้เพ่ือ
ตอบแทนหรือบูชาคุณความดีแก่ผู้ที่มีคุณธรรมสูงกว่า  เช่น การให้สิ่งของแก่บิดามารดา ครู
อาจารย์และบุคคลต่าง ๆ เป็นต้น 
 3. การให้เพื่อสงเคราะห์ เรียกว่า สังคหทาน หมายถึง การให้เพื่อผูกมิตร ยึด
เหนี่ยวน้ำใจกัน ในกลุ่มคนที่มีความสัมพันธ์กับตน โดยมุ่งที่จะให้เกิดประโยชน์แก่ผู ้รับเป็น
สำคัญ 
 4. การให้เพื่ออนุเคราะห์ เรียกว่า อนุคหทาน หมายถึง การให้ความช่วยเหลือ
เกื้อกูลแก่คนยากจนด้วยจิตเมตตาสงสารไม่ว่าคนนั้นจะเป็นใคร  (พระมหาสุวิทย์ วิชฺเชสโก, 
2541) 
 ทานในพุทธศาสนาแบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ 
 1. อามิสทาน หมายถึง การให้วัตถุสิ่งของต่าง ๆ และทรัพย์สินเงินทองภายนอก
ทั้งสิ่งที่เป็นที่รักมาก เช่น อวัยวะเลือด ดวงตาเป็นต้นเป็นทาน 
 2. ธรรมทาน หมายถึง การให้ในส่วนของจิตใจ เช่น การให้ธรรมะ การให้ความ
ถูกต้องดีงาม แนะนำในสิ่งที่เป็นประโยชน์ (สพฺพทานํ ธมฺมทานํ ชินาติ) การให้ธรรมะชนะการ
ให้ทั้งปวง 
 3. อภัยทาน หมายถึง การยกเว้นการประทุษร้ายเบียดเบียนซึ ่งกันและกัน         
มีชีวิตอยู่ร่วมกันโดยไม่มีเวร ไม่มีภัยต่อกัน มีจิตคิดเมตตาในคนและสัตว์ หากผิดพลาดก็ไม่ถือ
โทษโกรธตอบ 
 อามิสทานแบ่งตามทายก คือ ผู้ให้มีประเภท 3 ดังนี้ 
 1. ทานทาส หมายถึง การที่บุคคลให้ของที่ตนไม่บริโภคใช้สอยเอง เช่น เมื่อได้
สิ่งของที่ประณีตก็ใช้เอง เมื่อจะให้ก็ให้สิ่งของที่ไม่ประณีต 
 2. ทานสหาย หมายถึง บุคคลให้ของที่เสมอกันกับที่ตนบริโภคใช้สอย ตนใช้
บริโภคใช้สอยของอย่างไร ถึงคราวจะให้ผู้อ่ืนก็ให้ของอย่างนั้น 
 3. ทานสามี หมายถึง บุคคลให้ของที ่ดีประณีตกว่าของที ่ตนบริโภคใช้สอย     
โดยเลือกเอาสิ่งของที่ดีท่ีสุดให้ไป  
 จากความหมายของทานตามที่กล่าวมาแล้วนั้นบ่งชี้อยู่ในตัวเองว่า ทานทำหน้าที่ใน
เวลาเดียวกัน ได้แก่ (1) สงเคราะห์ เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่แจกจ่ายสิ่งของให้แก่ผู้อื่นบ้าง (อามิสทาน) 
(2) ประพฤติปฏิบัติตนต่อผู ้อื ่นด้วยเจตนาอันงดงามเป็นแบบอย่างที ่ดีบ้าง  (ธรรมทาน)            
(3) การให้ความปลอดภัย ให้ความไม่มีภัยแก่ตนและผู้อื่น ไม่ถือโทษโกรธเคืองในการล่วงละเมิด
ของผู้อื่น (อภัยทาน) การให้อภัยเป็นการให้ที่ไม่ต้องลงทุนอะไรเลยเป็นการให้ที่ง่าย แต่คนเรา
ทำได้ยากเพราะมีกิเลสอยู่ในใจ ต้องอาศัยการฟังธรรม จึงจะเห็นคุณปะโยชน์ของการให้อภัย



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 37 

แล้วจะให้อภัยได้ง่าย ดังมีข้อความปรากฏในอรรถกถาขุททกนิกายจริยาปิฎกว่า  “ทานเป็น
ปฏิปักษ์ต่อโลภะ” “ทานมีการบริจาคเป็นลักษณะ มีการกำจัดโลภะความอยากได้เป็นรส” 
 เมื่อมองย้อนไปที่กรณีพนักงานชายของรัฐวิสาหกิจในประเด็นนี้ วิธีการแก้ปัญหา
ความโลภในจิตใจ นาย ค. ควรเคารพในสิทธิทางคู่ครองผู้อื่น โดยสร้างสำนึกว่าคู่ครองของใคร
ใครก็รัก ใครก็หวง การละเมิดในคู่ครองผู้อื่น เป็นการสร้างภัยให้เกิดแก่ตนเอง ในกรณีนี้ถ้าฝ่าย
นาย ก. ยอมเสียสละคู่รักของตนให้เป็นทาน (สงเคราะห์ในอามิสทาน) แก่อีกฝ่ายหนึ่งเป็นการ
ตัดความตระหนี่คือความหวงแหนออกจากใจ ในขณะเดียวกันก็พร้อมที่จะให้อภัยทานโดยไม่
โกรธตอบเหตุการณ์รักสามเส้าและคดีปัญหาอาชญากรก็จะไม่เกิดหากมองเผิน ๆ จะดู
เหมือนว่าการให้อภัยเป็นการให้ประโยชน์สุขแก่ผู้อื่น ทำให้ผู้อื่นมีความสุขสบายใจ แต่ที่จริง
แล้วผู้ที่ได้รับประโยชน์สุขมากที่สุด ก็คือ ตนเองเพราะทุกครั้งที่ให้อภัยได้จะรู้สึกปลอดโปร่ง 
เบากายสบายใจมีความสุขในขณะที่กำลังให้สิ่งที่เป็นประโยชน์เหล่านั้นอยู่ ก็เป็นกระบวนการ
กำจัดความโลภออกไปจากจิตใจด้วย 
 จำนงค์ ทองประเสริฐ อธิบายความสำคัญของการให้ทาน หรือการเอื้อเฟื่อเผื่อแผ่
สิ่งของให้แก่ผู้อื่น โดยใช้หลักการของลัทธิโซลิดาริสม์ (Solidarism) ซึ่งท่านเรียกง่าย ๆ ว่า ลัทธิ
สังคหนิยมพวกโซลิดาริสม์ ถือว่ามนุษยชาติต้องพึ ่งพาอาศัยซึ ่งกันและกันตั ้งแต่แรกเกิด
จนกระทั่งสิ้นลมปราณ ทุกคนต้องมีส่วนร่วมรับผิดชอบสังคมด้วยกัน เพราะการกระทำของ       
ผู ้หนึ ่งผู ้ใดย่อมกระทบกระเทือนถึงผู ้อื ่นเสมอ  มากหรือน้อยแล้วแต่จะอยู ่ใกล้หรือไกล 
เหมือนกับเราทิ้งก้อนหินลงไปในน้ำ เราจะเห็นคลื่นแตกกระจายออกไปเป็นวงกลมโดยรอบ 
ตรงใกล้ก้อนหินก็เป็นคลื่นสูงใหญ่ห่าง ๆ ไปก็จะเล็กลงทุกทีจนเกือบมองไม่เห็น แต่ความเป็น
จริงน้ำที ่อยู ่ไกลออกไปก็ถูกกระทบกระเทือนเหมือนกัน  แต่อาจจะน้อยลงไปตามลำดับ         
การกระทำทุกอย่างของเราย่อมก่อให้เกิดผลดีและผลร้ายกระทบกระเทือนถึงผู้อื่นด้วย ฉะนั้น
หากมีคนบางคนยากจนทุกข์ยากเราก็ต้องช่วยเหลือด้วยเหตุ 2 ประการ คือ 
 1. เพราะการกระทำของเราอาจมีส่วนสร้างความลำบากให้แก่เขา ดังนั้น เราจึง
มีหน้าที่ที่จะต้องช่วยเหลือเขา 
 2. เรารู้ว่าตัวของเรา หรือ ลูกหลานของเราอาจจะต้องได้รับทุกข์ อันเป็นผลจาก
การกระทำของคนอื่น เช่น เกิดโรคระบาดอาจติดผ่านถึงเรา ฉะนั้นการที่เราได้เกื้อกูลผู้อื่นก็
เท่ากับเราเกื้อกูลเพ่ือประโยชน์ของเราด้วย (จำนงค์ ทองประเสริฐ, 2539) 
 ความเห็นของลัทธินี้ตรงกับมติทางพระพุทธศาสนาในเรื่องการช่วยเหลือกัน หรือ
การสงเคราะห์กัน ซึ่งเรียกว่า สังคหวัตถุ หมายถึง ข้อปฏิบัติสำหรับเกื้อกูลกัน โดยเริ่มจากการ
ให้ทานเช่นเดียวกัน ด้วยกระบวนการ“เอาใจเขามาใส่ใจเรา”พิจารณาเห็นคุณค่าแห่งชีวิตของ
ปัจเจกชนและของสังคม ก็จะทำให้เราปฏิบัติต่อผู้อื่นด้วยท่าทีที่อ่อนโยนและมีเมตตาคิดจะให้
ทานเพ่ือเกื้อกูลต่อผู้อื่นและบรรเทาความโลภในใจของเราด้วย 



38 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

 การปรับฐานความคิดให้เป็นสัมมาทิฏฐิอย่างนี้ ย่อมก่อให้เกิดความกรุณาต่อเพื่อน
มนุษย์แล้วจะทำให้เราตัดความตระหนี่ไม่คิดกอบโกยเอาแต่ฝ่ายเดียวแต่กลับจะสงเคราะห์ผู้อ่ืน
อยู่เรื่อยไป ดังนั้น ทานจึงเป็นความเต็มใจที่จะให้ เต็มใจที่จะเปิดเผย ไม่ปกป้องตัวเองด้วย
ความตระหนี่ให้เกิดความกลัดกลุ้มใจไม่หวังผลว่าจะได้ตอบแทนหรือไม่ (เชอเกียม ตรุงปะ, ริน
โปเช, 2528) 
 การศึกษาในมิตินี้ เป็นการศึกษาเพื ่อพัฒนาคนให้มีพฤติกรรมทางสังคมที ่พึง
ประสงค์ด้วยการแบ่งปัน การช่วยเหลือเกื้อกูลกัน และเว้นพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์คือการเอา
รัดเอาเปรียบด้วยการกอบโกยเฉพาะประโยชน์ส่วนตัวด้วยความโลภ  ตลอดจนเกื้อหนุนให้เกิด
การประพฤติอย่างต่อเนื่องจนกลายเป็นวิถีชีวิตของบุคคลในสังคมปัจจุบัน หรือที่เรียกว่า เรียน
เพ่ือให้รู้จักอยู่ร่วมกัน 
 การนำองค์ธรรม คือ ทาน มาปรับประยุกต์ใช้กับการแก้ปัญหาความโลภในสังคม
ปัจจุบัน กล่าวคือ บุคคลในสังคม ควรปลูกจิตสำนึกในการแบ่งปันวัตถุสิ่งของ ๆ ตน ให้เป็น
ประโยชน์ต่อผู้อ่ืนบ้าง ไม่สะสมไว้มากจนเกินความเป็น ซึ่งเป็นอุบายตัดความโลภ ความตระหนี่
ออกจากใจ 
 ทาน คือ การแจกจ่ายแบ่งปันที่เป็นหลักธรรมกลุ่มเดียวกันกับศีล คือ เจตนาที่ไม่
ละเมิดและเบียดเบียนผู้อ่ืนที่เป็นวินัยพื้นฐานของสังคม เมื่อบุคคลในสังคมปฏิบัติตามหลักธรรม
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท คือ มีการให้ทานและมีศีลเป็นเครื่องพัฒนากายวาจา ตนเองและ
สังคมก็ไม่เดือดร้อน ก็จะสามารถปรับประยุกต์นำเอาหลักธรรมกลุ่มนี้มาเป็นวิธีการแก้ปัญหา
ความโลภในสังคมปัจจุบันได้ 
 2. วิธีการแก้ปัญหาความโลภด้วยศีล 
 คำสอนและหลักปฏิบัติทางพระพุทธศาสนา ส่วนที่เกี่ยวข้องกับสังคมและสะท้อน
ถึงเจตนารมณ์ของพระพุทธศาสนา ในด้านความสัมพันธ์ทางสังคมได้มากที่สุดก็ คือ คำสอน
และหลักปฏิบัติในขั้นศีล เพราะศีลเป็นระบบการควบคุมชีวิตด้านนอกท่ีเกี่ยวกับการแสดงออก
ทางกายวาจา เป็นระเบียบว่าด้วยความสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อม  โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ด้วยกัน การดำเนินกิจการต่าง ๆ ของหมู่ชน การจัดการสภาพ
ความเป็นอยู่และสิ่งแวดล้อมให้เรียบร้อยและเกื้อกูลการดำรงอยู่ด้วยดีของหมู่ชนนั้น  ศีลขั้น
พื้นฐานหรือระดับเบื้องต้นที่สุด ก็คือ “การไม่เบียดเบียนผู้อื่นด้วยกายหรือวาจา และการไม่
ทำลายสติสัมปชัญญะที่เป็นตัวคุ้มศีลของตน ศีลขั้นต้นนี้เรียกว่า ศีล 5 หรือ สิกขาบท 5”  

ดังมีข้อความว่า “คนมีศีลไม่ถือเอาสิ่งของ ๆ ผู้อ่ืนแม้แต่เส้นหญ้า เป็นผู้ไม่โลภ” 
 จะสรุปหลักทั ่วไปของศีลขั ้นพื ้นฐานที่เป็นวิธีการแก้ปัญหาความโลภสำหรับ
ประชาชนทั่วไปในสังคมปัจจุบัน มานำเสนอพอเป็นแนวทางประกอบความเข้าใจ ในเรื่องศีลให้
เห็นความหมายและขอบเขตพร้อมทั้งเนื้อหาของศีลให้ชัดเจนมากยิ่งขึ้นศีลขั้นพ้ืนฐาน คือ ศีลที่



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 39 

เป็นหลักกลางซึ่งเป็นความหมายของสัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะที่เป็นองค์
ของมรรค ได้แก่การพูดการกระทำ การประกอบอาชีพอย่างใดอย่างหนึ่งก็ตามที่ประกอบด้วย
เจตนา ซึ่งปราศจากความทุจริตหรือความคิดเบียดเบียน 
 1. สัมมาวาจา เจรจาชอบ ได้แก่ 
  1) ละมุสาวาท เว้นจากการพูดเท็จ รวมถึงสัจจวาจา พูดคำจริง 
  2) ละปิสุณวาจา เว้นจากการพูดส่อเสียด รวมถึงพูดคำสมานสามัคคี 
  3) ละผรุสวาจา เว้นจากการพูดคำหยาบ รวมถึงพูดคำอ่อนหวานสุภาพ 
  4) ละสัมผัปลาปะ เว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ รวมถึงพูดคำมีประโยชน์ 
 2. สัมมากัมมันตะ กระทำชอบ ได้แก่ 
  1) ละปาณาติบาต เว้นจากการทำลายชีวิต รวมถึงการกระทำช่วยเหลือ
เกื้อกูล 
  2) ละอทินนาทาน เว้นจากการถือเอาสิ่งของที่เจ้าของไม่ให้ 
  3) ละกาเมสุ มิจฉาจาร เว้นจากการประพฤติผิดในกาม รวมถึงสทารสันโดษ 
 3. สัมมาอาชีวะเลี้ยงชีพชอบ ได้แก่ละมิจฉาชีพ เลี ้ยงชีวิตด้วยสัมมาอาชีพ 
รวมถึงความขยันหมั่นเพียรในการประกอบอาชีพที่สุจริตเว้นจากการค้าที่เป็นโทษ  5 อย่าง แต่
สำหรับบุคคลที่ครองเรือนไม่สามารถปฏิบัติตามที่กล่าวมาแล้ว ก็มีการผ่อนลงเอาสาระของศีล
พื้นฐานนี้มาแสดงเป็นข้อกำหนดขั้นต้นที่สุดในทางความประพฤติของมนุษย์  เท่าที่จำเป็น
พอที่จะให้สังคมมนุษย์อยู่กันโดยปกติสุขและแต่ละคนก็มีชีวิตที่ไม่เป็นโทษภัยแก่กัน  เรียก
ข้อกำหนดนี้ว่า สิกขาบท 5 หรือต่อมาเรียกว่า ศีล 5 ได้แก่ 
 1. เว้นจากปาณาติบาต คือ การดำเนินชีวิตที่ปราศจากการเบียดเบียนผู้อ่ืน
ทางด้านชีวิตร่างกาย 
 2. เว้นจากอทินนาทาน คือ การดำเนินชีวิตที่ปราศจากการเบียดเบียนผู้อ่ืน
ทางด้านทรัพย์สินและกรรมสิทธิ์ 
 3. เว้นจากกาเมสุ มิจฉาจาร คือ การดำเนินชีวิตที่ปราศจากการเบียดเบียนผู้อ่ืน
ทางด้านคู่ครอง บุคคลที่รักหวงแหน ไม่ผิดประเพณีทางเพศ ไม่นอกใจคู่ครองของตน 
 4. เว้นจากมุสาวาท คือ การดำเนินชีวิตที่ปราศจากการเบียดเบียนผู้อื่นด้วย
วาจาเท็จโกหกหลอกลวงตัดรอนประโยชน์หรือแกล้งทำลาย 
 5. เว ้นจากของเมาคือสุราและเมรัยอันเป็นที ่ต ั ้งแห่งความประมาท  คือ           
การดำเนินชีว ิตที ่ปราศจากความประมาทมัวเมาเนื ่องจากการใช้สิ ่งเสพติดที ่ทำให้เสีย
สติสัมปชัญญะ 



40 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

 อนึ่งการจะกำหนดว่า จะละเมิดศีลหรือไม่ ประเด็นนี้พิจารณาได้ที่องค์ประกอบ
ของการกระทำแต่ละกรณี หรือที่เรียกว่าองค์สำหรับตัดสิน ต่อเมื่อกระทำการครบทั้งหมดของ
องค์ประกอบคือ 
 ศีลข้อ 1 ปาณาติบาตมีองค์ 5 คือ (1) สัตว์มีชีวิต (2) รู้อยู่ว่าสัตว์มีชีวิต (3) จิตคิด
จะฆ่า (4) มีความพยายามฆ่า (5) สัตว์ตายด้วยความเพียรนั้น 
 ศีลข้อ 2 อทินนาทานมีองค์ 5 คือ (1) ของผู้อื่นหวงแหน (2) รู้อยู่ว่าเขาหวงแหน 
(3) จิตคิดจะลัก (4) มีความพยายาม (5) ลักของนั้นมาด้วยความพยายามนั้น 
 ศีลข้อ 3 กาเมสุ มิจฉาจารมีองค ์4 คือ (1) อคมนียวัตถ ุได้แก่สตรีหรือบุรุษที่ไม่ควร
ละเมิด (2) จิตคิดจะเสพ (3) มีความพยายามในการเสพ (4) ยังมรรคคืออวัยวะสืบพันธุ์ให้ถึงกัน 
 ศีลข้อ 4 มุสาวาทมีองค์ 4 คือ (1) เรื่องไม่จริง (2) จิตคิดจะกล่าวให้คลาดเคลื่อน 
(3) มีความพยายามเกิดจากจิตที่คิดจะกล่าวให้คลาดเคลื่อนนั้น (4) ผู้อื่นเข้าใจความที่พูดนั้น 
 ศีลข้อ 5 สุราเมรยมัชชปมาทัฏฐานามีองค์ 4 คือ (1) สิ่งนั้นเป็นของเมา (2) จิตใคร่
จะดื่ม (3) มีความพยายามเกิดจากจิตที่ใคร่จะดื่มนั้น (4) กลืนให้ล่วงลำคอลงไป 
 จากการพิจารณาปัญหาความโลภที่เกิดในสังคมปัจจุบันโดยส่วนใหญ่แล้วบุคคลจะ
ทำไปเพราะต้องการเงินมากที่สุด ให้ความสำคัญแก่เงินในการดำรงชีวิตประจำวัน จนลืมกรอบ
ของศีลธรรมที่ดีงามทางพระพุทธศาสนาไป ในประเด็นนี้พระพุทธศาสนาเถรวาทมีท่าทีต่อการ
ปฏิบัติเกี่ยวกับเรื่องเงิน (โภคทรัพย์) ในหลายแง่ดังนี้ คือ 
 1. ในแง่บุคคล ควรดำเนินตามพุทธปฏิปทาที่นิยมยกย่องคนมีทรัพย์ เฉพาะผู้ที่
ร่ำรวยขึ้นมาโดยความขยันหมั่นเพียร โดยทางสุจริตชอบธรรม และใช้ทรัพย์นั้นทำสิ่งที่ดีงาม
บำเพ็ญประโยชน์ คือ ยกย่องคนดีมีประโยชน์เหนือคนมีทรัพย์ โดยเฉพาะจะต้องฝึกสอนคนรุ่น
ใหม่ให้มีค่านิยมที่เห็นเป็นความดีงาม ต่อเมื่อได้สร้างสมโภคทรัพย์ด้วยความเพียรสุจริต 
 2. ในแง่สังคม ตามหลักพระพุทธศาสนา ทรัพย์เป็นอุปกรณ์หรือเป็นปัจจัย
อุดหนุนชีวิต ไม่ใช่จุดหมายของชีวิต ทรัพย์จึงควรเป็นเครื่องช่วยให้มนุษย์มีความสะดวกมากขึ้น
และพร้อมมากขึ้นในการที่จะดำเนินชีวิตที่ดีงามและทำกิจที่ดีงามเพ่ือเข้าถึงสิ่งที่ดีงามยิ่งขึ้นไป 
 3. ในแง่รัฐ พระพุทธศาสนามองเห็นความสำคัญของทรัพย์ในสังคมของชาวโลก
ว่าความจนเป็นทุกข์ในโลก” “ความยากไร้ขาดแคลนเป็นสาเหตุสำคัญของอาชญากรรม และ
ความชั่วร้ายต่าง ๆ ในสังคม” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543) เช่นเดียวกับความ
โลภและสัมพันธ์กันกับความโลภด้วย และถือว่าเป็นหน้าที่ของรัฐที่จะต้องเอาใจใส่ดูแลจัดสรร
ปันทรัพย์ให้แก่ผู้ยากไร้ต้องอาศัยวิธีการต่าง ๆ ประกอบกันและที่เหมาะสมกับสถานการณ์ 
โดยเฉพาะการจัดให้ราษฎรทุกคนมีทางทำมาหาเลี้ยงชีพโดยสุจริต  การส่งเสริมอาชีพ การ
จัดสรรเกี่ยวกับทุนและอุปกรณ์ การควบคุมการกระทำที่ไม่ชอบธรรม การเอารัดเอาเปรียบเป็น
ต้น เมื ่อภาครัฐดำเนินตามนโยบายนี้ได้ ปัญหาความยากจนก็จะลดน้อยลง และเป็นการ



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 41 

แก้ปัญหาความโลภที่เกิดจากการเพ่งเล็งในทรัพย์สินผู้อื่น ซึ่งเป็นที่มาปัญหาของอาชญากรรม
ในสังคม 
 ฉะนั้นการนำหลักศีล 5 ไปประยุกต์ใช้ในสังคม กล่าวคือ ทุกคนควรมีจิตสำนึกในศีล 
5 ที่เป็นพ้ืนฐานของการปฏิบัติ การอยู่ร่วมกันในสังคม ไม่ควรเบียดเบียนหรือทำลายชีวิตกันไม่
ละเมิดสิทธิ์ในทรัพย์สินของผู้อื่นไม่ละเมิดสิทธิ์ทางเพศ และพฤติกรรมเสี่ยงเกี่ยวกับสิ่งเสพติด
อันขัดต่อกฎหมาย ค่านิยมที่ผิดต่อสังคมและเป็นทางแห่งความเสื่อมเพราะความโลภเกิน
ขอบเขตเมื่อบุคคลได้นำไปปฏิบัติกับชีวิตประวันแล้ว ตนเองและสังคมย่อมประสบกับความสุข
ไม่เดือดร้อน 
 
สรุป 
 การแก้ปัญหาความโลภในสังคมปัจจุบันตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทใน
ประเด็นนี้ ผู้เขียนจะยกหลักธรรมในระดับทานขึ้นกล่าวก่อนซึ่งเกี่ยวข้องโดยตรงกับการปฏิบตัิ
ที่บรรเทาหรือข่มความโลภ ในระดับต้น ๆ หรือขั้นหยาบได้แก่หลักธรรมในระดับทานที่ปรากฏ
ในพระไตรปิฎกและในอรรถกถานอกเหนือจากการให้เพื่อตัดความตระหนี่เหนียวแน่นนอนจม
อยู่ภายในใจก็ตามถึงกระนั้น ก็ยังหมายรวมถึงข้อปฏิบัติที่เป็นส่วนหลักอีกส่วนหนึ่งซึ่งสามารถ
ขยายไปสู่หลักธรรมอีกหลายหมวด และแต่ละหมวดก็แสดงถึงความเชื่อมโยงระหว่างกัน เช่น 
ศีล เป็นหลักธรรมที่พัฒนากายวาจาให้อยู่ในระดับปกติไม่ละเมิดกฎบัญญัติของสังคม  เมื่อมีศีล
เป็นเครื่องควบคุมความประพฤติแล้วย่อมไม่คิดเบียดเบียนชีวิตหรือละเมิดในทรัพย์สินและ
คู่ครองผู้อื่น ยินดีพอใจด้วยสิ่งของ ๆ ตน 

 
เอกสารอ้างอิง 
A.S.Hornby. (1997). Dictionary of Current English. Great Britain : Antony Rowe Ltd, 

Chippenham, Wiltshire.  
Brophy, Jere. (1986). ON MOTIVATINGSTUDENTS. Occassional Paper No. 101. East 

Lansing, Michigan: lnstitute for Research on Teaching, Michigan State 
University.  

จำนงค์ ทองประเสริฐ. (2539). ศาสนาปรัชญาประยุกต์. พิมพ์ครั้งที่ 2, กรุงเทพมหานคร : 
บริษัท คอมแพคท์พริ้นท์ จำกัด. 

จำลอง ดิษยวณิช. (2544). จิตวิทยาของความดับทุกข์. เชียงใหม่ : กลางเวียง การพิมพ์. 
เชอเก ียม ตร ุงปะ . ร ินโปเช. (2528). ล ิงหลอกเจ ้า  ลอกคราบว ัตถ ุน ิยมทางศาสนา . 

กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
พระคันธสาราภิวงศ์. (2549). โพธิปักขิยธรรม. กรุงเทพมหานคร : บุญศิริการพิมพ์. 



42 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

พระเทพดิลก (ระแบบ ิตญาโณ). (2535). อธิบายหลักธรรมตามหมวดจากนวโกวาท .  
กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา. 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2550). พจนานุกรมเพื ่อการศึกษาพุทธศาสน์ศัพท์
วิเคราะห์. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 
9). กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พุทธธรรมฉบับขยายความ . (พิมพ์ครั ้งที่ 9). 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระภาสกร ภูริวฑฺฒโน (ภาวิไล). (2548). ปฏิจจสมุปบาทสำหรับคนรุ ่นใหม่ . เชียงใหม่ : 
บริษัทนันทพันธ์พริ้งติ้ง จำกัด. 

พระมหาสุวิทย์ วิชฺเชสโก. (2541). ทานก้าวแรกแห่งการพัฒนาคุณภาพชีวิต. กรุงเทพมหานคร 
: บริษัท ฟองทองเอ็นเตอร์ไพรซ์ จำกัด. 

พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ิตญาโณ). (2539). ธรรมปริทรรศน์ 2. อธิบายธรรมวิภาค ปริเฉท
ที ่2. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระมหาธีรพล สุขแสง. (2546). การศึกษาคำสอนเรื่องกิเลสในพระพุทธศาสนาเถรวาท . ใน 
วิทยานิพนธ์ศิลปะศาสตร์มหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

พันตรีประยุทธ์ หลงสมบุญ. (2540). พจนานุกรม มคธ – ไทย. กรุงเทพมหานคร : อาทรการ
พิมพ์. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพมหานคร : ศิริวัฒนา
อินเตอร์พริ้นท์. 

วศิน อินทสระ. (2549). พุทธจริยศาสตร์. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ธรรมดา. 
สุพัตรา สุภาพ. (2535). ปัญหาสังคม. กรุงเทพมหานคร : ไทยวัฒนาพานิช. 
สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี. (2525). ทศบารมีในพระพุทธศาสนาเถร

วาท. ใน พระราชวิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
แสง จันทร์งาม. (2512). พุทธศาสนาวิทยา. กรุงเทพมหานคร : บรรณาคาร. 
 


