
 

 

การสอนในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
TEACHINGS IN THERAVADA BUDDHISM 

 
ประยงค์ อ่อนตา 

มหาวิทยาลัยราชภัฎสมเด็จเจ้าพระยา 

 

บทคัดย่อ 
การสอนในพระพุทธศาสนาเถรวาท ลักษณะที่ส าคัญประการหนึ่ง ก็คือพระ

อัจฉริยภาพด้านพระปัญญาคุณและพระมหากรุณาธิคุณของพระอรหันต์สัมมาสัมพุทธเจ้า และ
ด้วยความโดดเด่นของการน าเสนอธรรมอย่างแจ่มแจ้ง ไม่ง่ายและไม่อยากเกินไปที่ผู้ฟังเมื่อฟัง
แล้วที่สามารถเข้าใจได้ เข้าความงามในเบื้องต้น ในท่ามกลางและความงามในที่สุด  และความ
โดเด่นของการสอนของพระพุทธเจ้าในการแสดงธรรมโปรดคนที่ยังไม่มีศรัทธา และการสั่งสอน
ให้มีสติปัญญาแก่ผู้มีศรัทธา ทรงมีกุศโลบายเพ่ือฝึกให้ผู้ถูกฝึกสามารถเข้าถึงได้อย่างคาดไม่ถึง 
นุ่มนวล จริงจัง รวมทั้งสั่งสอนวิธีต่าง ๆ ที่ก่อให้เกิดความรู้สึกอบอุ่นและก่อให้ เกิดกัลยาณมิตร 
อันแสดงถึงภาพแห่งพระมหากรุณาธอันยอดเยี่ยม ด้วยความอุดมและความเจริญสูงสุดในกุศล
ธรรมครั้งพุทธกาล ความทั้งความแตกต่างระหว่างวรรณะ ฐานะ ความเชื่อ การศึกษา ให้มี
ความคิดเห็นต่าง ๆ พระพุทธองค์ทรงใช้ความสามารถในการสมานความแตกต่างกันด้วยการยึด
หลักธรรมและวินัยเป็นส าคัญ พระพุทธเจ้าทรงประกอบด้วยพระมหากรุณาธิคุณและพระ
ปัญญาธิคุณ เพราะพระพุทธองค์สามารถแสดงธรรมแก่ผู้คนทุกระดับ ด้วยความหลากหลาย
ของหลักธรรมที่พระพุทธองค์ทรงแสดง เพ่ือระดับจิตของผู้ได้สดับรับฟังทั้งคนที่ตกทุกได้อยาก
ไร้ ทั้งคนเสียสติ และคนที่มีสติพร้อม เพ่ือน าสู่ไปปฏิบัติจนเกิดมรรคผล และดัวยความ
หลากหลายของผู้ฟังท่ีมีหลายระดับ เช่นเดียวกัน จนมีการขอเข้าถึงพระองค์ว่าเป็นสรณะ ขอถึง
พระรัตนตรัย และขอบรรพชา อุปสมบท พระพุทธองค์สามารถก าจัดช่องว่างและความแตกต่าง
ด้วยสัจธรรม ด้วยการไม่ก่อให้เกิดระบบวรรณะ และในที่สุดพระพุทธองค์ทรงปรารถนาให้
พรหมจรรย์ อันจะก่อให้เกิดความเจริญของพระพุทธศาสนาต่อไป 
ค าส าคัญ: การสอน, พระพุทธศาสนเถรวาท 
 



16 | ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)               Vol.3 No.2 (July – December 2018) 

 

Abstract 
The teaching in Theravada Buddhism with the important 

characteristics is the genius, intellect and benevolence of the Lord Buddha with 
the prominence of clear presentation of the dharma - not too easy and not too 
hard for the listeners. When listening, Buddhists could understand the Dharma 
which was of beauty in the preliminary, midst and in the end. Distinction of the 
teaching of the Lord Buddha in Dharma showed that some people who did not 
yet have faith could become the believers in Buddhism. His Highness intended 
to train the trainees to access unexpectedly, gently, seriously, as well as to 
teach methods that created a warm feeling and created good friendships which 
represented the kindness with the highest abundance and prosperity in the 
Buddhist charity. The differences between castes, status, beliefs, and education 
had different opinions. The Lord Buddha used the ability to heal differences by 
adhering to principles and disciplines. The Lord Buddha is composed of 
benevolence and wisdom because the Buddha could teach Dharma to people 
at all levels with a variety of principles that the Lord Buddha displayed for the 
minds of those who listened to it. The person loses consciousness and the 
conscious person are ready to be implemented to the point of death and with 
a variety of listeners of many different levels, as well as requesting to reach 
him as a building requesting the Triple Gem and requesting the ordination. The 
Lord Buddha could eliminate gaps and differences with truth by not creating a 
caste system and in the end, the Lord Buddha desired the virtue which will 
cause the progress of Buddhism.  
Keywords: Teaching, Theravada Buddhism 

 
 
 



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal | 17 

 

บทน า  
หลังจากที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้แล้วจึงประกาศธรรมพร้อมทั้ง ภิกษุทั้งหลายว่า     

พวกเธอจงจาริกไป เพ่ือประโยชน์สุขแก่ชนจ านวนมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์
เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ อย่าไปโดยทางเดียวกันสองรูป จงแสดงธรรมมีความ
งามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และมีความงามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์    
พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน แล้วเสร็จไปยังต าบลอุรุเวลาเสนานิคม
เพ่ือแสดงธรรม ในการประกาศธรรมตามที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสว่า ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นเห็น
ตถาคต เพราะการประกาศธรรมหรือการแสดงธรรม ดังที่ปรากฏในอนัจฉริยคาถาว่า เรายังไม่
ควรประกาศธรรมที่เราได้บรรลุด้วยความล าบาก เพราะธรรมนี้ ไม่ใช่สิ่งที่ผู้ถูกราคะและโทสะ
ครอบง า จะรู้ได้ง่าย แต่เป็นสิ่งพาทวนกระแส ละเอียด ลึกซึ้ง รู้เห็นได้ยาก ประณีต ผู้ก าหนัด
ด้วยราคะ ถูกกองโมหะหุ้มห่อไว้ จักรู้เห็นไม่ได้ เมื่อพระองค์ทรงพิจารณาดังนี้ พระทัยก็น้อมไป
เพ่ือการขวนขวายน้อย มิได้น้อมไปเพ่ือแสดงธรรม ท้าวสหัมบดีพรหมได้ทูลอาราธนาเป็น   
พรหมนิคมคาถา โดยประพันธ์เป็นคาถาว่า ข้าแต่พระองค์ผู้มีปัญญาดี มีสมันตจักษุ บุรุษผู้ยืน
อยู่บน ยอดเขาศิลาล้วน พึงเห็นหมู่ชนได้โดยรอบ ฉันใด พระองค์ผู้หมดความโศกแล้ว ฉันนั้น 
โปรดเสด็จขึ้นสู่ปราสาทคือธรรมแล้ว จักได้เห็นหมู่ชนผู้ตกอยู่ในความโศกและถูกชาติ  ชรา
ครอบง าได้ชัดเจน ข้าแต่พระองค์ผู้มีความเพียร ผู้ชนะสงคราม ผู้น าหมู่ ผู้ไม่มีหนี้ ขอพระองค์
โปรดลุกขึ้นเสด็จจาริกไปในโลก พระพุทธเจ้าทรงประกาศธรรม เมื่อพระพุทธเจ้ารับค าตามที่
พรหมอาราธนาแล้ว ก็รู้ด้วยพระสัพพัญญุตญานของพระองค์โดยการตรวจดูโลกด้วยพุทธจักษุ 
เห็นสัตว์ทั้งหลายผู้มีธุลีในตาน้อย มาก มีอินทรีย์แก่กล้าและอ่อน มีอาการดีและอาการทราม 
สอนให้รู้ได้ง่ายและยาก บางพวกมักเห็นปรโลกและโทษว่าน่ากลัวก็มี บางพวกมักไม่เห็นปรโลก
และโทษว่าน่ากลัวก็มี และทรงพิจารณาเวไนยสัตว์เปรียบด้วยดอกบัว ทั้งนอกจากบัวจมอยู่ใน
น้ า บัวอยู่เสมอน้ า บัวพ้นน้ า 3 เหล่านี้ และในอรรถกถาได้กล่าวถึงบัวเหล่าที่ 4 คือ บัวที่มีโรค
ยังไม่พ้นน้ าเป็นภักษาของปลาและเต่า ซึ่งมิได้ยกข้ึนสู่บาลี แล้วแบ่งบุคคลเป็น 4 เหล่า คือ  

1. อุคฆฏิตัญญู เปรียบเหมือนบัวพ้นน้ า ที่พอต้องแสงอาทิตย์แล้วก็บานในวันนี้ 
2. วิปจิตัญญู เปรียบเหมือนบัวอยู่เสมอน้ าที่จะบานในวันรุ่งขึ้น 
3. เนยยะ เปรียบเหมือนบัวจมอยู่ในน้ าที่จะข้ึนมาบานในวันที่ 3 



18 | ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)               Vol.3 No.2 (July – December 2018) 

 

4. ปทปรมะเปรียบเหมือนบัวที่มีโรคยังไม่พ้นน้ าไม่มีโอกาสขึ้นมาบานเป็นภักษา
ของปลาและเต่า และได้ตรัสคาถาตอบท้าวสหัมบดีพรหมว่า 
 สัตว์ทั้งหลายเหล่าใดจะฟัง จงปล่อยศรัทธามาเถิด เราได้เปิดประตูอมตธรรม
แก่สัตว์ทั้งหลายเหล่านั้นแล้ว ท่านพรหม เพราะเราส าคัญว่าจะล าบาก จึงมิได้แสดงธรรม
ที่ประณีตคล่องแคล่วในหมู่มนุษย์ ในที่สุดท้าวสหัมบดีพรหมก็รู้ว่าพระพุทธเจ้าได้จะแสดง
ธรรมแล้ว และได้อันตรธานไป  

การสอนธรรม หรือการแสดงธรรม คือวิธีการสอนธรรม ซึ่งหมายถึงวิธีการ 
เครื่องมือ และอุปกรณ์ต่าง ๆ ที่ใช้ในการแสดงธรรมหรือในการสอนธรรม พระพุทธเจ้าทรงสั่ง
สอนสาวกของพระองค์ แบ่งเป็น 2 ฝ่าย คือ ผู้ที่ออกบวชเป็นบรรพชิตและผู้ครองเรือน การสั่ง
สอนในสมัยของพระองค์นั้นได้มีการแสดงธรรมทั้งที่เป็นนามธรรมและที่เป็นรูปธรรม ที่จัดเป็น
นามธรรมทรงใช้สิ่งที่ผู้ฟังค าสอนทราบมาก่อน ส่วนที่เป็นรูปธรรมทรงใช้สื่อที่มีอยู่ใกล้พระองค์
และผู้ฟังประกอบเพื่อให้ได้ทราบได้เห็นสิ่งนั้นด้วย ในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ที่พระพุทธเจ้าทรง
ตรัสกับภิกษุปัญจวัคคีย์ว่า ตถาคตไม่เป็นคนมักมาก ไม่ได้คลายความเพียร ไม่ได้เวียนมาเพ่ือ
ความเป็นคนมักมาก ตถาคตเป็นอรหันต์ตรัสรู้เองโดยชอบ พวกเธอจงเหงี่ยโสตสดับ เราได้
บรรลุอมตธรรมแล้ว จะสั่งสอน จะแสดงธรรม พวกเธอเมื่อปฏิบัติตามที่เราสั่งสอน ไม่นานนักก็
จัดท าให้แจ้งซึ่งประโยชน์อันยอดเยี่ยม อันเป็นที่สุดแห่งพรหมจรรย์ ที่เหล่ากุลบุตรผู้ออกบวช
เป็นบรรพชิตโดยชอบต้องการด้วยปัญญาอันยิ่งเองเข้าถึงอยู่ในปัจจุบันนี้แน่แท้  

ในธั มมจั กกัปปวั ตตนสู ตร  พระ พุทธ เจ้ า ได้ ตรั สกับภิ กษุปัญจวั คคี ย์ ว่ า             
“ภิกษุทั้งหลาย ที่สุด 2 อย่างนี้ บรรพชิตไม่พึงเสพ กล่าวคือ 1. กามสุขัลลิกานุโยคในกาม
ทั้งหลาย (การหมกมุ่นอยู่ด้วยกามสุขในกามทั้งหลาย) เป็นธรรมอันทราม เป็นของชาวบ้าน   
เป็นของปุถุชน ไม่ใช่ของพระอริยะ ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ 2 . อัตตกิลมถานุโยค             
(การประกอบความล าบากเดือดร้อนแก่ตน) เป็นทุกข์ ไม่ใช่ของพระอริยะ ไม่ประกอบด้วย
ประโยชน์ ภิกษุทั้งหลาย มัชฌิมาปฏิปทาไม่เอียงเข้าใกล้ที่สุด 2 อย่างนั้น ตถาคตได้ตรัสรู้อัน
เป็นปฏิปทาก่อให้เกิดจักษุ ก่อให้เกิดญาณ เป็นไปเพ่ือความสงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง เพ่ือความตรัสรู้ 
เพ่ือพระนิพพาน 

การจะตรัสรู้อริยสัจได้นั้น ต้องละข้อปฏิบัติสุดโต่งแล้วปฏิบัติพอดี ที่เรียกว่า
มัชฌิมาปฏิปทา ดังข้อความที่พระองค์แสดงแก่ปัญจวัคคีย์ พอสรุปได้ว่า “บรรพชิตไม่พึงเสพ



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal | 19 

 

ที่สุด 2 ประการ คือ กามสุขัลลิกานุโยค (การหมกมุ่นอยู่ด้วยกามสุขในกามทั้งหลาย) เป็นธรรม
อันทราม เป็นของชาวบ้าน เป็นของปุถุชน ไม่ใช่ของพระอริยะ ไม่ประกอบด้วยประโยชน์      
อัตตกิลมถานุโยค (การประกอบความเดือดร้อนแก่ตน) เป็นทุกข์ ไม่ใช่ของพระอริยะ             
ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ ตถาคตได้ตรัสรู้มัชฌิมาปฏิปทาไม่เอียงเข้าใกล้ที่สุด 2 ประการ     
อันเป็นปฏิปทาก่อให้เกิดจักษุ ก่อให้เกิดญาณ เป็นไปเพ่ือสงบระงับ เพ่ือรู้ยิ่ง เพ่ือตรัสรู้            
เพ่ือนิพพาน” 

พระองค์ทรงยืนยันว่า พระองค์เป็นสัมมาสัมพุทธะ คือ ผู้ที่ตรัสรู้เองโดยชอบ         
ก็เพราะทรงรู้ทรงเห็นอริยสัจ ดังข้อความพอสรุปได้ว่า “ญาณทัสสนะ(ความรู้เห็น) ตามความ
เป็นจริงของเราในอริยสัจ 4 ประการนี้ ยังไม่หมดจดดีตราบใด เราก็ยังไม่ยืนยันว่า เป็นผู้ตรัสรู้
สัมมาสัมโพธิญาณอันยอดเยี่ยมในโลก พร้อมทั้งเทวโลก เป็นผู้ตรัสรู้สัมมาสัมโพธิญาณอันยอด
เยี่ยมในโลก พร้อมทั้งเทวโลก” จากข้อความนี้ หมายความว่า เจ้าชายสิทธัตถะได้กลายเป็น
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ก็เพราะตรัสรู้อริยสัจ 4 พระองค์ จึงได้ขนานพระนามว่า พุทฺโธ ก็เพราะ
ตรัสรู้สัจจะ 4 อันเป็นค าอธิบายที่พระธรรมเสนาบดีสารีบุตรอธิบายไว้เป็นนัยหนึ่งใน 15 นัย ดัง
ข้อความว่า  

1. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะตรัสรู้สัจจะทั้งหลายแล้ว 
2. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะทรงท าหมู่สัตว์ให้ตรัสรู้ 
3. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะทรงเป็นพระสัพพัญญู  
4. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะเป็นผู้ทรงเห็นธรรมทั้งปวง 
5. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะไม่มีคนอ่ืนแนะน า 
6. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะทรงเป็นผู้เบิกบาน 
7. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะทรงเป็นพระขีณาสพ 
8. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะทรงเป็นผู้ปราศจากอุปกิเลส 
9. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะปราศจากราคะโดยสิ้นเชิง 
10. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะปราศจากโทสะโดยสิ้นเชิง 
11. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะปราศจากโมหะโดยสิ้นเชิง 
12. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะปราศจากกิเลสโดยสิ้นเชิง 
13. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะเสด็จถึงทางสายเอก 



20 | ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)               Vol.3 No.2 (July – December 2018) 

 

14. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณล าพังพระองค์
เดียว 

15. ชื่อว่าพระพุทธเจ้า เพราะทรงเป็นผู้ขจัดซึ่งความไม่รู้ได้แล้ว เพราะทรงเป็น
ผู้ได้เฉพาะซึ่งความรู้ (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

 

พระพุทธเจ้าสอนอย่างไร 
พระพุทธเจ้าสามารถทรงสอนปัญจวัคคีย์แล้ว ปัญจวัคคีย์ คือ ผู้ที่ถือปฏิบัติติดตาม

เจ้าชายสิทธัตถะ ซึ่งการปฏิบัติที่มีในครั้งนั้นประกอบด้วย  นิยมปฏิบัติกัน 2 แบบ คือ          
แบบทรมานตน เรียกว่า ปฏิบัติแบบอัตตกิลมถานุโยค คือ การท าตนให้ล าบาก ด้วยวิธีการ
ทรมานตน ได้แก่ ทุกรกิริยา เป็นทางตึงเกินไป (สุธี พงศ์ไพบูลย์, 2525) และปฏิบัติแบบตามที่
ตนต้องการ คือ ต้องการอะไรก็หามาสนองความต้องการ เรียกว่า ปฏิบัติแบบกามสุขัลลิกานุ
โยค ได้แก่การท าตนให้หมกหมุ่นอยู่ในกาม ย่อมตัดทางที่จะบรรลุเป็นพระอรหันต์ เป็นทาง
หน่อยเกิดไป ได้แก่ รูป รส กลิ่น เสียง และสัมผัส พอพระพุทธองค์ทรงเริ่มสอนปัญจวัคคีย์ ก็
ทรงยกการปฏิบัติ 2 อย่างมาเป็นสื่อชี้ให้เห็นว่าเป็นการปฏิบัติที่สุดโต่ง ไม่อาจน าผู้ปฏิบัติให้
บรรลุคุณวิเศษได้ ต้องปฏิบัติตามทางสายกลาง  

สิ่งที่พระพุทธเจ้า  โดยเฉพาะท่านโกณฑัญญะหนึ่งในกลุ่มปัญจวัคคีย์ ได้รู้ตามที ่   
พระพุทธองค์ทรงแสดงว่า ไม่ว่าสิ่งใดๆ ที่เกิดขึ้นมา ย่อมแตกดับไปทั้งหมด เมื่อท่านปัญจวัคคีย์ 
ประกอบด้วย โกณฑัญญะ ได้ดวงตาเห็นธรรม ปราศจากธุลี ปราศจากมลทินว่า “สิ่งใดสิ่งหนึ่งมี
ความเกิดขึ้นเป็นธรรมดา สิ่งนั้นล้วนมีความดับเป็นธรรมดา” (ธรรมสภา) ได้รู้ธรรมตามที่พระ
พุทธองค์ทรงสอน คือได้ดวงตาเห็นธรรม คือดวงตาเห็นสิ่งใดสิ่งใดสิ่งหนึ่งมีความเกิดเป็น
เบื้องต้น ความแปรไปเป็นท่ามกลาง ความดับเป็นที่สุด สิ่งใดสิ่งหนึ่งก็คือทั้งหมดว่าสิ่งใดสิ่งหนึ่ง
ครอบรวมเลยทีเดียวได้แก่ ธรรมชาติทั้งหมดเป็นสิ่งใดสิ่งหนึ่ง จะเป็นรูปธรรมก็ช่าง จะเป็น
นามธรรมก็ตาม เกิดขึ้นแล้วก็แปรดับไป เมื่อพระพุทธองค์ได้ทรงแสดงอนัตตลักขณสูตร  ว่า
ด้วยเรื่องลักษณะที่เป็นอนัตตา โดยทรงน าสิ่งที่ท่านปัญจวัคคีย์มีอยู่ในตัวท่านและท่านรู้จักเป็น
อย่างดีมาเป็นสื่อ นั่นคือ ทวารทั้ง 5 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ รูปที่ได้เห็น เสียงที่ได้ยินได้ฟัง 
กลิ่นที่ได้ดม รสที่ได้ลิ้ม สัมผัสที่ได้กระทบถูก เรื่องที่ใจคิดนึก ชี้ให้เห็นว่า เป็นอนัตตา คือมิใช่
ตัวตน ไม่อยู่ในอ านาจของใคร เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ไม่เป็นไปตามที่ปรารถนา จบธรรม



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal | 21 

 

เทศนา ท่านปัญจวัคคีย์ได้ส าเร็จอรหัตผล  จิตของ ภิกษุปัญจวัคคีย์ก็หลุดพ้นจากอาสวะ
ทั้งหลายเพราะไม่ถือมั่น  

ในการแสดงธรรมตรัสสอนพวกนักบวชชฎิล 1,003 ท่าน พระองค์ก็ทรงใช้ไฟที่พวก
ชฎิลบูชาเป็นสื่อ แต่ทรงเปลี่ยนเป็นไฟภายใน คือ ไฟราคะ ไฟโทสะ ไฟโมหะ จบธรรมเทศนา 
ท่านอดีตนักบวชชฎิลได้ส าเร็จอรหัตผล  
 

รูปแบบการสอนของพระพุทธเจ้า 
ในช่วงแรกแห่งการตรัสรู้ พระพุทธองค์ทรงสั่งสอนนักบวชด้วยกันเอง จึงทรงใช้สื่อ

ที่เป็นนามธรรมเป็นส่วนมาก เป็นเรื่องที่พวกเขาเคยผ่านการประพฤติปฏิบัติในเรื่องนั้นๆ มา
เป็นอย่างดี  

วิธีการสอนที่จัดว่าเป็นรูปธรรม คือ พระพุทธองค์ทรงใช้สิ่งของที่เห็นได้ด้วยตา
เปล่าเป็นสื่อในการสอน ซึ่งสิ่งของนั้นก็มีอยู่ปรากฎให้เห็นในขณะที่ทรงสั่งสอน ก่อนจะน าเสนอ      
เราต้องทราบก่อนว่า พระพุทธองค์กับพระสาวกทั้งหลาย หลังจากอยู่จ าพรรษาในฤดูฝนแล้ว   
จะเสด็จออกจาริกไปในถิ่นต่าง ๆ เสด็จพักตามป่า เขา ทุ่งนา ริมฝั่งน้ า หมู่บ้าน และที่พักที่มี
ทายกสร้างถวายเป็นที่พักระหว่างทาง ดังนั้น เวลาที่พระองค์ทรงสั่งสอนพระสาวกทั้งหลาย 
ในช่วงเสด็จจาริกและในการสั่งสอนจึงขึ้นอยู่กับเหตุการณ์และสถานที่  ดังต่อไปนี้ (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2549) 

กรณีเรื่องนางกีสาโคตรมีหลังจากการแต่งงานและได้บุตรต่อมาบุตรนั้นก็ตายขณะที่
ยังเล็ก และนางก็ห้ามญาติที่จะน าบุตรไปเผา นางก็อุ้มลูกไปเพ่ือถามผู้รู้เรื่องยาเพ่ือบุตรจะได้
ฟ้ืนคืนอีก โดยนางคิดว่าจะต้องมีคนรู้เรื่องยาและหวังว่าลูกของนางจะฟ้ืน 

หลังจากนั้นได้ไปเฝ้าพระพุทธเจ้าซึ่งประทับอยู่ที่พระวิหารเชตวัน และนางได้ทูล
ถามพระพุทธเจ้าว่า “ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญได้ยินว่า พระองค์ทรงทราบซึ่งยาเพ่ือรักษาบุตรของ
ฉัน และพระพุทธเจ้าก็ตรัสว่า เรารู้ซึ่งยา นางกีสาโคตมีก็ทูลถามว่า จะให้หม่อมฉันท าอย่างไร 
พระพุทธเจ้าตรัสว่า ให้เธอไปหาพันธ์เมล็ดผักกาด ตามหมู่บ้านต่าง ๆ แต่ก็มีข้อแม้อยู่ว่า พันธ์
เมล็ดผักกาดของครอบครัวของบุคคลที่ไม่เคยตาย (You must bring yellow the mustard 
seeds from a house where no one had ever died) นางกีสาโคตมีก็ได้เที่ยวเสาะหา
พันธ์เมล็ดผักกาดตามหมู่บ้านต่าง ๆ แต่ก็ไม่สามารถน าเมล็ดผักกาดได้ ในที่สุดนางก็กลับไปยัง



22 | ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)               Vol.3 No.2 (July – December 2018) 

 

ส านักของพระพุทธเจ้า และพระพุทธเจ้าได้ตรัสกับนางว่า ธรรมชาติคือความตาย ซึ่งตรงกัน
ข้ามกับสิ่งมีชีวิต  (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546) แห่งสัตว์ทั้งหลาย เป็นธรรมชาติยั่งยืน เมื่อนางได้
ฟังธรรมของพระพุทธเจ้า และได้ตรัสคาถาแก่นางกีสาโคตมีว่า “ผู้เห็นทางอมตะ แม้มีชีวิตอยู่
เพียงวันเดียว ประเสริฐกว่า ผู้ไม่เห็นทางอมตะที่มีชีวิตอยู่ตั้ง 100 ปี”  

 

การสอนด้วยการยกตัวอย่าง 
1. ยกตัวอย่างเมฆฝน  
พระพุทธเจ้าทรงใช้วิธีการสอนที่เกี่ยวเนื่อง  โดยเฉพาะในช่วงฤดูฝนพรรษาหนึ่ง 

พระพุทธเจ้าพักจ าพรรษา ที่พระเชตวัน กรุงสาวัตถี พระองค์ทรงใช้เมฆฝนประกอบการสั่งสอน
ภิกษุทั้งหลายว่า มีบุคคลเปรียบเหมือนเมฆฝนมี 4 ชนิด  คือ  

1) บุคคลที่ชอบพูดแต่ไม่ท า เปรียบเหมือนเมฆฝนที่ฟ้าร้องค ารามแม่ไม่ตก 
2) บุคคลที่ชอบท าแต่ไม่พูดเปรียบเหมือนเมฆฝนที่ตกโดยฟ้าไม่ร้องค าราม 
3) บุคคลที่ไม่พูดและไม่ท า เปรียบเหมือนเมฆฝนที่ฟ้าไม่ร้องค ารามและไม่ตก 
4) บุคคลที่ชอบพูดและชอบท า เปรียบเหมือนเมฆฝนที่ฟ้าร้องค ารามและตก 

2. ยกตัวอย่างสุนัขจิ้งจอกเป็นโรคเรื้อน 
ในฤดูหนาวเช้าวันหนึ่งมีสุนัขจิ้งจอกเป็นโรคเรื้อน ตัวหนึ่ง มาอาศัยอยู่ในบริเวณ

ใกล้ที่พักของภิกษุทั้งหลาย มันอยู่ที่ไหนๆ ก็คันมีความทุกข์ทรมาน มันย้ายที่อาศัยไปเรื่อย ๆ 
ด้วยคิดว่าที่นั้นท าให้คันทุกข์ทรมาน ถึงเวลาแสดงธรรมพระพุทธองค์ทรงใช้สุนัขจิ้งจอกขี้เรื้อน
ประกอบการสอน โดยทรงชี้ให้เห็นว่า ภิกษุที่ถูกลากสักการะและการกล่าวชมครอบง า ย่ ายีจิต 
จะพักอยู่ที่ไหน ๆ ก็ทุกข์มรมานในที่นั้น ๆ คือจิตใจกระวนกระวายอยากได้ลาภสักการอยากให้
ผู้อื่นกล่าวชมสรรเสริญเยินยอ เหมือนสุนัขจิ้งจอกข้ีเรื้อน 

3. ยกตัวอย่างหนูนา 
พระพุทธองค์ทรงสอนให้สามารถเห็นได้ เช่น หนูนาที่มีอยู่ตามทุ่งนาเพ่ือ

ประกอบการสอน ทรงใช้หนูนาประกอบการสอนภิกษุทั้งหลายว่า มีบุคคลเปรียบ
เหมือนหนู 4 ชนิดนี้ คือ  

1) บุคคลที่เรียนธรรม แต่ไม่รู้ธรรมตามความเป็นจริง เปรียบเหมือนหนู
ที่ขุดรูแต่ไม่อยู่ (ปัจจุบันหมายถึงเรียน แต่ไม่ปฏิบัติ)  



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal | 23 

 

2) บุคคลไม่เรียนธรรม แต่รู้ธรรมตามความเป็นจริง เปรียบเหมือนหนูที่อยู่แต่ไม่
ขุดรู (ปัจจุบันหมายถึงไม่เรียน แต่ปฏิบัติ)  

3) บุคคลไม่เรียนธรรม และไม่รู้ธรรมตามความเป็นจริง เปรียบเหมือนหนูที่ไม่
ขุดรูและไม่อยู่ (ปัจจุบันหมายถึงไม่เรียนและไม่ปฏิบัติ) 

4) บุคคลเรียนธรรมและรู้ธรรมตามความเป็นจริง เปรียบเหมือนที่หนูขุดรูและ
อยู่ (ปัจจุบันหมายถึงทั้งเรียนและปฏิบัติ) 

4. ยกตัวอย่างใบไม้ประดู่ลาย 
ในขณะที่พระพุทธองค์ทรงประทับอยู่ที่ป่าไม้ประดู่ลายทรงหยิบใบประดู่ลายขึ้นมา

ก าไว้ แล้วตรัสถามภิกษุทั้งหลายว่า “ใบไม้ในก ามือของพระองค์กับใบไม้ที่อยู่บนต้น อย่างไหน
มากกว่ากัน” ภิกษุทั้งหลายพากันกราบทูลว่า “ใบไม้บนต้นไม้มากกว่า ที่ทรงก าไว้มีเพียง
เล็กน้อย” พระพุทธองค์มีรับสั่งกับภิกษุทั้งหลายว่า “สิ่งที่พระองค์ทรงรู้แต่มิได้สอนมีมาก
เหมือนใบไม้บนต้นไม้ ที่ไม่สอนเพราะเป็นเรื่องไม่มีประโยชน์ ที่น ามาสอนเท่ากับใบไม้ในก ามือ 
คือ สอนเรื่องทุกข์ เหตุให้เกิดทุกข์ ความดับทุกข์ ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์” 

พระพุทธองค์เปรียบเทียบกระบวนการในการปลูกและกระบวนการเป็นผลซึ่ง
ประกอบด้วยองค์ 5 ประการนี้เปรียบเหมือนกระบวนการปลูกมะม่วง คือ  

ศีล เปรียบเหมือนการท าร่องน้ ารอบต้นไม้ เพราะเป็นมูลเหตุให้สัมมาทิฏฐิเจริญ 
สุตะ เปรียบเหมือนการรดน้ าให้เหมาะแก่เวลา เพราะเพ่ิมพูนภาวนา 
สากัจฉา เปรียบเหมือนการตัดแต่งก่ิง เพราะน าความยุ่งยากแห่งภาวนาออกไปได้ 
สมถะ เปรียบเหมือนการท าท านบกั้นน้ าให้แข็งแรง เพราะท าภาวนาให้มั่นคงยิ่งข้ึน 
วิปัสสนา เปรียบเหมือนการใช้จอบขุดราก เพราะขุดรากตัณหา มานะและทิฏฐิได้  
ดังนั้น บุคคลต้องการจะบริโภคมะม่วงสุกที่อร่อยจึงผูกซุ้มน้ าท าให้มั่นคงโดยรอบ

ต้นมะม่วงรดน้ าตามเวลาที่เหมาะสม ท าคันกั้นไม่ให้น้ าไหลออกอย่างดี ก าจัดเถาวัลย์ ท่อนไม้
แห้ง รังมดแดง หรือใยแมงมุมในที่ใกล้ออกไป ใช้จอบขุดโคนต้นตามเวลาที่เหมาะสม เมื่อเขาไม่
นิ่งดูดายท าเหตุ 5 ประการนี้ ต้นมะม่วงนั้นเจริญขึ้นแล้วก็จะให้ผลได้ ฉันใด พึงทราบข้อ
เปรียบเทียบนี้ฉันนั้น  มีบุคคลเปรียบเหมือนมะม่วง 4 ชนิดนี้ คือ 

1) บุคคลมารยาทเรียบร้อย แต่ไม่รู้ธรรมตามความเป็นจริง เปรียบเหมือน
มะม่วงดิบแต่ผิวสุก (ในที่นี้หมายถึงภิกษุปุถุชน) ปุถุชน คือ คนทีย่ังมีกิเลสหนา  



24 | ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)               Vol.3 No.2 (July – December 2018) 

 

2) บุคคลมารยาทไม่เรียบร้อย แต่รู้ธรรมตามความเป็นจริง เปรียบเหมือน
มะม่วงสุกแต่ผิวดิบ (ในที่นี้หมายถึงภิกษุอรหันต์แต่มารยาทไม่ดี ถ้าเป็นชาวบ้านก็คือคนที่
มารยาทไม่ดีแต่จิตใจงาม) 

3) บุคคลมารยาทไม่เรียบร้อย และไม่รู้ธรรมตามความเป็นจริง เปรียบเหมือน
มะม่วงดิบและผิวดิบ (ในที่นี้หมายถึงภิกษุปุถุชนมารยาทไม่ดี ถ้าเป็นชาวบ้านก็คือคนที่มารยาท
ก็ไม่ดีจิตใจก็ทราม) 

4) บุคคลมารยาทเรียบร้อย และรู้ธรรมตามความเป็นจริง เปรียบเหมือนมะม่วง
สุกและผิวสุก (ในที่นี้หมายถึงภิกษุอรหันต์และมารยาทดี ถ้าเป็นชาวบ้านก็คือคนที่มารยาทดี
และจิตใจงาม)  

 

การสอนธรรมกับการอยู่ร่วมธรรมชาติ 
พระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติพระวินัยเพ่ือให้เป็นการเกื้อกูลต่ อธรรมชาติและ

สิ่งแวดล้อม เป็นการก ากับดูแลเพ่ือการอนุรักษ์ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม การไม่มีการ
เบียดเบียนสรรพสัตว์ ดังปรากฏในพระไตรปิฎกตอนหนึ่งว่า สมัยหนึ่งพระพุทธเจ้าเสด็จลงจาก
ภูเขาคิชฌกูฏพร้อมกับหมู่ภิกษุสงฆ์ ทอดพระเนตรเห็นกุฎีอันงดงามที่พระธนิยะกุมภการบุตร
ก่อสร้างขึ้นเพ่ืออยู่จ าพรรษาส าหรับตน พระองค์ตรัสถามว่า “นั่นอะไร น่าดูน่าชม สีเหมือน
แมลงค่อมทอง” ภิกษุทั้งหลายกราบทูลเรื่องนั้นให้ทรงทราบ พระพุทธเจ้าทรงต าหนิว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย การกระท าของโมฆบุรุษนั้น ไม่สมควร ไม่คล้อยตาม ไม่เหมาะสม ไม่ใช่กิจของสมณะ 
ใช้ไม่ได ้ไม่ควรท า ไฉนโมฆบุรุษจึงขย าโคลนก่อกุฎีดินล้วนเล่า โมฆบุรุษนั้นชื่อว่าไม่มีความเอ็นดู 
ความอนุเคราะห์ ความไม่เบียดเบียนสัตว์ทั้งหลาย พวกเธอจงไปท าลายกุฎีนั้นเสีย อย่าให้เพ่ือน
พรหมจารีในภายหลังเบียดเบียนหมู่สัตว์  

พระพุทธเจ้าได้มีกระบวนการเพ่ือเป็นการพัฒนาคณะสงฆ์และสิ่งเอ้ือต่อพระวินัย
และสนใจธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม และการอาศัยหลักมหาปเทส 4 ประการ คือ  

1) สิ่งใดไม่ได้ทรงห้ามไว้ว่าไม่ควรแต่เข้ากับสิ่งที่ไม่ควร ขัดกับสิ่งที่ควร สิ่งนั้นไม่
ควร  

2) สิ่งใดไม่ได้ทรงห้ามไว้ว่าไม่ควรแต่เข้ากับสิ่งที่ควร ขัดกับสิ่งที่ไม่ควร สิ่งนั้น
ควร  



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal | 25 

 

3) สิ่งใดไม่ได้ทรงอนุญาตว่าควรแต่เข้ากับสิ่งที่ไม่ควร ขัดกับสิ่งที่ควร สิ่งนั้นไม่
ควร  

4) สิ่งใดไม่ได้ทรงอนุญาตไว้ว่าควรแต่เข้ากับสิ่งที่ควร ขัดกับสิ่งที่ไม่ควร สิ่งนั้น
ควร 

จากเจตนารมณ์ของพระพุทธเจ้าต้องการให้พระสงฆ์ทั้งสองฝ่ายตลอดสาวกปรับ
พระวินัยให้เข้ากับกาลสมัยได้ เพ่ือให้พระสงฆ์มีหลักในการตัดสินใจว่า อะไรควร อะไรไม่ควร 
สิ่งไหนควร สิ่งไหนควรท า สิ่งไหนไม่ควรท า และนอกจากนั้นพระปัจฉิมวาจาของพระตถาคตที่
ตรัสแก่พระสงฆ์มีพระอานนท์เถระ เป็นต้นว่า“…อานนท์ โดยกาลล่วงไปแห่งเรา สงฆ์จ านงอยู่
จงถอนสิกขาบทเล็กน้อย  เสียบ้างก็ถอนได้…”  

พระพุทธศาสนาก็ถือว่า ชีวิตทุกชีวิตย่อมมีคุณค่าโดยตัวเอง และมีธรรมชาติ  คือ     
การรักษาชีวิตเหมือนกันหมด คือไม่อยากตาย ไม่อยากให้ใครมาท าลายหรือมาเบียดเบียนชีวิต
ตนเอง (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2538) ดังนั้น ทุกชีวิตจึงต้องไม่ควรท าลายชีวิตของกัน
และกัน ดังในปาราชิกสิกขาบทที่ 3  ซึ่งเป็นโทษร้ายแรงและเมื่อต้องอาไม่สามารถเยียวยาได้ 
เป็นอาบัติหนักที่สุด 

 

สรุป 
การสอนในพระพุทธศาสนาเถรวาท ทรงใช้วิธีการสอน เพ่ือสอนพุทธบริษัท เป็น

การหยิบยกเอาสิ่งที่อยู่ปรากฏเฉพาะหน้าที่สามารถประจักษ์ให้เห็นเป็นเครื่องมือเพ่ือประกอบ
ในการแสดงธรรม ซึ่งมีอยู่เป็นจ านวนมาก ที่พระพุทธองค์ทรงใช้ เป็นบุคคลหรืออุปกรณ์หรือ
วัตถุ ซึ่งเป็นข้อเปรียบเทียบ การยกอุทาหรณ์ เพื่อชี้ธรรมน าความสุขยกระดับจิตให้เข้าสู่กระแส
พระนิพพาน อันเป็นแนวทางอันสูงสุดต่อไป 
 

 
 
 
 
 



26 | ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)               Vol.3 No.2 (July – December 2018) 

 

 

เอกสารอ้างอิง 
ธรรมสภา. (ม.ป.ป.). อสีติมหาเถระสาวก 80 พระอรหันต์ชีวิตประวัติและค าสอนของพระเถระ

สาวาในสมัยพุทธกาล. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538). ธรรมนูญชีวิต (พิมพ์ครั้งที่ ๑๗๗). กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2549). พุทธวิธีในการสอน. (พิมพ์ครั้งที่ 11). 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท สหธรรมิก จ ากัด. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร: 

นามนีบุ๊คล์พับลิเคชั่นส์. 
สุธี พงศ์ไพบูลย์. (2525). อุปกรณ์วรรณคดีพุทธศาสนาคู่มือพระปฐมสมโพธิกถา (พิมพ์ครั้งที่ 

3). กรุงเทพมหานคร: บริษัทส านักพิมพ์ไทยวัฒนาพานิช จ ากัด. 
 

 
 
 


