
การบริโภคมังสะวิรตัิในพระพุทธศาสนา 
VEGETARIAN CONSUMPTION IN BUDDHISM 

 
พระครูอนุกูลกัลยาณกิจ, ดร. 
วัดห้วยเจริญสุข จังหวัดสิงห์บุรี 

พระณัฐพงษ์ สิริสุวณฺโณ (จันทร์โร) 
วัดวังตะวันตก  

ทิพย์วรรณ จันทรา  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 

 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มุ่งศึกษาและวิพากษ์การบริโภคมังสวิรัติของพระพุทธศาสนามหายาน

กับพระพุทธศาสนาเถรวาท การศึกษาพบว่า การกินอาหารของพืชและสัตว์ตามสัญชาตญาณ
การอยู่รอดและสืบเผ่าพันธุ์ ไม่ถือเป็นความขัดแย้งทางศีลธรรม เพราะไม่ถูกนำพฤติกรรมไป    
วัดค่าทางศีลธรรมแต่อย่างใด พระพุทธศาสนามหายานปฏิเสธการบริโภคเนื้อในหมู่พระสงฆ์
โดยเด็ดขาด เพราะถือว่าเป็นการสนับสนุนให้เกิดการฆ่าสัตว์ไม่มีที่สิ้นสุด ฝ่ายพระพุทธศาสนา
เถรวาทวาทมองว่า การบริโภคเนื้อสัตว์เป็นสิ่งทำได้ เนื่องจากกิริยาของการบริโภคกับการฆ่า
เป็นกรรมคนละอย่างกัน แม้ในหมู่พระสงฆ์ก็สามารถบริโภคเนื้อได้ ภายใต้กรอบของการบริโภค
เนื้อ 3 ประการ คือ เป็นเนื้อที่ภิกษุไม่ได้เห็น ไม่ได้ยิน และไม่ได้เกิดความสงสงสัยว่า มีคนฆ่า
เพื่อตน พระพุทธศาสนามหายาน เชื่อว่าพืชเป็นสิ่งมีวิญญาณ การฆ่าพืชจึงเป็นการพรากชีวิต
เหมือนการฆ่ามนุษย์และสัตว์ แต่เป็นบาปน้อยกว่า มหายานจึงเลือกกินพืชที่มีอายุสั้น ส่วนพุทธ
ศาสนาเถรวาทมองว่า การฆ่าพืชไม่เป็นบาป แต่ถึงกระนั้น ก็มีข้อห้ามมิให้ภิกษุพรากของเขียว 
แต่เหตุผลในการห้าม เป็นเหตุผลทางสังคมมากกว่าที่จะเป็นบาป ทางสายกลางของการบริโภค 
มหายานเลือกบริโภคอาหารมังสวิรัติ เพราะเห็นว่าเป็นการเบียดเบียนสิ่งมีชีวิตน้อยที ่สุด       
ฝ่ายเถรวาทมุ่งความเป็นอยู่ที่เรียบง่าย บริโภคอาหารที่ชาวบ้านเห็นว่าสมควรและมีกำลังจัด
ถวายได้ มหายานเห็นว่า การบริโภคมังสวิรัติเป็นการฟอกจิตให้บริสุทธิ์ และมุ่งมหากรุณาต่อ
สัตว์ทั ้งหมด ส่วนฝ่ายเถรวาทมองว่า จิตมนุษย์สามารถพัฒนาให้สูงขึ ้นได้ โดยไม่ขึ ้นกับ          
การบริโภคมังสวิรัติ หรือเนื้อสัตว์แต่อย่างใด 
คำสำคัญ: มังสวิรัติ, มหายาน, เถรวาท 

 
 
 



44 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

Abstract 
This article aims to study and criticize the vegetarian consumption of 

Mahayana Buddhism and Theravada Buddhism. The study found that eating 
plants and animals as food is based on survival instincts and species. Because it 
is a behavior that cannot be measured by moral values. Mahayana Buddhism 
strictly rejects consumption of meat among monks because it is considered to 
support the endless killing of animals. Theravada Buddhism viewed that 
consumption of meat is something that can be done because the manner of 
consumption and killing are   

different karma. Mahayana believes that plants are spirits. The killing 
of plants; as deprives life, like killing humans and animals but is less sinful. 
Mahayana therefore chose to eat short-lived plants. As for Buddhism, Theravada 
views that killing plants is not a sin but still prohibit against the monks from taking 
the green which the reason for banning is social reasons rather than sin. According 
to the middle way of consumption, Mahayana chooses to consume vegetarian 
food because he saw that it was the least threatening of life. Theravada is aimed 
at being simple, consume food that the villagers seem appropriate and have 
something to offer. Mahayana sees that vegetarian consumption is mind purity 
and compassionate to all animals. As for the Theravada faction, the human mind 
can be developed without increasing the amount of vegetarian or meat 
consumption anyway.  
Keywords: Vegetarian, Mahayana Buddhism, Theravada Buddhism 

 
บทนำ  

อาหารเป็นพื้นฐานของการดำรงชีพ และยังเป็นเหตุปัจจัยสำคัญในการพัฒนา      
จิตวิญญาณไปสู่ความพ้นทุกข์อีกด้วย  เห็นได้จากพระพุทธดำรัสว่า “ภิกษุพิจารณาโดยแยบ
คายแล้วฉันบิณฑบาต... เพื่ออนุเคราะห์พรหมจรรย์” จากข้อความข้างต้นนี้ เป็นเพียงเครื่อง
ยืนยันความจำเป็นของอาหารอย่างหนึ่งเท่านั้น  แต่เมื่อกล่าวถึงประเภทของอาหารที่สมควร
เพื่อการบริโภคตามทัศนะของพระพุทธศาสนาในสมัยพุทธกาลแล้ว ย่อมเห็นทิศทางและกรอบ
ที่ชัดเจนว่า จะต้องเป็นอาหารที่ปราศจากโทษ 3 ประการ ได้แก่   

1. โทษจากการแสวงหา คือ อาหารที่ได้มาเว้นจากไถยจิต มีการลัก ขโมย ฉก 
ชิง ว ิ ่งราว และฉ้อโกง เป็นต้น  ในฝ่ายคฤหัสถ์ หมายถึงการเลี ้ยงชีว ิตในทางที ่ชอบ              



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 45 

เว้นมิจฉาชีพ (พระเมธีวราภรณ์(ยุ้ย อุปสนฺโต), 2549) ในฝ่ายพระสงฆ์พบว่า นับอาการไม่ชอบ
ต่างๆ มีการพูดหว่านล้อม พูดเลียบเคียง พูดกดดัน (มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2535) พูดอวดอ้าง
คุณวิเศษ เพ่ือให้มีการถวายอาหาร เป็นต้นเข้าด้วย 

2. โทษจากชนิดของอาหาร คือ อาหารที่มีพิษ และทำมาจากส่วนผสมของสตัว์
ที่กฎหมายคุ้มครอง หรือสัตว์ป่าสงวนแห่งชาติ ในส่วนของพระสงฆ์นับรวมประเภทอาหารที่
ประกอบด้วยเนื้อสัตว์ทรงห้าม 10 ชนิด ได้แก่  เนื้อมนุษย์ เนื้อช้าง เนื้อม้า เนื้อสุนัข เนื้องู     
เนื้อราชสีห์ เนื้อเสือโคร่ง เนื้อเสือเหลือง เนื้อหมี เนื้อเสือดาว (พระมหาปรทัตติ ปรทตฺตูปชีวี 
(ยาทองไช), 2550) และเนื้อที่ภิกษุไม่ได้เห็น ไม่ได้ยิน ไม่มีความสงสัยว่าเป็นเนื้อที่ทายกหรือ
ทายิกาฆ่าเพ่ือถวายตน เข้าด้วย 

3. โทษจากการเอ่ยปากขอจากบุคคลผู้ไม่ใช่ญาติ คือ อาหารที่บรรพชิตใน
พระพุทธศาสนาแสวงหามา โดยปราศจากการเอ่ยปากขอเยี่ยงอาการของคนขอทาน หรือเอ่ย
ปากขอกับบุคคลที่ไมใ่ช่ญาติและผู้ที่เคยปวารณา ไว้เท่านั้น 

จากทัศนะข้างต้น ดูเหมือนว่า การบริโภคอาหารไม่ส่งผลกระทบต่อภาพรวมของ
พระพุทธศาสนามากนัก หากสถานการณ์พระพุทธศาสนาภายหลังพุทธปร ิน ิพพาน                
ไม่เปลี่ยนแปลงไปสู่การแตกแยกนิกาย ซึ่งได้นำความแตกต่าง และความหลากหลายทาง      
คำสอน ความเห็น และหลักปฏิบัติทางพระธรรมวินัยมาให้  

ข้อสงสัยในเบื้องต้นนี้ ได้พัฒนาไปสู่ความขัดแย้งทางหลักการและแนวปฏิบัติใน
ที ่ส ุด อย่างที ่เห็นชัดเจน คือ พระพุทธศาสนาเถรวาทสามารถบริโภคเนื ้อได้ตามกรอบ         
การอนุญาตของพระพุทธเจ้า ส่วนฝ่ายมหายานได้ปฏิเสธการบริโภคเนื้อในหมู่พระสงฆ์โดย
เด็ดขาด ทั้งยังรณรงค์ให้พุทธศาสนิกชนทั่วไปหันมาบริโภคมังสวิรัติ  จนเกิดเป็นประเพณีกินเจ
สืบเนื่องมาถึงปัจจุบัน (ธีรยุทธ สุนทรา, 2540) 

ปัญหาการบริโภคเนื้อ และการบริโภคมังสวิรัติไม่ได้เป็นเพียงข้อควรพิจารณาว่า 
สามารถทำตามแนวความเชื่อในศาสนาที่ตนนับถือได้อย่างไร  แต่เป็นข้อควรพิจารณาให้เข้าถึง
ความจริงแท้ที่ว่า การบริโภคเนื้อและมังสวิรัตินั้น มีสาระสำคัญมากน้อยแค่ไหน  เป็นข้อวตัรที่
ควรถือเคร่งครัดเพียงไร มีความจำเป็นต่อเป้าหมายสูงสุดในชีวิตมากน้อยเพียงไร ซึ่งการ
พิจาณาหาคำตอบจากหลักฐาน และทัศนะของพระพุทธศาสนานิกายต่างๆ ในเบื้องต้น พบว่า 
แต่ละนิกายมักตีความสาระสำคัญเข้าข้างตนเองเป็นส่วนใหญ่  พร้อมทั้งยังคัดค้านและตำหนิ
ความเห็นของฝ่ายที่เห็นแย้งกับตนเองอย่างสิ้นเชิง 

 
การบริโภคมังสวิรัติกับวิถีธรรมชาติ 

การบริโภคอาหารเป็นวิถีดำรงชีวิตของสัตว์น้อยใหญ่ จึงเป็นเรื่องปกติที่การบริโภค
จะต้องทำลายสิ่งอื ่นเสมอ แม้กระทั่งผู ้บริโภคเองเมื่อตายลงไปจะต้องถูกสิ่งอื ่นบริโภคคืน 



46 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

สำหรับการกินอาหารของสิ ่งมีช ีว ิตทุกชนิด  จัดเป็นระบบการตอบสนองต่อธรรมชาติ                
มีผู้กล่าวถึงระบบการกินของสัตว์ไว้อย่างน่าสนใจว่า เมื่อกวางหิวมันจะกินหญ้า เมื่อสิงโตหิวมัน
จะตะครุบกวางกิน แต่เมื่อกวางและสิงโตตายลง พวกมันจะกลายเป็นปุ๋ยให้ต้นหญ้าได้กินคืน  
(สมภาร พรมทา, 2543) คำพูดดังกล่าว ดูเหมือนจะไม่มีอะไรพิเศษ หากไม่นำระบบศีลธรรมมา
จับ ซึ่งจะพบความขัดแย้งบางอย่าง เช่น การบริโภคทำไมต้องเป็นการทำลาย ในการทำลาย
จัดเป็นความชอบธรรมหรือไม่ ถ้ามองในแง่มุมของชีววิทยาจะพบว่า เป็นความชอบธรรมตาม
กฎเกณฑ์ของธรรมชาติ 3 ประการ ได้แก่ 

1. กฎของการดำรงชีพของสิ ่งมีชีวิตที ่จะต้องกินอาหาร โดยผู ้อ่อนแอกว่า       
จะกลายเป็นเหยื่อ ส่วนผู้แข็งแกร่งกว่าจะเป็นผู้ล่า หรือบางทีจะต้องกลายเป็นผู้ถูกล่าจากนักล่า
ที่แข็งแกร่งกว่า หรือมีกลยุทธ์มากกว่าเสียเอง 

2. กฎของการแข่งขันของสิ่งมีชีวิต ที่จะต้องแย่งชิงความได้เปรียบในเผ่าพันธุ์
เดียวกัน และในระหว่างเผ่าพันธุ์หนึ่งกับเผ่าพันธุ์อื่น เช่น ในกลุ่มสิงโตมีการต่อสู้ระหว่างสิงโต
ตัวผู้ด้วยกัน เพื่อแย่งชิงความเป็นหัวหน้า ในกลุ่มคนก็เหมือนกันจะต้องมีผู้นำองค์กรเสมอ      
ไม่เว้นแม้แต่องค์กรสงฆ ์

3. กฎของการอยู่รอดของสิ่งมีชีวิต จะต้องสืบพันธุ์เพื่อดำรงเผ่าพันธุ์ของตนเอง
สืบไป 

1. การบริโภคมังสวิรัติของพืชและสัตว์ในวิถีธรรมชาติ 
ความแตกต่างของสิ่งมีชีวิตภายใต้กฎธรรมชาติทั้ง 3 คือ สิ่งมีชีวิตประเภทพืชและ

สัตว์ย่อมจะบริโภคอาหารตามแรงกระตุ้นของสัญชาตญาณ ส่วนมนุษย์ย่อมบริโภคอาหารตาม
แรงกระตุ้นของสัญชาตญาณ รวมทั้งเพื่อสนองความอยากที่พิเศษขึ้นไปกว่าการบริโภคอาหาร
ทั่วไปเมื่อหิว  ดังนั้น การบริโภคอาหารของพืชและสัตว์จึงไม่ขัดแย้งกับวิถีแห่งธรรมชาติ    
เพราะไม่มีใครบอกได้ว่า สิงโตกินกวางที่กำลังกินหญ้าเป็นความผิดศีลธรรม เนื่องจากธรรมชาติ
ของสิงโตย่อมกินสัตว์ที่อ่อนแอกว่าเสมอ นอกจากเป็นการไม่ฝืนธรรมชาติแล้ว สิ่งสำคัญอย่าง
หนึ่งคือสิงโตไม่ได้กินเพื่อสนองตัณหาแต่อย่างใด มันกินเพื่อความอยู่รอด และในใจของมันก็
ไม่ได้โกรธหรือเกลียดสิ่งที่มันกำลังกินแต่อย่างใด  ถ้าธรรมชาติของสิงโตเป็นสัตว์ที่ต้องกินพืช 
ย่อมเป็นที่แน่นอนว่า มันคงไม่วิ่งตามกวางมากินให้เสียพลังงานในร่างกาย แต่ที่มันต้องลา่สัตว์
อื ่นมากิน เนื่องจากหลีกเลี่ยงธรรมชาติภายในไม่ได้ ดังนั้น สัตว์ล่าเนื้อทุกชนิดเว้นมนุษย์        
จึงไม่ถูกนำพฤติกรรมไปวัดค่าทางศีลธรรมแต่อย่างใดเลย 

จึงสรุปได้ว่า การกินอาหารของสัตว์ตามสัญชาตญาณการอยู่รอด และสืบเผ่าพันธุ์
ไม่เป็นความขัดแย้งตามวิถีธรรมชาติ ต่างจากการอยู่รอดและการสืบพันธุ์ของมนุษย์ที่ถูกนำมา
วัดค่าศีลธรรม 

 



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 47 

2. การบริโภคมังสวิรัติของมนุษย์ในวิถีธรรมชาติ 
มนุษย ์ด ู เหม ือนเป็นส ิ ่ งม ีช ีว ิตท ี ่ประสบทั ้งความโชคด ีและความโชคร ้าย                  

ในขณะเดียวกัน เนื่องจากธรรมชาติได้สร้างสายพันธุ์มนุษย์  ให้สามารถพัฒนาการทางสมอง
ดีกว่าสัตว์อื่นๆ แต่มนุษย์กลับพบความขัดแย้งในวิถีธรรมชาติที่สำคัญ ได้แก่ ความไม่สมดุล
ระหว่างร่างกายกับจิตใจ หรือกายภาพกับจิตสำนึก  โดยทางกายนั้นมนุษย์มีความจำเป็นต้อง
บริโภคอาหารที่ได้จากเลือดเนื้อร่างกายของสิ่งมีชีวิตอื่นๆ ทั้งพืชและสัตว์ ขณะที่สามัญสำนึก
กลับเตือนมนุษย์ให้รับรู้ผลของการกระทำนั้นอยู่ตลอด ไม่เหมือนกับสั ตว์ที่ไม่ต้องลำบากกับ
สามัญสำนึก มีนักปรัชญาท่านหนึ่งได้ตั ้งข้อสังเกตความขัดแย้งในธรรมชาติของมนุษย์ไว้ว่า       
ถ้ามนุษย์มีโครงสร้างทางจิตใจเหมือนสัตว์ คงไม่ต้องลำบากแบกรับความทุกข์อันเกิดจากความ
ขัดแย้งในสิ่งที่ตนเองขัดขืนไม่ได้ เนื่องจากการบริโภคอาหารของมนุษย์เป็นสัญชาตญาณทาง
ธรรมชาติ และมนุษย์ไม่สามารถเลือกอาหารที่เป็นสิ่งไม่มีชีวิตได้เลย 

จากคำกล่าวข้างต้นแสดงให้เห็นว่า มีบางลัทธิเชื่อว่า การพรากชีวิตของพืชและสัตว์
ล้วนเป็นบาปที่มนุษย์จะต้องรับผิดชอบเสมอ เช่น ความเชื่อของลัทธิเชน และพระพุทธศาสนา
มหายาน ซึ ่งไม่ตรงกับความเชื ่อของฝ่ายเถรวาทที่มองว่า การพรากชีวิตของพืชไม่ถือว่า         
เป็นบาป แต่สาวกฝ่ายบรรพชิตไม่ควรพรากชีวิตของพืช เนื่องจากเหตุผลทางสังคมที่เห็นว่า   
พืชมีชีวิตและความรู้สึกเหมือนสัตว์และมนุษย์ ส่วนการพรากชีวิตของพืชที่ถือว่าเป็นบาปนั้น 
ขึ้นอยู่กับกรณีว่าเป็นที่พืชอยู่ในพื้นที่ครอบครองของผู้อื่นหรือไม่ เช่น กรณีพระบางกลุ่มตัด
ต้นไม้เพื่อสร้างกุฏิ และพืชที่เป็นสมบัติส่วนรวมและมีความสำคัญต่อจิตใจผู้คนทั่วไป เช่น ต้น
โพธิ์ ต้นไทร ต้นสาละ ต้นตะเคียน เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ในทัศนะของลัทธิเชน เชื่อว่า พืชและสัตว์ล้วนมีความสำคัญเทียบเท่ากับมนุษย์ 
การฆ่าพืชจึงเป็นบาปเหมือนการฆ่าสัตว์และมนุษย์ทั่วไป ทำให้นักบวชบางกลุ่มที่ถือเค ร่ง       
ไม่ยอมบริโภคใบไม้ที่ยังไม่หล่นจากต้น เนื่องจากกลัวบาป ความเชื่อดังกล่าว ตรงกับความเชื่อ
ของฝ่ายมหายานที่เข้าใจว่า พืชก็มีชีวิตเหมือนกันกับสิ่งมีชีวิตอื่นๆ เพียงแต่คุณค่าทางศีลธรรม
ในพืชมีน้อยกว่าสัตว์และมนุษย์เท่านั้น นอกจากนี้มหายานยังเชื่อว่า การกำหนดบาปว่ามีมาก
หรือน้อย ล้วนมาจากจิตสำนึกของสิ่งมีชีวิต เริ่มตั้งแต่คน สัตว์ใหญ่ สัตว์ขนาดกลาง สัตว์เล็ก 
ดังนั้น จิตสำนึกของผักแม้จะมีน้อยกว่าของคนและสัตว์ แต่การฆ่าผักก็ถือว่าเป็นบาป ส่วนสิ่งที่
น่าจะทำให้ความเชื่อของมหายานแตกต่างไปจากของเชน อยู่ที ่มหายานเชื่อว่าผักบางชนิด
อยากให้มนุษย์และสัตว์กินตนเอง บางชนิดไม่อยากให้กิน บางชนิดถูกเด็ดแล้วจะงอกขึ้น
ทดแทน เป็นการวิวัฒนาเพื่อความอยู่รอดอย่างหนึ่ง ไม่เหมือนกับอวัยวะของสัตว์ที่เมื่อถูกตัด
แล้วจะทำให้สัตว์นั้นตายได้ ดังนั้น มนุษย์จึงกินผักได้ แต่กินสัตว์ไม่ได้  (อาจารย์ชิงไห่ปาฐกถา, 
ม.ป.ท.) 



48 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

กรณีการบริโภคเนื้อสัตว์ของพระพุทธศาสนาเถรวาท พิจารณาเปรียบเทียบกับ
ความเชื่อของฝ่ายมหายานพบว่า ฝ่ายแรกมีความเชื่อเกี่ยวกับการบริโภคเนื้อสัตว์ว่า เป็นสิ่งทำ
ได้เนื่องจากผู้บริโภคไม่ได้เป็นคนลงมือฆ่าเอง คือ ต้องแยกผู้ฆ่ากับผู้บริ โภคออกจากกันให้ได้   
อีกอย่างการบริโภคเนื้อสัตว์ไม่ได้เป็นการบริโภคชีวิตสัตว์ เป็นเพียงใช้ประโยชน์จากร่างกายอัน
ปราศจากวิญญาณของสัตว์ ที่พลอยแต่จะเน่าเปื่อยไร้ค่าไป ในทางสร้างสรรค์คือ ใช้สืบต่ออายุ
ของมนุษย์เท่านั้น ดังนั้น ฝ่ายเถรวาทมองการฆ่ากับการบริโภคต่างจากท่ีมหายานมองกัน ซึ่งให้
ความเข้าใจว่า การบริโภคเนื้อสัตว์เป็นการสนับสนุนให้เกิดการฆ่าสัตว์ไม่มีที่สิ้นสุด 

การบริโภคเนื้อสัตว์ในทัศนะของฝ่ายเถรวาทมองว่า กิริยาบริโภคไม่ใช่กิริยาการฆ่า 
ไม่สามารถนำเอากิริยาทั้งสองมารวมกันได้ ดังนั้น การบริโภคเนื้อสัตว์จึงไม่เป็นการสนับสนุนให้
เกิดการฆ่าสัตว์แต่อย่างใด เพราะผู้ฆ่า ผู้ค้า ผู้บริโภค ย่อมมีสาระในหน้าที่แตกต่างกันออกไป  
อีกอย่างหนึ่ง ผู้มีอาชีพฆ่าสัตว์เพื่อจุนเจือครอบครัว ก็ย่อมจะกระทำอาชีพของเขาไปอย่างนั้น 
จนกว่าเขาจะเห็นโทษในอาชีพฆ่าสัตว์ และมีช่องทางประกอบอาชีพใหม่ที่ไม่เบียดเบียนชีวิต
สัตว์ จึงจะทำให้เขายุติพฤติกรรมเดิมได้  

จากคำชี้แจงของฝ่ายเถรวาทดังกล่าว ทำให้มีบางคนทักท้วงว่า เถรวาทไม่ปลุก
จิตสำนึกร่วมกับสังคมในการเลิกเบียดเบียนสัตว์ ทั้งยังไม่สงเคราะห์คนที่มีอาชีพฆ่าสัตว์ในทางที่
ดีงาม  

คำอธิบายสำหรับข้อสังเกตนี ้ เถรวาทพยายามยกเหตุผลหลายอย่างมาชี ้แจง        
แต่ดูเหมือนถูกอีกฝ่ายมองว่า เป็นการพยายามสร้างทฤษฎีเพื่อปกปิดข้อบกพร่องของตัวเอง 
การยกประเด็นด้านความรับผิดชอบต่อการกระทำของมหายาน ถูกเถรวาทโต้แย้งในหลัก
ธรรมชาติ อันเป็นหลักปรัชญาที่มหายานเองยึดถือมาโดยตลอด ยกตัวอย่าง การดำเนินชีวิต
ของมนุษย์ที ่คล้อยตามธรรมชาติ จำเป็นต้องประเมินความสามารถของมนุษย์เป็นสำคัญ     
แม้ว่ามนุษย์จะเลือกอาหารที่เป็นพืชกับเนื้อสัตว์ได้ แต่ความเป็นจริงมนุษย์ในโลกนี้ จะมีสักกี่คน
ที่สามารถบริโภคเพียงพืชเพียงอย่างเดียวได้ แม้เหล่าสาวกของพระพุทธเจ้าจะสามารถบริโภค
พืชได้ก็ตาม แล้วอะไรเป็นเครื่องยืนยันได้ว่า คนหลายล้านในโลกนี้  ที่มีความเชื่อในลัทธิศาสนา
แตกต่างกัน จะสามารถยุติการฆ่าสัตว์ได้อย่างถาวร ข้อสังเกตที่ถูกตั้งขึ้นอย่างหน้าสนใจอย่าง
หนึ่งคือ ถ้าพื้นดินสำหรับปลูกพืชบนโลกใบนี้ เกิดแห้งแล้งเพราะภัยพิบัติ หรือถูกน้ำท่วมจน
เสียหาย ทางเอาตัวรอดของผู้บริโภคมังสวิรัติจะเป็นเช่นไร 

อีกอย่างหนึ่ง การไม่ได้ห้ามบริโภคเนื้อสัตว์ของฝ่ายเถรวาท ไม่ได้เป็นการชี้ช่องให้
สังคมต้องฆ่าสัตว์เท่านั้น แต่เป็นการให้สังคมมีเสรีภาพที่จะเลือกดำเนินวิถีชีวิต ภายใต้การชี้นำ
คุณค่าทางศีลธรรม ตามความเชื่อในลัทธิศาสนา ยกตัวอย่าง กรณีการทูลขอให้พระสงฆ์งด    
การบริโภคปลาและเนื้อของพระเทวทัต แม้พระพุทธเจ้าจะทรงห้ามวัตรเช่นนั้น แต่ก็ทรงเปิด



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 49 

โอกาสให้ผู้ที่พร้อมสามารถกระทำได้  ดังนั้น การไม่หยิบยกเรื่องบริโภคมังสวิรัติขึ้นสู่พระวินัย
บัญญัติฝ่ายเถรวาท สามารถตีความ ได้ 5 ประเภท คือ  

1) การบริโภคปลาและเนื้อ ไม่ใช่การฆ่าสัตว์ เพราะไม่ประกอบด้วยองค์ของ
ปาณาติบาต 5 คือ การฆ่าสัตว์มีชีวิต การเข้าใจดีว่าสิ่งที่จะฆ่าเป็นสัตว์มีชีวิต มีเจตนาที่จะฆ่า
สัตว์มีชีวิต (สนิท ศรีสำแดง, พุทธปรัชญา, ม.ป.ท.) มีความพยายามฆ่าสัตว์มีชีวิต และความ
พยายามฆ่าสัตว์มีชีวิตบรรลุผล ทั้งยังเป็นกิริยาที่ไม่ประกอบด้วยเจตนา ความจงใจว่าจะฆ่า มี
เพียงเจตนาในการบริโภค ซึ่งไม่ระบุว่าจะต้องบริโภคเนื้อสัตว์ที่เราเข้าไปมีส่วนร่วมในการฆ่า
ด้วย (มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2540) 

2) การบริโภคมังสวิรัติเป็นสิทธิเสรีภาพ และความบริสุทธิ์เฉพาะตน ทั้งยังเป็น
ความบริสุทธิ์ทางจิตใจระดับหนึ่งเท่านั้น  

3) ธรรมชาติของมนุษย์ที่ฝืนไม่ได้ คือ การบริโภคอาหารทั้งจากพืชและเนื้อสัตว์ 
เพื่อดำรงชีพ เหล่าสาวกของพระพุทธเจ้าแม้จะบริโภคเนื้อ  แต่ไม่ได้มีส่วนร่วมในการฆ่าโดย
เด็ดขาด เห็นได้จากกรอบของการบริโภคเนื้อ 3 ประการ คือ เป็นเนื้อที่ภิกษุไม่ได้เห็น ไม่ได้ยิน 
และไม่ได้เกิดความสงสงสัยว่ามีคนฆ่าเพ่ือถวายตนเอง 

4) การบริโภคเนื้อสัตว์ ไม่ได้เป็นกรรมหนักที่สามารถห้าม สวรรค์ มรรค ผล 
นิพพาน เหมือนเป็นอนันตริยกรรม 5 ได้แก่ มาตุฆาต ฆ่ามารดา ปิตุฆาต ฆ่าบิดา อรหันตฆาต 
ฆ่าพระอรหันต์ โลหิตุปบาท ทำร้ายพระพุทธเจ้าจนพระโลหิตห้อ และสังฆเภท ยุยงสงฆ์ให้แตก
กัน (พระพรหมโมลี (วิลาส าณวโร), 2543) 

5) ธรรมชาติของการบริโภคเนื้อสัตว์ กับธรรมชาติของการฆ่าสัตว์ เฉพาะกิริยา
ของการบริโภคที่ไม่เกี ่ยวข้องกับการฆ่าสัตว์ และกิริยาของการฆ่าสัตว์ที ่ไม่เกี ่ยวข้องกับ         
การบริโภค เป็นกรรมคนละอย่างกัน ทั้งเป็นกิริยาที่มีขอบเขตความรับผิดชอบทางศีลธรรม
แตกต่างกัน ยกตัวอย่าง กิริยาการบริโภคกับการฆ่าในอนัตตสัญญา เช่น เมื่อมีคนจูงวัวไปสู่   
โรงฆ่าสัตว์ ความรู้สึกในวัวที่ถูกจูงย่อมมีอยู่ แต่เมื่อวัวถูกชำแหละเรียบร้อยแล้ว ความรู้สึกว่า   
วัวย่อมหายไป กลายเป็นความรู ้ส ึกว่าเนื ้อเข้ามาแทนที่  เหมือนที ่พระพรหมคุณาภรณ์       
(ป.อ.ปยุตฺโต) กล่าวไว้ว่า มองเสื้อผ้าแต่ไม่เห็นผ้า มองตุ๊กตาแต่ไม่เห็นเนื้อยาง หมายถึง คนที่ไม่
พิจารณาโดยถ่องแท้ ไม่อาจเห็นสัจธรรม ได้เห็นแต่ภาพลวงตาเท่านั้น (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ป
ยุตฺโต), 2546) ในการบริโภคก็เช่นกัน ความสำคัญว่าเรากินวัวย่อมไม่มี ย่อมจะมีแต่ความรู้สึก
ว่าเรากินเนื้อเฉยๆ จะมีบ้างที่ความรู้สึกว่าเรากินเนื้อวัว ยังคงหลงเหลืออยู่ ด้วยอำนาจการ
จำแนกลักษณะสิ่งต่างๆ ตามค่าของสัญญา แต่ในสัญญาที่จำได้ว่าเป็นเนื้ออะไร ค่าศีลธรรมที่
ต้องเข้าไปมีส่วนรับผิดชอบกับคนฆ่าย่อมจะไม่มี เพราะผู้บริโภคไม่ได้ออกคำสั่งให้ฆ่าสัตว์ การ
บริโภคจึงเป็นเพียงการดำรงชีพ และการสงเคราะห์ให้ชีวิตของผู้ค้าดีขึ้นเท่านั้น 



50 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

ในคัมภีร์มหายานชื่อวัชรเฉทิกปรัชญาปารมิตาสูตร ได้กล่าวปรัชญาอันน่าสนใจไว้
ว่า อิสรภาพไม่ใช่การตัดขาดจากชีวิต หมายถึง สภาวธรรมการรู้แจ้งไม่ใช่การตัดสิ่งต่าง ๆ 
ออกไป (ติช นัท ฮันห์, 2544) อาจเปรียบเทียบได้ว่า การเข้าถึงสัจธรรมไม่จำเป็นต้องงดบริโภค
เนื้อ ด้วยว่าการบริโภคเนื้อไม่จำเป็นต้องฆ่าสัตว์เสมอไป อีกทั้งเจตนาของผู้บริโภคเนื้อไม่ใช่
เจตนาของผู้ฆ่าเนื้อ ถ้าหากกำหนดให้ผู้บริโภคมังสวิรัติสามารถบรรลุธรรมอย่างเดียวเท่านั้น 
เนื่องจากมีอานิสงส์ของการไม่บริโภคเนื้อ ย่อมจะไม่เป็นการยุติธรรมต่อผู้ไม่บริโภคมังสวิรัติเลย 
แม้ว่าผู้นั้นจะบำเพ็ญศีล สมาธิ ปัญญาอย่างต่อเนื่องด้วยความเพียรอันสม่ำเสมอก็ตาม 

3. ทางสายกลางของการบริโภคมังสวิรัติ 
เมื่อวิถีชีวิตของมนุษย์ขัดแย้งกับสิ่งต่างๆ และในความขัดแย้งนั้น ถูกมนุษย์บางกลุ่ม

นำมาเป็นแนวทางปฏิบัติ เพื่อเข้าถึงสัจธรรมที่ตนเองเข้าใจว่า เป็นเป้าหมายสูงสุด มนุษย์จะมี
วิธีการจัดการกับความขัดแย้งนั้นอย่างไร ในพระพุทธศาสนามหายานเลือกที่จะทำสิ่งที่ขัดแย้ง
น้อยที่สุด คือ การเลือกบริโภคพืชแทนเนื้อสัตว์ ด้วยเหตุผลว่า พืชบางชนิดยอมถูกเด็ดเพื่อให้
ตนเองพัฒนาไปสู่การแตกยอดออกไปเรื่อยๆ แต่เท่าที่สังเกต ฝ่ายมหายานไม่น้อยที่เลือกที่จะ
ถอนพืชผักทั้งต้นเพื่อนำไปบริโภค การบริโภคตามความเชื่อของมหายานจึงยั งคงเป็นความผิด
อยู่บ้าง  

ส่วนการบริโภคมังสวิรัติตามทัศนะของลัทธิเชน พบว่า สาวกบางกลุ่มยอมอดตาย 
แต่ไม่ยอมบริโภคเพราะเกรงจะเบียดเบียนสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย มองผิวเผินดูเหมือนจะเป็นวิธี
จัดการกับความขัดแย้งอย่างลงตัว แต่สิ่งที่พวกเขาลืมไปก็คือ ความผิดมหันต์ที่ตนเองกลับล่วง
ละเมิดคือชีวิตตนเสียเอง ประเด็นหลังนี้ อาจมีผู้ทักท้วงว่า ชีวิตเป็นสมบัติของตน ตนเองจึงต้อง
มีสิทธิในการเลือกให้ชีวิตเป็นอย่างไรก็ได้ ดังนั้น การละเมิดชีวิตตนเองตามความเชื่อของลัทธิ
เชนจึงไม่ถือว่าเป็นความผิด 

พระพุทธศาสนาเถรวาทดูเหมือนจะปฏิบัติขัดแย้งกับคำสอนทั้งสองอย่างข้างต้น 
เพราะนอกจากจะคิดว่าไม่เป็นความผิดแล้ว ซ้ำยังไม่คิดว่าเป็นสิ่งที่ต้องสำนึกผิดอะไรเลย     
จากแนวคิดดังกล่าว ถูกนำมาอธิบายในกรอบของหลักการสำคัญ คือ ทางสายกลางของ       
การบริโภคอยู่ที่ไหน เมื่อศึกษาแนวคิดเก่ียวกับการบริโภคของฝ่ายเถรวาท เบื้องต้นนั้นจะพบว่า 
ศาสนาดั้งเดิม เชื่อว่าการงดบริโภคอาหารทุกชนิด เป็นวิธีเข้าถึงความพ้นทุกข์อย่างยอดเยี่ยม 
ทำให้สิทธัตถโพธิสัตว์มุ่งมั่นบำเพ็ญทุกกรกิริยา 3 ประการ (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาส
ภิกขุ), 2549) เพ่ือบรรลุเป้าหมายสูงสุดคือโพธิญาณ แต่การบำเพ็ญตบะดังกล่าวเป็นเหตุให้พระ
วรกายผ่ายผอม ไร้เรี่ยวแรง สติปัญญา   หดหาย ทำให้ท้ายสุดพระองค์ทรงยกเลิก แล้วหันมา
บริโภคอาหารพอสมควรแก่อัตภาพ เพ่ือให้ร่างกายและจิตใจเหมาะสมแก่การบำเพ็ญเพียรตาม
แนวทางปฏิบัติสายอื่น จะเห็นได้ว่า การบริโภคอาหาร เป็นความสัมพันธ์ระหว่างกายกับจิตที่ไม่
ควรละเลย (พระครูอนุกูลกัลยาณกิจ, 2552) 



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 51 

ในข้อความดังกล่าว สามารถนำมาพิจารณาได้ว่า การอดอาหารเป็นทางเคร่งเครียด
สายหนึ่ง ที่มีอิทธิพลต่อยอดมาจากความเชื่อเรื่องการออกจากทางที่หย่อนยานอีกสายหนึ่ง คือ 
การบริโภคอย่างมัวเมาลุ่มหลง ส่วนในทางสายกลางนั้น เป็นเรื่องที่น่าคิดว่า การบริโภคเช่นไร
อยู่ในลักษณะทางสายกลาง มหายานมุ่งความไม่เบียดเบียนชีวิตสัตว์ แต่ไม่ถึงขนาดยอมอดตาย
เพื่อจะรักษาความบริสุทธิ์ไว้เฉพาะตน เลือกบริโภคอาหารมังสวิรัติ  เพราะเห็นว่าเป็นการ
เบียดเบียนสิ่งมีชีวิตน้อยที่สุด ฝ่ายเถรวาทมุ่งความเป็นอยู่เรียบง่าย บริโภคอาหารที่ชาวบ้าน
เห็นว่าสมควรและมีกำลังจัดถวายได้ จะเห็นได้ว่า ทั้ง 2 นิกาย เลือกสิ่งที่เหมาะสมกับความเชื่อ
และวิถีทางดำรงชีพของฝ่ายตนเอง โดยฝ่ายมหายานกระทำการปลูกพืชผักเอง เพื่อป้องกัน
ความลำบากในการแสวงหาอาหารมังสวิรัติ เนื่องจากสังคมส่วนใหญ่ที่อยู่รอบข้าง  ยังนิยม
บริโภคเนื้อสัตว์จำนวนมาก ส่วนฝ่ายเถรวาทที่บริโภคเนื้อเพราะไม่ได้ปลูกพืชผั กเอง มีความ
เป็นอยู่โดยอาศัยสังคม ดังนั้น เมื่อพิจารณาด้านการดำรงชีพที่ไม่เคร่งเครียดจนเกินไป และ    
ไม่หย่อนยานเสียจนเห็นแก่ปากท้องเป็นสำคัญ ย่อมนับว่า เป็นการบริโภคตามทางสายกลางได้  

 
การบริโภคมังสวิรัติเพ่ือความบริสุทธิ์สูงสุด 

การบริโภคมังสวิรัติ ได้พัฒนามาจากความเชื่อเรื ่องความบริสุทธิ์  และความไม่
เบียดเบียนสรรพชีวิตจากพระพุทธศาสนามหายาน จนกลายเป็นประเพณีนิยมในหมู่คนเชื้อสาย
จีน ซึ่งมีความเชื่อในช่วงเวลาที่กินเจว่า เป็นช่วงพุทธศักดิ์สิทธิ์ที่สุด โดยช่วงเวลาดังกล่าวจะมี
พระพุทธเจ้าและพระโพธิสัตว์รวม 9 พระองค์ เสด็จลงมาประทับองค์ เพื่อให้เกิดสิริมงคลแก่    
ผู้ร่วมถือศีล ต่อเมื่อเสร็จงานแล้ว ผู้คนจะจุดธูปอัญเชิญกลับสรวงสวรรค์เหมือนเดิม (จิตรา 
ก่อนนันทเกียรติ, 2544) จากความเชื่อดังกล่าว ทำให้ผู้ศึกษาเห็นว่า การบริโภคมังสวิรัติในคติ
มหายาน ถือผนวกเข้าในหมวดศีลที่พระสงฆ์จะต้องรักษาอย่างเคร่งครัด โดยเหตุผลทางปรัชญา
ว่า การบริโภคมังสวิรัติเป็นเหตุให้จิตใจบริสุทธิ์ตามร่างกาย อุปมาเหมือนเมื่อท้องน้ำบริสุทธิ์ 
สายน้ำย่อมบริสุทธิ์ตาม เมื่อท้องฟ้าแจ่มใส ย่อมแลเห็นหมู่ดาว ฉะนั้น แต่ด้วยการยืนยัน
ความเห็นของตนอย่างสุดโต่ง แม้กระท่ังการนำหลักเหตุผลด้านเดียวมาสนับสนุนความเชื่อส่วน
ตน ไม่มีน้ำหนักเพียงพอให้เกิดการยอมรับได้ ดังนั้น ผู้ศึกษาจะนำเสนอเหตุผลเชิงวิพากษ์
หลายๆ ด้าน มาใช้ประกอบการพิจารณาการบริโภคมังสวิรัติ  ด้านการเข้าถึงความบริสุทธิ์ของ
สัตว์มีได้ถึงระดับไหนบ้าง 

1. การบริโภคมังสวิรัติเป็นการไม่เบียดเบียนสัตว์ 
มีผู้กล่าวถึงสาระสำคัญของการบริโภคอาหารมังสวิรัติว่า เป็นหลักการดำเนินชีวิต

เพื่อให้เข้าถึงศีลธรรม ข้อว่าด้วยการงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ตัดชีวิต ดังนั้น การบริโภคมังสวิรัติ  
จึงเป็นความชัดเจนในการไม่เบียดเบียนชีวิตของสรรพสัตว์อย่างตรงไปตรงมาก (สมจิตรา กิตติ
มานนท์, 2551) คำกล่าวข้างต้น ดูเหมือนจะปราศจากข้อโต้แย้งใด ๆ แต่เมื่อนำมาพิจารณา



52 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

เทียบเคียงกับพฤติกรรมของเหล่าพุทธสาวกทั้งฝ่ายมหายานที่บริโภคมังสวิรัติ และฝ่ายเถรวาท
ที่บริโภคเนื้อสัตว์แล้ว จะพบข้อเท็จจริงอย่างหนึ่งว่า แม้เหล่าสาวกของพระพุทธเจ้าจะฉันเนื้อ 
แต่ไม่ได้เป็นผู้ฆ่าสัตว์ ทั้งจิตของท่านเหล่านั้น ก็ไม่ได้เป็นไปเพ่ือความต้องการจะคิดสังหารชีวิต
สัตว์แม้แต่น้อย แต่ถ้าหากมีสาวกปุถุชนบางพวกที่ยังประพฤติหยาบช้าฆ่าสัตว์ตัดชีวิตอ ยู่ 
ลักษณะดังกล่าว ถือเป็นความชั่วส่วนบุคคล ทั้งยังเป็นความรับผิดชอบต่อผลของกรรมที่
ผู้กระทำจะพึงได้รับ แต่อย่าพึงเข้าใจผิดว่า พระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทไม่ได้คำนึงถึงความ
ปลอดภัยของสัตว์เลย ด้วยว่า พระวินัยบัญญัติได้ระบุไว้อย่างชัดเจนว่า ห้ามพระสงฆ์ฆ่าสัตว์ตัด
ชีวิตเด็ดขาด ผู้ล่วงละเมิดจะต้องรับผิดชอบต่อความผิดที่ระบุไว้ตามพุทธบัญญัติ ซึ่งถ้าหาก
กระทำผิดแล้วไม่ยอมสำนึกตน ย่อมเป็นการสร้างเหตุให้ตนเดือดร้อนใจ เปรียบเทียบกับกรณี
การเด็ดยอดตะไคร้น้ำของภิกษุรูปหนึ่งในสมัยของพระกัสสปพุทธเจ้า ซึ่งได้กลายมาเป็นเหตุให้
ใจเดือดร้อนในความผิดที่ยังไม่ได้ปลดเปลื้อง จะเห็นได้ว่า การละเมิดข้อห้ามในพระวินัยบัญญัติ
มีความเดือดร้อนใจเป็นผลก่อนอื่น แล้วมีการถือกำเนิดในภพภูมิที่เลวทรามเป็นผลต่อเนื่อง 
(มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2540) 

เมื่อเปรียบเทียบคติการบริโภคมังสวิรัติของฝ่ายมหายาน กับข้อบัญญัติห้ามฆ่าสัตว์
ในฝ่ายเถรวาท จะเห็นว่า ทั้ง 2 มีแนวคิดตรงกันเรื่องการไม่เบียดเบียนสัตว์ แต่มีข้อแตกต่างกัน
อยู่บ้าง ตรงที่ฝ่ายมหายานถือว่า การไม่บริโภคถึงจะยุติการฆ่าสัตว์ได้ ส่วนฝ่ายเถรวาทมองว่า 
แม้ไม่บริโภคเนื้อสัตว์ แต่การฆ่าสัตว์ของชาวโลกยังจะมีต่อไปอยู่เรื่อยๆ เพราะการดำรงชีพด้วย
อาหารที่ทำมาจากเนื้อเป็นวิถีธรรมชาติอยู่แล้ว ไม่ได้เป็นสิ่งแปลกที่เพิ่งจะเกิดขึ้นภายหลัง 
ข้อสังเกตอย่างหนึ่ง คือ ในประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนามหายานนับตั ้งแต่อดีตจนถึง
ปัจจุบัน ทำไมยังมีการฆ่าสัตว์ และบริโภคเนื้อสัตว์อยู่ร่ำไป ทำไมไม่มีการถือมังสวิรัติอย่าง
เคร่งครัดเหมือนนักบวชฝ่ายมหายาน จากการตั้งปัญหาดังกล่าว เป็นไปได้ที่ข้อกำหนดการ
บริโภคมังสวิรัติเกิดขึ้นมาภายหลัง ไม่ใช่คำสอนดั้งเดิมของพระพุทธเจ้าในยุคที่พระพุทธศาสนา
ยังไม่ได้แตกแยกนิกาย 

2. การบริโภคมังสวิรัติคือเงื่อนไขสำคัญในการเข้าถึงสัจธรรม 
ประเด็นนี้ เป็นการวิพากษ์เชิงเหตุผลที่สำคัญ เนื่องจากเป็นการตั้งข้อสังเกตความ

รัดกุม และการลักลั่นของหลักความเชื่อในการบริโภคมังสวิรัติ  ด้านการเข้าถึงสัจธรรมที่ฝ่าย
มหายานกล่าวชัดเจนว่า เป็นกระบวนการนำไปสู ่ความพ้นทุกข์ ทำให้เกิดข้อสงส ัยว่า         
ทำไมจำกัดสิทธิเฉพาะมนุษย์เท่านั้น สัตว์กินหญ้าหลายประเภท ทำไมไม่สามารถพ้นทุกข์ได้ 
บางคนอาจหาเหตุดีให้กับสัตว์กินหญ้าเหล่านั้นว่า พวกมันเมื่อไม่เบียดเบียนสัตว์อ่ืน ก็ย่อมจะได้
ภพชาติการเกิดใหม่ที่ดี ด้วยอานิสงส์นั้นอาจทำให้เกิดใหม่เป็นมนุษย์ก็ได้  คำกล่าวเช่นนี้          
ดูมีเหตุผลให้คล้อยตามได้ แต่เมื่อพิจารณาในแง่มุมอ่ืนจะพบความขัดแย้งอยู่บ้าง เช่น สัตว์ที่กิน
เนื้อย่อมจะได้ภพชาติที่เลวกว่าสัตว์กินพืช เพราะจะต้องฆ่าสัตว์อ่ืนมาเป็นอาหาร ซึ่งไม่ยุติธรรม



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 53 

กับสัตว์กินเนื้อเลย เนื่องจากธรรมชาติไม่ได้สร้างให้สัตว์กินเนื้อเลือกอาหารที่เป็นหญ้ากินได้    
แม้น้อย มิหนำซ้ำ ถ้ามองในแง่จิตสำนึกต่อสิ่งที่ทำ พวกมันย่อมจะไม่ความคิดที่จะล่าสัตว์อ่ืน
เพื่อความเมามันสนุกสนาน เป็นกีฬาเหมือนที่มนุษย์กระทำกัน พวกมันแค่ล่าเพื่อความอยู่รอด
เท่านั้น ถ้าธรรมชาติบอกว่า สัตว์ล่าเนื้อเลวทรามกว่าสัตว์กินหญ้า ย่อมแสดงว่า ความยุติธรรม
มีไว้เฉพาะสัตว์บางประเภทเท่านั้น  

การดำรงชีพอยู่ในสภาพความขัดแย้งนี้ ในพระพุทธศาสนา มีทางออกอย่างไรได้
บ้าง ฝ่ายมหายานอาจเสนอให้หันมาบริโภคมังสวิรัติ แต่สำหรับฝ่ายเถรวาทได้พยายามหาทาง
ออกของความขัดแย้ง โดยการใช้เหตุผลกำกับชีวิตที่กำลังเผชิญหน้าต่อกระแสความขัดแย้ง เชน่ 
หาเหตุผลความลงตัวของกายและจิต ขณะที่กายหิว และเรียกร้องอาหาร กายไม่มีความสำนึก
ว่า ต้องการอาหารชนิดไหน ส่วนใจเมื่อตอบสนองความต้องการ ย่อมตอบสนองเพียงแค่ให้กาย
หายจากความหิวเท่านั้น ไม่ได้เรียกร้องว่าจะต้องให้กายหายจากความหิวด้วยอาหารชนิดไหน 
เมื่อพิจารณากระบวนการตอบสนองต่อความหิวของกายและจิตดังกล่าว จะพบว่า ช่องว่าง
ความขัดแย้งเกิดจากความต้องการพิเศษที่เพิ่มเข้ามาระหว่างใจต้องการอาหาร เพื่อตอบสนอง
ความต้องการของกาย คือ ความอยาก พระพุทธศาสนากล่าวว่า เป็นตัณหา ตราบใดที่ตัณหายัง
มีบทบาทต่อจิตใจอยู่ ความต้องการระงับความหิวย่อมจะเกิดช่องว่าง คือ ต้องการอาหารชนิดที่
ถูกปากถูกใจเท่านั้นสำหรับบริโภค จุดนี้ คือ จุดก่อปัญหาที่ฝ่ายมหายานมองข้ามผ่าน และ
พยายามหนีโดยการสร้างเงื่อนไขไม่บริโภคเนื้อ  

3. การบริโภคมังสวิรัติทำให้สัตว์พ้นจากกรรม 
มองการบริโภคมังสวิรัติ ในบริบทของการทำกรรมกับการเสวยกรรม สมมุติว่า สัตว์

และมนุษย์ในโลกนี้ เป็นมังสวิรัติกันหมด สภาพของสัตว์และมนุษย์จะไม่แตกต่างกันเลยแม้น้อย 
และไม่มีสาระสำคัญอะไรกับการดำรงชีวิต เพราะทุกคนล้วนบริโภคมังสวิรัติเท่านั้น แต่ปัญหาที่
จะตามมา คือ ทั้งสัตว์และมนุษย์อาจต้องทำบาปกับพืชผักก็เป็นได้ ปัญหาของการเบียดสัตว์
อาจหายไป แต่ปัญหาการเบียดเบียนพืชผัก ตลอดถึงการทำร้ายกันและกันเพื่อแย่งพืชผัก
ย่อมจะยังคงมีอยู่ต่อไป เพราะยังคงเป็นปัญหาปากท้อง  

ประเด็นดังกล่าว ผู้ศึกษามองว่า พื้นที่เพาะปลูกบนโลกมีน้อย ปัญหาภัยธรรมชาติ  
ก็ยังคงคุกคามพื้นที่เกษตรส่วนน้อยนั้นอยู่ตลอด หากบางปีเกิดฝนแล้งหรือน้ำท่วม ประชากร
ของสัตว์โลกที่มีเกือบล้านล้านชีวิตจะดำรงอยู่ได้อย่างไร ปัญหาดังกล่าวฝ่ายมหายานคงไม่
คำนึงถึง เพราะมหายานก็คงจะรู้กลายๆ อยู่แล้วว่า การจะดลใจให้สัตว์โลกหันมาบริโภค
มังสวิรัตินั้น เป็นไปได้ยาก  

คำถามมีอยู่ว่า การใช้ความเชื่อเพื่อลดทอนความขัดแย้งดังกล่าว แม้จะเป็นทฤษฎี
ทางออกให้แก่สังคมระดับหนึ่งก็ตาม  แต่ทำอย่างไร จะสามารถนำทฤษฎีดังกล่าวมาใช้ในสังคม
โลกได้อย่างเท่าเทียมและไม่ก่อให้เกิดปัญหาใดๆ  



54 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

หากมองเข้าไปในความคิดของมหายานดูเหมือนว่า สัตว์โลกรวมทั้งพืชผักจะไม่
สามารถจัดการกับความขัดแย้งบนโลกนี้ได้เลย ด้วยเหตุนี้ ความเชื่อเรื่องพุทธเกษตรจึงเกิดขึ้น
เพื่อหาทางออกให้กับความเชื่อของตัวเอง อาจสรุปได้ว่า การบริโภคมังสวิรัติไม่ใช่สมดุลของ
โลกและจักรวาล แต่เป็นทางต่อยอดไปเกิดในอีกมิติหนึ่งที่เพียบพร้อม ไม่จำเป็นต้องขัดแย้งกับ
การบริโภคใดๆ อย่างเช่น พุทธเกษตร ที่ซึ่งมนุษย์และสัตว์จะพ้นจากกรรมได้  

ส่วนในฝ่ายเถรวาทได้สร้างทางออกจากความขัดแย้งที ่ไม่จำเป็นต้องแสวงหา       
โลกใหม่ เพ่ือระงับข้อขัดแย้ง โดยต้องจัดการกับเงื่อนไขที่แทรกระหว่างความต้องทางธรรมชาติ 
ทางกายกับจิต คือ ตัวตัณหา หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ตัวแปรให้เกิดกรรมนำไปสู่ความขัดแย้ง 
กล่าวคือ เมื่อมีตัณหา ความต้องการเกินตัวย่อมจะเกิดมีแก่มนุษย์ การบริโภคเพื่อตอบสนอง
โลภะ โทสะ โมหะ เกิดขึ้นทดแทนการบริโภคแบบมุ่งประโยชน์ คือ เพื่อดำรงอยู่ และเพื่อใช้
ร่างกายเป็นรากฐานไปสู่การจัดการความขัดแย้งระหว่างกายและจิตอย่างลงตัว คงไม่มีข้อสงสัย
ว่า ในภาวะของความขัดแย้ง ทำไมพระพุทธเจ้าและพระอรหันต์ในฝ่ายเถรวาทจึงดำรงอยู่ได้
โดยไม่ขัดแย้ง คำตอบที่ผู้ศึกษาจะนำเสนอ คือ เพราะท่านเหล่านั้น เข้าใจถึงความต้องการของ
กายและใจโดยความเป็นจริงตามธรรมชาติ แล้วไม่ยอมให้ความต้องการคือตัณหาแปลกปลอม
เข้ามาเป็นภาวะแทรกซ้อนนั ่นเอง ด้วยเหตุผลดังกล่าว การพ้นจากกรรมย่อมมีได้ไม่ว่า           
จะบริโภคอาหารชนิดใดก็ตาม 

 
สรุป 

จากการศึกษา ค้นคว้า และตั ้งข้อสังเกตเชิงวิพากษ์มาทั ้งหมด สามารถสรุป
สาระสำคัญของมังสวิรัติในพระพุทธศาสนา ตามความคิด ความเชื่อ และหลักเหตุผลของ        
ผู้ศึกษาได้ว่า การบริโภคมังสวิรัติในพระพุทธศาสนานั้น ไม่มีสาระสำคัญอะไรมากมายไปกว่า
การดำรงชีพตามความต้องการของจิตใจ เพราะเป็นความต้องการบริโภคตามความเชื่อของ     
แต่ละบุคคลและสังคมเท่านั้น  ซึ่งไม่ได้ช่วยให้สัตว์เข้าถึงความเห็นแจ้งสัจธรรม คือ ความพ้น
ทุกข์ได้แต่อย่างใด  

อีกอย่าง การบริโภคมังสวิรัติกับข้อบัญญัติห้ามเบียดเบียนรวมถึงห้ามฆ่าสัตว์ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น เป็นเนื้อหาและวัตถุประสงค์คนละส่วนกัน เพราะหลักความจริงมี
อยู่ว่า ภิกษุฉันเนื้อได้โดยไม่จำเป็นต้องลงมือ หรือสั่งคนอื่นให้ฆ่าสัตว์เอง และถ้าหากฉันเนื้อที่
ตนเองไม่ได้เห็น ไม่ได้ฟัง และไม่ระแวงสงสัยว่า เป็นเนื้อที่ผู้อ่ืนฆ่าเจาะจงตนเอง ก็ยิ่งไม่ผิดอะไร 
เนื่องจากกิริยาการบริโภคกับการฆ่าเป็นคนละส่วนกัน และเป็นกรรมที่เกิดขึ้นต่างกรรมต่าง
วาระต่างขณะจิต 

ส่วนสถานการณ์การวิพากษ์ว่า การบริโภคมังสวิรัติ เป็นทางบริสุทธิ์ เป็นการ
ส่งเสริมมหากรุณาต่อสรรพชีว ิต ส ่วนการบริโภคเนื ้อส ัตว ์ เป็นการสนับสนุนให ้เกิด                 



วารสารปัญญาปณิธาน Pañña Panithan Journal| 55 

การเบียดเบียนในสังคมนั ้น เป็นเพียงการแสดงความรู ้ส ึกส่วนตน โดยใช้ช่องว่างของ          
ความขัดแย้งทางธรรมเป็นข้อกำหนดความได้เปรียบ โดยไม่คำนึงถึงข้อเท็จจริงเรื่องความสมดุล
ทางธรรมชาติ เนื่องจากสิ่งที่มนุษย์เลือกไม่ได้คือเมื่อหิวย่อมต้องการอาหาร และอาหารก็ย่อม
ข้อจำกัดเพียง 2 ทาง คือ พืชผัก และเนื้อสัตว์ หากมนุษย์จำเป็นต้องเลือกบริโภคเฉพาะพืชผัก
แทนเนื้อ ความสมดุลของโลกย่อมเสียหาย ด้วยว่า พื้นที่เพาะปลูกมีจำกัด ภัยธรรมชาติก็
คุกคามพื้นที่เกษตรตลอดเวลา ส่วนถ้าเลือกบริโภคเฉพาะเนื้อสัตว์ ความสมดุลของวัฏจักรชีวิต
ย่อมเสียหาย เพราะสัตว์เป็นอาหารที่มีจำนวนจำกัด ทางออกย่อมขึ้นอยู่กับเงื่อนไขส่วนตัวและ
สังคม คือ ความต้องการส่วนตัว การมองเห็นประโยชน์บางอย่าง และการไม่เบียดเบียนสังคม
ให้เดือดร้อน ดังนั้น ในทัศนะของพระพุทธศาสนาเถรวาทจึงมองว่า สาระสำคัญของการบริโภค
ไม่ได้ขึ้นอยู่กับชนิดของอาหาร แต่ขึ้นอยู่กับการมีสติประกอบการบริโภค คือ ไม่บริโภคด้วย
อำนาจของตัณหา 

 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ติช นัท ฮันห์. (2544). เพชรตัดทำลายมายา. แปลโดย สดใส ขันติวรพงษ์. (พิมพ์ครั้งที่ 2). 

กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ศยาม. 
จิตรา ก่อนนันทเกียรติ. (2544). ตึ่งหนั่งเกี ้ย. (พิมพ์ครั้งที่ 23). กรุงเทพมหานคร : แพรว

สำนักพิมพ์. 
ธีรยุทธ สุนทรา. (2540). พุทธศาสนามหายานในประเทศไทยจีนนิกายและอนัมนิกาย, 

กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2540). มังคลัตถทีปนีแปล เล่ม 2. (พิมพ์ครั้งที่ 13). กรุงเทพมหานคร : 

มหามกฎุราชวิทยาลัย. 
_________. (2540). พระธัมมปทัฏฐกถา แปลภาค 6. (พิมพ์ครั้งที่ 13). กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
_________. (2535). วิสุทธิมรรคแปล ภาค 1 ตอน 1. (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพมหานคร : มหา

มกุฎราชวิทยาลัย. 
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). (2549). พุทธประวัติจากพระโอษฐ์. (พิมพ์ครั้งที่ 15). 

กรุงเทพมหานคร : สุขภาพใจ. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546).  พุทธธรรม. (พิมพ์ครั ้งที ่ 11). กรุงเทพมหานคร : 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



56 | ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2560)                Vol.2 No.2 (July - December 2017) 

พระพรหมโมลี  (วิลาส าณวโร) .  (2543) .  กรรมทีปนี  เล่ม 1 .  (พิมพ์ครั้ งที่  2 ) .  
กรุงเทพมหานคร :  ดอกหญ้า.  

พระเมธีวราภรณ์. (ยุ้ย อุปสนฺโต). (2549). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. ราชบุรี : ห้างหุ้นส่วนจำกัดสาม
ลดา. 

สนิท ศรีสำแดง. (ม.ป.ท.). พุทธปรัชญา. กรุงเทพมหานคร : นีลนาราการพิมพ์.  
สมภาร พรมทา. (2543). พุทธปรัชญา. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ศยาม. 
อ า จ า ร ย ์ ช ิ ง ไ ห ่ ป า ฐ ก ถ า .  ( ม . ป . ท . ) .  ก ุ ญ แ จ ส ู ่ ก า ร ร ู ้ แ จ ้ ง ใ น ท ั น ท ี  เ ล ่ ม  2 . 

กรุงเทพมหานคร :  สำนักพิมพ์สุขภาพใจ.  
พระครูอนุกูลกัลยาณกิจ. รายงานประจำวิชาสัมมนาพระไตรปิฎก. นิสิตปริญญาเอก มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย สาขาวิชาพระพุทธศาสนา ภาคเรียนที่ 1/1 ปีการศึกษา 2552. 
สมจิตรา กิตติมานนท์. สารนิพนธ์ การบริโภคมังสวิรัติกับการพัฒนาชีวิตในพระไตรปิฎก. พุทธ

ศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2551. 
พระมหาปรทัตติ ปรทตฺตูปชีวี (ยาทองไช). การแก้ปัญหาสิ ่งแวดล้อมตามแนวพระวินัยปิฎก. 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : 2550. 
 
 


