
 
 

ความสัมพันธ์ระหว่างหลักสิทธมินุษยชนกับศีล 5 ตามหลักพุทธศาสนาเถรวาท 
RELATIONSHIP BETWEEN THE PRINCIPLES OF HUMAN RIGHTS AND THE 5 

PRECEPTS ACCORDING TO THERAVADA BUDDHISM 
 

อภิวัฒชัย พุทธจร 
Apiwatchai Phuttajorn 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nong Khai Campus, Thailand. 

E-mail: Apiwatchai.phut@mcu.ac.th 

 
บทคัดย่อ 
 หลักสิทธิมนุษยชนสากลได้ก่อก าเนิดขึ้นมาตั้งแต่คริสต์ศตวรรษที่ 18 โดยเน้นเรื่องสิทธิโดย
ธรรมชาติ ความคิดเรื่องกฎแห่งธรรมชาติและร่วมลงนามในกฎบัตรสหประชาชาติ จัดท าเป็นปฏิญญาสากล
ว่าด้วยสิทธิมนุษยชน มีบัญญัติไว้ 30 ข้อ เนื้อหาว่าด้วยเรื่องหลักการส าคัญของสิทธิมนุษยชน เรื่องสิทธิ
ของพลเมือง สิทธิทางการเมือง เศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรมและหน้าที่ของบุคคล สังคม และรัฐ  
 ศีล คือ ปกติวิสัยของมนุษย์ที่ควรละเว้นการเบียดเบียนซึ่งกันและกัน โดยแท้จริงแล้ว การรักษา
เบญจศีล ก็คือ การควบคุมกายและวาจา มิให้ล่วงละเมิดปกติวิสัยของตน ไม่เกิดการเบียดเบียนต่อผู้อ่ืน 
เพ่ือให้สมาชิกในสังคมอยู่ด้วยกันอย่างมีความสุขสงบร่มเย็น 
 สิทธิมนุษยชนเป็นสิ่งส าคัญของมวลมนุษยชาติ ตั้งแต่เกิดจนตาย ทั้งในแง่ธรรมชาติ การกระท า 
การควบคุมและการเข้าถึงได้ โดยอิงอยู่กับพ้ืนฐานของความชอบธรรมของมนุษย์ทุกคนในสังคม สิทธิ
มนุษยชน 6 ประการ และศีล 5 เป็นเหตุผล ไม่อาจแยกจากกันได้ จะมีแต่เพียงอย่างใดอย่างหนึ่งหาได้
ไม่ และทั้งหมดนั้นได้เน้นให้บุคคลใช้สิทธิหน้าที่เพ่ือการรู้แจ้งตนเอง เพ่ือท าให้ตนสมบูรณ์ผ่านทางตัวบท
กฎหมายของบ้านเมือง หลักศีลธรรม จริยธรรม เป็นต้น กล่าวได้ว่า หน้าที่ที่ชอบธรรมและสิทธิที่ถูกต้อง 
ย่อมไปด้วยกัน ต่างเป็นเหตุเป็นผลของกันและกัน หลักพุทธศาสนาเถรวาท คือ ศาสนาที่เน้นสิทธิที่
ถูกต้องของปัจเจกบุคคลเป็นส าคัญ จะเห็นได้ว่า ทั้งสิทธิมนุษยชนและหลักศีล 5 ล้วนมีการส่งเสริมให้
ปฏิเสธความชั่ว สนับสนุนให้กระท าความดีต่อกันในฐานะท่ีเป็นมนุษย์  
ค าส าคัญ: สิทธิมนุษยชน, ศีล 5, พุทธศาสนาเถรวาท 
 
 
 

                                                           


 Received: 13 December 2023;  Revised: 27 December 2023;  Accepted: 28 December 2023 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2 | ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธันวาคม 2566)                                Vol.8 No.2 (July–December 2023)  

Abstract 
  The principle of universal human rights has been established since the 1 8 th 
century, emphasizing natural rights, the idea of the law of nature, and signing the 
United Nations Charter to create the Universal Declaration of Human Rights. It has 30 
provisions, which outline the main principles of human rights. crash about civil rights 
Political, economic, social and cultural rights and duties of the individual, society and 
the state. 
 Morality is the normal human behavior of refraining from harming each other. In 
fact, maintaining the five precepts means controlling the body and speech. Do not 
violate your normal nature, do not cause harm to others. So that members of society 
can live together in happiness, peace and tranquility. 
  Human rights are an important aspect of all mankind from birth to death in 
terms of nature, actions. Control and accessibility It is based on the basis of the 
righteousness of every human being in society. The 6 human rights and the 5 precepts 
are mutually exclusive. cannot be separated There can be only one or the other. And 
all of them emphasize that people should use their rights and responsibilities for self-
realization. To make oneself perfect through the laws of the country, moral principles, 
ethics, etc. It can be said that rightful duties and right rights go together and are the 
result of each other. Theravada Buddhism is a religion that emphasizes the correct 
rights of individuals. It can be seen that both human rights and the five precepts 
promote the rejection of evil. Encourage them to do good to each other as human 
beings. 
Keywords: Human rights, 5 precepts, Theravada Buddhism. 
 
บทน า 
 สิทธิมนุษยชนถือก าเนิดมาพร้อมหลักประกันเพ่ือความมั่นคงปลอดภัยให้กับมวลมนุษยชาติ ถือ
เป็นมาตรฐานขั้นพ้ืนฐานที่มนุษย์ควรมีสิทธิหรือที่ได้มาโดยธรรมชาติ  พร้อมการเกิด เรียกว่า สิทธิ
ธรรมชาติ (Natural Rights) ด้วยความเชื่อที่ว่ามนุษย์เกิดมาพร้อมกับความมีคุณค่า มีวิถีทางแห่งการ
ด าเนินชีวิตเป็นของตนเอง มีความสามารถในการด ารงตนอยู่ในสภาพแวดล้อมที่ดีที่เหมาะสมอย่าง
สมศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์ ซึ่งปัจจุบันกระแสเรื่องสิทธิมนุษยชนได้ทวีความส าคัญมากยิ่งขึ้น และถูก
น าไปใช้ในการเมือง เศรษฐกิจระหว่างประเทศและการบริหารราชการแผ่นดินของรัฐบาล เช่น การใช้
เหตุผลในเรื่องการละเมิดสิทธิมนุษยชนของประเทศหนึ่ง มาเป็นเงื่อนไขการพัฒนาประเทศหรือลงโทษ



 
 
 

วารสารปัญญาปณิธาน                                                                           PaññaPanithan Journal| 3  

ทางเศรษฐกิจ ซึ่งถือว่าเป็นปัญหาที่เกิดขึ้นในสังคม ส่งผลกระทบโดยรวมต่อประเทศชาติ ปัญหาสิทธิ
มนุษยชนเป็นปัญหาที่ละเอียดอ่อน มีผลกระทบต่อเศรษฐกิจและความมั่นคงของนานาประเทศ ปัญหา
ดังกล่าว มิใช่ปัญหาของประเทศหรือสังคมใดสังคมหนึ่ง แต่เป็นปัญหาของมนุษยชาติที่ต้องได้รับการ
แก้ไขร่วมกัน (ศุภรา ศรีปริวาทิน, 2566)  
 สภาพการณ์ของสังคมในปัจจุบัน มีความแตกแยกทางความคิด มีการแข่งขันกันด้านต่าง ๆ เช่น 
การแข่งขันกันท าธุรกิจ การค้า การลงทุนภาวะทางเศรษฐกิจที่ก าลังพัฒนาเข้าสู่ระบบอุตสาหกรรม เมื่อ
มีการแข่งขันการท าธุรกิจ ก็มีบางคนบางกลุ่มขาดจิตส านึกที่ดี ต่างก็พยายามเอารัดเอาเปรียบซึ่งกันและ
กัน ทั้งนี้ ก็เพ่ือให้ได้มาซึ่งผลก าไรหรือต้นทุนการผลิตต่ า ผลก าไรมาก ๆ หรือท าธุรกิจผิดกฎหมาย เช่น
การท าธุรกิจผิดกฎหมาย ค้ายาเสพติดให้โทษ เมื่อคนเสพเข้าไป ก็ติดสิ่งเสพติดนั้น ท าให้ขาดสติ ไม่มี
จิตส านึก ขาดหลักธรรมประจ าใจที่ท าให้กระท าผิดกฎหมาย ความเป็นจริงของโลกทุกวันนี้ ต้องยอมรับว่า
ยิ่งวัตถุเจริญขึ้นมากเท่าใด จิตใจของคนก็ต่ าลงอย่างเห็นได้ชัด คือ ไม่มีมโนธรรมและคุณธรรม เช่น ข่าวที่
ปรากฏตามสื่อต่าง ๆ นักเรียนตีกัน ฆ่ากัน หรือการปล้นฆ่าประทุษร้ายต่อชีวิตและทรัพย์สิน ทั้ง ๆ ที่
นโยบายของรัฐบาลมีการปราบปรามการทุจริตคอรัปชั่น รวมทั้งปราบปรามผู้ที่ท าผิดกฎหมายต่าง ๆ อย่าง
เคร่งครัด มนุษย์มีอิสรภาพในการกระท าทุกอย่างบนพ้ืนฐานของกฎหมาย ถ้าหากว่ามนุษย์มีหลักธรรม
เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ ก็จะท าให้มีความสุขในชีวิต (พระสมหมาย อตฺถสิทฺโธ (พืชสิงห์), 2557)  
 พระพุทธศาสนาถือหลักค าสอนให้ผู้คนในสังคมได้ตระหนักถึงสิทธิ เสรีภาพ ความเสมอภาพ 
ภารดรภาพ และศักดิ์ศรีแห่งความเป็นมนุษย์ ผ่านการสนทนาธรรมในโอกาสต่าง ๆ เช่น ตรัสสอนเรื่อง
ความเสมอภาคในการรับรู้และเข้าใจธรรมว่า มนุษย์มีความเท่าเทียมกัน ทุกคนมิสิทธิ เสรีภาพและความ
เสมอภาคแห่งการใช้ปัญญาในการเข้าใจธรรม อันน าไปสู่การเปลี่ยนแปลงสถานภาพของตนได้ ซึ่งความ
เสมอภาคในการก้าวพ้นระบบชนชั้นวรรณะทางธรรม ที่ไม่สามารถท าได้ในระบบชนชั้นวรรณะของ
ศาสนาพราหมณ์ ซึ่งครอบง าความคิดของคนส่วนใหญ่ในสังคมพุทธกาล (วันฉัตร สุวรรณกิตต,ิ 2540)  
 ส าหรับชาวพุทธนั้น สิทธิมนุษยชนเป็นเรื่องที่เราจะได้ประโยชน์ เพราะเป็นหลักการและข้อ
ปฏิบัติที่ดี อย่างน้อยก็น ามาเปรียบเทียบกับศีล 5 จะเห็นว่า ศีล 5 นั้น เป็นหลักประกันทางสังคมที่
ส าคัญ ถ้าหมู่มนุษย์ประพฤติอยู่ในศีล 5 ก็ไม่จ าเป็นต้องมีสิ่งที่เรียกว่า สิทธิมนุษยชน และถ้ามองให้
ละเอียดลงไป ก็จะเห็นว่าปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนของสหประชาชาติที่แยกกระจายกันไป  
 
ความหมายของสิทธิมนุษยชน 
 สิทธิมนุษยชน เป็นสิทธิประจ าตัวของมนุษย์ทุกคน เพราะมนุษย์ทุกคนมีศักดิ์ศรี สิทธิมนุษยชน
ไม่สามารถโอนให้แก่กันได้ นักสิทธิมนุษยชนได้อธิบายว่า เราเรียกสิ่งจ าเป็นส าหรับทุกคนที่ต้องได้รับใน
ฐานะที่เป็นคน ซึ่งท าให้คนคนนั้นมีชีวิตอยู่รอดได้อย่างเหมาะสมแก่ความเป็นคน และสามารถมีการ
พัฒนาตนเองได้นั้น เรียกว่า “สิทธิมนุษยชน” (กรมคุ้มครองสิทธิเสรีภาพ, 2557)  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

4 | ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธันวาคม 2566)                                Vol.8 No.2 (July–December 2023)  

 John Stuart Mill อธิบายว่า สิทธิมนุษยชน เป็นสิทธิในฐานะเป็นองค์ประกอบหนึ่งที่ไม่อาจ
ขาดได้ในความสุขของมนุษย์ อันหมายถึงว่าบุคคลทุกคนโดยธรรมชาติมีสิทธิที่จะได้รับการเคารพนับถือ
เชิงศีลธรรมอย่างเท่าเทียมกันจากผู้อื่น (วิชัย ศรีรัตน์, 2544)  
 Joel Feinberg อธิบายว่า สิทธิมนุษยชนเป็นข้อเรียกร้องทางศีลธรรมอันมั่นคงสมบูรณ์                        
ซึ่งตั้งอยู่บนฐานของความต้องการหรือความจ าเป็นขั้นพื้นฐานของมนุษย์ทั้งหมด โดยถือว่าปัจเจกชนทุก
คนลวนมีสิทธิมนุษยชนเพราะทุกคนต่างก็มีความต้องการเยี่ยงมนุษย์เหมือนกันหาไม่แล้วก็คงไม่สามารถ
มองเขาเหล่านั้นว่าเป็นดั่งมนุษย์ได้ (วิชัย ศรีรัตน์, 2544)  
 คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ ได้ให้ความหมายสิทธิมนุษยชนไว้ว่า หมายถึง ศักดิ์ศรี 
ความเป็นมนุษย์ สิทธิ เสรีภาพและความเสมอภาคของบุคคล ที่ได้รับการรับรอง หรือคุ้มครองตาม
รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย หรือตามกฎหมายไทย หรือตามสนธิสัญญาที่ประเทศไทย                              
มีพันธกรณีที่จะต้องปฏิบัติตาม เช่น กติการะหว่างประเทศว่าด้วยสิทธิพลเมืองและสิทธิทางการเมือง 
กติการะหว่างประเทศว่าด้วยสิทธิทางเศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรม อนุสัญญาว่าด้วยสิทธิเด็ก 
อนุสัญญาว่าด้วยการขจัดการเลือกปฏิบัติต่อสตรีในทุกรูปแบบ เป็นต้น (คณะกรรมการประสานงาน
องค์กรสิทธิมนุษยชน (กปส.), 2544)  
  สิทธิมนุษยชน คือ สิทธิความเป็นมนุษย์หรือสิทธิในความเป็นคน อันเป็นสิทธิตามธรรมชาติของ
มนุษย์ทุกคน เกิดมามีสิทธิติดตัวมาตั้งแต่เกิด สิทธิมนุษยชนเป็นสิทธิที่ไม่สามารถโอนให้แก่กันได้ และไม่
มีบุคคลองค์กรหรือแม้แต่รัฐสามารถล่วงละเมิดความเป็นมนุษย์นี้ได้ สิทธิความเป็นมนุษย์ ไม่เลือกว่าจะ
มีเชื้อชาติ แหล่งก าเนิด เพศ อายุ สีผิวที่แตกต่างกันหรือยากดีมีจนหรือเป็นคนพิการ สิทธิมนุษยชนไม่มี
พรมแดน ไม่มีความแตกต่างใด ๆ หมายถึง สิทธิต่าง ๆ ที่มนุษย์แต่ละคนได้มา เริ่มตั้งแต่เกิดจนตายและ
ทุกคนสามารถปฏิบัติตามสิทธิมนุษยชนได้ ถูกต้องตามบทบัญญัติต่าง ๆ ที่ตราขึ้นในสังคมโลกมนุษย์ 
(ศุภวุฒิ อุตมะ, 2566) 
 สิทธิมนุษยชน คือ สิทธิ เสรีภาพ ที่จ าเป็นขั้นพ้ืนฐานที่คนทุกคนพึงได้รับอย่างเสมอภาคและ
เป็นธรรม ในฐานะที่เกิดมาเป็นมนุษย์ ไม่ว่าจะมีความแตกต่างกันทางเชื้อชาติ ชาติก าเนิด ศาสนา 
วัฒนธรรม ภาษา วิถีชีวิต เพศ รูปลักษณ์ภายนอก อายุ และสติปัญญา หรือมีความไม่เท่าเทียมกันใน
ฐานะทางเศรษฐกิจและสังคมมากน้อยเพียงใดก็ตาม รวมๆ ก็คือ ศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์ 
 
ความเป็นมาของหลักสิทธิมนุษยชน 
 ขบวนการสิทธิมนุษยชนมีประวัติความเป็นมา ทั้งในระดับชาติ และระดับสากล ดังนี้ 
  ระดับชาติ 
 ในอดีต เมื่อประเทศต่าง ๆ ยังมีระบอบการปกครอง ที่ให้อ านาจอย่างเด็ดขาด แก่ผู้ปกครอง 
โดยผู้ถูกปกครองไม่มีสิทธิในด้านเสรีภาพ และความเสมอภาค ท าให้บางครั้งต้องประสบกับความทุกข์
ยาก จากความอยุติธรรม และการเบียดเบียน จึงเกิดการต่อสู้ทางการเมือง เพ่ือเรียกร้องสิทธิต่าง  ๆ ที่



 
 
 

วารสารปัญญาปณิธาน                                                                           PaññaPanithan Journal| 5  

ราษฎร หรือผู้ถูกปกครองจะพึงมีพึงได้ และน าไปสู่การร่างบทบัญญัติ หรือกฎหมาย เพ่ือประกันสิทธิ
เหล่านั้น ตัวอย่างของการเรียกร้องสิทธิทางการเมือง และทางสังคม ที่ถือว่า มีความส าคัญมากทางด้าน
ประวัติศาสตร์ คือ การที่พวกขุนนางที่ถือครองที่ดิน ในประเทศอังกฤษในสมัยกลางได้รวมตัวกัน เพ่ือ
เรียกร้องให้กษัตริย์ ทรงพระนามว่า พระเจ้าจอห์น พระราชทานกฎบัตร เรียกชื่อว่า แมกนาคาร์ตา 
(Magna Carta) เมื่อ ค.ศ. 1215 (พ.ศ. 1758) รับรองว่า จะทรงปกครองโดยยุติธรรม เช่น ไม่เก็บค่า
ภาษีที่ดินแพงเกินไป ไม่ตัดสินคดี โดยเข้าข้างฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง ไม่ลงโทษบุคคล โดยปราศจากการ
พิจารณาคดีอย่างยุติธรรม ให้ปลดผู้พิพากษา หรือเจ้าหน้าที่ ที่ไม่ซื่อสัตย์สุจริตออกจากต าแหน่ง แมกนา 
คาร์ตาจึงอาจถือได้ว่า เป็นบทบัญญัติฉบับแรกของประเทศอังกฤษ และของโลก ที่มีการก าหนดอ านาจ
หน้าที่ของผู้ปกครอง และสิทธิเสรีภาพของผู้อยู่ใต้ปกครอง เป็นลายลักษณ์อักษรไว้อย่างชัดเจน 
 ต่อมา ในคริสต์ศตวรรษที่ 18 มีแนวคิดทางด้านปรัชญาการเมือง และสังคมของนักคิดชาวยุโรป
หลายคน ที่มีอิทธิพลต่อการปฏิรูปทางการเมืองและสังคมของประเทศในยุโรปตะวันตก และแพร่หลาย
ไปถึงทวีปอเมริกาเหนือ นักคิดที่มีชื่อเสียงมาก ได้แก่ จอห์น ล็อก (John Locke) ฟรองซัว วอลแตร์ 
(Franois Voltaire) และชอง - ชาก รูโซ (Jean - Jacques Rousseau) กฎหมายรัฐธรรมนูญ ที่มี
พ้ืนฐานจากแนวคิดดังกล่าว เช่น “ปฏิญญาว่าด้วยสิทธิของมนุษย์และของพลเมือง” (Declaration of 
the Rights of Man and the Citizen) ในรัฐธรรมนูญของประเทศฝรั่งเศส ซึ่งร่างขึ้นเมื่อ ค.ศ. 1789 
และ “บทบัญญัติว่าด้วยสิทธิ” (Bill of Rights) ซึ่งผนวกเป็นบทแก้ไขเพ่ิมเติม 10 ฉบับแรก ใน
รัฐธรรมนูญของสหรัฐอเมริกา เมื่อ ค.ศ. 1791 ถือได้ว่า เป็นการประกาศสิทธิมนุษยชน ที่ครอบคลุมด้าน
ต่าง ๆ อย่างกว้างขวาง และเป็นต้นแบบในการร่างรัฐธรรมนูญของประเทศอ่ืน  ๆ ในเวลาต่อมา 
(สารานุกรมไทยฉบับเยาวชน, 2566) 
 ระดับสากล 
 ขบวนการสิทธิมนุษยชนสากล เริ่มมาจากความจ าเป็นที่จะต้องมีการคุ้มครองสิทธิมนุษยชน ใน
ระดับนานาชาติ จึงเกิดความร่วมมือระหว่างชาติ ในการร่างบทบัญญัติ เพ่ือคุ้มครองสิทธิมนุษยชนขึ้น 
สนธิสัญญาระหว่างชาติฉบับแรก ๆ เป็นเรื่องเกี่ยวกับการยอมรับเสรีภาพในการนับถือศาสนา การเลิก
ทาส และการปกป้องสิทธิมนุษยชน ในยามสงคราม รวมทั้ งสภากาชาดสากล ( International 
Committee of the Red Cross) ซึ่งถือก าเนิดขึ้นเมื่อ ค.ศ. 1864 ก็นับเป็นความร่วมมือระหว่างชาติใน
การคุ้มครองสิทธิมนุษยชน  
 ความพยายามในระดับนานาชาติ ที่จะปกป้องสิทธิของผู้ใช้แรงงาน ในโรงงานอุตสาหกรรมได้
เริ่มขึ้น เมื่อต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 และได้กลายมาเป็นข้อตกลงระหว่างประเทศ ซึ่งร่างขึ้นโดยองค์การ
แรงงานระหว่างประเทศ (International Labor Organization) ที่ถือก าเนิดขึ้น เมื่อ ค.ศ. 1919 
ส าหรับการเลิกทาส ที่เป็นความพยายามของนานาชาติ มาเป็นช่วงระยะเวลายาวนาน ได้บรรลุผลส าเร็จ 
เมื่อมีการจัดท าอนุสัญญาระหว่างประเทศ ว่าด้วยทาส (International Slavery Convention) และ
ร่วมลงนามที่เมืองเจนีวา ใน ค.ศ. 1926 ส่วนปัญหาผู้ลี้ภัย ก็ได้มีการร่วมลงนามในอนุ สัญญาระหว่าง



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

6 | ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธันวาคม 2566)                                Vol.8 No.2 (July–December 2023)  

ประเทศ เพ่ือคุ้มครองผู้ลี้ภัย (Conventions for the Protection of Refugees) ใน ค.ศ. 1933 และ 
ค.ศ. 1938 ตามล าดับ (สารานุกรมไทยฉบับเยาวชน, 2566)  
 เมื่อมีการด าเนินการจัดตั้งองค์การสหประชาชาติขึ้น ในช่วงปลายสงครามโลกครั้งที่ 2 บรรดาผู้น า
ของประเทศสมาชิกดั้งเดิม 50 ประเทศ ได้ร่วมลงนาม ในกฎบัตรสหประชาชาติ (The Charter of the 
United Nations) เมื่ อวันที่  26 มิถุนายน ค.ศ. 1945 โดยประกาศเป้ าหมายหลัก ขององค์การ
สหประชาชาติ ซึ่งได้ถือก าเนิดขึ้นอย่างเป็นทางการ เมื่อวันที่ 24 ตุลาคม ค.ศ. 1945 ว่า “เพ่ือปกป้องคน
รุ่นต่อไปจากภัยพิบัติของสงคราม และเพ่ือยืนยันความศรัทธาในสิทธิมนุษยชนขั้นพ้ืนฐาน ในศักดิ์ศรี และ
คุณค่าของมนุษย์ และในสิทธิอันเท่าเทียมกันของบุรุษและสตรี” ดังในมาตรา 1 ของกฎบัตรสหประชาชาติ 
ได้ระบุว่า จุดมุ่งหมายประการหนึ่ง ของสหประชาชาติ คือ “เพ่ือบรรลุความร่วมมือระหว่างชาติ ในการ
ส่งเสริมและสนับสนุนให้มีการเคารพสิทธิมนุษยชน และเสรีภาพขั้นพ้ืนฐาน ส าหรับมนุษย์ทุกคน โดยไม่
ค านึงถึงเชื้อชาติ เพศ ภาษา หรือศาสนา” (พระสมหมาย อตฺถสิทฺโธ (พืชสิงห์), 2557)  
 ปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน ซึ่งบรรดาประเทศสมาชิกองค์การสหประชาชาติได้ร่วม
รับรองเมื่อ คริสต์ศักราช 1948 ถือเป็นมาตรฐานในการปฏิบัติต่อกันของมวลมนุษย์และของบรรดา
นานาชาติ ถึงแม้ว่าปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนจะมิได้มีผลบังคับทางกฎหมายเช่นเดียวกับ
สนธิสัญญา อนุสัญญา หรือข้อตกลงระหว่างประเทศ แต่ปฏิญญาสากลฉบับนี้นับว่ามีพลังส าคัญทาง
ศีลธรรม จริยธรรม และมีอิทธิพลทางการเมืองไปทั่วโลก และถือเป็นหลักเกณฑ์ส าคัญในการปฏิบัติ
เกี่ยวกับสิทธิมนุษยชนที่บรรดาประเทศทั่วโลกยอมรับ ข้อความในปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนเป็น
พ้ืนฐานในการด าเนินงานขององค์การสหประชาชาติ และมีอิทธิพลส าคัญต่อการร่างรัฐธรรมนูญของบรรดา
ประเทศที่มีการร่างรัฐธรรมนูญในเวลาต่อมา โดยเฉพาะอย่างยิ่งบรรดาประเทศอาณานิคมได้อ้างปฏิญญา
สากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน ในการประกาศอิสรภาพช่วง คริสต์ศักราช 1950 ถึง 1960 และหลายประเทศ
น าข้อความในปฏิญญามาใช้ในการร่างรัฐธรรมนูญของตน รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. 2540 ก็
มีข้อความที่สอดคล้องกับปฏิญญาสากลฯ เช่น ในมาตรา 4 ว่า : “ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ และ
เสรีภาพของบุคคลย่อมได้รับความคุ้มครอง” (พระสมหมาย อตฺถสิทฺโธ (พืชสิงห์), 2557)  
 
ความส าคัญของสิทธิมนุษยชน 
 ส าเนียง ยอดคีรี กล่าวว่า สิทธิมนุษยชน คือ จุดเริ่มต้นของสันติภาพของโลก เพราะมนุษยชาติที่
เกิดมาในโลกนี้ ย่อมมีสิทธิและหน้าที่โดยธรรมชาติด้วยกันทุกคน นอกจากสิทธิและหน้าที่โดยธรรมชาติ
แล้ว มนุษย์ยังมีสิทธิและหน้าที่ตามกฎหมายอีกมากมาย ซึ่งในกรณีนี้จะศึกษาได้ในประมวลกฎหมายแพ่ง
และพาณิชย์ กฎหมายรัฐธรรมนูญ และสิทธิมนุษยชนตามปฏิญญาสากลแห่งสหประชาชาติ ตลอดจนสิทธิ
และหน้าที่ ทางศีลธรรม สิทธิและหน้าที่จึงมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด สิทธิของบุคคลหนึ่งก็เป็นหน้าที่
ของบุคคลอีกคนหนึ่ง ที่ใดมีหน้าที่ ที่นั้นย่อมมีสิทธิควบคู่ กันไป (ส าเนียง ยอดคีร,ี 2544)  



 
 
 

วารสารปัญญาปณิธาน                                                                           PaññaPanithan Journal| 7  

  ชะวัชชัย ภาติณธุ กล่าวว่า สิทธิมนุษยชนมีความส าคัญในฐานะที่เป็นอารยธรรมโลก (World 
Civilization) ที่พยายามวางระบบความคิดเพ่ือให้มนุษย์ทั่วโลกเกิดความระลึกรู้ ค านึงถึงคุณค่าของ
ความเป็นมนุษย์ ตั้งแต่ยอมรับความเป็นมนุษย์ ศักดิ์ศรี ชาติก าเนิด สิทธิต่าง ๆ ที่มีพ้ืนฐานมาจาก
ความชอบธรรม ซึ่งตั้งอยู่บนพ้ืนฐานแห่งสิทธิตั้งแต่ก าเนิด โดยให้ความส าคัญกับค าว่าชีวิต ( Life)        
(ชะวัชชัย ภาติณธุ, 2548)  
 นอกจากนี้ ตามปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนของสมัชชาสหประชาชาติ  ซึ่งมีมติยอมรับ
เมื่อวันที่ 10 ธันวาคม ค.ศ. 1948 ข้อที่ 1 กล่าวไว้ว่า “มวลมนุษย์เกิดมามีสิทธิ เสรีภาพ และความเสมอ
ภาคในเกียรติภูมิ ต่างมีความรู้สึกผิดชอบและมโนธรรมและควรปฏิบัติต่อกันด้วยเจตนารมณ์แห่งภารดร
ภาพ” ปฏิญญาสากลนี้ เป็นข้อตกลงร่วมกันของมวลสมาชิกประเทศต่าง ๆ ในโลกที่รวมตัวกันเป็น
องค์กรกลางระหว่างประเทศ มีความพยายามที่จะสร้างมาตรฐานในการอยู่ร่วมกันของมนุษย์ เพ่ือ
ประจักษ์ในคุณค่าและศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์ด้วยกัน โดยมองว่า มนุษย์ทุกคนควรได้รับการปฏิบัติต่อ
กัน ด้วยความเท่าเทียมกันและเป็นมิตรกัน ซึ่งเป็นหลักการในแนวทัศนะที่เน้นไปในด้านความรู้สึกนึกคิด
เพ่ือที่จะส่งเสริมการปฏิบัติให้เกิดขึ้น อันเนื่องจากความแตกต่างทางเชื้อชาติ ศาสนา ภาษา และวัฒนธรรม 
ของมวลมนุษย์ที่อยู่ร่วมกันเป็นหมู่เหล่า ซึ่งจะท าให้เกิดการแตกแยกกันได้ง่าย เมื่อเกิดความไม่เข้าใจกัน
หรือขัดแย้งกันข้ึนย่อมน าความเดือดร้อน วุ่นวายมาสู่สังคม (มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช, 2544) 
 สรุปได้ว่า ความส าคัญของสิทธิมนุษยชน ก็คือ จุดมุ่งหมายของความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ซึ่งควร
ได้รับสิ่งต่าง ๆ เท่าเทียมกันในฐานะที่เป็นมนุษย์ สิทธิมนุษยชนจึงเป็นแนวคิดและหลักการปฏิบัติที่
เกี่ยวกับมนุษย์ที่ว่า มนุษย์นั้นมีสิทธิหรือสถานะสากล ซึ่งไม่ขึ้นอยู่กับขอบเขตของกฎหมายหรือปัจจัย
ท้องถิ่นอ่ืนใด เช่น เชื้อชาติ หรือ สัญชาติ เป็นสิทธิที่ติดตัวมนุษย์มาตั้งแต่ก าเนิด ซึ่งไม่สามารถจ าหน่าย 
จ่าย โอน หรือแจกจ่ายให้กับผู้หนึ่งผู้ใดได้ สิทธิดังกล่าวนี้มีความสามารถเป็นสากลและเป็นนิรันดร 
ฉะนั้น สิทธิมนุษยชนจึงได้ถือก าเนิดขึ้นมาเพ่ือประโยชน์สุข ความเสมอภาคของมวลมนุษยชาติในโลกภูมิ
หลังของสิทธิมนุษยชน 
 
ประเภทสิทธิมนุษยชน 
 บรรดาสิทธิที่ระบุไว้ในปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน จ าแนกออกได้อย่างกว้าง  ๆ 2 
ประเภท คือ 
 1. เป็นสิทธิของพลเมือง และสิทธิทางการเมือง ซึ่งรวมถึงสิทธิและเสรีภาพในชีวิต และร่างกาย 
อิสรภาพจากการเป็นทาส และการถูกทรมาน ความเสมอภาคในทางกฎหมาย การได้รับความคุ้มครอง 
เมื่อถูกจับกุม กักขัง สิทธิที่จะได้รับการพิจารณาคดีอย่างเป็นธรรม การมีส่วนร่วมทางการเมืองของ
ประชาชน เสรีภาพขั้นพ้ืนฐานในทางความคิด มโนธรรม และการนับถือศาสนา เสรีภาพในการแสดง
ความคิดเห็น การแสดงออก และการชุมนุมอย่างสันติ สิทธิในการรวมกันจัดตั้งพรรคการเมือง  และ
ด าเนินกิจการทางการเมือง สิทธิและหน้าที่ ในการลงคะแนนเสียงเลือกตั้ง 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

8 | ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธันวาคม 2566)                                Vol.8 No.2 (July–December 2023)  

  2. สิทธิทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรม ซึ่งครอบคลุมถึงสิทธิในการท างาน การได้รับ
ค่าตอบแทนเท่ากัน ส าหรับงานที่เท่ากัน สิทธิในการก่อตั้ง และเข้าร่วมสหภาพแรงงาน สิทธิในการมี
มาตรฐานการด ารงชีวิตที่เหมาะสม สิทธิในการได้รับการศึกษา และบริการทางสาธารณสุข สิทธิ และ
เสรีภาพ ในการปฏิบัติตามศาสนธรรม ศาสนบัญญัติ หรือปฏิบัติพิธีกรรม ตามความเชื่อของตน 
(สารานุกรมไทยฉบับเยาวชน, 2566) 
 สิทธิมนุษยชนได้รับการรับรองทั่วโลกว่าเป็นมาตรฐานขั้นพ้ืนฐานของการปฏิบัติต่อมนุษย์นั้น 
สามารถจ าแนก ๆ ได้ 5 ประเภท ทั้งนี้ เป็นไปตาม Universal Declaration of Human Rights ได้แก่ 
 1. สิทธิพลเมือง (Civil Rights) ได้แก่ สิทธิในชีวิตและร่างกาย เสรีภาพและความมั่นคงในชีวิต 
ไม่ถูกท าร้ายหรือฆ่า สิทธิในความเสมอภาคต่อหน้ากฎหมาย สิทธิที่จะได้รับสัญชาติ เป็นต้น 
         2. สิทธิทางการเมือง (Political Rights) ได้แก่ สิทธิในการมีส่วนร่วมกับรัฐในการด าเนินกิจการ
ที่เป็นประโยชน์ เสรีภาพในการรวมกลุ่มเป็นพรรคการเมือง เสรีภาพในการชุมนุมโดยสงบ สิทธิการ
เลือกตั้งอย่างเสรี 
         3. สิทธิทางสังคม (Social Rights) ได้แก่ สิทธิการได้รับการศึกษา สิทธิการได้รับหลักประกัน
ด้านสุขภาพ ได้รับการพัฒนาบุคลิกภาพอย่างเต็มที่ ได้รับความมั่นคงทางสังคม มีเสรีภาพในการเลือก
คู่ครอง และสร้างครอบครัว เป็นต้น 
         4. สิทธิทางเศรษฐกิจ (Economic Rights) ได้แก่ สิทธิการมีงานท า ได้เลือกงานอย่างอิสระ 
และได้รับค่าจ้างที่เหมาะสม สิทธิในการเป็นเจ้าของทรัพย์สิน เป็นต้น 
          5. สิทธิทางวัฒนธรรม (Cultural Rights) ได้แก่  การมี เสรีภาพในการใช้ภาษาหรือสื่อ
ความหมายในภาษาท้องถิ่นของตน มีเสรีภาพในการแต่งกายตามวัฒนธรรม การปฏิบัติตามวัฒนธรรม
ประเพณีท้องถิ่นของตน การปฏิบัติตามความเชื่อทางศาสนา การพักผ่อนหย่อนใจทางศิลปวัฒนธรรม
และการบันเทิงได้โดยไม่มีใครมาบีบบังคับ เป็นต้น (สารานุกรมไทยฉบับเยาวชน, 2566)  
 
หลักศีล 5 ตามแนวพุทธศาสนาเถรวาท 
 ศีล 5 นับว่าเป็นหลักปฏิบัติที่ส าคัญส าหรับผู้ที่นับถือศาสนาพุทธ ไม่ว่าจะในบ้านเรา หรือแม้แต่
ประเทศที่มีการนับถือศาสนาพุทธเป็นส่วนใหญ่ โดยที่ศีล 5 นั้นถือเป็นหลักปฏิบัติขั้นพ้ืนฐานที่สุด 
ตามมาด้วย ศีล 8 ศีล 10 ไปจนถึง ศีล 227 ข้อส าหรับผู้ที่ถือครองสมณะเป็นพระ  
 ความหมายของศีล 
  ศีลในทางพระพุทธศาสนามีความผูกพันกับวิถีชีวิตของคนในสังคมมนุษย์ในทุกด้านของการ
ด ารงชีวิต โดยเฉพาะวิถีชีวิตของคนไทยนั้นมีความผูกพัน ประสานกลมกลืนกับหลักความเชื่อการ
ประพฤติปฏิบัติจนท าให้พระพุทธศาสนาเป็นส่วนหนึ่ งของชีวิต ประชาชนส่วนมากนับถือ
พระพุทธศาสนาอย่างมั่นคง ตั้งแต่ในอดีตถึงปัจจุบัน ต่างมีเมตตา เอ้ือเฟ้ือ อนุเคราะห์เสียสละเป็นที่ตั้ง
ตลอดมาด้วยคุณของพุทธธรรมค าสอนแห่งองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ทรงสั่งสอนให้มีอิสระจาก



 
 
 

วารสารปัญญาปณิธาน                                                                           PaññaPanithan Journal| 9  

ปัจจัยที่เป็นเหตุแห่งเครื่องเศร้าหมองทั้งปวง ทั้งทางกายและทางใจ ทางกาย หมายถึง การไม่สร้างความ
วิบัติเสียหายแก่บุคคลอ่ืน ส่วนทางใจคืออิสระจากกิเลสเครื่องเศร้าหมองทั้งหลายอันตัดรอนชีวิตความ
เป็นอยู่ของตน เพ่ือน าสันติภาพและสันติสุขแก่โลกมนุษย์ พระพุทธศาสนาจึงเป็นศาสนาของผู้รู้เท่าทัน
ภาวะความเปลี่ยนแปลงของตน ของสังคม โดยใช้ศาสนธรรมค าสอนของพระพุทธองค์เป็นหลักยึดถือ
ประพฤติปฏิบัติในส่วนของค าสั่งนั้น ได้แก่ข้อปฏิบัติซึ่งบังคับไว้เป็นข้อห้ามมิให้กระท า เรียกว่า  ศีลเป็น
ข้อยกเว้นที่วางไว้เป็นกฎระเบียบ ในส่วนของค าสอน ได้แก่  ค าแนะน าค าชี้แจงการศึกษาอบรมอันเป็น
หลักท่ีทรงวางไว้ส าหรับการประพฤติปฏิบัติที่เรียกว่า พระธรรม ถือว่าเป็นหน้าที่ที่จะพึงประพฤติปฏิบัติ
เพ่ือความเจริญก้าวหน้า เป็นความดีงามแห่งชีวิตความเป็นอยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุขและปลอดภัย 
ทั้งร่างกายและจิตใจ ได้ในสังคมโดยรวมในเรื่องศีลผู้ศึกษาได้ศึกษาจากเอกสารต าราวิชาการต่าง ๆ และ
ได้มีผู้ให้ความหมายไว้หลายท่านพอกล่าวเป็นสังเขปได้ดังนี้ 
  พระพุทธโฆสาจารย์ ได้กล่าวว่า ศีล ซึ่งแปลว่า ความปกติ ความทรงอยู่อย่างเรียบร้อย และ
ความรับรอง สีละ ศัพท์นี้บรรดาอาจารย์ผู้เชี่ยวชาญในลักษณะของศัพท์รับรองต้องกัน ส่วนอาจารย์ฝ่าย
อ่ืนพรรณนาความหมายของสีละ ศัพท์ว่า ยอดและเย็น (พระพุทธโฆสาจารย์, 2554)  
 สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก ทรงแสดงทัศนะ เรื่อง
ความหมายของศีลไว้ว่า ศีล แปลตามศัพท์ว่า ปกติ หมายความว่า ความเป็นปกติเรียบร้อย (อย่างหนึ่ง) 
ความเคยชิน ลงรูปลงตัวติดอยู่ประจ าอยู่ เป็นปกติ (อย่างหนึ่ง) ความเป็นปกติเรียบร้อย หมายถึงความ
ปกติเรียบร้อยของความประพฤติ เพราะเว้นการที่ควรเว้น ประพฤติการณ์ที่ควรประพฤติ ศีล 5 หรือ 
เบญจศีล คือความประพฤติชอบทางกายและวาจา การรักษากายวาจาให้เรียบร้อย การรักษาปกติตาม
ระเบียบวินัย ข้อปฏิบัติในการเว้นจากความชั่ว การควบคุมตนให้ตั้งอยู่ ในความไม่เบียดเบียน  (สมเด็จ
พระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2538)  
 พุทธทาสภิกขุ ได้อธิบายว่า “ศีล” หมายถึง ความเป็นปกติ หรือปกติภาวะตามธรรมดา
หมายความว่า ท าทุกอย่างที่ควรท า อยู่ในภาวะปกติ คือไม่เดือดร้อน ไม่กระวนกระวาย ไม่ระส่ าระส่าย 
ไม่มีความสกปรก ไม่มีความเศร้าหมองให้เกิดขึ้น โดยเนื้อความศีล หมายถึง ระเบียบที่ได้บัญญัติขึ้นไว้
ส าหรับประพฤติปฏิบัติ เพ่ือให้เกิดภาวะปกติ เกิดข้ึนที่กาย วาจา ใจ (พุทธทาสภิกขุ, 2539)  
  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) กล่าวว่า ศีล เป็นระเบียบวินัยเพ่ือสร้างสังคมที่เรียบร้อย 
ไม่เบียดเบียนกัน อยู่ร่วมกันด้วยความสงบสุข เป็นสภาพเกื้อกูลแก่การด าเนินชีวิต และปฏิบัติกิจของ
สมาชิกท้ังหลาย 
  ศีล เป็นเครื่องมือควบคุมความประพฤติ ท าให้กาย วาจาเรียบร้อยงดงามอยู่ในระเบียบ ศีล เป็น
ความประพฤติที่ดีงามเกื้อกูลของบุคคลในการสัมพันธ์กับผู้อ่ืน และต่อสิ่งแวดล้อมอันท าให้เกิดผลดีแก่
ชีวิตของตัวเขาเอง และแก่คนอื่นทั้งหลาย ตลอดทั้งสังคม และสิ่งแวดล้อม  
 ศีล เป็นข้อปฏิบัติส าหรับก าจัดกิเลสขั้นหยาบที่แสดงออกมาทางกายวาจา ขัดเกลาคนให้
ประณีตขึ้น 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

10 | ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธันวาคม 2566)                                Vol.8 No.2 (July–December 2023)  

  ศีล เป็นข้อปฏิบัติส าหรับฝึกอบรมกาย วาจา และอาชีวะให้อยู่ในสภาพพร้อมที่จะเป็นพ้ืนฐาน
ของการพัฒนาในระดับสมาธิ เพ่ือเสริมสร้างคุณภาพจิต และช่วยให้จิตมีสมรรถภาพที่จะใช้อย่างได้ผล 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2557) 
 ประเภทของศีล 5  
  เห็นได้ว่า ศีล 5 นั้นเป็นเครื่องบ่งชี้ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ โดยสามารถแบ่งการประพฤติปฏิบัติ
ได้เป็น 5 ข้อ ที่สามารถจ าแนกความเป็นมนุษย์และสัตว์ได้อย่างชัดเจนได้ดังต่อไปนี้ 
 1. ปาณาติปาตา เวรมณี ได้แก่ ตั้งใจงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ : ซึ่งโดยปกติของมนุษย์แล้วเราจะ
ไม่ฆ่ากันเอง นั่นเป็นสิ่งแรกที่มนุษย์มีความแตกต่างจากสัตว์ อาทิ เสือ หรือสิงโต ที่เวลาหิวก็จะไล่ล่าสัตว์
อ่ืนเพ่ือน ามาเป็นอาหารทันที นั่นจึงท าให้เราสามารถแบ่งแยกความแตกต่างระหว่างคนกับสัตว์ได้อย่าง
ชัดเจน 
 2. อทินนาทานา เวรมณี ได้แก่ ตั้งใจงดเว้นจากการลักขโมย : โดยปกติของมนุษย์แล้วจะไม่คิด
ขโมย หรือลักทรัพย์สินของใคร ไม่ว่าสิ่งนั้นจะเป็นรูปธรรมจับต้องได้ หรือสิ่งที่เป็นนามธรรมจับต้องไม่ได้ 
เพราะมนุษย์มีความรอบรู้ในเรื่องของกรรมสิทธิ์ ว่านั่นของเรา ว่านี่ของเรา แต่กับสัตว์เดียรัจฉานนั้นไม่รู้ 
ยกตัวอย่าง เวลาที่สุนัขก าลังเห็นแมวกินปลาอยู่ ถ้ามันมีความคิดที่อยากได้  มันก็จะเข้าไปแย่งเลยทันที 
ฉะนั้น ถ้าใครลักขโมย หรือจี้ปล้นทรัพย์สินของคนอ่ืน ก็แสดงว่าศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของเขาได้
สูญเสียไปแล้ว 
 3. กาเมสุ มิจฉาจารา เวรมณี ได้แก่ ตั้งใจงดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม : มนุษย์เป็นผู้ที่รู้จัก
ควบคุมความต้องการของตัวเอง รู้ถูกผิด รู้ว่าอะไรควร อะไรไม่ควร ซึ่งแตกต่างจากสัตว์  อาทิ เมื่อสุนัข
เพศผู้ถึงคราวที่ฮอร์โมนเพศท างาน มันจะเข้าไปกัดเพ่ือแย่งตัวเมียจากตัวผู้ตัวอ่ืน แต่มนุษย์ปกติกลับไม่
ประพฤติเช่นนั้น 
 4. มุสาวาทา เวรมณี ได้แก่ ตั้งใจงดเว้นจากการพูดเท็จ พูดค าหยาบ ค าส่อเสียด เพ้อเจ้อ : โดย
ธรรมชาติของมนุษย์แล้วจะไม่หลอกหลวง และเบียดเบียนซึ่งกันและกันด้วยวาจา หรือค าพูด ซึ่ง
แตกต่างจากสัตว์ อาทิ สุนัขที่อยู่ในบ้าน เมื่อมีสุนัขตัวอื่น หรือมนุษย์คนอ่ืนเดินผ่านมา มันจะส่งเสียงเห่า
ในทันที แต่มนุษย์เราโดยปกติไม่ได้เป็นเช่นนั้น ที่อยู่ดี ๆ เราจะด่า หรือว่าใครโดยไม่มีเหตุอันสมควร 
 5. สุราเมรยมัชชปมาทัฏฐานา เวรมณี ตั้งใจงดเว้นจากดื่มสุรา : ตามปกติ สัตว์ใหญ่มักมี
พละก าลังมากกว่ามนุษย์ แต่มันบังคับทิศทางการเคลื่อนที่ไม่ค่อยได้ เพราะไม่มีสติส าหรับควบคุม ดังนั้น 
สัตว์จึงไม่สามารถเป็นก าลังกายที่เกิดเป็นคุณงามความดี หรือการช่วยเหลือผู้อ่ืนได้ ผิดกันกับมนุษย์ 
มนุษย์มีสติสัมปชัญญะที่จะควบคุมการกระท าของตัวเอง ท าให้สามารถน าพละก าลัง หรือก าลังกายที่เรา
มีเพ่ือช่วยเหลือผู้อ่ืน หรือกระท าคุณงามความดีได้อย่างมากมาย แต่เมื่อใดที่มนุษย์ดื่มสุรา หรือของมึน
เมาเข้าไป ก็จะท าให้ตนเองนั้นขาดสติ ขาดความยับยั้งชั่งใจจนก่อให้เกิดการประพฤติในสิ่งที่เลวร้ายได้ 
ซึ่งศีลข้อที่ 5 นี้เป็นข้อที่ส าคัญที่สุด เพราะคนที่ขาดสติสามารถกระท าความชั่ว รวมไปถึงการประพฤติ
ผิดในศีลข้ออ่ืน ๆ ได้อีกด้วย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2557) 



 
 
 

วารสารปัญญาปณิธาน                                                                           PaññaPanithan Journal| 11  

ประโยชน์ของการรักษาศีล 5 
  1. ท าให้อายุยืน ปราศจากโรคภัยเบียดเบียน 
  2. ทรัพย์สมบัติที่อยู่ในความปกครองจะมีความปลอดภัยจากโจรผู้ร้ายที่มาราวี จ้องจะ
เบียดเบียนท าลาย 
  3. ระหว่างลูก หลาน สามีและภรรยาจะอยู่รวมกันด้วยความผาสุก ไม่มีผู้คอยล่วงล้ ากล้ ากราย 
ต่างคอรงกันอยู่ด้วยความเป็นสุข 
  4. เมื่อพูดอะไรจะมีแต่ผู้เคารพเชื่อถือ ค าพูดมีเสน่ห์ เป็นที่จับใจไพเราะด้วยสัตย์ ด้วยศีล 
  5. เป็นผู้ที่มีสติปัญญาดีและเฉลียวฉลาด ไม่หลงหน้าหลงหลัง จับโน่นชนนี่จนเหมือนคนบ้า หาสติ
ไม่ได้ ผู้มีศีลจะเป็นผู้ที่ปลูกและส่งเสริมสุขบนหัวใจคนและสัตว์ทั่วโลกให้มีแต่ความอบอุ่น ไม่เป็นที่ระแวง
สงสัย ผู้ไม่มีศีล จะเป็นผู้ที่ท าลายหัวใจคนและสัตว์ให้ได้รับความทุกข์ ความเดือดร้อนอยู่ทั่วทุกหย่อมหญ้า 
(พระพรหมคุณาภรณ ์(ป.อ.ปยุตฺโต), 2557) 
 
ความสัมพันธ์ระหว่างหลักสิทธิมนุษยชนกับศีลตามหลักพุทธศาสนาเถรวาท 
 1. ด้านความหมายและลักษณะ 
  สิทธิมนุษยชนถือเป็นสิทธิขั้นพ้ืนฐาน กล่าวคือ เป็นสิทธิที่เน้นถึงการกระท าระหว่างมนุษย์กับ
มนุษย์ ส่วนศีลในพุทธปรัชญาเถรวาท มุ่งเน้นไปที่การลงมือประพฤติปฏิบัติด้วยตนเองเพ่ือความผาสุกใน
ชีวิตด้านส่วนตัวและสังคมส่วนรวมอันเป็นขั้นพื้นฐานเช่นกัน 
ตารางท่ี 1 แสดงความสัมพันธ์ระหว่างหลักสิทธิมนุษยชนกับหลักศีล 5 

หลักสิทธิมนุษยชน หลักศีล 5 
หลักสิทธิมนุษยชนขั้นพ้ืนฐาน 6 ประการ มี
ขอบเขตและมีอิสรเสรีภาพของปัจเจกบุคคลในการ
กระท าต่าง ๆ เพ่ือความเท่าเทียมกันในสังคมมนุษย์ 

หลักเบญจศีลในพุทธศาสนาเถรวาทเน้นการกระท า
ที่ถูกต้องดีงาม จัดเป็นขั้นพื้นฐาน 5 ประการ เพ่ือ
ความผาสุกของปัจเจกบุคคลและสังคม 

 2. ด้านการจ าแนกประเภท 
  หลักสิทธิมนุษยชนมีอยู่ 6 ประการ ซึ่งสามารถเปรียบเทียบความสัมพันธ์กับหลักศีลในพุทธ
ศาสนาเถรวาท 5 ประการ ได้ดังนี้ 

ตารางท่ี 2 แสดงการจ าแนกประเภทระหว่างหลักสิทธิมนุษยชนกับหลักเบญจศีล 
หลักสิทธิมนุษยชน หลักศีล 5 

หลักสิทธิมนุษยชน 6 ประการ 
1. สิทธิที่จะมีชีวิตอยู่ 
2. สิทธิที่จะได้รับการศึกษา 
3. สิทธิที่จะทางาน 

หลักศีลเถรวาท 5 ประการ 
1. ละเว้นการทาชีวิตของสัตว์อ่ืนให้ตกล่วงไป 
2. ละเว้นการลักขโมย 
3. ละเว้นการประพฤติผิดในกาม 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

12 | ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธันวาคม 2566)                                Vol.8 No.2 (July–December 2023)  

4. สิทธิแห่งเสรีภาพ 
5. สิทธิในทรัพย์สิน 
6. สิทธิในสัญญาประชาคม 

4. การละเว้นการพูดเท็จ 
5. การละเว้นการดื่มสุราเมรัย 

 
  3. ด้านจุดมุ่งหมาย 
  ศีล 5 ในพุทธศาสนาเถรวาท คือ สิทธิเสรีภาพทางกายและวาจา จัดเป็นหลักค าสอนที่เน้นย้ าถึง
ความหมายของสิทธิมนุษยชนอยู่ในตัวที่มุ่งสู่การปฏิบัติ และเป็นสิทธิเสรีภาพของมนุษย์ที่จริง ดังนั้น 
สิทธิมนุษยชนและหลักเบญจศีล จึงหมายถึง ศักยภาพของบุคคล ความสามารถด้านการกระท า อันเป็น
สภาพความเป็นใหญ่แก่มวลหมู่ของมนุษย์กล่าวคือ มีการกล่าวถึงการกระท าทางกาย วาจา และใจ ว่า
ทั้งสาม คือ องค์ประกอบของสิทธิมนุษยชน หรือเป็นหลักสิทธิมนุษยชนที่ควรได้รับการพัฒนา เพ่ื อ
ส่งเสริมให้เกิดปัจเจกชนเป็นสิทธิขั้นพื้นฐานในโลกมนุษย์ 

หลักสิทธิมนุษยชน หลักศีล 5 
1. หลักสิทธิมนุษยชนเป็นไปในแง่ของการปฏิบัติ
ชอบต่อกันระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ด้วยกัน 
2. ส่งเสริมสิทธิและเสรีภาพทางการกระท าทาง
กาย ทางวาจา และทางใจอย่างเท่าเทียมกัน ไม่
แบ่งชนชั้น วรรณะ เพศภาษา เชื้อชาติศาสนา 
3. มีการกระท าในขอบเขตที่ถูกต้อง ไม่ เป็น
ปฏิปักษ์ต่อสิทธิของบุคคลอื่น 
4. ส่งเสริมความเป็นมนุษย์เคารพในสิทธิซึ่งกัน
และ กันในสังคมของมวลมนุษยชาติ 

1. หลักเบญจศีลมีความหมายที่สูงกว่า คือเป็น
การปฏิบัติระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ และสิ่งที่มี
ชีวิตทุกประเภท 
2. ส่งเสริมการกระท าทางกาย วาจา และใจ 
อย่างเท่าเทียมไม่แบ่งชนชั้น วรรณะ เพศ ภาษา
เชื้อชาติศาสนา เช่นเดียวกัน 
3. มีขอบเขตในส่งเสริมสิทธิการกระท าที่ถูกต้อง 
ไม่เป็นปฏิปักษ์ต่อสิทธิของบุคคลอ่ืนและสรรพ
สัตว์ทุกประเภท 
4. ส่งเสริมความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์และให้ความ
เคารพในสิทธิของปัจเจกบุคคลเพ่ือให้เกิดความ
รัก เมตตาต่อกันของมวลมนุษยชาติ 

 
สรุป 
 จากการศึกษาแนวคิดเรื่องสิทธิมนุษยชน พบว่า หลักสิทธิมนุษยชนสากลได้ก่อก าเนิดขึ้นมา
ตั้งแต่คริสต์ศตวรรษที่ 18 โดยเน้นเรื่องสิทธิโดยธรรมชาติ ความคิดเรื่องกฎแห่งธรรมชาติและได้พัฒนา
เรื่อยมาในประเทศทั่วโลก จนถึงร่วมลงนามในกฎบัตรสหประชาชาติจัดท าเป็นปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิ
มนุษยชนเมื่อวันที่ 10 ธันวาคม คริสต์ศักราช 1948 (พ.ศ. 2491) มีบัญญัติไว้ 30 ข้อ เนื้อหาว่าด้วยเรื่อง



 
 
 

วารสารปัญญาปณิธาน                                                                           PaññaPanithan Journal| 13  

หลักการส าคัญของสิทธิมนุษยชน เรื่องสิทธิของพลเมืองและสิทธิทางการเมือง เรื่องเศรษฐกิจ สังคมและ
วัฒนธรรม และเรื่องหน้าที่ของบุคคล สังคม และรัฐ 
 ศีล คือ ปกติวิสัยของมนุษย์ที่ละเว้นการเบียดเบียนซึ่งกันและกัน โดยแท้จริงแล้วการรักษา
เบญจศีล ก็คือ การควบคุมกายและวาจา มิให้ล่วงละเมิดปกติวิสัยของตนไม่เกิดการเบียดเบียนต่อผู้อ่ืน 
เพ่ือให้สมาชิกในสังคมอยู่ด้วยกันอย่างมีความสุขสงบร่มเย็น 
 สิทธิมนุษยชนเป็นสิ่งส าคัญของมวลมนุษยชาติตั้งแต่เกิดจนตาย ทั้งในแง่ธรรมชาติการกระท า 
การควบคุมและการเข้าถึงได้ โดยอิงอยู่กับพ้ืนฐานของความชอบธรรมของมนุษย์ทุกคนในสังคม สิทธิ
มนุษยชน 6 ประการ และศีล 5 เป็นเหตุเป็นผลของกันและกัน ไม่อาจแยกจากกันได้ จะมีแต่เพียงอย่าง
ใดอย่างหนึ่งหาได้ไม่ และทั้งหมดนั้นได้เน้นให้บุคคลใช้สิทธิหน้าที่เพ่ือการรู้แจ้งตนเอง เพ่ือท าให้ตน
สมบูรณ์ผ่านทางตัวบทกฎหมายของบ้านเมือง หลักศีลธรรม จริยธรรมทางศาสนา เป็นต้น กล่าวได้ว่า 
หน้าที่ที่ชอบธรรมและสิทธิที่ถูกต้องย่อมไปด้วยกันต่างเป็นเหตุเป็นผลของกันและกัน พุทธศาสนาเถร
วาท คือ ศาสนาที่เน้นสิทธิที่ถูกต้องของปัจเจกบุคคลเป็นส าคัญ จะเห็นได้ว่า ทั้งสิทธิมนุษยชนและหลัก
ศีล 5 ล้วนมีการส่งเสริมให้ปฏิเสธความชั่ว สนับสนุนให้กระท าความดีต่อกันในฐานะท่ีเป็นมนุษย์ 

เอกสารอ้างอิง 
กรมคุ้มครองสิทธิเสรีภาพ. (2557). บทวิเคราะห์ข้อมูลสถานการณ์และความเชื่อมโยงเพ่ือวางทิศทาง

แผนสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ ฉบับที ่3 (พ.ศ.2557-2561). กรุงเทพมหานคร: กระทรวงยุติธรรม. 
คณะกรรมการประสานงานองค์กรสิทธิมนุษยชน (กปส.). (2544). กลไกคุ้มครองสิทธิมนุษยชนตาม

รัฐธรรมนูญ. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิฟรีดริค เอแบร์ท (FES). 
ชะวัชชัย ภาติณธุ. (2548). กระบวนการเรียนรู้และปฏิบัติการสิทธิมนุษยชน. กรุงเทพมหานคร: 

ส านักพิมพ์ โอ เอส พรินติ้ง เฮ้าส์. 
พระพรหมคุณ าภรณ์  (ป .อ .ปยุตฺ โต ). (2557). พุทธธรรม  ฉบั บปรับขยาย . (พิ ม พ์ครั้ งที่  39). 

กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพุทธโฆสาจารย์. (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค แปลโดย สมเด็จพระพุทธจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). 

(พิมพ์ครั้งที ่10). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์บริษัทธนาเพรสจ ากัด. 
พระสมหมาย อตฺถสิทฺโธ (พืชสิงห์). (2557). ศึกษาสิทธิมนุษยชนในพระพุทธศาสนา. ใน สารนิพนธ์

หลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2539). ธรรมในฐานะเป็นเครื่องมือ สร้างคน สร้างชาติ และสร้างโลก. กรุงเทพมหานคร: 
แสงธรรม. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

14 | ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม–ธันวาคม 2566)                                Vol.8 No.2 (July–December 2023)  

มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. (2544). เอกสารประกอบการสอนชุดวิชามนุษย์กับอารยธรรม หน่วยที่ 
1-7. นนทบุรี: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

วันฉัตร สุวรรณกิตติ. (2540). เปรียบเทียบความคิดเรื่องชนชั้นของเพลโตและในพระไตรปิฎก. วารสาร
สังคมศาสตร์, 30(2), 40-43. 

วิชัย ศรีรัตน์. (2544). พัฒนาการของสิทธิมนุษยชน. ดุลพาห, 48(3) : 47. 
ศุภรา ศรีปริวาทิน. (2566). “แนวคิดและหลักการของสิทธิมนุษยชน”. เรียกใช้เมื่อ 12 พฤศจิกายน 

2566 จากhttps://policetraining9.com9. 
ศุภวุฒิ อุตมะ. (2566).  สิทธิมนุษยชนกับประชาธิปไตย ศึกษากรณีหลักธรรมในพระพุทธศาสนา. 

เรียกใช้เมื่อ 15 พฤศจิกายน 2566 จากhttps://www.constitutionalcourt.or.th. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), (2566). “สิทธิมนุษยชน สร้างสันติสุขหรือสลายสังคม”. 

เรี ย ก ใช้ เมื่ อ  12 พ ฤ ศ จิ ก า ย น  2566 จ า ก  https://www.papayutto.org/th/book-
reading/452/6. 

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2538). เบญจศีลเบญจธรรม (หลักสูตรธรรม
ศึกษา ชั้นตรี). (พิมพ์ครั้งที ่15). กรุงเทพมหานคร: มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

สารานุกรมไทยฉบับเยาวชน. เล่มที่ 32 เรื่องที่ 4 “สิทธิมนุษยชน”. เรียกใช้เมื่อ 20 พฤศจิกายน 2566 
จาก https://www.saranukromthai.or.th. 

ส าเนียง ยอดคีรี. (2544). จริยศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
 

 
 


