
 
 

วิเคราะห์รูปแบบของการแก้ไขปัญหาสิกขาบทท่ีเป็นโลกวัชชะ 
และปัณณัตติวัชชะในพระวินัยปิฎก 

AN ANALYTICAL STUDY OF THE PATTERN OF RESOLVING THE PROBLEMS 
OF THE SECULAR AND PANNATTI RULES IN THE VINAYA PITAKA 

 
พระเทพวชิรคุณ1, *อธิเทพ ผาทา2, ธนัญชาภาว์ิ ชัยประภา3, 

พาหุรัตน์ คงเมือง ทัยสุวรรณ์4, วาสนา รุ่งอนุรักษ์5 
Phra Thep Wachirakhun1, Athithep Phatha2, Thananyaphawi Chaiprapa3  

Pahurat Kongmuang Thaisuwan4, Wasana Runganurak5 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย,1,3 ประเทศไทย 
คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,2 ประเทศไทย 

กระทรวงสาธารณสุข4  โรงเรียนปทุมเทพวิทยาคาร,5 ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nongkhai Campus,1,3 Thailand 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University,2 Thailand 

Ministry of Public Health4 Pathumthepwittayakarn School,5 Thailand  

*Corresponding Author, Email: phatha121415@hotmail.co.th 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 3 ประการ คือ (1) เพ่ือศึกษาสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะ
และปัณณัตติวัชชะในพระวินัยปิฎก (2) เพ่ือศึกษารูปแบบของการแก้ไขปัญหาสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะ
และปัณณัตติวัชชะในพระวินัยปิฎก (3) เพ่ือวิเคราะห์รูปแบบของการแก้ไขปัญหาสิกขาบทที่เป็นโลก
วัชชะและปัณณัตติวัชชะในพระวินัยปิฎกโดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยศึกษาข้อมูลทั้งจาก
คัมภีร์ปฐมภูมิ และทุติยภูมิ รวมทั้งข้อเสนอแนะจากผู้ทรงคุณวุฒิ จากนั้นน ามาสังเคราะห์ วิเคราะห์ 
และน าเสนอเชิงพรรณนา 

ผลการวิจัยพบว่า (1) สิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะคือ อาบัติที่เป็นโทษทางโลกอันเนื่องมาจากการ
ล่วงละเมิดสิกขาบทที่เป็นไปด้วยอกุศลจิตหรือมีเจตนาที่เป็นอกุศล (2) ปัณณัติวัชชะ คือ อาบัติที่มี
ผู้กระท าความผิดแล้วไม่มีโทษกับชาวบ้าน แต่มีโทษกับเฉพาะสงฆ์คือผิดพระวินัยโดยตรง (2) รูปแบบ
ของการแก้ไขปัญหาการละเมิดสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะ และปัณณัตติวัชชะนั้นสามารถแบ่งได้เป็น                   
2 รูปแบบหลักก็คือ (1) รูปแบบการแก้ไขแบบปกติ คือปรับอาบัติตามท่ีผู้กระท าผิดสารภาพ (2) รูปแบบ
การแก้ไขแบบไม่ปกติ คือการที่มีการละเมิดอาบัติแต่ไม่ได้รับการร่วมมือจากผู้กระท าผิด พระวินัยปิฎกก็
มีการด าเนินการแก้ไขปัญหานั้นด้วยวิธีการที่เรียกว่า “อธิกรณสมถะ 7” (3) เมื่อน ารูปแบบการแก้ไข

                                                           


 Received: 11 November 2025;  Revised: 27 December 2025;  Accepted: 28 December 2025 

บทความวิจัย 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

30 | ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)                            Vol.10 No.2 (July - December 2025)  

ปัญหาการละเมิดสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะจะพบว่ากรอบการแก้ไขปัญหาในยุคสมัย
พุทธกาลนั้นมีความชัดเจน แต่เมื่อน ามาพิจารณากับสมัยปัจจุบันที่มีพัฒนาการหารูปแบบในการจัดการ
กับปัญหาการละเมิดสิกขาบทแตกต่างไปจากสมัยพุทธกาลมาก 

ค าส าคัญ: พระวินัยปิฎก, โลกวัชชะ, ปัณณัตติวัชชะ, รูปแบบการแก้ไขปัญหา  
 
Abstract 
 This research article aims to 1) study the rules of discipline (sikkhāpada) 
categorized as Lokavajja and Paññattivajja in the Vinaya Pitaka 2) examine the patterns 
of resolving issues related to the transgression of these sikkhāpada and 3) analyze the 
patterns of problem-solving concerning the Lokavajja and Paññattivajja rules within the 
Vinaya Pitaka. This study employs a qualitative research methodology, utilizing primary 
sources the Vinaya Pitaka and secondary sources including commentaries (Atthakathā), 
sub-commentaries (Ṭīkā and Anuṭīkā), academic works, research papers, and other 
relevant documents. The collected data were synthesized, analyzed, and presented 
through a descriptive and inductive analytic approach. 
 The research findings reveal that 1) Lokavajja refers to offenses considered 
blameworthy by the world, arising from immoral intentions, such as those involving acts 
of killing, stealing, or sexual misconduct. In contrast, Paññattivajja refers to offenses that 
do not cause harm to laypeople but are regarded as transgressions of the monastic code, 
being strictly offenses against the Vinaya itself. 2) The resolution of these transgressions 
can be categorized into two principal patterns: (1) Normal procedures, in which the 
offender confesses and undergoes expiation according to the rules; and (2) Exceptional 
procedures, which apply when the offender refuses to cooperate. In such cases, the 
Vinaya Pitaka prescribes a conflict-resolution framework known as the seven methods of 
settling disputes. 3) When comparing these traditional frameworks with modern contexts, 
the study finds that the disciplinary resolutions in the Buddha’s time were systematic 
and well-defined. However, in the contemporary Sangha, the approaches to handling 
disciplinary violations have evolved considerably, reflecting changes in monastic 
administration and social conditions. 

Keywords: Vinaya Pitaka, Lokavajja, Pannattivajja, problem-solving model. 
 



 
 
 

วารสารปัญญาปณิธาน                                                                          PaññaPanithan Journal| 31  

บทน า 
ในการก่อตั้งองค์กรที่เรียกว่าพระพุทธศาสนาของพระพุทธองค์นั้น ถือว่าเป็นเรื่องที่มีรากฐาน

อยู่บนพื้นฐานของการ (1) แสดงธรรมแก่ผู้ที่มีศรัทธาที่เข้ามาเพ่ือหาค าตอบให้กับชีวิต (2) เมื่อผู้ที่เข้าฟัง
ธรรมแล้วเกิดความเลื่อมใสศรัทธา และต้องการเข้ามาบวชในพระศาสนา พระพุทธองค์ก็ทรงจัดการ
ก าหนดรูปแบบของการบวชให้ ซึ่งก็เป็นไปตามกรอบของความจ าเป็นของการบวชในแต่ละประเภท                  
(3) เมื่อมีผู้ที่มีศรัทธาและเข้ามาบวชในพระพุทธศาสนามากขึ้น จ านวนผู้ที่บวชแล้วบรรลุธรรมขั้นสูงกับ
ผู้ที่เข้ามาบวชแล้ว ยังเป็นปุถุชนอยู่ เกิดความลักลั่นคือ มีจ านวนที่ไม่เท่ากัน คือมีจ านวนพระอริยบุคคล
น้อยกว่าปุถุชน ท าให้สังคมภายในสงฆ์หรือสังฆะนั้น เกิดความวุ่นวายเนื่องจากมีการประพฤติผิดของ
บรรดาพระภิกษุปุถุชนเพ่ิมมากขึ้น เมื่อมีการประพฤติผิดหลักของพระธรรมคือค าสั่งสอนของพระพุทธ
องค์ เป็นผลท าให้พระพุทธองค์ทรงบัญญัติพระวินัยขึ้นมา (วิ.ม. (ไทย) , 4/1-63/1-79) โดยจุดมุ่งหมาย
ของการใช้วินัย คือป้องกันไม่ให้เป็นคนเหี้ยมโหด ได้แก่ ข้อห้ามเกี่ยวกับการฆ่า หรือการเบียดเบียนคน
อ่ืน เพ่ือป้องกันความลวงโลกเลี้ยงชีพ เพ่ือป้องกันความดุร้าย ประพฤติเลวทรามเป็นต้น (วิ.ม.(บาลี), 
1/39/ 24–25) ในการบัญญัติพระวินัย พระพุทธองค์ทรงเล็งเห็นประโยชน์ ให้เกิดกับปัจเจกชนและสังคม
อยู่ 3 ระดับ คือ (1) มุ่งประโยชน์แก่สังคม (สังฆะ) (2) มุ่งประโยชน์แก่บุคคล (3) มุ่งประโยชน์แก่พระ
สัทธรรม อันเป็นธรรมชาติของโลกและชีวิตที่อยู่ภายในโลกนี้ (วิ.อ.(บาลี) , 1/39/236–237)  

สิกขาบทที่ทรงบัญญัติ เป็นพระวินัยนั้น ก็เพ่ือที่จะเป็นกรอบในการฝึกหัด กาย วาจา และเพ่ือ
ป้องกันไม่ให้ภิกษุสงฆ์ประพฤติเสียหาย ซึ่งถ้าหากภิกษุสงฆ์ล่วงละเมิดก็จะมีความผิดตามโทษานุโทษ 
โทษที่ภิกษุสงฆ์ผู้กระท าผิดได้รับนั้น บางเรื่องมีโทษเฉพาะทางพระวินัย เช่น สิกขาบทว่าด้วยการเสพ
เมถุนธรรม ซึ่งแม้สตรีสมยอมก็มีโทษทางพระวินัย (วิ.ม.(ไทย) , 1/44/32) ในส่วนทางโลก ชายหญิงมี
เพศสัมพันธ์กันด้วยความสมยอม ไม่ผิดกฎหมาย นอกจากฝ่ายหญิงอายุยังไม่บรรลุนิติภาวะเท่านั้น ซึ่ง
แม้ชายจะมีความผิดก็ไม่ถึงกับถูกประหารชีวิต เพราะฝ่ายหญิงยินยอม ส่วนภิกษุเสพเมถุนธรรมกับหญิง
ที่ยินยอม มีโทษถึงขาดจากความเป็นภิกษุ เท่ากับถูกประหารชีวิต (วิ.ม.(ไทย) , 1/44/32) บางเรื่องมี
โทษทั้งทางพระวินัยและโทษตามกฎหมายบ้านเมืองทางโลกด้วย เช่น สิกขาบทว่าด้วยการถือเอาสิ่งของ
ที่เจ้าของมิได้ให้ (วิ.ม.(ไทย) , 1/89/78-79) โดยสรุปอาบัติหรือข้อที่เป็นสิ่งที่ทรงก าหนดโทษเอาไว้ที่
เรียกว่า อาบัติซึ่งมีอยู่ 2 ประเภทคือ (1) อาบัติหนัก ได้แก่ อาบัติปาราชิก และอาบัติสังฆาทิเสส ซึ่ง
อาบัติหนักนี้ มีโทษตั้งแต่หมดความเป็นพระ จนถึงมีโทษที่จะต้องอยู่ปริวาสกรรม (2) อาบัติเบา หรือ
อาบัติเล็กน้อย ได้แก่ ถุลลัจจัย ปาจิตตีย์ ปาฏิเทสนียะ ทุกกฎ ทุพภาษิต เมื่อภิกษุต้องเข้าแล้วจะต้อง
แสดงคืนต่อบุคคลหรือคณะบุคคลก็ได้  

ในอาบัติทั้ง 2 ประเภทนั้น อาบัติหนักจัดเป็นอาบัติที่ต้องการลงโทษผู้ล่วงละเมิดไม่ให้เป็น
เยี่ยงอย่าง เรียกการละเมิดอาบัติหมวดนี้ว่าเป็นสีลวิบัติ ส่วนอาบัติเบาเป็นโทษที่เกี่ยวข้องกับมารยาท
หรือเป็นโทษที่ป้องกันความเป็นคนโหดร้าย เรียกว่าเป็นอาจารวิบัติ (วิ.ป. (บาลี), 8/324/272-273; วิ.ป. 
(ไทย), 8/324/454) จะเห็นได้ว่า การที่จะออกจากอาบัติได้จะต้องมีวิธีการ ซึ่งพระวินัยได้ก าหนดไว้คือ 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

32 | ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)                            Vol.10 No.2 (July - December 2025)  

(1) ถ้าเป็นอาบัติหนักได้แก่ปาราชิก จะต้องสละสมณเพศ คือสึกอย่างเดียวจึงจะพ้น (2) ถ้าเป็นอาบัติ
สังฆาทิเสส จะต้องประพฤติวัตรอยู่ปริวาสและให้สงฆ์สวดมานัติ ประพฤติวัตร 6 ราตรี ก่อน เมื่อสงฆ์ให้
อัพภานจึงจะถือว่าออกจากอาบัติได้ และถ้าเป็นอาบัติเล็กน้อย จะแสดงต่อสงฆ์หรือบุคคลคณะบุคคลก็
พ้นได้ หรือจะสรุปง่าย ๆ การออกอาบัตินั้นคือ (1) ออกด้วยกาย (2) ออกด้วยวาจา และ (3) ออกด้วย
กายและวาจา (วิ.ป. (บาลี), 8/322/260-261; วิ.ป. (ไทย), 8/322/433) หรือ (1) ออกในท่ามกลางสงฆ์ 
ได้แก่ อาบัติ ปาราชิก สังฆาทิเสส (2) ออกในท่ามกลางคณะ ได้แก่ อาบัตินิสัคคียปาจิตตีย์ หรือปาจิตตีย์ 
(3) ออกในท่ามกลางบุคคล ได้แก่ อาบัติเล็ก ๆ อ่ืน ๆ (วิ.ป (บาลี), 8/322/258-262; วิ.ป. (ไทย), 
8/322/422) เป็นต้น 

อนึ่ง ในอาบัติทั้ง 7 กองนั้น หากพิจารณาจากกรอบของ “โทษ” ที่เกิดก็จะพบว่า สามารถแบ่ง
ออกได้เป็น 2 ประเภทก็คือ (1) โลกวัชชะ หมายถึง อาบัติที่เป็นโทษทางโลก คือคนสามัญที่มิใช่ภิกษุท า
เข้า ก็เป็นความผิดความเสียหาย เช่น โจรกรรม ฆ่ามนุษย์ ทุบตีกัน ด่ากัน เป็นต้น บางทีว่าเป็นข้อเสีย
หายที่ชาวโลกเขาติเตียน ถือว่าไม่เหมาะสมกับสมณะ เช่น ดื่มสุรา เป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2561) (2) ปัณณัตติวัชชะ อาบัติที่เปน็โทษทางพระบัญญัติ คือคนสามัญท าเข้าไม่เป็นความผิด
ความเสียหาย เป็นความผิดเฉพาะแก่ภิกษุ โดยฐานละเมิดพระบัญญัติ เช่น ฉันอาหารในเวลาวิกาล ขุด
ดิน ใช้จีวรที่ไม่ได้พินทุ นั่งนอนบนเตียงตั่งที่ไม่ได้ตรึงเท้าให้แน่น เป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2564)  

ส าหรับค าว่า อาบัติที่เป็นโลกวัชชะ กับ อาบัติที่เป็นปัณณัตติวัชชะ สองค านี้เป็นศัพท์บัญญัติ
ทางพระวินัย ผู้ศึกษาส่วนมากมักไม่เข้าใจ หรือเข้าใจคลาดเคลื่อนจากความหมายที่ถูกต้อง เช่น เข้าใจ
ว่า โลกวัชชะ ความผิดที่ชาวโลกติเตียน ปัณณัตติวั ชชะ ความผิดตามพระวินัยบัญญัติไว้ การให้
ความหมายเพียงเท่านี้ไม่เพียงพอ โลกวัชชะ มีความกว้างกว่าความผิดที่ชาวโลกติเตียน มันรวมถึง
ความผิดที่มีโทษทางโลก การกระท าใดก็ตามที่คนทั่วไปแม้มิใช่พระภิกษุท ามีความผิด การกระท านั้นทุก
อย่างเป็นโลกวัชชะ ความผิดเป็นสากล ที่คนทุกชาติทุกคนเห็นตรงกันว่า เป็นสิ่งต้องห้าม ใครฝ่าฝืนถูก
ลงโทษตามลักษณะของความผิดนั้น ๆ (สนิท ศรีส าแดง, 2547)  
 ดังนั้น เมื่อจะพิจารณาให้เห็นตามความจริงก็จะพบว่า ค าว่า โลกวัชชะ แปลว่า โทษทางโลก 
ความผิดแก่ชาวโลก หมายถึง อกุศลกรรมบถทางที่น าไปสู่ความชั่ว สิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะนั้น ไม่ว่าจะ
เป็นบรรพชิตหรือคฤหัสถ์ เมื่อล่วงละเมิดแล้วย่อมมีความผิดทั้งสิ้น เพราะเป็นเรื่องที่ ไม่เหมาะสมทั่วไป 
เกิดจากจิตที่เป็นอกุศล เช่น การพูดเท็จ การดื่มสุราและเมรัย การท าลายชีวิตสัตว์ ส่วนค าว่า ปัณณัตติ
วัชชะ แปลว่า โทษทางพระบัญญัติ ความผิดตามพระบัญญัติ สิกขาบทที่เป็นปัณณัตติวัชชะนั้น พระผู้มี
พระภาคทรงบัญญัติไว้แก่ภิกษุสงฆ์ ปรับโทษแก่ภิกษุที่ล่วงละเมิด ไม่ปรับโทษแก่คฤหัสถ์ เช่น การฉัน
อาหารในเวลาวิกาล การพรากของเขียว การเล่นน้ า ปรับโทษแก่ภิกษุเท่านั้น แต่ไม่ปรับโทษคฤหัสถ์           
(วิ.ม.อ.(บาลี), 1/42/239; มิลินฺท.ฏีกา. (บาลี), 213-214) 



 
 
 

วารสารปัญญาปณิธาน                                                                          PaññaPanithan Journal| 33  

 อย่างไรก็ตาม ปัญหาการละเมิดสิกขาบทในสมัยปัจจุบันมีความซับซ้อนมากขึ้น เพราะเก่ียวข้อง
ทั้งมิติทางศาสนา กฎหมาย และสังคม การศึกษารูปแบบการแก้ไขปัญหาสิกขาบททั้งสองประเภท จึงมี
ความส าคัญในการท าความเข้าใจโครงสร้างของพระวินัย และหาทางประยุกต์ใช้ให้เหมาะสมกับบริบท
คณะสงฆ์ไทย แรงบันดาลใจในการวิจัย มาจากความต้องการเห็นการบังคับใช้พระวินัยอย่างมี
ประสิทธิภาพในยุคปัจจุบัน และการพัฒนาแนวทางเชิงระบบส าหรับการจัดการปัญหาในคณะสงฆ์ ผล
ของการวิจัยคาดว่าจะเป็นประโยชน์ต่อการศึกษาพระวินัย การบริหารคณะสงฆ์ และการปลูกฝังความ
เข้าใจแก่ชาวพุทธร่วมสมัย 
 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะในพระวินัยปิฎก 
 2. เพ่ือศึกษารูปแบบของการแก้ไขปัญหาสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะในพระ

วินัยปิฎก 
 3. เพ่ือวิเคราะห์รูปแบบของการแก้ไขปัญหาสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะในพระ

วินัยปิฎก 
 

วิธีการด าเนินการวิจัย 
  การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้กระบวนการวิจัยเชิง

คุณภาพ (Qualitative Research) มาเป็นส่วนหนึ่งของการด าเนินการวิจัย เน้นการศึกษาวิเคราะห์เอกสาร 
โดยมีล าดับการด าเนินการ ดังต่อไปนี้ 
 ขั้นตอนที่ 1 ก าหนดกรอบการวิจัย ในขั้นตอนนี้ ผู้วิจัยได้ก าหนดขอบเขตและทิศทางของ
การศึกษา โดยยึดตามวัตถุประสงค์การวิจัยที่ตั้งไว้เป็นหลัก เพ่ือให้การด าเนินงานมีความชัดเจนและเป็น
ระบบ โดยมีการก าหนดประเด็นและค าถามวิจัยที่ครอบคลุมเนื้อหาหลัก 4 ด้านส าคัญ ได้แก่ 

1. การศึกษาเนื้อหาสาระของสิกขาบท วิเคราะห์โครงสร้าง ความหมาย และประเภทของ
สิกขาบทในพระวินัยปิฎก โดยเน้นสิกขาบทที่มีความเกี่ยวข้องกับการปกครองสงฆ์ และมีผลกระทบต่อ
ความสงบเรียบร้อยภายในคณะสงฆ์ในอดีตและปัจจุบัน 

2. การศึกษาเกี่ยวกับอาบัติและอธิกรณ์ ศึกษาความหมาย ประเภท และความแตกต่างของ
อาบัติ และอธิกรณ์ ตลอดจนบทบาทของอธิกรณ์ในการเป็น "กลุ่มปัญหา" ที่เกิดข้ึนในคณะสงฆ์ ซึ่งต้องมี
การช าระหรือแก้ไขตามพระวินัย โดยอาศัยหลักอธิกรณสมถะเป็นกลไกในการด าเนินการ 

3. การพิจารณาลักษณะของสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะ จ าแนกประเภทของ
สิกขาบททั้งสองตามเกณฑ์ของพระวินัย พร้อมวิเคราะห์เจตนารมณ์ในการบัญญัติ และผลกระทบที่เกิด
จากการละเมิดสิกขาบททั้งสองประเภท ทั้งในด้านสงฆ์ภายในและสังคมภายนอก 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

34 | ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)                            Vol.10 No.2 (July - December 2025)  

4. การวิเคราะห์รูปแบบการแก้ไขปัญหาตามพระวินัย ศึกษารูปแบบ วิธีการ และกระบวนการ
แก้ไขปัญหาการละเมิดสิกขาบทโดยอาศัยหลักอธิกรณสมถะ 7 ว่ามีความสัมพันธ์และความเหมาะสมกับ
ลักษณะของสิกขาบทแต่ละประเภทอย่างไร ตลอดจนวิเคราะห์ความเป็นไปได้ในการน าแนวทางดังกล่าว
มาประยุกต์ใช้กับบริบทของคณะสงฆ์ในปัจจุบัน 

ทั้งนี้ การก าหนดกรอบการวิจัยได้ด าเนินการควบคู่กับการพิจารณาเอกสารทางพระพุทธศาสนา 
พระไตรปิฎก อรรถกถา และผลงานวิชาการที่เกี่ยวข้อง เพ่ือให้ได้กรอบการศึกษาที่ชัดเจน มีทิศทาง 
และครอบคลุมประเด็นส าคัญอย่างรอบด้าน 
 ขั้นตอนที่ 2 การรวบรวมข้อมูล ข้อมูลชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) ศึกษาคัมภีร์พระไตร                
ปิฎกฉบับภาษาไทย (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) โดยเฉพาะส่วนที่เกี่ยวข้องกับสิกขาบทที่เป็น
โลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะในพระวินัยปิฎก เล่มที่ 1,2,4,6,8 ข้อมูลชั้นทุติยภูมิ (Secondary 
Sources) รวบรวมข้อมูลจากอรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา หนังสือ บทความ เอกสารเชิงวิชาการ งานวิจัย 
และเอกสารอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้องกับหัวข้อวิจัย โดยใช้ค าส าคัญคือ สิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติ
วัชชะในพระวินัยปิฎก เป็นต้น เป็นเกณฑ์ในการคัดเลือกข้อมูลในการศึกษา สวนเอกสารอ่ืน ๆ เช่น 
วิทยานิพนธ์ เรื่อง การศึกษาวิเคราะห์สิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะใน ภิกขุปาติโมกข์  
(พระอภินันท์ เหมโก (ตีทอง), 2551) และบทความเรื่อง โลกวัชชะกับการพัฒนาสมณสารูปของ
พระภิกษุ (อัญชลี ปิยปัญญาวงศโลก, 2566) บทความเรื่อง การศึกษาพระวินัยของพระสงฆ์เถรวาท 
(ปัณณัตติวัชชะ) กับ บทบัญญัติว่าด้วยโลกติเตียน (โลกวัชชะ) (พระครูภาวนาปัจจันตเขต (เสรี ม่วง
สาลี), 2566) บทความเรื่อง ศึกษาเปรียบเทียบสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะของพระสงฆ์เถรวาทในประเทศ
ไทย (พระมหาณัฐวุฒิ ถิรธมฺโม, พระมหาวิโรจน์ คุตฺตวีโร, 2564) และหนังสือเรื่อง วินัยเรื่องใหญ่กว่าที่
คิด (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2561) เป็นต้น 
 ขั้นตอนที่ 3 การวิเคราะห์ข้อมูล วิเคราะห์เนื้อหาของสิกขาบทที่เป็น โลกวัชชะ (สิกขาบทที่
สังคมต าหนิ) และปัณณัตติวัชชะ (สิกขาบทที่พระพุทธเจ้าบัญญัติไว้ แม้สังคมทั่วไปไม่ถือว่าเป็นความผิด) 
โดยพิจารณาทั้งด้านโครงสร้าง ความเหมือนและความต่างของสิกขาบททั้งสองประเภทในเชิงเนื้อหา 
แนวคิด และวัตถุประสงค์ในการบัญญัติ การวิเคราะห์ครอบคลุมถึง บ่อเกิดของสิกขาบทแต่ละประเภท 
ความเกี่ยวพันกับพฤติกรรมภิกษุในบริบทพุทธกาล ผลกระทบที่มีต่อการด าเนินชีวิตในหมู่สงฆ์ และผล
สะท้อนต่อสังคมชาวบ้าน ทั้งในด้านศีลธรรม การยอมรับของสังคม และการรักษาความสงบเรียบร้อยใน
ชุมชน นอกจากนี้ยังพิจารณาถึง การประยุกต์ใช้ในบริบทสังคมไทยปัจจุบัน ว่าสิกขาบทใดมีความส าคัญ
ในการก ากับพฤติกรรมพระภิกษุในยุคใหม่ และสิกขาบทใดควรมีการให้ความรู้หรือเน้นย้ าเพ่ือสร้าง
ความเข้าใจแก่สังคมร่วมสมัย 
  ขั้นตอนที่ 4 การสังเคราะห์ผลการวิจัย รวบรวมและสังเคราะห์ผลจากการวิเคราะห์ใน
ขั้นตอนก่อนหน้า เพ่ือจัดท าข้อสรุปเชิงระบบ โดยเน้นทั้งในมิติ ทฤษฎี (เช่น แนวคิดเรื่องโลกวัชชะ–
ปัณณัตติวัชชะ, ความยืดหยุ่นของพระวินัย) และมิติ เชิงปฏิบัติ (เช่น การบังคับใช้ในปัจจุบัน, แนว



 
 
 

วารสารปัญญาปณิธาน                                                                          PaññaPanithan Journal| 35  

ทางแก้ไขเมื่อละเมิด) การสังเคราะห์จะชี้ให้เห็นถึง ความสัมพันธ์ระหว่างปัญหาและแนวทางการแก้ไข 
ด้วยอธิกรณสมถะ เช่น การเลือกวิธีระงับอธิกรณ์ที่เหมาะสมกับสิกขาบทแต่ละประเภท พร้อมทั้งจัดท า
ข้อเสนอแนะเพ่ือให้สามารถน าไปประยุกต์ใช้ในการบริหารคณะสงฆ์ได้จริง รวมถึงใช้เป็นเครื่องมือใน
การสื่อสารกับสังคม เพ่ือสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องเก่ียวกับกระบวนการภายในพระธรรมวินัย 
 ขั้นตอนที่ 5 การน าเสนอผลการวิจัย จัดท ารายงานผลการวิจัยในรูปแบบที่เป็นระบบ                      
แบ่งประเด็นชัดเจนตามวัตถุประสงค์การศึกษา พร้อมอ้างอิงข้อมูลจากแหล่งต่าง ๆ อย่างเป็นทางการ
และเหมาะสมทางวิชาการ ทั้งจากพระไตรปิฎก อรรถกถา เอกสารวิชาการ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง  
ผลการวิจัยจะถูกจัดเรียงในล าดับที่เหมาะสม ตั้งแต่บทน า สาระส าคัญของสิกขาบท กระบวนการแก้ไข
ปัญหา การวิเคราะห์ และข้อเสนอแนะ พร้อมทั้งน าเสนอในรูปแบบที่ผู้สนใจสามารถเข้าถึง เข้าใจ และ
น าไปประยุกตใ์ช้ได้ ทั้งในภาคการศึกษา การบริหารคณะสงฆ์ และภาคสังคมท่ัวไป 
 
ผลการวิจัย 

ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์สรุปได้ดังนี้ 
การศึกษาสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะในพระวินัยปิฎก พบว่า สิกขาบทที่

เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะนั้นก็คือ (1) อาบัติที่เป็นโทษทางโลกอันเนื่องมาจากการล่วงละเมิด
สิกขาบท ที่เป็นไปด้วยอกุศลจิตหรือมีเจตนาที่เป็นอกุศลท าลงไปแล้วก่อให้เกิดผล 3 ประการก็คือ                    
(1) สงฆ์ติเตียน (2) ชาวบ้านติเตียน (3) ทั้งสงฆ์และชาวบ้านติเตียน เนื่องจากว่าการกระท านั้น แม้ไม่ผิด
พระวินัยแต่มันก็ยังเป็นการผิดต่อจารีตและกฎหมายของสังคมด้วย เช่น การเสพเมถุนกับสตรี การลัก
ขโมยทรัพย์สินของผู้อ่ืนเกิน 5 มาสก เป็นต้น ทางโลกก็ปรับโทษเอาไว้สูงสุด ดังนั้น เมื่อเทียบกับพระ
วินัยแล้ว ก็จ าต้องมีการก าหนดโทษเอาไว้ คือ จัดว่าเป็นอาบัติประเภท “โลกวัชชะ” (2) อาบัติที่มี
ผู้กระท าความผิดแล้วไม่มีโทษกับชาวบ้าน แต่มีโทษกับเฉพาะสงฆ์คือผิดพระวินัยโดยตรง อาบัติประเภท
นี้เรียกว่า “ปัณณัติวัชชะ” ซึ่งอาบัติ 7 กองในพระวินัยปิฎกนั้นจัดได้เป็น 3 กลุ่ม คือ (1) โลกวัชชะอย่าง
เดียว (2) ปัณณัตติวัชชะอย่างเดียว และ (3) เป็นทั้งโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะไปพร้อมกัน 

ศึกษารูปแบบของการแก้ไขปัญหาสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะในพระวินัย
ปิฎก พบว่า ส าหรับรูปแบบของการแก้ไขปัญหาการละเมิดสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะ และปัณณัตติวัชชะ
นั้นสามารถแบ่งได้เป็น 2 รูปแบบหลักก็คือ  

1) รูปแบบการแก้ไขแบบปกติ คือ แบ่งตามประเภทของอาบัติหรือสิกขาบท คือ (1) ครุกาบัติ 
แบ่งออกเป็น 2 รูปแบบ คือ  

(1) อาบัติปาราชิก เป็นการให้ลาสิกขาเพราะหมดความเป็นพระแล้ว  
(2) อาบัติสังฆาทิเสส แก้ไขโดยการ จะต้องประพฤติวัตรที่เรียกว่า มานัติ ซึ่งแปลว่า                          

นับ 6 ราตรี จากนั้นสงฆ์จึงสวดระงับอาบัติเรียกว่า อัพภาณ แปลว่า เรียกเข้าหมู่ คือถ้าไม่มีการปกปิด
อาบัติไว้จะต้องประพฤติวัตรก่อน 6 วัน 6 คืน แต่ถ้าปกปิดอาบัติไว้เท่าใด ก็ต้องประพฤติวัตรตามวันที่



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

36 | ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)                            Vol.10 No.2 (July - December 2025)  

ต้องอาบัติ เรียกว่า การอยู่ปริวาส แปลว่า อยู่ใช้ จากนั้นจึงประพฤติมานัต 6 วัน 6 คืน แต่ถ้าในช่วงที่อยู่
ปริวาสหรือขอมานัติ 6 ราตรีนี้ ภิกษุรูปนั้นออกไปล่วงละเมิดอาบัติอีกในขณะที่สงฆ์  (4 รูป) ยังไม่ได้ให้
อัพภาณ คือการสวดประกาศเรียกเข้าหมู่ จะต้องกลับไปประพฤติมานัติใหม่อีก 6 ราตรี ซึ่งกรณีนี้
เรียกว่า ปฏิกัสสนา คือการชักเข้าหาอาบัติเดิม โดยขั้นตอนนี้ผู้ต้องอาบัติจะต้องหาพระภิกษุถึง 20 รูป 
มาสวดประกาศรับรองจึงจะเสร็จลุล่วงไปได้ 
 2) รูปแบบการแก้ไขแบบไม่ปกติ คือการที่มีการละเมิดอาบัติ แต่ไม่ได้รับการร่วมมือจาก
ผู้กระท าผิด พระวินัยปิฎกก็มีการด าเนินการแก้ไขปัญหานั้น ด้วยวิธีการที่เรียกว่า “อธิกรณสมถะ 7”                     
ซึ่งสามารถแก้ไขได้โดยใช้วิธีการทั้ง 7 แก้ไขปัญหาอธิกรณ์ที่เกิดในสงฆ์ 4 ชนิดคือ วิวาทาธิกรณ์                         
อนุปัตตาธิกรณ์ อาปัตตาธิกรณ์ และกิจจาธิกรณ์ โดยอธิกรณสมถะ 7 ก็ได้แก่ ทั้งหมด 7 ประการ คือ 

(1) สัมมุขาวินัย ค าว่า สัมมุขาวินัย หมายถึง ระเบียบอันพึงท าในที่พร้อมหน้า, วิธีระงับต่อหน้า 
ได้แก่ การระงับอธิกรณ์ในที่พร้อมหน้าวัตถุหรือบุคคล เหตุการณ์  

(2) สติวินัย ค าว่า สติวินัย หมายถึง วิธีระงับอนุวาทาธิกรณ์ที่ยกเอาสติเป็นหลัก ได้แก่ กิริยาที่
สงฆ์สวดประกาศรับรู้ร่วมกันว่า พระอรหันต์เป็นผู้มีสติสมบูรณ์ เพ่ือระงับอนุวาทาธิกรณ์ ในกรณีที่มีผู้
โจทก์ท่านด้วยสีลวิบัติ 
  (3) อมูฬหวินัย ค าว่า อมูฬหวินัย หมายถึง วิธีระงับอนุวาทาธิกรณ์ โดยยกประโยชน์ให้แก่ภิกษุ
ที่หายเป็นบ้าแล้ว ในกรณีที่มีผู้โจทก์ภิกษุนั้นด้วยอาบัติที่ต้องในขณะเป็นบ้า สงฆ์จะสวดประกาศสมมติ
เพ่ือไม่ให้ใคร ๆ โจทก์เธอด้วยอาบัติอีก 

(4) ปฏิญญาตกรณะ หมายถึง วิธีการระงับอาปัตตาธิกรณ์ โดยการปรับอาบัติตามค ารับ
สารภาพของภิกษุผู้ต้องอาบัตินั้น (จ าเลย) 

(5) ตัสสปาปิยสิกา หมายถึง วิธีการระงับอนุวาทาธิกรณ์ โดยการตัดสินลงโทษผู้กระท าผิด                      
(ที่ไม่รับผิด) เมื่อสงฆ์พิจารณาตามหลักฐานพยานแล้ว เห็นว่ามีความผิดจริง แม้เธอจะไม่รับสารภาพ                   
ซึ่งลักษณะการกล่าวที่กลบเกลื่อน หรือแสดงอาการที่พระวินัยธรและคณะสงฆ์จับได้ว่าไม่ให้ความ
ร่วมมือหรือมีเจตนาที่จะไม่ให้ความร่วมมือนั้น มีดังนี้  (1) พูดว่าได้เห็นในสิ่งที่ไม่ได้เห็น (2) พูดว่าได้ฟัง
ในสิ่งที่ตนเองไม่ได้ฟัง (3) พูดว่าได้ทราบในสิ่งที่ตนเองไม่ได้ทราบ 4. พูดว่าได้รู้ในสิ่งที่ตนเองไม่ได้รู้ 

(6) เยภุยยสิกา ค าว่า เยภุยยสิกา หมายถึง วิธีระงับวิวาทาธิกรณ์ โดยการตัดสินตามเสียงข้าง
มาก โดยการจับสลากนั้นมีอยู่ 3 วิธี คือ (1) แบบปกปิด (2) แบบกระซิบ และ (3) แบบเปิดเผย ซึ่งการ
จะเลือกการจับสลากวิธีใดนั้น ก็จะพิจารณาจากสถานการณ์ที่เกิดขึ้นเป็นเกณฑ์ เมื่อได้คะแนนอย่างใด 
ก็จะน าเข้าที่ประชุมสงฆ์เพ่ือสวดประกาศให้ทุกฝ่ายยอมรับและจะได้ระงับการวิวาทนั้นเสีย  

(7) ติณวัตถารกวินัย หมายถึง วิธีการระงับอาปัตตาธิกรณ์ โดยการให้ทั้ง 2 ฝ่ายประนีประนอม
กัน ค าว่า ติณวัตถารกวินัย หมายถึง การกลบไว้ด้วยหญ้า ดังนั้น การระงับอธิกรณ์วิธีนี้จึงมุ่งที่จะให้ ทั้ง 
2 ฝ่ายประนีประนอม ยอมความกัน  



 
 
 

วารสารปัญญาปณิธาน                                                                          PaññaPanithan Journal| 37  

 วิเคราะห์รูปแบบของการแก้ไขปัญหาสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะในพระ
วินัยปิฎก เมื่อน ารูปแบบการแก้ไขปัญหาการละเมิดสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะ พบว่า 
กรอบการแก้ไขปัญหาในยุคสมัยพุทธกาลนั้นมีความชัดเจน แต่เมื่อน ามาพิจารณากับสมัยปัจจุบัน ที่มี
พัฒนาการหารูปแบบในการจัดการกับปัญหาการละเมิดสิกขาบท จะเห็นว่ามีการก าหนดกรอบความผิด
ของพระภิกษุอยู่ 3 กรอบคือ (1) กรอบพระวินัย (2) กรอบกฎหมายพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ และ                   
(3) กรอบการขัดค าสั่งพนักงาน เป็นผลท าให้อาบัติเล็กน้อยบางข้อ จากเดิมท่ีเป็นอาบัติท่ีไม่ถึงกับต้องลา
สิกขา เช่น การดื่มสุรา แต่ปัจจุบันกลับถูก “บังคับให้สละสมณเพศ” ได้ทันที ซึ่งนั่นคือมีโทษไม่แตกต่าง
ไปจากการต้องอาบัติปาราชิก 
 
อภิปรายผล 
 1. พระวินัยปิฎก ถือว่าเป็นหนึ่งใน 3 ของคัมภีร์พระไตรปิฎก โดยพระวินัยปิฎกนั้นก็คือ
ประมวลระเบียบข้อบังคับของบรรพชิต ที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ส าหรับภิกษุและภิกษุณี 
นอกจากนั้น ยังมีความรู้ที่ไม่เกี่ยวข้องกับพระวินัยรวมอยู่ด้วย เช่น ความรู้เรื่องพุทธประวัติ และธรรม
เนียมที่เป็นวิถีชีวิตของชาวอินเดียโบราณเอาไว้ รวมถึงมีพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาด้วย 
เช่น พิธีทอดกฐิน พิธีเข้าพรรษา ออกพรรษา เป็นต้น ซึ่งพิธีกรรมเหล่านี้เป็นอีกหนึ่งในวัฒนธรรมอันดี
งามของชาวพุทธโบราณ นอกจากนั้น ยังมีเรื่องของการท าสังคายนาครั้งที่ 1-3 ซึ่งถือว่าเป็นเรื่องที่ส าคัญ
มาก (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2565) อนึ่ง จะพบว่า ค าว่า วินัยปิฎก หมายถึง คัมภีร์ที่ประมวลกฎส าหรับ
ฝึกอบรมกายวาจา หรือภาชนะที่รวบรวมกฎส าหรับฝึกอบรมกาย วาจา ซึ่งค าว่า พระวินัย หมายถึง 
บทบัญญัติก าหนดระเบียบความเป็นอยู่และก ากับความประพฤติ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2564) ได้แก่ อาบัติทั้ง 7 กอง ซึ่งแยกเป็นอาบัติเบา อาบัติหนัก อาบัติที่แก้ไขได้ อาบัติที่แก้ไขไม่ได้ 
อาบัติที่เป็นโลกวัชชะ อาบัติที่เป็นปัณณัตติวัชชะ อาบัติที่ออกได้ในส านักบุคคล อาบัติออกได้ในส านัก
คณะ อาบัติออกได้ในส านักสงฆ์ (ที.ม.อ.(ไทย), 2/1/439) ทรงจัดไว้หมดแล้วในพระวินัยปิฎก ซึ่งพระ
วินัยถือว่าเป็นคัมภีร์ที่มีความส าคัญมากกับพระภิกษุสงฆ์ ในฐานะที่เป็นคัมภีร์ที่รวบรวมบทบัญญัติด้าน
กฎเกณฑ์ หรือข้อห้าม หรือข้ออนุญาตที่พระภิกษุพึงปฏิบัติตาม เพ่ือการฝึกฝนจิตใจและเป็นแบบแผน
ในการอยู่ร่วมกันโดยผาสุก ผลดังกล่าวสอดคล้องกับแนวคิดของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต) ที่
อธิบายว่า “โลกวัชชะเป็นความผิดที่สังคมติเตียนและเป็นอกุศลกรรมทั่วไป ส่วนปัณณัตติวัชชะเป็น
ข้อบัญญัติเฉพาะภิกษุ ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงก าหนดไว้เพ่ือควบคุมความเรียบร้อยในสงฆ์” การตีความ
ดังกล่าวสะท้อนให้เห็นว่า การจ าแนกอาบัติทั้งสองประเภทเป็นรากฐานส าคัญของโครงสร้างทาง
ศีลธรรมและกฎหมายสงฆ์ ซึ่งงานวิจัยนี้ยืนยันตรงกัน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2564)  

2. สิกขาบทประเภทโลกวัชชะและปัณณัติวัชชะ ส าหรับค าว่า โลกวัชชะนั้น แปลว่า อาบัติที่
เป็นโทษทางโลก คือคนสามัญที่มิใช่ภิกษุท าเข้า ก็เป็นความผิดความเสียหาย เช่น โจรกรรม ฆ่ามนุษย์ 
ทุบตีกัน ด่ากัน เป็นต้น บางทีว่าเป็นข้อเสียหายที่ชาวโลกเขาติเตียน ถือว่าไม่เหมาะสมกับสมณะ เช่น 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

38 | ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)                            Vol.10 No.2 (July - December 2025)  

ดื่มสุรา เป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2564) หรืออาบัติที่จัดว่าเป็นโลกวัชชะจะมี
ลักษณะ ดังนี้ คือ (1) อาบัติที่เป็นโทษทางโลกอันเนื่องมาจากการล่วงละเมิดสิกขาบท ที่เป็นไปด้วย
อกุศลจิตหรือมีเจตนาที่เป็นอกุศล ท าลงไปแล้วก่อให้เกิดผล 3 ประการ ก็คือ (1 ) สงฆ์ติเตียน                                     
(2) ชาวบ้านติเตียน (3) ทั้งสงฆ์และชาวบ้านติเตียน เนื่องจากว่าการกระท านั้น แม้ไม่ผิดพระวินัย แต่มัน
ก็ยังเป็นการผิดต่อจารีตและกฎหมายของสังคมด้วย เช่น การเสพเมถุนกับสตรี การลักขโมยทรัพย์สิน
ของผู้อื่นเกิน 5 มาสก เป็นต้น ทางโลกก็ปรับโทษเอาไว้สูงสุด ดังนั้น เมื่อเทียบกับพระวินัยแล้ว ก็จ าต้อง
มีการก าหนดโทษเอาไว้ โดยสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะนั้น สามารถแบ่งได้เป็น 2 ประเภท ก็คือ (1) ครุ
กาบัติ ได้แก่ อาบัติปาราชิก และอาบัติสังฆาทิเสส สิกขาบทที่ 1,2,3,4,8,9,10,11,12,13 ส่วนสิกขาบทที่ 
5,6,7 จัดเป็นปัณณัตติวัชชะ (2) ลหุกาบัติ ได้แก่ อาบัติตั้งแต่นิสสัคคียปาจิตตีย์ลงมาถึงอนิยต ส าหรับ
ค าว่า ปัณณัตติวัชชะ อาบัติที่เป็นโทษทางพระบัญญัติ คือคนสามัญท าเข้าไม่เป็นความผิด ความเสียหาย 
เป็นผิดเฉพาะแก่ภิกษุ โดยฐานละเมิดพระบัญญัติ เช่น ฉันอาหารในเวลาวิกาล ขุดดิน ใช้จีวรที่ไม่ได้พินทุ 
(เขียนรูปวงที่มุมจีวร) นั่งนอนบนเตียงตั่งที่ไม่ตรึงเท้าให้แน่น เป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.       
ปยุตฺโต), 2564) หรืออาบัติที่มีผู้กระท าความผิดแล้วไม่มีโทษกับชาวบ้าน แต่มีโทษกับเฉพาะสงฆ์ คือผิด
พระวินัยโดยตรง โดยแบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ (1) ครุกาบัติ ได้แก่ สังฆาทิเสส สิกขาบทที่ 5 ,6,7 
และ (2) ลหุกาบัติ ได้แก่ (1) อาบัตินิสสัคคิยปาจิตตีย์ (2) อาบัติปาจิตตีย์ (3) อาบัติปาฏิเทสนียะ  (วิ.ม.
(ไทย), 2/572/644; วิ.ม.อ. (ไทย), 2/2/353) ผลการวิเคราะห์นี้ สอดคล้องกับงานวิจัยของพระอภินันท์ 
เหมโก เรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์สิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะในภิกขุปาติโมกข์ ” ซึ่ง
พบว่า อธิกรณสมถะ 7 เป็นกระบวนการที่มีระบบและใช้ได้กับปัญหาอธิกรณ์ทุกประเภท ทั้งวิวาทาธิ
กรณ์ อนุวาทาธิกรณ์ อาปัตตาธิกรณ์ และกิจจาธิกรณ์ ผลงานของพระอภินันท์จึงสนับสนุนว่า การแก้ไข
อาบัติไม่เพียงแต่เป็นการช าระความผิด แต่ยังเป็นกระบวนการฟ้ืนฟูความเป็นระเบียบในคณะสงฆ์                          
(พระอภินันท์ เหมโก (ตีทอง), 2551)  

3. รูปแบบการแก้ไขปัญหาสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัติวัชชะ ส าหรับรูปแบบของ
การแก้ไขปัญหาการละเมิดสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะ และปัณณัตติวัชชะนั้น สามารถแบ่งได้เป็น                           
2 รูปแบบหลัก คือ  

1) รูปแบบการแก้ไขแบบปกติ คือ แบ่งตามประเภทของอาบัติหรือสิกขาบท คือ (1) ครุกาบัติ 
แบ่งออกเป็น 2 รูปแบบ คือ (1.1) อาบัติปาราชิก เป็นการให้ลาสิกขาเพราะหมดความเป็นพระแล้ว 
(1.2) อาบัติสังฆาทิเสส แก้ไขโดยการ จะต้องประพฤติวัตรที่เรียกว่า มานัติ 6 ราตรี  (2) ลหุกาบัติ ก็ให้
แสดงคืนแก่สงฆ์ก็เปน็อันยุต ิ

2) รูปแบบการแก้ไขแบบไม่ปกติ คือการที่มีการละเมิดอาบัติ แต่ไม่ได้รับการร่วมมือจาก
ผู้กระท าผิด พระวินัยปิฎกก็มีการด าเนินการแก้ไขปัญหานั้นด้วยวิธีการที่เรียกว่า “อธิกรณสมถะ 7”                         
ซึ่งสามารถแก้ไขได้โดยใช้วิธีการทั้ง 7 แก้ไขปัญหาอธิกรณ์ที่เกิดในสงฆ์ 4 ชนิดคือ วิวาทาธิกรณ์ อนุปัต
ตาธิกรณ์ อาปัตตาธิกรณ์ และกิจจาธิกรณ์ โดยอธิกรณสมถะ 7 ก็ได้แก่ ทั้งหมด 7 ประการ คือ                                     



 
 
 

วารสารปัญญาปณิธาน                                                                          PaññaPanithan Journal| 39  

(1) สัมมุขาวินัย (2) สติวินัย (3) อมูฬหวินัย (4) ปฏิญญาตกรณะ (5) ตัสสปาปิยสิกา (6) เยภุยยสิกา                    
(7) ติณวัตถารกวินัย   
 3) ผลการน ารูปแบบของการแก้ไขปัญหาสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัติวัชชะ ในพระวินัย
ปิฎกมาวิเคราะห์กับสังคมไทย โดยเฉพาะคณะสงฆ์ไทยก็จะพบว่า ในสังคมไทยนั้นได้มีการน าเอาอ านาจ
รัฐเข้ามาใช้ในการจัดการกับผู้กระท าความผิด โดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือที่จะได้ลงโทษกับผู้ที่กระท าความผิด
ต่อพระธรรมวินัย โดยความผิดที่กระท าทั้งส่วนที่เป็นครุกาบัตินั้น นอกจากจะต้องสึกแล้วจะต้องได้รับ
โทษทางอาญาของบ้านเมืองด้วย โดยสังคมไทยนั้นได้ด าเนินการลงโทษในลักษณะเช่นนี้มาตั้งแต่สมัย
กรุงศรีอยุธยา มาจนถึงสมัยกรุงธนบุรีและรัตนโกสินทร์ ทั้งนี้ ก็เพ่ือเป็นการรักษาพระธรรมวินัยให้มี
ความมั่นคงสืบไปด้วย ผลดังกล่าว สอดคล้องกับงานวิจัยของพระมหาณัฐวุฒิ ถิรธมฺโม และพระมหา
วิโรจน์ คุตฺตวีโร ศึกษาเรื่อง ศึกษาเปรียบเทียบสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะของพระสงฆ์เถรวาทในประเทศ
ไทย พบว่า การน าโลกวัชชะ (ความผิดที่ชาวโลกติเตียน) และปัณณัติวัชชะ (ความผิดที่พระวินัยบัญญัติ
ไว้) ในพระวินัยมาปรับใช้กับสังคมไทย ท าให้เห็นว่าไทยใช้อ านาจรัฐเข้ามาจัดการลงโทษพระสงฆ์ที่ผิด
ธรรมวินัย ตั้งแต่สมัยอยุธยาจนถึงปัจจุบัน (ทั้งสึกและโทษอาญา) เพ่ือรักษาพระศาสนา ซึ่งเป็นการ
แก้ปัญหาที่ครอบคลุมทั้งคณะสงฆ์ (อบรม, ตรวจสอบ) รัฐ (กฎหมาย, หน่วยงาน) และประชาชน                             
(ให้ความรู้, ร่วมสอดส่อง) เพ่ือให้เกิดความมั่นคงของพระธรรมวินัย (พระมหาณัฐวุฒิ ถิรธมฺโม, พระมหา
วิโรจน์ คุตฺตวีโร, 2564) นอกจากนี้ ผลการศึกษายังสอดคล้องกับบทความของอัญชลี ปิยปัญญาวงศ์ 
เรื่อง “โลกวัชชะกับการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุ” ที่ชี้ว่า การเข้าใจหลักโลกวัชชะเป็นพ้ืนฐาน
ส าคัญของการพัฒนาพฤติกรรมพระสงฆ์ในเชิงสังคมวิทยาศาสนา ผลการวิจัยในบทความนี้จึงตอกย้ าว่า 
การเข้าใจและประยุกต์ใช้สิกขาบททั้งสองประเภทอย่างถูกต้อง ย่อมส่งผลต่อภาพลักษณ์ ความศรัทธา 
และความยั่งยืนของพระพุทธศาสนาโดยรวม  (อัญชลี ปิยปัญญาวงศโลก, 2566)  
 
องค์ความรู้ใหม่  
 องค์ความรูใหม่ที่ผู้วิจัยค้นพบ คือ วิเคราะห์รูปแบบของการแก้ไขปัญหาสิกขาบทที่เป็นโลก
วัชชะและปัณณัตติวัชชะในพระวินัยปิฎก สามารถสร้างเป็นโมเดลการแก้ไขปัญหาสิกขาบทเชิงพุทธ 
ดังนี้ 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

40 | ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)                            Vol.10 No.2 (July - December 2025)  

 
จากการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงเอกสารและการสังเคราะห์ผลการวิจัย ผู้วิจัยได้ถอดองค์ความรู้ใหม่

ออกมาในลักษณะของ “กรอบแนวคิดบูรณาการพระวินัยเชิงสังคม” โดยสามารถอธิบายได้เป็น 3 ชั้น
ของความสัมพันธ์ ดังนี้ 

1. ชั้นของสิกขาบท พระวินัยปิฎกได้ก าหนด สิกขาบท 2 ลักษณะหลัก คือ 1) โลกวัชชะ คือ 
ความผิดที่ชาวโลกติเตียน เป็นโทษทั้งในทางศีลธรรมและสังคม เช่น การฆ่า การลักทรัพย์ การประพฤติ
ผิดในกาม 2) ปัณณัตติวัชชะ คือ ความผิดเฉพาะทางพระบัญญัติ เช่น การฉันหลังเที่ยง การขุดดิน การ
ใช้จีวรไม่ถูกหลักท้ังสองลักษณะนี้แสดงถึงสองมิติของจริยธรรมสงฆ์ ได้แก่ มิติภายนอก (สังคมโลก) และ
มิติภายใน (พระสงฆ์) 

2. ชั้นของกระบวนการแก้ไข เมื่อเกิดการละเมิดสิกขาบท พระพุทธองค์ได้ทรงวางกระบวนการ
แก้ไขไว้ในระบบที่เรียกว่า อธิกรณสมถะ 7 ซึ่งเป็นกลไกการบริหารข้อพิพาทภายในคณะสงฆ์ ได้แก่               
1) กระบวนการนี้ท าหน้าที่รักษาความบริสุทธิ์ของหมู่สงฆ์ มากกว่าการลงโทษ 2) ช่วยให้สงฆ์สามารถ
ช าระปัญหาอย่างมีหลักเกณฑ์ มีล าดับขั้น และโปร่งใส การใช้อธิกรณสมถะ 7 จึงเป็นองค์ความรู้ใหม่ใน
เชิงระบบ ที่ผู้วิจัยได้ยืนยันผ่านการวิเคราะห์เชิงพุทธปรัชญาและกฎหมายศาสนา 

3. ชั้นของ “การประยุกต์ร่วมสมัย” งานวิจัยนี้เสนอการน าหลักการดังกล่าวมาประยุกต์ใช้กับ 
การบริหารคณะสงฆ์ไทยในยุคใหม่ โดยเสนอว่า 1) ควรใช้หลักอธิกรณสมถะ 7 เป็น แนวทางกลางใน
การตัดสินข้อขัดแย้ง 2) สร้างกลไกสังฆะธรรมาภิบาล เพ่ือให้เกิดความเป็นธรรม โปร่งใส และยั่งยืน                
3) ใช้การสื่อสารทางพระธรรมวินัยเพ่ือสร้างความเข้าใจแก่ชาวพุทธทั่วไป 

งานวิจัยนี้เสนอ “โมเดลการแก้ไขปัญหาสิกขาบทเชิงพุทธ” ซึ่งเชื่อมโยงสามองค์ประกอบส าคัญ
คือ 1) พระวินัยเป็นกรอบจริยธรรม 2) อธิกรณสมถะ 7 เป็นกลไกการบริหาร และ 3) การประยุกต์ใช้ใน
สังคมไทยเป็นการคืนความศรัทธาต่อพระศาสนา โมเดลนี้สะท้อนการเปลี่ยนจากการ “ลงโทษ” เป็น 
“การฟ้ืนฟ”ู เพ่ือให้พระวินัยด ารงอยู่เป็นพลังสร้างสังคมสงฆ์ที่มั่นคงและยั่งยืน 



 
 
 

วารสารปัญญาปณิธาน                                                                          PaññaPanithan Journal| 41  

สรุปผลวิจัยและข้อเสนอแนะ 
1. สรุปผลวิจัย 
จากการศึกษาวิเคราะห์รูปแบบของการแก้ไขปัญหาสิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะ

ในพระวินัยปิฎกจะพบว่า เป็นประเด็นที่คณะผู้วิจัยได้ก าหนดกรอบการด าเนินการวิจัยอยู่ที่เรื่องข อง                            
(1) พระวินัยปิฎกที่เป็นที่มาของการบัญญัติสิกขาบทและการก าหนดโทษจากการละเมิด รวมถึงการ
กล่าวถึงเรื่องของประเภทของสิกขาบททั้งที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะ และ (2) การศึกษาถึง
รูปแบบการแก้ไขปัญหาสิกขาบท ที่เป็นทั้งโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะ ว่าจะด าเนินการแก้ไขอย่างไร 
ซึ่งก็จะพบว่าในพระวินัยปิฎกได้ก าหนดรูปแบบของการแก้ไขปัญหา ที่เกิดมาจากการละเมิดสิกขาบทที่
เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะ ไว้ในรูปของกระบวนการช าระอธิรณ์ที่มีชื่อว่า “อธิกรณสมถะ” ซึ่งมี
ทั้ งหมด 7 ประการ ได้แก่  (1 ) สัมมุขาวินัย (2) สติวินัย (3) อมูฬหวินัย (4) ปฏิญญาตกรณะ                              
(5) ตัสสปาปิยสิกา   (6) เยภุยยสิกา (7) ติณวัตถารกวินัย โดยอธิกรณสมถะ 7 ประการนี้ มุ่งที่เอาไว้ใช้
ในการแก้ไขปัญหาอธิกรณ์ 4 ประการ คือ (1) วิวาทาทิกรณ์ (2) อนุวาทาธิกรณ์ (3) อาปัตตาธิก รณ์                      
(4) กิจจาธิกรณ์ โดยอธิกรณ์ทั้ง 4 นี้ ก็ถือว่าเป็นสิ่งที่เกี่ยวข้องกับสิกขาบททั้งที่เป็นโลกวัชชะและ               
ปัณณัตติวัชชะนั่นเอง 

 2. ข้อเสนอแนะ  
 จากผลการวิจัย คณะผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 

2.1 ข้อเสนอแนะจากการวิจัย สิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะ เป็นสิกขาบทที่พระ
พุทธองค์ทรงจัดแบ่งเอาไว้เป็นประเภทตามลักษณะของผลกระทบ ที่จะเกิดกับทั้งคณะสงฆ์และชาวบ้าน 
และในส่วนที่เป็นสิกขาบทที่ไม่ได้เกี่ยวกับชาวบ้าน แต่เป็นสิกขาบทที่มุ่งบัญญัติเพ่ือให้พระภิกษุน าไป
ปฏิบัติเพียงอย่างเดียว ซึ่งจากการวิจัยนั้นได้ชี้ให้เห็นว่า ประเภทของอาบัติที่ขจัดเป็นโลกวัชชะนั้น เป็น
กลุ่มอาบัติหรือสิกขาบทที่ทรงบัญญัติขึ้นมาจากการกระท าของพระภิกษุ ที่มีผลกระทบต่อสังคมโดยรวม
คือ (1) ทั้งในส่วนของคณะสงฆ์เอง และ (2) กระทบต่อชาวโลกที่ชาวบ้านจะติเตียนอยู่แล้ ว แม้ว่าการ
กระท านั้นจะเกิดจากคนที่ไม่ใช่พระภิกษุกระท าก็ตาม และสิกขาบทส่วนที่เป็นบทบัญญัติเฉพาะคณะ
สงฆ์ โดยสิกขาบททั้งสองประเภทนนี้ ถือว่าเป็นสิกขาบทที่พระภิกษุจะต้องศึกษา และท าความเข้าใจ 
แม้ชาวบ้านเองก็จะต้องศึกษาและเรียนรู้เช่นเดียวกัน ทั้งนี้ ก็เพ่ือที่จะได้เข้าสิ่งที่เป็นวัตรของสงฆ์จะได้
ปฏิบัติ หรือวางท่าทีต่อเรื่องนั้นได้อย่างเข้าใจ 

2.2 ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป จากการท าการศึกษาวิจัยครั้งนี้ คณะผู้วิจัยเห็นว่า ยัง
มีประเด็นส าคัญที่ผลงานวิจัยฉบับนี้ยังไม่ได้อ้างถึงหรือกล่าวถึงอย่างครบถ้วน โดยประเด็นที่ยังไม่ได้
ท าการศึกษานั้น ผู้วิจัยคิดว่าผู้ศึกษาในโอกาสต่อไปควรจะน าไปศึกษาต่อคือ 
 1) ควรน าหลักอธิกรณสมถะ 7 มาประยุกต์ใช้ในการบริหารกิจการคณะสงฆ์ร่วมสมัย 

2) ควรส่งเสริมการเรียนการสอนเรื่องโลกวัชชะ–ปัณณัตติวัชชะในหลักสูตรพระพุทธศาสนา 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

42 | ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568)                            Vol.10 No.2 (July - December 2025)  

 3) งานวิจัยต่อไปควรศึกษาการเปรียบเทียบระหว่างพระวินัยเถรวาทกับมหายาน เพ่ือเห็น
ความแตกต่างของกระบวนการแก้ไขอาบัติ 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระครูภาวนาปัจจันตเขต (เสรี ม่วงสาลี).  (2566).  การศึกษาพระวินัยของพระสงฆ์เถรวาท (ปัณณัตติ

วัชชะ) กับบทบัญญัติว่าด้วยโลกติเตียน (โลกวัชชะ).  วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ,  
6(2), 184–198. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต).  (2561).  วินัยเรื่องใหญ่กว่าที่คิด.  กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธ
ธรรม. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต).  (2564).  พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์.  (พิมพ์ครั้งที่ 
10 (เพ่ิมภาคผนวก)).  กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาณัฐวุฒิ ถิรธมฺโม, พระมหาวิโรจน์ คุตฺตวีโร.  (2564).  ศึกษาเปรียบเทียบสิกขาบทที่เป็นโลก
วัชชะของพระสงฆ์เถรวาทในประเทศไทย.  วารสาร มจร บาฬีศึกษาพุทธโฆสปริทรรศน์,  7(1), 
135-149. 

พระอภินันท์ เหมโก (ตีทอง).  (2551).  การศึกษาวิเคราะห์สิกขาบทที่เป็นโลกวัชชะและปัณณัตติวัชชะ
ใน ภิกขุปาติโมกข์.  ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา.  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2532).  อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏีกถา.  กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์วิญญาณ. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2535).  พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฎกํ 2500.  
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2539).  พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สนิท ศรีส าแดง.  (2547).  พระพุทธศาสนากับการศึกษา.  กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

สุชีพ ปุญญานุภาพ.  (2565).  พระไตรปิฎกฉบับประชาชน.  (พิมพ์ครั้งที่ 23).  กรุงเทพมหานคร:                        
โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

อัญชลี ปิยปัญญาวงศโลก.  (2566).  วัชชะกับการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุ.  วารสารมหาจุฬา
นาครทรรศน์,  (10)5, 174-186. 

 


