
วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2566) 105 

กลองเต่งถิ้งในวัฒนธรรมดนตรีล้านนา 

GLONG TENG TING IN THE LANNA MUSICAL CULTURE 

รัชชาภัท มาลาทอง  

RADCHARPAT MALATHONG  

(Received: March 7, 2566; Revised: July 3, 2566; Accepted: October 11, 2566) 

บทคัดย่อ  

งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาลักษณะเฉพาะทางดนตรีและบทบาทหน้าที่ 
ของกลองเต่งถิ้งในวัฒนธรรมล้านนา และศึกษาขั้นตอนการสร้างกลองเต่งถิ้ง ผลการวิจัย
พบว่า กลองเต่งถิ้ง มีเสียงที่ทุ้มต่่าและดัง มี 2 หน้า หน้าใหญ่มีเสียงดัง “ถิ้ง” ส่วนหน้าเล็ก 
มีเสียงดัง “เต่ง” กลองเต่งถิ้ง มีบทบาทเป็นประธานของวง ท่าหน้าที่ก่ากับจังหวะหน้าทับกลอง 
“เต่งถิ้ง” หรือกลอง “เต่งทิ่ง” เรียกชื่อตามเสียงกลองที่ใช้บรรเลงคู่กับกลองป่งโป้ง  
ด้วยแบบแผนหน้าทับเฉพาะตัวในวงพาทย์ก๊องหรือวงปี่พาทย์ของล้านนา มีลักษณะเหมือน
ตะโพนมอญ กลองเต่งถิ้งมีขั้นตอนการสร้างทั้งหมด 4 ขั้นตอน คือ 1) ขั้นตอนการคัดเลือก
ไม้ให้ได้ขนาด 2) ขั้นตอนการกลึงหุ่นกลอง 3) ขั้นตอนการเจาะหุ่นกลองให้ทะลุทั้งสองด้าน  
4) ขั้นตอนการท่าขากลอง โดยการท่าหนังกลอง มีทั้งหมด 7 ขั้นตอน คือ 1) ขั้นตอน
การตากหนัง 2) ขั้นตอนการน่าหนังที่แห้งแล้วมาตัดเป็นวงกลม 3) ขั้นตอนการยืดหนัง  
4) ขั้นตอนการขูดหนังกลองด้านใน 5) ขั้นตอนการขูดขนกลอง 6) ขั้นตอนการเจาะรูหนัง 
และขดลวดเป็นวงกลม และ7) ขั้นตอนร้อยคร่าวหูหิ่ง ซ่ึงการท่าหนังเพ่ือขึ้นหน้ากลองในแต่ละ
ขั้นตอนผู้ท่าจะต้องมีความละเอียด ประณีตและใช้เวลา เพ่ือให้แผ่นหนังออกมาดี  
มีความสมบูรณ์ และเกิดความสวยงาม 

ค่าส่าคญั : กลองเต่งถิ้ง ดนตรลี้านนา วัฒนธรรมลา้นนา กลอง 

Abstract 

This research aims to study specific characteristics and roles of the Teng 
Ting drum in the Lanna musical culture as well as the process of creating the 
Teng Ting drum. The findings reveal that the Teng Ting drum has two sides with 
low and loud sounds. The big side sounds “Ting” while the small side sounds 
“Teng.” The Teng Ting drum plays the role of the president of the band, directing 

                                                           
 ภาควิชาดุริยางคศิลป์ วิทยาลัยนาฏศิลปเชียงใหม่ สถาบันบัณฑิตพัฒนศิลป์ 

Department of Music, Chiang Mai College of Dramatic Arts, Bunditpatanasilpa Institute of Fine Arts  



106 Patanasilpa Journal Vol.7 No.2 (July - December 2566) 

the rhythm. The Teng Ting drum is called after the sound it makes when playing 
with the Pong Pong drum. The Teng Ting drum looks like Taphon Mon  
(two-faced drum). There are 4 steps of creating the Teng Ting drum as follows:  
1) Selecting the right size of wood 2) Shaping the drum 3) Drilling the drum 
through both sides 4) Making a drum leg. Additionally, there are 7 steps of making 
drumheads. 1) Drying the drumhead 2) Cutting the dry drumhead into a circle  
3) Stretching the drumhead 4) Scrubbing the inside of drumhead 5) Scrubbing hair 
of drumhead 6) Making a hole in the drumhead and coiling a wire into the circle 
7) Knitting the drumhead along the pattern in the front of the drum at the 
surrounding edges. The process of making drumheads must be done neatly and 
carefully in order to get perfect and beautiful drumheads. 

Keywords: Glong Teng Ting, Lanna Music, Lanna culture, drum 

บทน า 

วัฒนธรรมดนตรีในดินแดนล้านนา จากหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่แสดงถึง
พัฒนาการของดนตรีที่มีความสัมพันธ์กับผู้คนที่อาศัยอยู่ในดินแดนแถบนี้ได้กล่าวถึงต่านาน
จามเทวีวงศ์ซึ่งบันทึกไว้ว่า ฤๅษีวาสุเทพเป็นผู้สร้างเมืองหริภุญชัยขึ้นในปี พ.ศ.1310 ต่อมา
ได้อัญเชิญพระนางจามเทวี ซึ่งเป็นพระราชธิดาของกษัตริย์เมืองละโว้ขึ้นไปครองเมืองหริภุญชัย 
การเสด็จมาของพระนางจามเทวีในครั้งนี้ ได้นิมนต์พระภิกษุ นักปราชญ์ และช่างแขนงต่าง ๆ 
จากละโว้ขึ้นไปด้วยเป็นจ่านวนมากราวหมื่นคนตามเสด็จมาด้วย จึงท่าให้กลุ่มคนที่อาศัยอยู่
ในเมืองหริภุญชัยประกอบไปด้วยชาติพันธุ์ผสมระหว่างชาวเม็งหรือมอญและชาวลัวะซึ่งเป็น
กลุ่มชาติพันธุ์เดิมในพ้ืนที่ นอกจากนี้ยังมีชาวละโว้เชื่อกันว่าเป็นมอญที่ติดตามพระนางจามเทวี
ในการมาครองเมืองหริภุญชัย ต่อมาครั้งรัชสมัยพญามังรายเข้าครอบครองเมืองหริภุญชัย         
และสร้างเวียงกุมกามขึ้นเมื่อ พ.ศ. 1829 และได้ยกทัพไปถึงเมืองพุกามเมื่อ พ.ศ. 1833 ในครั้งนี้
ได้ทรงน่าผู้คนและช่างฝีมือมาไว้ในเชียงใหม่จ่านวนมาก (ส่านักงานจังหวัดล่าพูน, ม.ป.ป., น. 2) 

จากปรากฏการณ์อันเนื่องมาจากการแผ่ขยายอ่านาจทางการเมือง นับตั้งแต่สมัย  
พระนางจามเทวีจวบจนถึงสมัยพญามังราย สะท้อนให้เห็นถึงการอพยพหลั่งไหลของ
กลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ เข้ามาในพ้ืนที่เชียงใหม่  - ล่าพูน จึงเป็นไปได้ว่ากลุ ่มคนเหล่านี ้        
ได้น่าเอาวัฒนธรรมดนตรีของตนเข้ามาเผยแพร่ ใช้ในวิถีการด่าเนินชีวิตทั้งในรูปแบบ
ดนตรีราชพิธีหรือดนตรีพิธีกรรม และได้น่ามาปรับใช้กับวิถีการด่ารงชีวิตจนเป็นวัฒนธรรม
ท้องถิ่น เพ่ือรับกับสภาพทางภูมิศาสตร์ของอาณาจักรล้านนาที่เต็มไปด้วยป่าไม้และภูเขาสูง 
สิ่งเหล่านี้มีอิทธิพลต่อวิถีการด่าเนินชีวิต โดยแสดงออกในรูปแบบคติความเชื่อ เช่น 
การนับถือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งเทวดา ผีสาง อารักษ์ และฤๅษี ซึ่งเป็นผู้น่าทางวัฒนธรรม ในต่านาน 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2566) 107 

ปรากฏการณ์ดังกล่าวได้ก่อให้เกิดรูปแบบวัฒนธรรมทางดนตรีที่เป็นองค์ประกอบหนึ่ง          
ในการเชื่อมโยงประเพณี พิธีกรรมความเชื่อ มีความศักดิ์สิทธิ์  

วงป้าดก๊องหรือวงปี่พาทย์ล้านนาเป็นวงดนตรีที่มีบทบาทหน้าที่ในการบรรเลง
ประโคมในประเพณี พิธีกรรมความเชื่อของชาวล้านนามาตั้งแต่อดีต ทั้งนี้ จากหลักศิลาจารึก 
วัดพระยืน ต่าบลเวียงยอง อ่าเภอเมือง จังหวัดล่าพูน ซึ่งเป็นจารึกที่บันทึกเรื่องพระสุมนเถระ 
สร้างเสริมพระอัฎฐารสยืน เมื่อ ค.ศ. 732 (พ.ศ. 1913) เป็นจารึกหริภุญชัยที่ใช้อักษรมอญโบราณ 
ความในจารึกด้านที่ 1 ได้กล่าวถึง พระสุมนเถระเดินทางมาสู่ล้านนา ซึ่งพระเจ้ากือนาหรือ
เจ้าท้าวสองแสนนาธรรมิกราช ทรงให้ราชบุรุษไปอาราธนาพระเถระจากสุโขทัย มาเผยแผ่
พระพุทธศาสนา นิกายสวนดอก มายังล้านนา ทรงจัดพิธีต้อนรับพระสุมนเถระอย่างมโหฬาร 
ต้อนรับพระสุมนเถระด้วยการประโคมดนตรี  และได้นิมนต์ท่านไปพ่านักที่  วัดพระยืน 
ในนครหริภุญชัยหรือจังหวัดล่าพูนในปัจจุบัน ดังความจารึกที่ว่า  

“...วันท่านเจ้าจักเถิง วันนั้น ตนท่านพระยาธรรมิกราชบริพาร ด้วยฝูงโยธา 
มหาชนพลลูกเจ้าลูกขุนมนตรีทั้งหลาย ให้ถือกระทงข้าวตอก ดอกไม้ ไต้เทียน  
ตีพาทย์ ดังพิณฆ้องกลอง ปี่สรใน พิสเนญชัย ทะเบียดกาหล แตรสังข์ มรทงค์   
ดงเดือด เสียงเลิศเสียงก้อง อีกท้ังคนโห่อ่ือดาสะท้านทั่วทั้งนครหริภุญชัยแล...”  

(กรมศิลปากร, 2522, น. 79) 
จากความจารึกวัดพระยืนด้านที่ 1 ปรากฏชื่อเครื่องดนตรีหลายชนิดรวมถึง 

เครื่องดนตรีที่มีชื่อว่า “พาทย์” และ “ฆ้อง” ซึ่งเมื่อออกเสียงตามส่าเนียงภาษาล้านนา 
จะเรียกว่า “ป้าดก๊อง” อันเป็นภาษาที่ผู้คนในท้องถิ่นภาคเหนือใช้เรียกวงปี่พาทย์ล้านนา 
ทั้งนี้นักวิชาการหลายท่านให้ทัศนะเกี ่ยวกับวงปี ่พาทย์ล้านนาไว้หลายประการ 
ได้แก่ วงปี ่พาทย์ล ้านนาน่าจะได้รับอิทธิพลจากชาวมอญเก่าในนครหริภุญชัยและ 
รับอิทธิพลรูปแบบการประสมวงปี่พาทย์เครื่องห้าจากสุโขทัย พาทย์ฆ้องที่ปรากฏใน  
หลักศิลาจารึกวัดพระยืนหมายถึง “ฆ้อง” และ“ฆ้องวง” เป็นลักษณะเครื่องดนตรีที่ใช้
ประโคมแห่ในพิธีกรรมต่าง ๆ ของชนชั้นสูง ต่อมามีการเผยแพร่สู่สังคมชาวบ้านทั่วไป  
จนกลายเป็นวัฒนธรรมที่แพร่หลายในแถบสุวรรณภูมิ ค่าว่า “พาทย์” น่าจะหมายถึง 
ระนาด เพราะวัฒนธรรมมอญนั้นมีระนาดเล่นมานานแล้ว “วงเต่งถ้ิง” ที่ใช้กลอง “เต่งถิ้ง” 
หรือ “ปุ่มผิ้ง” เป็นเครื่องจังหวะหลักซึ่งเป็นวงดนตรีที่พบได้ตามวัดทั่วทั้งภาคเหนือ 
(ปัญญา รุ่งเรือง , 2546, น. 50) นอกจากนี้ยังได้บันทึกเครื่องดนตรีด้วยภาษาบาลี  
ที่สันนิษฐานว่าเป็นกลองเต่งถิ้ง และกลองป่งโป้ง คือ มรทงค์ หรือกลองสองหน้าที่ขึงด้วยหนัง 
โดยมีนักวิชาการดนตรีไทยได้กล่าวว่า มรทงค์ คือ ตะโพนเป็นหนึ่งในเครื่องดนตรี  
ตามแนวคิดปัญจดุริยางค์ เป็นกลองที่ได้ดัดแปลงแก้ไขจากเค้าเดิมจากกลองหน้าเดียว  
มาเป็นกลองสองหน้า มีลักษณะของ อาตฏะ วิตฏะ คือ ดุริยะที่ขึงทั้งตัว ค่าว่า “มรทงค์” นั้น
เป็นภาษาบาลี เป็นเครือญาติกับกลองมริดังคะ (Mridanga) ของอินเดีย ซึ่งปัจจุบันกลองนี้คือ 



108 Patanasilpa Journal Vol.7 No.2 (July - December 2566) 

กลองเต่งถิ้งและกลองป่งป้งในวัฒนธรรมล้านนา เนื่องจากในอดีตกลองทั้งสองนี้ต่างเรียดด้วยหนัง
ตลอดทั้งหุ่นกลอง (ธนิต อยู่โพธิ์, 2528, น. 7) 

จากที่กล่าวมาข้างต้น พบว่า กลองเต่งถิ้ง นั้นปรากฏหลักฐานการบรรเลงในสังคม
ล้านนามายาวนาน ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงเห็นความส่าคัญและสนใจศึกษา กลองเต่งถ้ิง เพ่ือเก็บ
รวบรวมข้อมูลต่าง ๆ ที่เก่ียวกับลักษณะเฉพาะทางดนตรีและบทบาทหน้าที่ของกลองเต่งถิ้ง 
รวมทั้งศึกษาขั้นตอนการสร้างกลองเต่งถิ้ง โดยในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยมีความมั่นใจว่า 
ผลการวิจัยจะเป็นประโยชน์ต่อวงการดนตรี ในด้านการเก็บรักษาข้อมูลและเผยแพร่
องค์ความรู้ที่เป็นประโยชน์ต่อระบบการศึกษาของวิทยาการแขนงนี้ต่อไป 

วัตถุประสงค์ 

1. เพื่อศึกษาลักษณะเฉพาะทางดนตรีและบทบาทหน้าที ่ของกลองเต่งถิ ้ง           
ในวัฒนธรรมดนตรีล้านนา 

2. เพ่ือศึกษาข้ันตอนการสร้างกลองเต่งถิ้ง 

ขอบเขตการวิจัย 

1. ด้านเนื้อหา ผู้วิจัยเลือกศึกษา คือ  
1.1 ศึกษาลักษณะเฉพาะทางดนตรีและบทบาทหน้าที่ของกลองเต่งถิ้ง           

ในวัฒนธรรมดนตรีล้านนา 
1.2 ศึกษาขั้นตอนการสร้างกลองเต่งถ้ิง 

2. ด้านพื้นที่ ผู้วิจัยก่าหนดพื้นที่ที่จะค้นคว้าข้อมูลจากแหล่งวิทยาการต่าง ๆ 
ทั้งข้อมูลจากเอกสาร ต่ารา และงานวิจัย 

3. ด้านบุคลากรผู้ให้ข้อมูล ผู้วิจัยก่าหนดกลุ่มบุคคลที่เป็นผู้ให้ข้อมูลกับงานวิจัย 
ก่าหนดเกณฑ์ในการคัดเลือก คือมีผลงานวิชาการเกี่ยวกับดนตรีล้านนา ตลอดจนผู้ที่                  
มีประสบการณ์ในการบรรเลงหรือสร้างกลองเต่งถิ้ง ได้แก่ นักวิชาการดนตรีล้านนา          
นักดนตรีล้านนาอาชีพ และช่างท่ากลองเต่งถ้ิง 

วิธีด าเนินการวิจัย 

การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงพรรณนาโดยใช้การแสวงหาความรู้และสังเคราะห์ข้อมูล
จากงานวิจัย เรื่อง กลองเต่งถิ้ง จัดเก็บข้อมูลด้วยวิธีที่หลากหลาย เพ่ือให้ได้ข้อมูลที่มี         
ความเที่ยงตรง โดยมีขั้นตอนดังต่อไปนี้ 

1. การทบทวนวรรณกรรม  
ผู้วิจัยได้ศึกษาทบทวนวรรณกรรม ได้แก่ แนวคิดและทฤษฎีเกี่ยวกับมานุษยดนตรีวิทยา 

และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง โดยค้นคว้าข้อมูลจากแหล่งข้อมูลต่าง ๆ ได้แก่ ห้องสมุด
วิทยาลัยนาฏศิลป สถาบันบัณฑิตพัฒนศิลป์ ห้องสมุดมหาวิทยาลัยมหิดล และข้อมูลออนไลน์ 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2566) 109 

นอกจากนี้ ผู้วิจัยได้รวบรวมข้อมูลจากเอกสารวิชาการ ต่ารา และจากการสัมภาษณ์บุคคล
ผู้ให้ข้อมูล 

2. การออกแบบวิธีการด่าเนินการวิจัยและการเก็บรวบรวมข้อมูล  
ผู้วิจัยออกแบบวิธีการด่าเนินการวิจัยและเก็บรวบรวมข้อมูลให้สอดคล้องกับ

วัตถุประสงค์ โดยแบ่งเป็น 5 ขั้นตอน ดังรายละเอียดต่อไปนี้ 
ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาคุณลักษณะของกลองเต่งถิ้ง จากการสังเกต และการสัมภาษณ์

ผู้เชี่ยวชาญและผู้ทรงคุณวุฒิเพ่ือให้ได้ข้อมูลส่าหรับน่ามาวิเคราะห์ ใช้ค่าถามปลายเปิด          
เพ่ือเปิดโอกาสให้แก่ผู้ให้ข้อมูลได้แสดงทัศนะในการตอบค่าถามมากที่สุด 

ขั้นตอนที่ 2 ศึกษาคุณลักษณะกลองเต่งถิ้ง จากเอกสารทางวิชาการ 
ขั้นตอนที่ 3 น่าข้อมูลจากการสัมภาษณ์ และข้อมูลการศึกษาเอกสารทางวิชาการ

มาสังเคราะห์ข้อมูล โดยเลือกจากนักวิชาการด้านดนตรีล้านนา ที่มีผลงานวิชาการในรอบ 5 ปี 
และช่างท่ากลองเต่งถ้ิง ที่มีประสบการณ์มากกว่า 10 ปี ในพื้นที่จังหวัดเชียงใหม่ 

ขั้นตอนที่ 4 การเก็บรวบรวมข้อมูลผู้วิจัยจ่าแนกการบันทึกข้อมูลไว้ดังนี้ 
1) การจดบันทึกข้อมูล เป็นการบันทึกข้อมูลจากการท่างานภาคสนามที่ได้

จากการสัมภาษณ์และการสังเกตของผู้วิจัย เพ่ือใช้วิเคราะห์ข้อมูลเบื้องต้นระหว่างการท่างาน
ภาคสนาม 

2) บันทึกเสียงการสัมภาษณ์ด้วยเครื่องบันทึกเสียงโดยละเอียด เพ่ือใช้           
ในการตรวจสอบการจดบันทึกของผู้วิจัยและประกอบการวิเคราะห์ข้อมูล 

3) การบันทึกภาพนิ่งและภาพเคลื่อนไหว เพ่ือให้ได้ข้อมูลในการวิจัย 
ขั้นตอนที่ 5 จัดท่าเล่มงานวิจัยเรื่องกลองเต่งถิ้งเป็นเอกสารงานวิจัย ฉบับสมบูรณ์

เพ่ือเผยแพร่สู่สาธารณชน 

ประโยชน์ที่คาดว่าจะได้รับ 

1. ประโยชน์ต่อวงวิชาการทางดุริยางคศิลป์ไทย  
การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเพ่ือศึกษาและน่าเสนอแนววิธีการศึกษา และการวิเคราะห์

ทางดุริยางคศิลป์ไทยในเชิงวิชาการ เป็นกระบวนการในการศึกษาความรู้โดยมีกรอบแนวคิด
ที่สามารถน่าไปต่อยอดทางด้านการสร้างสรรค์ และน่าไปใช้ในการศึกษาเครื่องดนตรี        
ทางภาคเหนืออันจะเป็นประโยชน์ต่อวงวิชาการดนตรีไทยได้ต่อไป 

2. ประโยชน์ต่อการศึกษาและการอนุรักษ์ภูมิปัญญาดนตรีไทย 
สิ่งที่ถือเป็นวัฒนธรรมประจ่าชาติของไทยคือดนตรีไทย เป็นภูมิปัญญาของ           

โบราณาจารย์ที่ท่านได้สร้างสรรค์และมีการสืบทอดไว้ ดังนั้นการพัฒนาการสร้างสรรค์จาก        
องค์ความรู้ที่ตกทอดมาจนถึงปัจจุบันจะเป็นประโยชน์อย่างยิ่งต่อการศึกษาองค์ความรู้  
อย่างลึกซึ้งและมีคุณค่า ตลอดจนเป็นการช่วยส่งเสริมอนุรักษ์ภูมิปัญญาของโบราณาจารย์  
ที่ฝังรากลึกในความเป็นดนตรีไทย 



110 Patanasilpa Journal Vol.7 No.2 (July - December 2566) 

3. ประโยชน์ด้านการต่อยอดองค์ความรู้ 
สามารถน่าไปใช้ประโยชน์ในการศึกษาองค์ความรู้ที่มีคุณค่าเกิดประโยชน์และ        

ต่อยอดความก้าวหน้าทั้งทางด้านวิชาการและทางด้านการปฏิบัติ 

ผลการศึกษา 

1. ลักษณะเฉพาะทางดนตรีและบทบาทหน้าที่ของกลองเต่งถิ้งในวัฒนธรรมดนตรีล้านนา 
1.1 ลักษณะเฉพาะทางดนตรีของกลองเต่งถิ้ง 

 กลอง “เต่งถิ้ง” หรือกลอง “เต่งทิ่ง” เป็นกลองพ้ืนเมืองภาคเหนือ เรียกชื่อ           
ตามเสียงกลองที่ใช้บรรเลงคู่กับกลองป่งโป้ง ด้วยแบบแผนหน้าทับเฉพาะตัว โดยวงกลองเต่งถิ้ง 
หรือมีชื่อเรียกอีกหลายชื่อว่า วงพาทย์ วงพาทย์ค้อง  (อ่าน “ป้าดก๊อง”) วงแห่ (ศพ) 
หรือวงปี่พาทย์ของล้านนา เป็นต้น สามารถเปรียบได้กับ “วงปี่พาทย์มอญ” ของภาคกลางนั่นเอง 
โดยในวงป้าดก๊อง ประกอบด้วย ป้าดเอก ป้าดทุ้ม ป้าดเหล็ก ป้าดก๊อง ปี่แนน้อย ปี่แนหลวง 
ฉิ่ง ฉาบ สิ่ง สวา กลองเต่งถิ้งมีลักษณะเหมือนตะโพนมอญตรงกลางป่อง (ยาวประมาณ 70 ซม.) 
นิยมท่าด้วยไม้สัก หรือไม้ขนุนคว้านเนื้อไม้ข้างในออกเป็นกล่องเสียง การคว้านเนื้อไม้ออก         
ให้เป็นโพรงในหุ่นกลองนั้น แต่ก่อนใช้เหล็กเผาไฟแดงคว้านให้เนื้อไม้ไหม้ไฟแล้วขูดออก        
ทีละน้อยจนกลวง ปัจจุบันใช้เครื่องจักรช่วยคว้าน ใช้หนังวัวขึงปิดทั้งสองหน้าตั้งให้หน้าตึง
ด้วยเส้นหวาย หนัง หรือ เชือกไนล่อน ตามแต่ความสะดวกและนิยมดึงเร่งเสียงให้ได้
ตามความต้องการโดยรอบ (หน้าใหญ่ วัดเส้นผ่าศูนย์กลางประมาณ 42 ซม. หน้าเล็ก 
วัดเส้นผ่าศูนย์กลางประมาณ 35 ซม.) จากนั้นจึงน่าหุ่นกลองมาวางแล้วผูกติดกับเท้ากลอง 
ซึ่งท่าจากไม้เนื้อแข็งเพื่อให้เกิดความสะดวกในการบรรเลงด้วยฝ่ามือทั้งซ้ายและขวา    
ได้ทั้งสองหน้า บริเวณหน้ากลอง จะท่าการถ่วงหน้าเพ่ือให้เกิดเสียงก้องกังวานไพเราะ          
ด้วยวัสดุที่เรียกว่า “จ่ากลอง” ซึ่งท่ามาจากข้าวเหนียวนึ่งบดผสมกับขี้เถ้าในอัตราส่วนเฉพาะ
ของแต่ละบุคคล หรืออาจใช้กล้วยตากบดติดแทนได้  

จากการสัมภาษณ์สนั่น ธรรมธิ นักวิชาการศึกษา 6 ส่านักส่งเสริมศิลปวัฒนธรรม 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ได้กล่าวถึงลักษณะของกลองเต่งถิ้ง ไว้ว่า  

“กลองเต่งถิ้ง เป็นกลองสองหน้า หุ่นกลองเป็นรูปถังท าจากไม้ประดู่หรือ           
ไม้ขนุน หน้ากลองท าจากหนังวัวโดยขึงหน้ากลองด้วยเชือกไนล่อน มีรูปร่าง
คล้ายตะโพนมอญในวงปี่พาทย์มอญทางภาคกลาง มีขาตั้งส าหรับวางหุ่นกลอง         
เพื ่อความสะดวกในการตี ก่อนการตีต้องติดจ่าหน้ากลองเพ่ือตั้งระดับเสียง            
ในอดีตใช้จ่ากลองที่ท าจากข้าวเหนียวบดกับขี้เถ้าให้มีความนิ่มพอดีใกล้เคียงกับ
ติ่งหูของคน แต่ปัจจุบันวงเต่งถิ้งนิยมใช้กาววิทยาศาสตร์ส าหรับติดกระจกมาติด



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2566) 111 

แทนจ่ากลองแบบข้าว เนื่องจากมีคุณสมบัติใกล้เคียงกัน แต่มีความคงทนกว่า            
นักดนตรีไม่ต้องขูดจ่ากลองออกทุกวันเหมือนแต่ก่อน หากเป็นจ่ากลองที่ท าจาก         
ข้าวเหนียวบดต้องคอยใช้น้ าลูบใหชุ้่มอยู่ตลอด ถ้าหากจ่ากลองแห้งเสียงกลองจะไม่ดัง 
และเมื่อแห่เสร็จแต่ละวันต้องขูดจ่ากลองออกเพื่อรักษาหน้ากลอง  หน้ากลอง
ด้านหน้าเล็ก เรียกว่า “หน้าเต่ง” มีขนาดเส้นผ่าศูนย์กลางประมาณ 13 - 14 นิ้ว 
เมื่อติดจ่ากลองแล้วตีเสียงหน้ากลองมีเสียงดัง “เต่ง” ส่วนขนาดหน้ากลอง
ด้านหน้าใหญ่เรียกว่า “หน้าถิ้ง” มีขนาดเส้นผ่าศูนย์กลางประมาณ 17 - 19 นิ้ว          
เมื่อติดจ่ากลอง เวลาตีแล้วมีเสียงดัง “ถิ้ง”จึงเรียกชื่อว่า “กลองเต่งถิ้ง” หรือ 
“กลองถิ้ง” ก็เรียกเช่นกัน กลองเต่งถิ้ง มีบทบาทส าคัญในการตีเป็นจังหวะหลัก       
ในวงเต่งถิ้ง มีบทบาทในการแห่ประโคมในงานศพ และการแห่ในขณะเคลื่อนศพ 
ไปสุสาน และพิธีกรรมการฟ้อนผีมด ผีเม็ง และผีเจ้านาย ตั้งแต่อดีตมาจนถึง
ปัจจุบัน กลองเต่งถิ้ง ถือว่าเป็นกลองที่กลุ่มนักดนตรี และร่างทรงเชื่อว่ามีครูกลอง
สถิตอยู่ ดังนั้น ก่อนการแห่บรรเลงแต่ละงานต้องประกอบพิธีไหว้ครูก่อนทุกครั้ง 
การตีบรรเลงก็ต้องพนมมือไหว้ก่อนทุกครั้ง และส าหรับร่างทรงก่อนการเข้าร่วม
ฟ้อนในผามได้น าพวงมาลัย หรือช่อดอกไม้มาไหว้ครูกลองก่อนการฟ้อนทุกครั้ง”  

(สนั่น ธรรมธิ, การสื่อสารส่วนบุคคล, 1 สิงหาคม 2565) 

สงกรานต์ สมจันทร์ อาจารย์ประจ่าหลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาดุริยางค์ไทย 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่ ได้กล่าวถึงลักษณะ
และการบรรเลงกลองเต่งถ้ิงในวง ป้าดก๊องหรือวงปี่พาทย์ล้านนา ไว้ว่า    

“กลองเต่งถิ้งจะบรรเลงคู่กันกับกลองป่งป้ง ส าหรับในพ้ืนที่จังหวัดล าปาง 
เรียกว่า กลองรับ เป็นกลองขึงหนังสองหน้าโดยหน้ากลองท าจากหนังวัว ขึงหนัง
ด้วยเชือกไนล่อนส าหรับเร่งเสียงยึดหน้ากลอง หุ่นกลองเป็นรูปถัง ท าจากไม้ประดู่ 
หรือไม้ขนุนมีรูปร่างคล้ายตะโพนในวงปี่พาทย์ทางภาคกลาง มีเส้นผ่าศูนย์กลาง
หน้ากลองประมาณ 8 - 10 นิ้วและ 10 - 12 นิ้ว มีขาตั้ง ก่อนการบรรเลงหากหน้ากลอง
ตึงเกินไปต้องติดจ่าหน้ากลอง เพ่ือตั้งระดับเสียง มีบทบาทหลักในวงสะล้อ ซึง ขลุ่ย 
รวมทั้งวงเต่งถ้ิง บรรเลงจังหวะประกอบกับกลองเต่งถิ้ง ลักษณะเสียงของกลองเต่ง
ถิ้งมีความน่าสนใจ เพราะหากพิจารณาตามหลักสวนศาสตร์ทางดนตรี (Music 
Acoustic) แล้ววัสดุที่มีมวลมากกว่าย่อมให้เสียงที่ต่ ากว่าวัสดุ  มวลน้อยกว่า         
แต่เสียงของกลองเต่งถิ้งหน้าเล็กกลับให้เสียงที่ต่ ากว่าหน้าใหญ่ (หน้าเล็ก เสียงเต่ง   
หน้าใหญ่เสียงถิ้ง) ซึ่งเป็นวัฒนธรรมการฟังเสียงลูกปลาย หรือปลายเสียงกลอง         



112 Patanasilpa Journal Vol.7 No.2 (July - December 2566) 

ที่ถูกสร้างและปัจจัยทางด้านระยะห่างของการฟัง ผนวกกับช่วงระยะห่างของการฟัง 
หน้าที่ของกลองเต่งถิ้งในวงป้าดก๊องเป็นเครื่องดนตรีส าคัญในการก ากับจังหวะและ
นอกจากนี้ยังเป็นเครื่องดนตรีที่สามารถสร้างอารมณ์เพลงตามอัตราจังหวะช้า - เร็ว
ของเพลงได้เป็นอย่างดี”  

(สงกรานต์ สมจันทร์, การสื่อสารส่วนบุคคล, 5 สิงหาคม 2565) 

จากการการศึกษาบริบททั่วไปของกลองเต่งถิ้ง พบว่า กลองเต่งถิ้งเป็นกลอง
พ้ืนเมืองภาคเหนือซึ่งเรียกตามชื่อเสียงกลองที่ใช้บรรเลงคู่กับกลองป่งป้ง ด้วยการใช้แบบ
แผนเฉพาะตัวในวงป้าดก๊องหรือวงปี่พาทย์ล้านนา ซึ่งประกอบด้วย ป้าดเอก (ระนาดเอก) 
ป้าดทุ้ม (ระนาดทุ้ม)  ป้าดเหล็ก (ระนาดเหล็ก) ป้าดก๊อง (ฆ้องวง) กลองเต่งถิ้ง กลองป่งโป้ง 
ปี่แนน้อย ปี่แนหลวง สิ่ง(ฉิ่ง) และสว่า(ฉาบ) มักใช้ไม้ขนุนท่าเป็นหุ่นกลอง ใช้หนังวัวขึงปิด
ทั้งสองด้าน ดึงด้วยเชือกไนล่อนแล้วน่าหุ่นกลองมาวางผูกติดกับเท้ากลองเพื่อให้ เกิด
ความสะดวกในการบรรเลง นิยมบรรเลงในงานมงคลงานอวมงคลและงานฟ้อนผี  
สิ่งที่ท่าให้เกิดเสียงก้องกังวาน คือ จ่ากลอง ซึ่งแต่เดิมใช้ข้าวเหนียวในการถ่วงหน้ากลอง  
แต่ในปัจจุบันนิยมใช้กาววิทยาศาสตร์ ในกลองเต่งถิ้ง มีลักษณะเสียงของกลองที่มีความน่าสนใจ
และหน้าที่ของกลองเต่งถิ้งในวงป้าดก๊องเป็นเครื่องดนตรีส่าคัญในการก่ากับจังหวะ  
อีกท้ังยังสามารถสร้างอารมณ์ตามอัตราจังหวะช้า - เร็ว ของเพลงได้  
 1.2 บทบาทหน้าที่ของกลองเต่งถิ้งในวัฒนธรรมดนตรีล้านนา 

บทบาทหน้าที่ของกลองเต่งถิ้งล้านนาใช้บรรเลงประโคมทั้งในงานมงคล  และ
งานอวมงคล ซึ่งแบ่งได้ เป็น 3 รูปแบบ คือ  

1) งานประเพณี และพิธีกรรมทางพุทธศาสนา ได้แก่ ประเพณีงานปอย          
งานฉลอง งานสมโภช งานท่าบุญอุทิศส่วนกุศลงานปอยหลวง งานปอยล้อ และพิธีกรรม
ทางพุทธศาสนา ได้แก่ การตั้งธรรมหลวง เป็นต้น  

จากการสัมภาษณ์พ่อครูอินทรัตน์ มูลชัยลังการ์ หรือ พ่อครูอ๊ิด หัวหน้า 
วงดนตรีป้าดก๊องคณะเชียงยืน จังหวัดเชียงใหม่ เกี่ยวกับบทบาทหน้าที่ของกลองเต่งถิ้ง 
ในพิธีกรรมทางศาสนาซึ่งได้กล่าวไว้ว่า  

“พิธีกรรมทางศาสนาของคนล้านนา เช่น งานตั้งธรรมหลวงหรือเทศนา
มหาชาติล้านนา มีวงดนตรีพ้ืนบ้านทั้งวง สะล้อ ซอ ซึง และวงปี่พาทย์ล้านนา
เข้าไปเกี่ยวข้อง โดยเฉพาะในวงปี่พาทย์ล้านนา ได้รับความนิยมกันอย่าง
แพร่หลาย และมีเครื่องดนตรีประเภทเครื่องตี ดังเช่น กลองเต่งถิ้งที่มี
บทบาทส าคัญ ท าหน้าที่เป็นตัวน าและเป็นหลักในการบรรเลงวงป้าดก๊อง 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2566) 113 

ในสมัยโบราณวงป้าดก๊องหรือวงปี่พาทย์ล้านนา ที่มีแบบแผนดั้งเดิมส่วนใหญ่
มักใช้กลองเต่งถิ้งน าหรือขึ้นท านองเพลง แต่ในปัจจุบันพบว่าวงป้าดก๊อง       
ส่วนใหญ่มีการประยุกต์รูปแบบการบรรเลงโดยปรับเปลี่ยนใช้เครื่องด าเนินท านอง
ดังเช่น ระนาดเอกหรือป้าดเอก และปี่แน ขึ้นน าท านองเพลงตลอดซึ่งไม่ถูกต้อง           
ตามระเบียบวิธีของโบราณ”  

(อินทรัตน์ มูลชัยลังการ์, การสื่อสารส่วนบุคคล, 10 สิงหาคม 2565) 

ประสิทธิ์  โกกระธรรม อดีตหัวหน้าวงป้าดก๊อง วงปี่พาทย์ล้านนา คณะหัวฝาย
สามัคค ีจังหวัดเชียงใหม่ ได้กล่าวถึงบทบาทของกลองเต่งถิ้ง ด้านพิธีกรรมทางศาสนาว่า 

“กลองเต่งถ้ิง ในอดีตตีประกอบจังหวะในวงสะล้อซอ ซึ่งเมื่อมีพิธีกรรม
ทางศาสนาเช่น การตั้งธรรมหลวงหรือเทศมหาชาติล้านนา เวลาขึ้นเพลง       
พ่อมักจะเห็นกลองเต่งถิ้งน าขึ้นก่อนวงก็จะบรรเลงตาม เล่นกันตลอดทั้งคืน
สับเปลี่ยนวงกันบรรเลงเพราะใช้ระยะเวลานานในการบรรเลงแต่ละกัณฑ์ 
ปัจจุบันไม่ค่อยพบการน าวงสะล้อ ซอ ซึงมาบรรเลง แต่บทบาทของกลองเต่งถิ้ง
ยังคงอยู่ในการบรรเลงวงป้าดก๊อง หรือปี่พาทย์เมือง”  

(ประสิทธิ์  โกกระธรรม, การสื่อสารส่วนบุคคล, 12  สิงหาคม 2565) 

นอกจากนี้ชาตรี  โกกระธรรม ครูภูมิปัญญาด้านดนตรีพ้ืนเมือง จังหวัด
เชียงใหม่ หัวหน้าวงหัวฝายสามัคคี  ให้สัมภาษณ์เกี่ยวกับบทบาทของกลองเต่งถิ้ ง 
ในวัฒนธรรมล้านนาที่เกี่ยวข้องกับพิธีกรรมทางศาสนาว่า  

“กลองเต่งถิ้งเป็นสัญลักษณ์ในการขึ้นท านองเพลงพ้ืนเมืองเหนือ          
หลายเพลงที่ใช้กับพิธีกรรมทางศาสนา สมัยก่อนที่วงเชียงยืนได้รับความนิยม
และยังไม่ยุบวง ผมได้มีโอกาสบรรเลงในวงป้าดก๊องซึ่งเป็นวงดั้งเดิมของ          
พ่อครูอ๊ิด ท่านจะยึดถือแบบแผนมากไม่ยอมบรรเลงแนวประยุกต์เด็ดขาด          
วงของท่านกลองเต่งถิ้งจะเป็นผู้น าวงขึ้นเพลงก่อนทุกครั้ง เหมือนเป็นการ
เตรียมความพร้อมของนักดนตรี และเป็นสัญลักษณ์ส าคัญในการควบคุม
จังหวะของเครื่องด าเนินท านองทั้งวง” 

(ชาตรี  โกกระธรรม, การสื่อสารส่วนบุคคล, 20 สิงหาคม 2565) 

จากการศึกษาข้อมูลในการสัมภาษณ์ปราชญ์ชาวบ้านทั้ง 3 ท่าน สามารถสรุปได้วา่ 
กลองเต่งถิ้งมีบทบาทต่อประเพณีและพิธีกรรมทางพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก นิยมใช้บรรเลงคู่กับ
กลองป่งป้ง ประกอบ วงซะล้อ ซอ ซึง และวงป้าดก๊อง ในพิธีกรรมการตั้งธรรมหลวง 



114 Patanasilpa Journal Vol.7 No.2 (July - December 2566) 

หรือการเทศมหาชาติ รวมถึงการบรรเลงรับพระส่งพระ ในการบรรเลงแต่ละครั้งนิยมให้
กลองเต่งถ้ิงขึ้นต้นก่อนบรรเลงเพลงอยู่เสมอ เพ่ือเป็นการตั้งจังหวะ 

2) พิธีกรรมฟ้อนผี เป็นประเพณีการเซ่นสังเวยผีบรรพบุรุษของชาวล้านนา         
ซึ่งนับถือและปฏิบัติกันมาแต่โบราณ ประกอบด้วย ผีมด ผีเม็ง และผีมดซอนเม็ง อันเป็น           
ผีบรรพบุรุษ ที่ลูกหลานได้สร้างหิ้งบูชาไว้ในบ้าน ส่วนผีเจ้าบ้าน ผีเจ้านาย และผีเมือง  
ถือว่าเป็นตระกูลผีที่คอยปกปักรักษาชุมชนและสังคม ซึ่งในพิธีกรรมของแต่ละตระกูลผี
ม ีความซับซ้อนและแตกต่างกัน ทั้งนี้  สงกรานต์ สมจันทร์ อาจารย์ประจ่าหลักสูตร 
ศิลปศาสตรบัณฑิต สาขาดุริยางค์ไทย คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัย 
ราชภัฏเชียงใหม ่ได้กล่าวถึง บทบาทหน้าที่ของกลองเต่งถิ้งในพิธีกรรมฟ้อนผี ไว้ว่า    

“การฟ้อนผีจะจัดขึ้นทุกปีในช่วงระยะเวลาออกพรรษา โดยเฉพาะ         
ช่วง 9 เดือน โดยจะมีขั้นตอนพิธีการต่าง ๆ ตามประเพณีตลอดทั้งวัน ทั้งนี้  
กลองเต่งถิ้ งล้านนามีบทบาทในการขับเคลื่อนให้ พิธีกรรมฟ้อนผี เกิด          
ความสมบูรณ์ โดยการบรรเลงประโคมบทเพลงที่มีความหมายและเชื่อมโยง
กับกิจกรรมขั้นตอนพิธีกรรมฟ้อนผี เมื่อผีเจ้านายได้ประทับร่างทรง และจะฟ้อน 
ต้องไหว้กลองเต่งถิ้งเสียก่อน ส าหรับกรณีผีมดและผีเม็งขณะที่ก าลังห้อยผ้า
และหมุนอย่างรุนแรงนั้นเสมือนการเกิดหรือการเปลี่ยนผ่านสถานภาพ          
วงป้าดก๊องจะบรรเลงเพลงมวยหรือเพลงผีมดห้อยผ้าที่มีกระสวนจังหวะเร็ว 
กระสวนจังหวะของกลองเต่งถ้ิงที่ตีอย่างถี่ ๆ นั่นเอง”  

(สงกรานต์ สมจันทร์, การสื่อสารส่วนบุคคล, 5 สิงหาคม 2565) 

เช่น เดี ยวกันกับ สนั่ น  ธรรมธิ  นั กวิ ชาการศึกษา 6  ส่ านั กส่ ง เสริม
ศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ได้กล่าวว่า  

“กลองเต่งถิ้ง เป็นเครื่องดนตรีที่ใช้บรรเลงเพลงประกอบการฟ้อนผี 
ประเพณีการฟ้อนผีปู่ย่า หรือการเลี้ยงผีบรรพบุรุษ โดยมีดนตรีมาประโคมให้ผี
หรือเจ้าได้ฟ้อนร า มีทั้งผีมด ผีเม็ง โดยมีช่วงเวลาในการประกอบพิธีกรรม
ตั้งแต่เดือน ๕ เหนือ (เดือน ๓) หรือประมาณเดือนกุมภาพันธ์ ไปจนถึงย่าง 
เข้าฤดูฝนนั้น เป็นความเชื่อของชาวล้านนาอย่างหนึ่งที่มีลักษณะเฉพาะตน 
นอกจากจะเป็นประเพณีที่แปลกแล้วพิธีกรรมความเชื่อแบบนี้ สามารถกล่าว
ได้ว่า มีแพร่หลายจนนับเป็นเอกลักษณ์อย่างหนึ่งของชาวล้านนาก็ว่าได้” 

(สนั่น ธรรมธิ, การสื่อสารส่วนบุคคล, 1 สิงหาคม 2565) 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2566) 115 

จากการศึกษาข้อมูลในการสัมภาษณ์นักวิชาการทั้ง 2 ท่าน สามารถสรุปได้ว่า 
กลองเต่งถิ้งมีบทบาทในการขับเคลื่อนให้พิธีกรรมฟ้อนผีเกิดความสมบูรณ์ เป็นเครื่องก่ากับ
จังหวะหรือประกอบจังหวะ โดยการบรรเลงประโคมบทเพลงที่มีความหมายและเชื่อมโยง
กับกิจกรรมขั้นตอนพิธีกรรมฟ้อนผี บ่งบอกว่ามีที่มาจากความเชื่อความศรัทธาต่อผีบรรพบุรุษ
แบบดั้งเดิมก่อนการเผยแพร่พุทธศาสนา 

ตัวอย่างจังหวะกลองป่งโป้ง-กลองเต่งถิ้ง ท านองผีมด 

กลองเต่งถิ้ง 
- - ทิงทิง - ทิง - - - เต่ง - - ทิง – เต่งทิง 

 

กลองป่งโป้ง 
- ป้งป้ง - ป้งป้ง - - ป่ง - ป่ง - ป้ง - ป่ง - 

3) พิธีกรรมท่ีเกี่ยวข้องกับการด าเนินชีวิต  
กลองเต่งถิ้งนอกจากเป็นเครื่องดนตรีที่มีบทบาทส่าคัญในทางศาสนา 

ด้านการด่าเนินชีวิต เช่น การไหว้ผีบรรพบุรุษ การฟ้อนผีมดผีเม็ง งานประเพณีปอยหลวง 
และงานพิธีกรรม งานศพของชาวพุทธล้านนา โดยเฉพาะพิธีกรรมงานศพของชาวพุทธล้านนา  
เป็นพิธีกรรมที่ผสมผสานกันทั้งความเชื่อทางด้านพระพุทธศาสนา พราหมณ์ ผี และไสยศาสตร์ 
เข้ามาเกี่ยวข้องจนกลายเป็นประเพณีที่ยึดถือเพ่ือให้เกิดความเรียบร้อยดีงาม ในสังคมล้านนา 
ชาวล้านนาถือว่าการตายของคนใดคนหนึ่งในชุมชน ถือเป็นเรื่องใหญ่ที่ทุกคนต้องมีส่วนรับผิดชอบ 
ไม่ว่าจะเป็นเจ้านาย พระภิกษุสงฆ์ หรือชาวบ้านสามัญธรรมดา ในพิธีศพของชาวล้านนานั้น
จะมีพิธีกรรม ได้แก่ การเทศน์ การทานขันข้าว การทานโลง ทานปราสาท รวมถึงการบรรเลง
ประโคมของวงปี่พาทย์ล้านนา เพ่ือช่วยคลายความโศกเศร้าของเจ้าภาพ และเป็นการ 
ให้เกียรติผู้เสียชีวิต เพ่ือเป็นการส่งดวงวิญญาณให้ไปสู่สุคติ ดังนั้น บทบาทของกลองเต่งถิ้ง
ที่เกี่ยวข้องกับการด่าเนินชีวิตของชาวล้านนาจากการสัมภาษณ์นักวิชาการ และปราชญ์
ชาวบ้านล้านนาได้กล่าวไว้ดังนี้ 

ผู้ช่วยศาสตราจารย์ปทุมทิพย์ กาวิล อาจารย์ประจ่าหลักสูตรดนตรีศึกษา 
วิทยาลัยนาฏศิลปเชียงใหม่ สถาบันบัณฑิตพัฒนศิลป์ ได้กล่าวว่า 

“กลองเติ่งถิ้งเป็นเครื่องดนตรีประเภทเครื่องตีที่ได้รับความนิยมและ
เป็นที่รู้จักในกลุ่มนักดนตรีวงป้าดก๊อง (วงปี่พาทย์ล้านนา) โดยมีหน้าที่และ
บทบาทส าคัญในการเป็นเครื่องก ากับจังหวะในวงคู่กับกลองป่งป้ง และยังเป็น
เครื่องน าท านองเพลง ในวงที่ใช้บรรเลงในโอกาสที่เกี่ยวข้องกับพิธีกรรม         



116 Patanasilpa Journal Vol.7 No.2 (July - December 2566) 

ในการด าเนินชีวิตของชาวล้านนาทั้งงานมงคล และงานอวมงคล อาทิ           
งานบ าเพ็ญกุศลศพ งานท าบุญขึ้นบ้านใหม่ งานรื่นเริงประจ าปีประเพณี            
ในเทศกาลต่าง ๆ ซึ่งหากวงดนตรีพื้นบ้านดังกล่าวมานั้น ขาดกลองเต่งถิ้ง 
การบรรเลงก็จะขาดความสมบูรณ์และความสนุกสนาน” 

(ปทุมทิพย์ กาวิล, การสื่อสารส่วนบุคคล, 20 สิงหาคม 2565)   

นอกจากนี้ สนั่น ธรรมธิ นักวิชาการศึกษา 6 ส่านักส่งเสริมศิลปวัฒนธรรม 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ได้กล่าวว่า 

“กลองเต่งถิ้งเป็นเครื่องดนตรีที่มีบทบาทด้านพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับ         
การด าเนินชีวิตของชาวล้านนามาอย่างยาวนาน ใช้บรรเลงคู่กับกลองป่งป้ง             
ในวงซะล้อ ซอ ซึง และวงปี่พาทย์ล้านนา เป็นเครื่องดนตรีตั้งจังหวะก่อนขึ้นเพลง 
บรรเลงได้ทั้งงานมงคล และงานอวมงคล รวมถึงการบรรเลงประกอบการฟ้อนผี  
ในแต่ละงานจะมีการเลือกใช้เพลงที่แตกต่างกันออกไป งานศพก็จะเลือกใช้เพลง        
ที่มีท่วงท านองที่ช้า งานมงคลต่าง ๆ ก็จะเลือกใช้เพลงที่มีความสนุกสนาน 
ปัจจุบันการบรรเลงเลงในแต่ละงานในช่วงท้ายจะมีการออกเพลงลูกทุ่ง 
เพ่ือให้เกิดความสนุกสนานเพลิดเพลินของผู้ฟัง” 

(สนั่น ธรรมธิ, การสื่อสารส่วนบุคคล, 1 สิงหาคม 2565) 

จากการศึกษาข้อมูลในการสัมภาษณ์นักวิชาการทั้ง 2 ท่าน สามารถสรุปได้ว่า 
กลองเต่งถิ้งใช้บรรเลงคู่กับกลองป่งป้ง ในวงซะล้อ ซอ ซึง และวงปี่พาทย์ล้านนา มีบทบาท
ด้านพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับการด่าเนินชีวิตของชาวล้านนาเป็นอย่างมาก ไม่ว่าจะมีพิธีกรรมใด ๆ 
ก็มักจะมีการบรรเลงเข้ามาเกี่ยวข้องด้วยทุกครั้ง สามารถบรรเลงได้ทั้งงานมงคล งานอวมงคล 
งานฟ้อนผี และงานประเพณีต่าง ๆ ในแต่ละงานจะเลือกใช้เพลงที่แตกต่างกันออกไป 

2. ขั้นตอนการสร้างกลองเต่งถิ้ง 
2.1 การสร้างกลองเต่งถิ้ง 

  ขั้นตอนที่ 1 คัดท่อนไม้ท่อนใหญ่ ๆ ที่ได้ขนาดที่จะสามารถท่ากลองได้ เป็นไม้
ประเภทไม้เนื้ออ่อน เช่น ไม้ขนุน ไม้ประดู่ ไม้สัก ไม้จามจุรี โดยจะใช้ไม้ที่มีเส้นผ่านศูนย์กลาง
ประมาณ 22-23 นิ้ว และความยาวประมาณ 27-28 นิ้ว 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2566) 117 

 
ภาพที่ 1 ท่อนไม้ใหญ่ 

ที่มา : ผู้วิจัย 

ขั้นตอนที่ 2 น่าท่อนไม้ที่เลือกไว้มากลึงให้เป็นรูปหุ่นกลองเต่งถิ้ง 

 
ภาพที่ 2 น าไม้ที่เตรียมไว้เข้าเคร่ืองกลึง 

ที่มา : ผู้วิจัย 

ขั้นตอนที่ 3 น่าไม้ที่กลึงเป็นรูปหุ่นกลองแล้ว มาเจาะให้ทะลุถึงกันทั้ง 2 ด้าน 
ขุดแต่งภายให้สวยงามตามรูปตรงของหุ่นกลอง 

 
ภาพที่ 3 เจาะหุ่นกลองให้ทะลุถึงกันทั้ง 2 ด้าน 

ที่มา : ผู้วิจัย 

ขั้นตอนที่ 4 การท่าขากลอง น่าไม้แผ่นตัดให้ได้ขนาดความหนา 1 นิ้ว กว้าง 10 นิ้ว 
ยาว 11 นิ้ว จ่านวน 2 แผ่น มาตัดให้ได้รูปแบบขากลองตามที่ต้องการ  



118 Patanasilpa Journal Vol.7 No.2 (July - December 2566) 

 
ภาพที่ 4 ขากลอง 

ที่มา : ผู้วิจัย 

2.2 ขั้นตอนการท าหนัง 
 หนังที่นิยมใช้หุ้มหน้ากลองเต่งถิ้งคือหนังวัวพันธุ์ พื้นเมือง เพราะมีผิวที่ละเอียด
เรียบเนียนไม่ขลุขละ มีความหนาบางเสมอกัน 

ขั้นตอนที่ 1 น่าหนังวัวสดมาตากแดดให้แห้ง  
1) หนังวัวด้านใน ท่าการขูดพังผืดและไขมันให้สะอาด น่ามาขึงกับสะดึง  

โดยวิธีการใช้ลวดดึงหนังมัดติดกับสะดึงโดยรอบ โดยหนังด้านในเวลาตากจะแห้งสนิท       
และรวดเร็วกว่าด้านที่มีขนติดอยู่ 

 
ภาพที่ 5 วิธีตากหนังด้านใน 

ที่มา : ผู้วิจัย 

2) ผิวด้านนอกของหนังวัว เป็นด้านที่มีขนติดอยู่ ซึ่งจะต้องสลับการการตาก          
ให้ได้รับแสงแดดระหว่างด้านในและด้านนอก เพ่ือให้หนังวัวแห้งสนิทมากยิ่งข้ึน 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2566) 119 

 
ภาพที่ 6 วิธีตากหนังด้านนอก 

ที่มา : ผู้วิจัย 

ขั้นตอนที่ 2 เมื่อหนังแห้งแล้วใช้มีดตัดหนังเป็นวงกลมให้มีขนาดใหญ่กว่าหน้ากลอง
ประมาณ 1-2 นิ้ว 

 
ภาพที่ 7 ขั้นตอนตัดหนังเป็นวงกลม 

ที่มา : ผู้วิจัย 

ขั้นตอนที่ 3 น่าหนังที่ตัดเป็นวงกลมตามขนาดที่ต้องการแล้ว น่ามาแช่น้่าให้อ่อนตัว 
เจาะรูร้อยเชือกขึงกับสะดึง เพ่ือยึดให้หนังวัวขยายตัวออก รอจนหนังแห้ง  

 
ภาพที่ 8 ขั้นตอนการยืดหนัง 

ที่มา : ผู้วิจัย 



120 Patanasilpa Journal Vol.7 No.2 (July - December 2566) 

ขั้นตอนที่ 4 น่ามีดขูดหนังด้านใน เพื่อให้หนังเกิดการขยายตัว มีความหนา
เท่ากัน โดยผิวหนังด้านในที่ท่าการขูดจะต้องแต่งให้มีความหนาเท่ากัน และเกิด 
ความเรียบเนียน 

 
ภาพที่ 9 ขั้นตอนขูดหนังกลองด้านใน 

ที่มา : ผู้วิจัย 

ขั้นตอนที่ 5 น่ามีดขูดหนังด้านนอกเอาขนออก โดยวิธีการขูดย้อนกับทิศทางของ
เส้นขน ลักษณะผิวหนังด้านนอก หลังจากท่าการขูดขนออกเป็นที่เรียบร้อย จะมีลักษณะ
ของสีผิวตามธรรมชาติของหนังวัว และมีความเรียบเนียน 

 
ภาพที่ 10 ขั้นตอนขูดหนังกลองด้านนอก 

ที่มา : ผู้วิจัย 

ขั้นตอนที่ 6 น่าหนังที่ขูดเสร็จแล้วมาตัดเป็นวงกลมตามขนาดความกว้างของหุ่น
กลองเต่งถิ้ง หลังจากนั้นท่าการเจาะรู โดยลักษณะของการเจาะรู จะต้องเจาะให้เป็นคู่
ประมาณ 30-34 รู ใช้ลวดขดให้เป็นวงกลมตามขนาดท่ีก่าหนดไว้ เพ่ือร้อยหูหิ่ง 
 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2566) 121 

 

ภาพที่ 11 ขั้นตอนการร้อยคร่าวหูหิ่ง 
ที่มา : ผู้วิจัย 

ขั้นตอนที่ 7 เป็นขั้นตอนสุดท้าย น่าเชือกมาโยงหน้าเล็กและหน้าใหญ่เข้าหากัน 
เพ่ือให้หนังทั้ง 2 หน้าตึงและเกิดความยืดหยุ่น พอยึดทั้ง 2 หน้าแล้ว ก็ถือว่าเป็นการจบ
ขั้นตอนของการท่ากลองเต่งถิ้ง และก็ตกแต่งให้เกิดความสวยงามโดยการน่ากระดาษทราย
มาขัดหน้ากลองให้ขาวเพื่อเกิดความสวยงามและก็สามารถน่ามาทดลองเสียงได้ 

 
ภาพที่ 12 โยงหน้ากลองและตกแต่ง 

ที่มา : ผู้วิจัย  

สรุปและอภิปรายผล 

จากการศึกษาวิจัยเรื่องกลองเต่งถิ้งในวัฒนธรรมดนตรีล้านนา สามารถสรุป 
และอภิปรายไดด้ังนี้ 

1. ลักษณะเฉพาะทางดนตรีและบทบาทหน้าที่ของกลองเต่งถิ้งในวัฒนธรรม
ดนตรีล้านนา 

ลักษณะเฉพาะทางดนตรี พบว่า กลอง “เต่งถิ้ง” หรือกลอง “เต่งทิ่ง” เป็นกลอง
พ้ืนเมืองภาคเหนือ เรียกชื่อตามเสียงกลองที่ใช้บรรเลงคู่กับกลองป่งป้ง ด้วยแบบแผนหน้า
ทับเฉพาะตัวในวงป้าดก๊องหรือวงปี่พาทย์ของล้านนา ซึ่งประกอบด้วย ป้าดเอก (ระนาดเอก)  
ป้าดทุ้ม (ระนาดทุ้ม)  ป้าดเหล็ก (ระนาดเหล็ก) ป้าดก๊อง (ฆ้องวง) กลองเต่งถิ้ง กลองป่งโป้ง 
ปี่แนน้อย ปี่แนหลวง สิ่ง(ฉิ่ง) และสว่า(ฉาบ) สอดคล้องกับผลการศึกษาของ อุทาน บุญเมือง, 



122 Patanasilpa Journal Vol.7 No.2 (July - December 2566) 

เฉลิมศักดิ์ พิกุลศรี และสุชาติ แสงทอง (2561, น. 206-207) ที่ศึกษาเรื ่อง ป้าดก๊อง
ล้านนา : การสืบทอด และการประสมวง พบว่า การประสมวงป้าดก๊องล้านนาในปัจจุบัน
สามารถแบ่งออกได้เป็น 2 ประเภท ได้แก่ ประเภทแบบดังเดิม และประเภทแบบประยุกต์ 
โวงป้าดก๊องแบบดังเดิมประกอบด้วย แนน้อย แนหลวง ป้าดก๊อง ป้าดเอก ป้าดทุ้ม  
ป้าดเหล็ก กลองเต่งถิ้ง กลองป่งโป้ง สิ่ง สวา ส่วนการประสมวงป้าดก๊องแบบประยุกต์นั้น  
ใช้เครื่องดนตรีแบบดั ้ง เด ิมทั ้งหมดแต่จะน่า ดนตร ีตะว ันตกเข ้ามาผสมผสานด้วย  
ทั้งนี้ ลักษณะของกลองเต่งถิ้งเหมือนตะโพนมอญตรงกลางป่อง (ยาวประมาณ 70 ซม.) 
นิยมท่าด้วยไม้สัก หรือไม้ขนุนคว้านเนื้อไม้ข้างในออกเป็นกล่องเสียง การคว้านเนื้อไม้
ออกให้เป็นโพรงในหุ่นกลองนั้น แต่ก่อนใช้เหล็กเผาไฟแดงคว้านให้เนื้อไม้ไหม้ไฟแล้ว 
ขูดออกทีละน้อยจนกลวง ปัจจุบัน ใช้เครื่องจักรช่วยคว้าน ใช้หนังวัวขึงปิดทั้งสองหน้า 
ตั ้ง ให้หน้าตึงด้วย เชือกไนล่อนแล้ว  น่าหุ่นกลองมาวางผูกติดกับเท้ากลองเพ่ือให้เกิด 
ความสะดวกในการบรรเลง นิยมบรรเลง ในงานมงคลงานอวมงคลและงานฟ้อนผี สิ่งที่ 
ท่าให้เกิดเสียงก้องกังวาน คือ จ่ากลอง ซึ ่งแต่เดิมใช้ข้าวเหนียวในการถ่วงหน้ากลอง  
แต่ในปัจจุบันนิยมใช้กาววิทยาศาสตร์ ในกลองเต่งถิ้ง มีลักษณะเสียงของกลองที่มี 
ความน่าสนใจ และหน้าที่ของกลองเต่งถิ้ง ในวงป้าดก๊องเป็นเครื่องดนตรีส่าคัญในการก่ากับ
จังหวะ อีกทั้งยังสามารถสร้างอารมณ์ตามอัตราจังหวะช้า - เร็ว ของเพลงได้ สอดคล้องกับ
งานวิจัยของ สรายุธ รอบรู้ และสืบศักดิ์ แสนยาเกียรติคุณ (2557, น. 2222) ที่ศึกษาเรื่อง  
การจัดการอนุรักษ์และพัฒนาวงปี่พาทย์ล้านนา เพ่ือการสืบทอดอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม 
ในจังหวัดเชียงใหม่ พบว่า องค์ประกอบของเครื่องดนตรี วงปี่พาทย์ล้านนาประกอบด้วย  
แนหน้อย (แน7) แนหลวง (แน7) ป้าดเอก (ระนาดเอก) ป้าดทุ้ม (ระนาดทุ้ม) ป้าดก๊อง (ฆ้องวง) 
ป้าดเหล็ก (ระนาดเหล็ก) กลองเต่งถิ้ง กลองโป่งป้ง สิ่ง (ฉ่ิง) และสว่า (ฉาบ) มีคุณลักษณะ 
ที่เป็นอัตลักษณ์เฉพาะของวงปี่พาทย์ล้านนา ใช้กลองโป่งป้ง ตีสอดแทรกรับกับกลองเต่งถิ้ง
โดยมีหน้าทับ (จังหวะ) ที่เป็นอัตลักษณ์เฉพาะของวงปี่พาทย์ล้านนา ด้านคุณค่าของ 
วงปี่พาทย์ล้านนาในอดีตจนถึงปัจจุบัน เป็นวงดนตรีที่เป็นสื่อกลาง ในการประกอบพิธีกรรม
ทั้งด้านพุทธศาสนา เป็นสื่อกลางเชื่อมโยงด้านความเชื่อ รวมถึงเป็นเครื่องขับกล่อมจิตใจ  
ให้ความบันเทิงกับชุมชนและสังคม โดยใช้บรรเลงในโอกาสต่าง ๆ เช่น บรรเลงประกอบ
พิธีกรรมทางพุทธศาสนา ได้แก่ ประเพณีตั้งธรรมหลวง ประเพณีปอยหลวง ประเพณีหล่อพระ 
ประเพณีอบรมสมโภชพระเจ้า ส่วนพิธีกรรมด้านความเชื่อ เช่น พิธีกรรมฟ้อนผีมด ผีเม็ง   
ผีเจ้านาย พิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับประเพณีท้องถิ่น เช่น ประเพณีงานศพ โดยมีการสืบทอด
และปรับเปลี่ยนไปตามบริบทจากอดีตถึงปัจจุบัน 

บทบาทหน้าที่ของกลองเต่งถิ้งในวัฒนธรรมล้านนา  สามารถแบ่งออกได้เป็น           
2 รูปแบบ คือ 1) บทบาทด้านประเพณีและพิธีกรรมทางพุทธศาสนา เป็นเครื่องดนตรีส่าคัญ
ของชาวล้านนา มีร ูปแบบการบรรเลงสืบทอดต่อกันมาตั ้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบ ัน 
พิธีกรรมทางศาสนา คือ การบรรเลงรับพระ-ส่งพระ และยังมีการบรรเลงประกอบพิธีกรรม 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2566) 123 

การตั้งธรรมหลวง หรือการเทศมหาชาติ 2) บทบาทด้านพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับการด่าเนินชีวิต 
มีบทบาทกับชาวล้านนาเป็นอย่างมาก สามารถบรรเลงได้ทั้งงานมงคลและงานอวมงคล 
รวมทั้งใช้บรรเลงประกอบการชกมวย หรือการต่อสู้ แต่วิธีการบรรเลงในแต่ละงานจะมี
วิธีการเลือกใช้เพลงที่แตกต่างกันออกไป กล่าวได้ว่าบทบาทของกลองเต่งถิ้งในวัฒนธรรมล้านนา
ที่ไม่ว่าจะมีพิธีกรรมใด ๆ ก็มักจะมีการบรรเลงเข้ามาเกี่ยวข้องด้วยทุกครั้ง สามารถบรรเลงได ้
ทั้งงานมงคล งานอวมงคล งานฟ้อนผี และงานประเพณีต่าง ๆ ในแต่ละงานจะเลือกใช้เพลง 
ที ่แตกต่างกันออกไป สอดคล้องงานวิจัยของ พิพัฒน์พงศ์ มาศิร ิ (2552, น. 134)  
ที่ท่าการศึกษาเรื่อง ป้าดก๊องวงปี่พาทย์ล้านนาในบริบทสังคมเชียงใหม่ปัจจุบัน พบว่า ป้าดก๊อง
เป็นวงดนตรีที่มีความผูกพันกับวิถีการด่ารงชีวิตของชาวบ้านดังปรากฏการณ์ที่ชาวบ้าน
น่าเอาป้าดก๊องเข้าไปประโคมในกิจกรรมทางประเพณีและพิธีกรรมต่าง ๆ ได้แก่ พิธีกรรม
เกี่ยวกับการนับถือผี พิธีกรรมทางพุทธศาสนา และพิธีกรรมในการด่ารงชีวิต นอกจากนี้  
ยังสอดคล้องกับงานวิจัยของ ณัฐพงศ์ ปันดอนตอง (2553, น. 25) ได้ท่าการวิจัยเรื่องดนตรี
ประกอบพิธีกรรมการฟ้อนผีมดเม็ง กรณีศึกษาวงป้าดเมืองคณะวัดเชียงยืน พบว่า วงดนตรี
ป้าดเมือง คณะวัดเชียงยืน อ่าเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ เป็นวงดนตรีที ่ใช้บรรเลง 
เพ่ือประกอบการฟ้อนผีมดผีเม็งของชนชาวล้านนามาช้านาน ก่อตั้งวงขึ้นเมื่อปีพุทธศักราช 
2490 โดยพ่อครูค่า สุขเจริญ เมื่อพ่อครูค่าได้เสียชีวิตลงเมื่อปีพุทธศักราช 2510 นายอินทรัตน์ 
มูลชัยลังการ์ ได้รับสืบทอดวงป้าดเมือง คณะวัดเชียงยืนต่อ และเป็นหัวหน้าวงป้าดเมือง 
คณะวัดเชียงยืนมาจนถึงปัจจุบัน (พ.ศ.2553) 

2. ขั้นตอนการสร้างกลองเต่งถิ้ง ซึ่งผู้วิจัยได้ศึกษาเกี่ยวกับกรรมวิธีการสร้างกลอง
เต่งถิ้ง พบว่า มีขั้นตอนกระบวนการสร้างทั้งหมด 4 ขั้นตอน คือ 1) ขั้นตอนการคัดเลือกไม้
ให้ได้ขนาด โดย คัดท่อนไม้ท่อนใหญ่ ๆ ที่ได้ขนาดที่จะสามารถท่ากลองได้ เป็นไม้ประเภท
ไม้เนื้ออ่อน เช่น ไม้ขนุน ไม้ประดู่ ไม้สัก ไม้จามจุรี โดยจะใช้ไม้ที่มีเส้นผ่านศูนย์กลางประมาณ 
22-23 นิ้ว และความยาวประมาณ 27-28 นิ้ว 2) ขั้นตอนการกลึงหุ่นกลอง โดยน่าท่อนไม้ 
ที่เลือกไว้มากลึงให้เป็นรูปหุ่นกลองเต่งถิ้ง 3) ขั้นตอนการเจาะหุ่นกลองให้ทะลุทั้งสองด้าน 
โดยน่าไม้ที่กลึงเป็นรูปหุ่งกลองแล้ว มาเจาะให้ทะลุถึงกันทั้ง 2 ด้าน ขุดแต่งภายให้สวยงาม 
ตามรูปตรงของหุ่นกลอง 4) ขั้นตอนการท่าขากลอง โดยการท่าขากลอง น่าไม้แผ่นตัด 
ให้ได้ขนาดความหนา 1 นิ้ว กว้าง 10 นิ้ว ยาว 11 นิ้ว จ่านวน 2 แผ่น มาตัดให้ได้รูปแบบ 
ขากลองตามที่ต้องการ  

ในส่วนของการท่าหนังกลอง มีทั้งหมด 7 ขั้นตอน คือ 1) ขั้นตอนการตากหนัง      
โดยหนังวัวด้านในที่ท่าการขูดผังผืดและไขมันออกจนสะอาดแล้ว น่ามาขึงกับสะดึง        
โดยวิธีการใช้ลวดดึงหนังมัดติดกับสะดึงโดยรอบ การตากแดดจะต้องสลับการการตาก
ระหว่างด้านในและด้านนอกให้โดนแสงแดด เพ่ือให้หนังวัวแห้งสนิทมากยิ่งขึ้น 2) ขั้นตอน
การน่าหนังที่แห้งแล้วมาตัดเป็นวงกลมให้มีขนาดใหญ่กว่าหน้ากลองประมาณ 1-2 นิ้ว           
3) ขั้นตอนการยืดหนังโดยน่าหนังที่ตัดเป็นวงกลมตามขนาดที่ต้องการแล้วน่ามาแช่น้่า         



124 Patanasilpa Journal Vol.7 No.2 (July - December 2566) 

ให้อ่อนตัว เจาะรูร้อยเชือกขึงกับสะดึง เพื่อยึดให้หนังวัวขยายตัวออก รอจนหนังแห้ง                
4) ขั้นตอนการขูดหนังกลองด้านใน โดยใช้มีดขูดหนังด้านใน เพ่ือให้หนังเกิดการขยายตัว         
มีความหนาบางเท่ากัน โดยผิวหนังด้านในที่ท่าการขูดแต่งให้มีความหน้าบางเท่ากัน 
และเกิดความเรียบเนียน 5) ขั้นตอนการขูดขนกลอง โดยน่ามีดขูดหนังด้านนอกเอาขนออก 
โดยวิธีการขูดย้อนกับทิศทางของเส้นขน ลักษณะผิวหนังด้านนอก หลังจากท่าการขูดขนออก 
เป็นที่เรียบร้อย จะมีลักษณะของสีผิวตามธรรมชาติของหนังวัว และมีความเรียบเนียน  
6) ขั้นตอนการเจาะรูหนัง และขดลวดเป็นวงกลม โดยน่าหนังที่ขูดเสร็จแล้วมาตัดเป็น
วงกลมตามขนาดความกว้างของหุ่นกลองเต่งถิ้ง หลังจากนั้นท่าการเจาะรู โดยลักษณะของ
การเจาะรู จะต้องเจาะให้เป็นคู่ประมาณ 30-34 รู ใช้ลวดขดให้เป็นวงกลมตามขนาด           
ที่ก่าหนดไว้เพ่ือร้อยหูหิ่ง และ7) ขั้นตอนร้อยคร่าวหูหิ่ง เป็นขั้นตอนสุดท้าย น่าเชือกมาโยง
หน้าเล็กและหน้าใหญ่เข้าหากัน เพ่ือให้หนังทั้ง 2 หน้าตึงและเกิดความยืดหยุ่น พอยึด
ทั้ง 2 หน้าแล้ว ก็ถือว่าเป็นการจบขั้นตอนของการท่ากลองเต่งถิ้ง และก็ตกแต่งให้เกิด           
ความสวยงามโดยการน่ากระดาษทรายมาขัดหน้ากลองให้ขาว และสามารถน่ามาทดลอง
เสียงได้ ทั้งนี้การท่าหนังเพ่ือขึ้นหน้ากลองในแต่ละขั้นตอนผู้ท่าจะต้องมีความละเอียด  
ใจเย็น เพ่ือให้แผ่นหนังออกมาดี มีความสมบูรณ์ และเกิดความสวยงาม 

ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะในการน่าผลการวิจัยไปใช้ การศึกษาข้อมูลที่ได้จากการวิจัยครั้งนี้  
สามารถน่าไปใช้ประโยชน์ต่อการศึกษาในด้านดนตรีประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ ในด้านของ
ความส่าคัญของหน้าทับที่มีบทบาท ต่อการบรรเลงหน้าทับประกอบเพลงและการแสดง
พ้ืนบ้านล้านนา รวมไปถึงการใช้ประโยชน์ในด้านการศึกษาวัฒนธรรมดนตรีพื้นบ้านล้านนา 
ประเภทกลอง โดยเฉพาะอย่างยิ่งกลองเต่งถิ้งที่มีบทบาทส่าคัญในการบรรเลงวงดนตรี
พ้ืนบ้านล้านนา ทั้งด้านพิธีกรรมทางศาสนาและพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับการด่าเนินชีวิต           
ซึ่งผู้วิจัยได้จัดจ่าแนกกลุ่มและวิธีการใช้หน้าทับกับการบรรเลงในพิธีกรรมต่าง ๆ ไว้เป็นส่วน ๆ 
เพ่ือให้สะดวกและเกิดความคิดร่วมยอด ที่ง่ายต่อการท่าความเข้าใจ ส่าหรับครู อาจารย์ 
หรือนักศึกษาที่สนใจศึกษาเรื่องนี้   

 2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป ส่าหรับผู้ที่สนใจศึกษาในเรื่องลักษณะเฉพาะ
ทางดนตรีและกรรมวิธีการสร้างกลองเต่งถิ้ง น่าจะท่าการวิจัยลักษณะเฉพาะทางดนตรีและ
กรรมวิธีการสร้างกลองชนิดอ่ืน ๆ เช่น กลองสะบัดชัย กลองชัยยะมงคล กลองมองเซิง 
กลองปู่เจ่ กลองหลวง และกลองหลุมซึ่งเป็นกลองพ้ืนบ้านล้านนา ฯลฯ โดยสามารถ 
น่าผลการวิจัยเรื่องนี้ไปเป็นแนวทางเพ่ือปรับใช้ให้เหมาะสมกับการวิจัยกลองต่าง  ๆ  
อีกต่อไป 

 

 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2566) 125 

รายการอ้างอิง   

กรมศิลปากร. (2522). ศิลาจารึกในพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติหริภุญชัย. กรุงเทพฯ: รุ่งศิลป์. 
ณัฐพงศ์ ปันดอนตอง. (2553). ดนตรีประกอบพิธีกรรมการฟ้อนผีมด ผีเม็ง : กรณีศึกษา

วงป้าดเมืองคณะวัดเชียงยืน อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่. วิทยานิพนธ์ปริญญา
ศิลปกรรมศาสตรมหาบัณฑิต สาขามนุษยดุริยางควิทยา มหาวทิยาลัยศรีนคริทรวโิรฒ. 

ธนิต อยู่โพธิ์. (2528). ประวัติเครื่องดนตรีไทย และต านานการผสมวงมโหรี ปี่พาทย์ และ
เครื่องสาย. กรุงเทพฯ: จันวาณิชย์. 

ปัญญา รุ่งเรือง. (2546). ประวัติการดนตรีไทย. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
พิพัฒน์พงศ์ มาศิริ. (2552). ป้าดก๊อง: วงปี่พาทย์ล้านนาในบริบทสังคมเชียงใหม่ปัจจุบัน. 

วิทยานิพนธป์ริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวฒันธรรมศกึษา บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยแม่ฟ้าหลวง. 

สรายุธ รอบรู้ และสืบศักดิ์ แสนยาเกียรติคุณ. (2557). การจัดการอนุรักษ์และพัฒนา 
วงป่ี พาทย์ล้านนา เพื่อการสืบทอดอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมในจังหวัดเชียงใหม่. 
ใน 50 ปี มข. แห่งการอุทิศเพ่ือสังคม. รายงานสืบเนื่องจากการประชุมวิชาการ
เสนอผลงานวิจัยระดับบัณฑิตศึกษา ครั้งที่ 15 (น. 2219-2226). บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยขอนแก่น.  

ส่านักงานจังหวัดล่าพูน. (ม.ป.ป.). ประวัติความเป็นมาจังหวัดล าพูน. [ออนไลน์]. ค้นเมื่อ 
1 สิงหาคม 2565. เข้าถึงจาก https://www.lamphun.go.th/th/information 

อุทาน บุญเมือง, เฉลิมศักดิ์ พิกุลศรี และสุชาติ แสงทอง. (2561). “ป้าดก๊องล้านนา :  
การสืบทอด และการประสมวง”. วารสารนาคบุตรปริทรรศน์ มหาวิทยาลัย 
ราชภัฏนครศรีธรรมราช, 10, ฉบับพิเศษ: 201-212. 


