
160 Patanasilpa Journal Vol.9 No.2 (July - December 2025) 

รูปแบบการตีกลองปูจาภาคเหนือตอนบน 
THE PLAYING STYLE OF KLONG PUJA (PUJA DRUM)  

IN THE UPPER NORTHERN REGION  

จุติณัฏฐ์  วงศ์ชวลิต  
JUTINATH WONGCHAWALIT 

(Received: July 30, 2025; Revised: September 5, 2025; December 8, 2025) 

บทคัดย่อ  

การวิจัยเรื่อง รูปแบบการตีกลองปูจาภาคเหนือตอนบน เป็นงานวิจัยทางมานุษย
ดนตรีวิทยา ด าเนินการตามระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาบริบท 
และรูปแบบการตีกลองปูจาของภาคเหนือตอนบน ในจังหวัดเชียงใหม่ เชียงราย ล าพูน 
ล าปาง และแม่ฮ่องสอน เก็บรวบรวมข้อมูลจากการสังเกต การบันทึกภาคสนาม และ
สัมภาษณ์ผู้เชี่ยวชาญ ผู้ทรงคุณวุฒิ ครูภูมิปัญญา ปราชญ์ชาวบ้าน และผู้สืบทอดกลองปูจา  
วิเคราะห์ข้อมูลโดยการวิเคราะห์เนื้อหา พบว่า กลองปูจาเป็นกลองโบราณชนิดหนึ่ง  
มีลักษณะเป็นกลองชุด ประกอบด้วยกลองใหญ่สองหน้าเรียกว่า “กลองทั่ง” ขึงด้วยหนังสัตว์
และมีหมุดตอกรอบ กลองมีหน้ากว้างประมาณ 2-2.5 เมตร ตัวกลองท าจากไม้เนื้อแข็ง  
เช่น ไม้ประดู่  ไม้เต็งรัง ไม้สัก และไม้ฉ าฉา นอกจากนี้มีกลองลูกตุ๊บขนาดเล็ก 3 ใบ  
ขึงด้วยหนังสัตว์และมีหมุดตอกรอบเช่นกัน ใช้ตีขัดจังหวะกับกลองใหญ่ วางเรียงตามความถนัด
ของผู้ตีที่ได้รับสืบทอดจากครูผู้สอน โดยเดิมใช้เป็นสัญญาณออกศึกและเฉลิมฉลองชัยชนะ 
ต่อมาน าเข้าสู่วัดเพ่ือใช้เป็นกลองศักดิ์สิทธิ์ในการเป็นพุทธบูชา ตีในวันโกน วันพระ  
และเป็นสัญญาณทางสังคมของชุมชน เช่น เรียกประชุม แจ้งเหตุฉุกเฉิน หรือเตือนภัย 
รูปแบบจังหวะหลัก ได้แก่ จังหวะพุทธบูชา ตีช้าเรียบสง่า เน้นเสียงกลองก้องกังวาน  
สะบัดชัยตีเร็วพร้อมไม้แส้ ล่องน่านตีเร็วสนุกสนาน และแจ้งเหตุด่วนเป็นการตีเร่งเร้า 
เพ่ือสื่อสารกับชุมชน ปัจจุบันการตีกลองปูจาแบ่งเป็นสองรูปแบบ คือ การตีเพ่ือพุทธบูชา 
และการตีเพ่ือการแสดงหรือการแข่งขัน ระบ าที่นิยม ได้แก่ เสือขบตุ๊ สาวหลับเต๊อะ  
ล่องน่าน และฟาดแส้ แต่ละจังหวัดมีชื่อเรียกระบ าแตกต่างกันตามส าเนียงและเพ่ือความสะดวก
ในการจดจ า การศึกษาครั้งนี้สะท้อนบทบาทวัฒนธรรม ประเพณี และสัญลักษณ์ทางสังคม

                                                           
 ภาควิชาดุริยางคศิลป์ วิทยาลัยนาฏศิลปเชียงใหม่ สถาบันบัณฑิตพัฒนศิลป์  
   Department of Music Chiang Mai College of Dramatic Arts Bunditpatanasilpa Institute of Fine Arts 
 
 
 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 161 

ที่กลองปูจายังคงมีความส าคัญในชุมชนและสะท้อนวิถีชีวิตชาวพุทธของชาวล้ านนา  
จนเกิดเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่ควรค่าแก่การอนุรักษ์และสืบทอดให้อยู่คู่ชาวล้านนาสืบไป 

ค าส าคญั : กลองปูจา, กลองภาคเหนือตอนบน, ภูมิปัญญาล้านนา 

 

Abstract 

The research titled "The Playing Styles of Klong Puja (Puja Drum) in 
the Upper Northern Region" is ethnomusicological research conducted using 
qualitative methods. The objective is to examine the cultural context and 
rhythmic patterns of Puja drum performance in the upper northern region 
comprising five provinces: Chiang Mai, Chiang Rai, Lamphun, Lampang, and 
Mae Hong Son. Data were collected through observation, field recordings, 
and in-depth interviews with experts, master craftsmen, community sages, 
and inheritors of the Puja drum tradition. Content analysis was employed to 
interpret the findings. The results indicate that the Puja drum is an ancient 
Lanna drum set consisting of 1) a large double-headed drum called “Klong 
Thung”, covered with animal hide, measuring about 2–2.5 meters, made of 
hardwoods such as teak or padauk, and 2) three smaller drums called 
“Klong Look Tub”, used to interrupt the rhythms of large drum, placed 
according to the drummer’s expertise. Previously, the Puja drum served as a 
war signal and a celebratory instrument for victory, later becoming a sacred 
temple instrument for Buddhist worship. It has been played on observance 
days, holy days, and as a means of community communication, including 
gatherings, emergencies, and warnings. The main rhythmic patterns include 
1) Buddhabucha, a slow, solemn style emphasizing resonance, 2) Sabat Chai, 
a fast, forceful rhythm played with whips, 3) Long Nan, a lively and playful 
beat, and 4) Emergency Call, a rapid rhythm used to convey urgent 
messages. In the present day, the Puja drum is played in two main forms: 
ritual playing for Buddhist worship and staged performance or competition. 
Popular choreographies, including Suea Kob Tu, Sao Lab Teu, Long Nan, and 
Fad Sae, are called differently in each province due to the people’s accents 
and ease in memorability. This study reflects a vital cultural, ritual, and 
social role that the Puja drum remains in Lanna communities and the 



162 Patanasilpa Journal Vol.9 No.2 (July - December 2025) 

Buddhist way of life of Lanna people, resulting in a cultural heritage which is 
worth preservation and transmission for future generations. 

Keywords : Klong Puja, Drum in the Upper Northern Region, Lanna Wisdom. 

บทน า 
 อาณาจักรล้านนามีความเจริญรุ่งเรืองด้านศิลปวัฒนธรรมตั้งแต่สมัยโบราณ 
นับเนื่องมากกว่าเจ็ดร้อยปี  เป็นดินแดนที่มีความเจริญรุ่งเรืองทั้ งศาสตร์และศิลป์  
มีความงดงามทางด้านวัฒนธรรมอันหลากหลาย มีการถ่ายทอดสืบต่อจากรุ่นสู่รุ่นกันมา
จนถึงปัจจุบัน ภูมิปัญญาวัฒนธรรมด้านศิลปะ ทั้งด้านการต่อสู้ ศิลปหัตถกรรม ตลอดจน 
ดุริยนาฏกรรมต่าง ๆ ก็มีการสืบต่อกันมาทั้งที่ เป็นการถ่ายทอดโดยระบบครอบครัว  
ครูสู่ศิษย์ หรือถ่ายทอดผ่านการศึกษาในวัด (ธิติพล กันตีวงศ์ และ ต่อพงษ์ เสมอใจ, 2557) 
ชาวล้านนามีการปกครองตนเองแบบอิสระด้วยความเชื่อ ความเสื่อมใสต่อพุทธศาสนาและ
ขนบธรรมเนียมประเพณีอันเป็นเอกลักษณ์ และงดงามที่สืบทอดภูมิปัญญาอันเป็นมรดก 
ของชาติ อย่ างยาวนานมาจนถึ งปั จจุบั น  อาณ าจักรล้ านนาในประเทศไทยนั้ น 
ปัจจุบันประกอบไปด้วย 8 จังหวัดภาคเหนือตอนบน ได้แก่ เชียงใหม่ เชียงราย ล าพูน 
ล าปาง แพร่ น่าน พะเยา และแม่ฮ่องสอน ได้สืบทอดมรดกด้านศิลปวัฒนธรรมทั้ง 
ด้านดุริยนาฏกรรม ดนตรี การแสดง ขนบธรรมเนียมประเพณีต่าง ๆ มีความโดดเด่นในการ
อนุรักษ์และรักษาศิลปวัฒนธรรมตามบริบทของแต่ละพ้ืนที่ มีอัตลักษณ์โดดเด่นเฉพาะตัว 
(ธนาเทพ สกฺกวโส, 2560) มีสภาพภูมิศาสตร์ที่อุดมสมบูรณ์ ขนบธรรมเนียมประเพณีและ
วิถีชีวิตที่งดงาม ซึ่งได้รับอิทธิพลเป็นอย่างมากจากพระพุทธศาสนา ลักษณะดังกล่าวท าให้
ดินแดนล้านนาได้รับสมญานามว่า “ดินแดนแห่งอารยธรรมล้านนา” อันมีศาสนสถาน 
ต านาน และพงศาวดารเป็นหลักฐานแสดงถึงความรุ่งเรืองทางวัฒนธรรมและความศรัทธา
ในพระพุทธศาสนา (UNESCO, 2003; Poupeau & Boissevain, 2012)  
 วิถีชีวิตของชาวล้านนา มีภูมิปัญญาและพัฒนาการด้านดุริยนาฏกรรมที่น่าสนใจ
โดยเครื่องดนตรีแต่ละชนิดประดิษฐ์ขึ้นจากธรรมชาติที่มีอยู่ในท้องถิ่นร่วมกับภูมิปัญญา
ชาวบ้านที่สั่งสม และสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่นมาอย่างยาวนาน มีการแลกเปลี่ยนเรียนรู้  
ด้านศิลปวัฒนธรรมแบบเครือญาติ จากการสืบทอดจากครอบครัวจากพ่อสู่ลูกหลาน  
ครูสู่ศิษย์ มีการผสมผสานเครื่องดนตรี อาทิ เช่น พิณ สะล้อ ฆ้อง และกลอง รวมถึงกลอง
ผสมวงในวงปี่พาทย์ ขึ้นอยู่กับประเภทและโอกาสที่ใช้ เช่น งานประเพณี การเฉลิมฉลอง 
งานวัดต่าง ๆ โดยเฉพาะ “กลอง” หรือ “ก๋อง” ที่มีหลากหลายชนิด หลายขนาดแตกต่างกันไป
ตามวัสดุอุปกรณ์ที่หามาได้และภูมิปัญญาของแต่ละท้องถิ่น ที่ส าคัญกลองล้านนาสามารถ
เข้าได้ทุกสถานะด้านดนตรี มีสถานะรับใช้สังคมในอาณาจักรและศาสนจักร อาทิ กลองแอว 
กลองตะหลดปด กลองถิ้งบ้อม กลองสิ้งหม้อง กลองมองเซิง กลองเต่งถิ้ง กลองปู่ เจ่  
กลองชัยมงคล และกลองบูชา (ธนาเทพ สกฺกว โส , 2560) โอกาสที่ใช้จึงแตกต่างกันออกไป 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 163 

กลองบางประเภทมีขนาดใหญ่ สื่อความหมายที่ลึกซึ้งทางด้านศรัทธาความเชื่อ มีไว้เพ่ือ ตี
เชื่อมโยงสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนากับชุมชนและสังคม กลองจึงมีความส าคัญต่อระบบ
สังคมของชาวล้านนา โดยแฝงไปด้วยความเชื่อ ความศรัทธาและพิธีกรรม กลองขนาดใหญ่
นิยมเก็บไว้ที่วัดจะไม่น าไปเก็บไว้ที่บ้าน วัดจึงเป็นศูนย์กลางของชุมชนที่จะเชื่อมโยงระหว่างกัน
ในล้านนาให้มีส่วนร่วมทางศาสนา และใช้ตีเพ่ือเป็นอาณัติบอกสัญญาณเหตุการณ์ต่าง ๆ 
ได้แก ่“กลองปูจา” หรือ “กลองบูชา” โดยมีบทบาทส าคัญต่อพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา
ของชาวล้านนามาก เป็นเครื่องเตือนใจของพุทธศาสนิกชนที่แสดงให้เห็นถึงความมุ่งมั่นที่จะ
สืบทอดพระพุทธศาสนา บูชาพระรัตนตรัย มุ่งมั่นในศีลในธรรม จึงมีความเชื่อและความศรัทธา
ในการสร้างกลองปูจา การเรียนกลอง ไม้ที่ใช้ท ากลอง ข้อห้ามต่าง ๆ ที่ต้องปฏิบัติอย่าง
เคร่งครัด วิธีการเรียนรู้และกระบวนการสืบทอดตามที่ได้สืบทอดจากบรรพบุรุษของตน 
ในแต่ละท้องถิ่น ซึ่งจะมีลีลา ระบ า หรือท านองเป็นเอกลักษณ์ตามแต่ละพ้ืนที่ (ทองทวี 
ยศพิมสาร, 2559) ชาวล้านนาจึงให้ความส าคัญว่าเป็นกลองที่ศักดิ์สิทธิ์ ถือเป็นของสูง  
ต้องให้ความเคารพ โดยวัดจะเป็นศูนย์กลางในการอนุรักษ์และให้ชุมชนช่วยกันรักษาไว้ 
 กลองปูจา จึงนับเป็นมรดกทางวัฒนธรรมดนตรีของภาคเหนือตอนบนที่มีประวั ติ
ความเป็นมายาวนาน สะท้อนถึงวิถีชีวิต ความเชื่อ และคติชนของชาวล้านนาในอดีต  
จากหลักฐานทางประวัติศาสตร์และต านานพ้ืนเมืองล้านนา เช่น ต านานสะดือเมือง หรือ
ต านานของพญามังรายและพญาสามฝั่งแถน พบว่าเสียงกลองปูจาเคยถูกใช้เป็นสัญญาณ 
ในการรบ เรียกว่า “กลองศึก” หรือ “กลองชัย” และในเวลาต่อมาได้พัฒนาสู่การใช้ใน
พิธีกรรมทางศาสนาและการประกาศกิจกรรมส าคัญของชุมชน เช่น การบอกเวลา  
การท าบุญวันโกน วันพระ ตลอดจนการตีเพ่ือบูชาข่วงแก้วทั้งสาม (สนั่น ธรรมธิ , 2542, 
และ ณรงค์ สมิทธิธรรม, ไม่ปรากฏปีที่พิมพ์) ปัจจุบันการตีกลองปูจาได้แปรเปลี่ยนไปตาม
พลวัตของสังคมและวัฒนธรรม จากการตีเพ่ือประกอบพิธีกรรมทางศาสนา กลายมาเป็น
การแสดงเชิงศิลปะและเชิงพาณิชย์ เช่น การแสดงในงานประเพณี งานต้อนรับแขกบ้าน
แขกเมือง หรือการแข่งขันทางวัฒนธรรมในเวทีต่าง ๆ รูปแบบการตีกลองปูจาจึงมีทั้ง
รูปแบบดั้งเดิมที่เป็นการตีเพ่ือพุทธบูชาและรูปแบบเชิงการแสดงสร้างสรรค์ ซึ่งมีลีลาท่าทาง
ประกอบจังหวะการตี เช่น ระบ าเสือขบตุ๊ สาวหลับเต๊อะ ล่องน่าน รวมถึงการน าท่วงท่า 
การฟ้อนเจิงและการตบมะผาบ ซึ่งเป็นชั้นเชิงการต่อสู้ของชายชาวล้านนามาประยุกต์ใช้ใน
การแสดงร่วมด้วย 
  กลองปูจาของชาวล้านนาได้มีนักวิจัยหลากหลายสถาบัน ได้ศึกษาไว้โดยเฉพาะ 
ในจังหวัดแพร่ น่าน และพะเยา และมีวัฒนธรรมความเชื่อที่มีแนวคิด วัฒนธรรม ประเพณี 
ที่คล้ายคลึงกัน มีการศึกษาไว้อย่างลึกซึ้ง (ภัทระ คมข า, 2556) มุ่งเน้นการศึกษาบริบท
ดั้งเดิมของกลองปูจาในพ้ืนที่เมืองน่าน รวมทั้งประเพณี พิธีกรรม และท านองบรรเลง  
โดยได้ลงพ้ืนที่เก็บข้อมูลเชิงคุณภาพเป็นเวลานานกว่า 15 เดือน นอกจากนั้นมีการส่งเสริม
ศิลปะการแสดงกลองปูจาของชุมชนรอบกว๊านพะเยา (สถาบันวิจัยพะเยา, 2563) มุ่งเน้น



164 Patanasilpa Journal Vol.9 No.2 (July - December 2025) 

การสร้างกระบวนการเรียนรู้มีการบันทึกข้อมูลประวัติการสร้างกลอง เทคนิคการบรรเลง 
และการฟ้ืนฟูภูมิปัญญาให้เยาวชนในพ้ืนที่ได้เรียนรู้  และสืบทอดศิลปะการตีกลองปูจา 
ส าหรับการศึกษาเชิงลึกของกลองปูจาในจังหวัดแพร่มีความเชื่อมโยงกับพิธีกรรมทาง 
พุทธศาสนา (มงคล หาญเจริญทรัพย์, 2567) รวมถึงใช้เป็นสัญลักษณ์แห่งความศรัทธา 
และการประกาศศาสนธรรมในงานบุญประเพณีต่าง ๆ (พระมหาอนุสรณ์ อภิวฑฺฒโน, 
2566) จะเห็นได้ว่ามีการศึกษาทั้งสามจังหวัดโดยละเอียดและเชิงลึกในระดับหนึ่งแล้ว 
ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาวัฒนธรรมการตีกลองปูจาในอีกห้าจังหวัดในกลุ่มล้านนาตะวันตก ได้แก่ 
จังหวัดแม่ฮ่องสอน เชียงใหม่ เชียงราย ล าปาง และล าพูน ซึ่งแสดงในภาพที่ 1 ฝั่งขวาของภาพ  

 
ภาพที่ 1 แผนที่ภาคเหนือตอนบน  

ที่มา : ผู้วิจัย 
 
 จากพ้ืนที่ด้านฝั่งขวาซึ่งประกอบด้วย 5 จังหวัด ได้แก่ จังหวัดเชียงใหม่ เชียงราย 
ล าพูน ล าปาง และแม่ฮ่องสอน มีความโดดเด่นในศิลปวัฒนธรรมซึ่งมีความเชื่อร่วมกัน 
ในหลากหลายมิติ มีบริบทเชิงพ้ืนที่ ความเป็นมา ความส าคัญ และคุณค่า พ้ืนถิ่นความเชื่อ 
พลังความศรัทธา รวมถึงศิลปะการตีกลองปูจาที่แสดงออกถึงเอกลักษณ์และอัตลักษณ์ 
ไว้อย่างชัดเจน ผู้วิจัยจึงเล็งเห็นมรดกทางศิลปวัฒนธรรมอันทรงคุณค่านี้ จึงสนใจศึกษา
รวบรวมบริบทและรูปแบบการตีกลองปูจาในเชิงพ้ืนที่อย่างเป็นระบบทั้งในด้านจังหวะและ
ท านองในการตี ลีลาท่าทาง การประยุกต์ใช้ในงานพิธีกรรม การแสดง และการแข่งขัน 
ตลอดจนสามารถเป็นแนวทางการอนุรักษ์และพัฒนาให้เหมาะสมกับบริบทของสังคม 
ในปัจจุบัน หากไม่มีการรวบรวมข้อมูลแต่ละพ้ืนถิ่นอย่างชัดเจน อาจส่งผลให้ความ
หลากหลายของรูปแบบการตีกลองปูจาในแต่ละพ้ืนที่สูญหายหรือถูกลดทอนความหมาย
และความส าคัญลงไป การศึกษาวิจัยนี้จะท าให้รูปแบบการตีกลองปูจาควรค่าแก่การศึกษา 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 165 

อนุรักษ์ สืบสาน สร้างสรรค์ สร้างและถ่ายทอดองค์ความรู้ และต่อยอดภูมิปัญญาความรู้  
นี้สืบไป 

วัตถุประสงค์ 
1. ศึกษาบริบทกลองปูจาภาคเหนือตอนบน 
2. ศึกษารูปแบบการตีกลองปูจาภาคเหนือตอนบน 

วิธีการศึกษา 
 งานวิจัย เรื่อง รูปแบบการตีกลองปูจาภาคเหนือตอนบน ด าเนินการ วิจัย 
ตามระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ศึกษาในเขตพ้ืนที่จังหวัด
เชียงใหม่ เชียงราย ล าพูน ล าปาง และแม่ ฮ่องสอน โดยมุ่งเน้นการท าความเข้าใจ
ปรากฏการณ์ทางวัฒนธรรมในเชิงลึก วิเคราะห์บริบททางสังคม ความเชื่อ ประเพณี  
และภูมิปัญญาท้องถิ่นที่เกี่ยวข้องกับการตีกลองปูจา รวมถึงการสืบสานและการต่อยอด 
องค์ความรู้ในพ้ืนที่ศึกษา เพ่ือตีความความหมายและบรรยายปรากฏการณ์เพ่ือให้ได้ข้อมูล
เชิงลึกที่สะท้อนอัตลักษณ์เฉพาะของพื้นที่  
 ผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key Informants) เป็นการเลือกแบบเจาะจงจากผู้มีประสบการณ์ 
มีความรู้ และมีส่วนร่วมกับการสืบสานภูมิปัญญากลองปูจา ได้แก่ ครู อาจารย์ นักวิชาการ 
พระสงฆ์ ปราชญ์ชาวบ้าน ครูภูมิปัญญา สล่ากลอง (ช่างท ากลอง) รวมถึงเยาวชนผู้สืบสาน
การตีกลองปูจา จ านวน 35 คน อาทิ 1) นายจันทร์  แก้วจิโน ครูภูมิปัญญาจังหวัดเชียงใหม่ 
2) พระสมคิด จิตฺตส วโร (ชมภูภี) เจ้าอาวาสวัดวัดท่าเดื่อ อ าเภอเชียงแสน จังหวัดเชียงราย 
3) นายไชยวัฒน์ บุญสม ปราชญ์ชาวบ้าน อ าเภอลี้ จังหวัดล าพูน 4) นายปราการ ใจดี 
อาจารย์มหาวิทยาลัยราชภัฏล าปาง 5) นายประเสริฐ ประดิษฐ์ หัวหน้าศูนย์ศึกษาไทยใหญ่ 
จังหวัดแม่ฮ่องสอน  
 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ 1) แบบสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview 
Form) แบบมีโครงสร้าง (Structured Interview) และค าถามปลายเปิด ครอบคลุม
ประเด็นเกี่ยวกับประวัติ ความเชื่อ บริบท พิธีกรรม เทคนิค และรูปแบบการตีกลองปูจา  
2) แบบสังเกต (Observation Form) ส าหรับบันทึกพฤติกรรม กิจกรรม และบริบทของ
การตีกลองปูจาในสถานการณ์จริงโดยบันทึกภาพ เสียง และเหตุการณ์ส าคัญที่เกี่ยวข้ อง 
และ 3) แบบบันทึกภาคสนาม (Field Note Form) บันทึกรายละเอียดของสถานที่ 
บรรยากาศ และปัจจัยแวดล้อมที่เกี่ยวข้องกับกระบวนการตีกลองปูจา ตรวจสอบคุณภาพ
เครื่องมือโดยผู้เชี่ยวชาญ จ านวน 3 คน และประเมินดัชนีความสอดคล้อง (IOC) ตรวจสอบ
ความถูกต้อง ครอบคลุม และเหมาะสมต่อการเก็บข้อมูลจริง โดยมีค่าความสอดคล้องตั้งแต่ 
0.6-1.0 ทุกข้อ  
  เก็บรวบรวมข้อมูลโดยการวิจัยเอกสารและข้อมูลภาคสนามจากการสัมภาษณ์เชิงลึก 
การสังเกตแบบมีส่วนร่วม การบันทึกภาคสนามทั้งภาพและเสียง เพ่ือใช้ประกอบการ



166 Patanasilpa Journal Vol.9 No.2 (July - December 2025) 

วิเคราะห์รูปแบบและเทคนิคการตีกลองปูจาในแต่ละพ้ืนที่ ตรวจสอบคุณภาพข้อมูลสามเส้า 
(Triangulation) ด้ านวิธีการโดยเปรียบเทียบข้อมูลจากการสัมภาษณ์  การสังเกต  
และจากเอกสาร และตรวจสอบแหล่งข้อมูลโดยเปรียบเทียบข้อมูลจากผู้ทรงคุณวุฒิ  
ครูภูมิปัญญา และผู้ปฏิบัติจริง และสุดท้ายตรวจสอบด้านผู้วิจัยโดยให้ที่ปรึกษาและ
ผู้เชี่ยวชาญด้านวิธีวิจัยตรวจสอบขั้นตอนและการตีความข้อมูล น ามาวิเคราะห์ข้อมูล 
โดยการวิ เคราะห์ เนื้ อหา (Content Analysis) การสั งเคราะห์ ข้ อมูล เชิ งคุณ ภาพ 
(Qualitative Data Synthesis) โดย 1) การถอดเทปเสียงสัมภาษณ์ และจัดหมวดหมู่ข้อมูล 
2) การระบุประเด็นหลัก (Key Themes) ที่เกี่ยวข้องกับรูปแบบการตีกลองปูจา 3) การวิเคราะห์
เปรียบเทียบข้อมูลจากหลายแหล่ง เพ่ือหาความเหมือน ความต่าง และความเชื่อมโยง และ 
4) การสังเคราะห์ข้อมูลเพื่อสรุปเป็นบริบท และรูปแบบการตีกลองปูจาภาคเหนือตอนบน 
 จริยธรรมการวิจัย (Research Ethics) ผู้วิจัยปฏิบัติตามหลักจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์ 
และได้รับการรับรองจากคณะกรรมการจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์ หมายเลขใบรับรอง  :  
ว.374/2567 วันที่อนุมัติ : 5 สิงหาคม 2567 ผู้วิจัยได้รับความยินยอมจากผู้ให้ข้อมูลทุกคน
ก่อนด าเนินการสัมภาษณ์และบันทึกข้อมูล เพ่ือคุ้มครองสิทธิ ความปลอดภัย และความเป็น
ส่วนตัวของผู้ให้ข้อมูล 

ผลการศึกษา 
1.บริบทกลองปูจาภาคเหนือตอนบน  

   จากการศึกษาบริบทและรูปแบบการตีกลองปูจาภาคเหนือตอนบน พบว่า  
“กลองปูจา” มีรากฐานทางประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม ความเชื่อ และบทบาทที่สืบทอดกันมา
ในชุมชนล้านนาภาคเหนือตอนบนมาอย่างยาวนาน โดยผู้วิจัยน าเสนอประเด็นหลัก ดังนี้ 
   1.1 ลักษณะทางกายภาพของกลองปูจา โดย “กลองปูจา” หรือ “ก๋องปู่จา” 
เป็นภาษาค าเมืองของภาคเหนือตอนบนหรือชาวล้านนา หมายถึง “กลองบูชา” เป็นกลองโบราณ
มีลักษณะเป็นกลองชุด ประกอบด้วยกลองสองหน้าขนาดใหญ่ที่ขึงหน้ากลองด้วยหนังสัตว์ 
อาจเป็นหนังวัวหรือหนังควาย มีหมุดตอกยึดหนังกลองโดยรอบ มีหน้ากว้างประมาณ  
2-2.5 เมตร ตัวกลองท าด้วยไม้เนื้อแข็ง เช่น ไม้ประดู่ ไม้เต็งรัง ไม้สัก หรือปัจจุบันใช้  
ไม้ฉ าฉา เป็นต้น กลองดังกล่าวเรียกว่า “กลองทั่ง” หรือ “ก๋องตั้ง” และมีกลองขนาดเล็กอีก 
2-3 ใบ ลักษณะเป็นกลองสองหน้าขึงด้วยหนังสัตว์และมีหมุดตอกโดยรอบเช่นกัน  
แต่ละใบมีหน้ากว้างประมาณ 25 - 50 เซนติเมตร มีขนาดเล็ก กลาง ใหญ่ ไล่ล าดับกันไป 
กลองใบเล็กใช้ตีขัดจังหวะกับกลองใหญ่ ขณะที่ตีจะมีเสียงดัง “ตุ๊บๆ” จึงเรียกชื่อตามเสียงว่า 
“กลองลูกตุ๊บ” อยู่ข้างกลองใหญ่ด้านซ้าย รูปแบบการจัดวางอาจแตกต่างกันไปตาม 
ความถนัดของครูผู้สอนในแต่ละพ้ืนที่ บางแห่งนิยมวางเรียงเป็นแนวตั้ง บางแห่งวางแบบ
สามเหลี่ยม และบางแห่งวางเรียงชิดกัน ซึ่งสะท้อนถึงความหลากหลายของวิธีการเรียนรู้ 
ที่สืบทอดจากครูสู่ศิษย์มาตั้งแต่โบราณ 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 167 

   

ภาพที่ 2 กลองปูจา 
 

  1.2 บทบาททางประวัติศาสตร์และต านานความเชื่อ ผลการวิจัยชี้ให้เห็นว่า 
กลองปูจาเดิมมีบทบาทส าคัญในการออกรบในยุคสงครามโบราณ ท าหน้าที่ให้สัญญาณ 
การเคลื่อนทัพ การบุก การถอย และสัญญาณชัยชนะหรือความพ่ายแพ้ในสมรภูมิสงคราม 
ดังนั้นจึงมีชื่อเรียกอีกว่า “กลองศึก” หรือ “กลองชัย” ในยุคปัจจุบันที่ไม่มีการท าสงคราม 
กลองปูจาจึงเปลี่ยนบทบาทเป็นเครื่องมือทางศาสนาและวัฒนธรรมตามแนวคิด 
ด้านมานุษยวิทยาวัฒนธรรม (Cultural Anthropology) กลองปูจามีรากฐานทางความเชื่อ
ที่ลึกซึ้งและเกี่ยวโยงกับต านานท้องถิ่น โดยเฉพาะต านานยักษ์ตาทิพย์กับพระอินทร์ 
และต านานยักษ์ตาทิพย์กับนางคาก๋อง ซึ่งเล่าขานว่าในอดีตมีการสร้างกลองศักดิ์สิทธิ์  
เพ่ือช่วยปกป้องชุมชนจากภัยพิบัติและยักษ์ร้ายที่จะลงมากินเนื้อมนุษย์ในทุก 7 วัน  
พระอินทร์ได้มาช่วยเหลือชาวเมืองโดยการเนรมิตกลองใบใหญ่และให้ตีทุกสามวันเจ็ดวัน
เพ่ือขับไล่ยักษ์ ซึ่งปราการ ใจดี กล่าวว่า “… จากต านานนี้ท าให้ชาวบ้านเชื่อว่ากลองปูจา
เป็นกลองศักดิ์สิทธิ์ มีความศรัทธาและมีจารีตที่เกี่ยวกับกลองปูจามาจนถึงทุกวันนี้…” 
(ปราการ ใจดี, 2567) นอกจากนั้นยังมีต านานกลองใหญ่ใบแรกของนครเขลางค์ (ล าปาง) 
คือ “พิฆาตมหาพิชัยเภรี” ซึ่งตีเพ่ือเฉลิมฉลองในการที่พระเจ้าอนันตยศได้ถวายสิริราช
สมบัติแดพ่ระนางเจ้าจามเทวี และในพงศาวดารเชียงแสนโยนกนาคพันธุ์ ในสมัยพญาแสนภู
ชันราชนัดดาได้สร้างกลองบูชาประจ าเมือง 3 ใบ (สมคิด จิตฺตส วโร (ชมภูภี), 2567)  
ให้เป็นกลองคู่ต าแหน่งเมืองเชียงแสน เชียงราย และเชียงใหม่ ความเชื่อนี้ยังคงสืบทอดและ
สะท้อนให้เห็นถึงบทบาทของกลองปูจาที่มีความศักดิ์สิทธิ์ ใช้ในพิธีกรรม และเป็นสัญลักษณ์
แห่งสิริมงคลมาจนถึงปัจจุบัน 
  1.3 บทบาทกลองปูจาในวิถีชีวิตและชุมชน พบว่า กลองปูจามีบทบาท 
ในวิถีชีวิตของชุมชนล้านนาในหลากหลายด้าน ได้แก่ 1) ด้านศาสนพิธีและจิตวิญญาณ 
กลองปูจาใช้ตีถวายเป็นพุทธบูชาในวันพระ วันโกน และพิธีกรรมส าคัญของวัด เพ่ือเป็นการ
สักการะพระรัตนตรัยและสร้างสิริมงคลแก่พุทธศาสนิกชน 2) ด้านสื่อสารและอาณัติ
สัญญาณ ในอดีตนั้นกลองปูจาใช้เป็นสัญญาณแจ้งเหตุ เช่น ไฟไหม้ น้ าท่วม โจรภัย  
หรือการเตือนภัยจากศัตรู อีกทั้งยังใช้เป็นสัญญาณเรียกประชุมและประกาศข่าวสารส าคัญ
ของวัดและหมู่บ้าน 3) ด้านการสร้างความสามัคคี กลองปูจาช่วยสร้างปฏิสัมพันธ์ 



168 Patanasilpa Journal Vol.9 No.2 (July - December 2025) 

ระหว่างคนในชุมชน ผ่านการจัดกิจกรรมทางวัฒนธรรม เช่น งานบุญ งานประเพณี  
และเทศกาลต่าง ๆ ท าให้เกิดความร่วมมือที่ดีระหว่างวัดและชุมชนมาโดยตลอด 4) ด้าน
ศิลปะการแสดงและความบั น เทิ ง โดยปั จจุบั นกลองปู จาได้ รับการพัฒ นาให้ มี  
การแสดงที่หลากหลาย เช่น ขบวนแห่ การต้อนรับแขกบ้านแขกเมือง งานศิลปวัฒนธรรม 
การแข่งขันตีกลองปูจา และการแสดงส าคัญในระดับจังหวัด ระดับชาติ และนานาชาติ   
 1.4 การพัฒนาและการสืบสานกลองปูจา จากการศึกษาพบว่า กลองปูจา
ในปัจจุบันได้รับการปรับประยุกต์เข้าสู่บริบทสมัยใหม่ โดยมีการจัดการแสดงเชิงวัฒนธรรม 
การประกวดแข่งขันการตีกลองปูจา และการน าเสนอในงานระดับชาติและนานาชาติ  
ซึ่งท าให้กลองปูจาเป็นที่รู้จักในวงกว้างยิ่งขึ้น อย่างไรก็ตามครูผู้ถ่ายทอดและผู้เชี่ยวชาญ
ด้านศิลปวัฒนธรรมให้ข้อมูลตรงกันว่า ปัจจุบันการสืบทอดภูมิปัญญากลองปูจาก าลังเผชิญ
ความท้าทาย เนื่องจากวิถีชีวิตคนรุ่นใหม่และสังคมได้เปลี่ยนแปลงไป ความสนใจในการ
เรียนรู้ลดลง และขาดผู้สืบทอดองค์ความรู้อย่างเป็นระบบ ท าให้เกิดความจ าเป็นในการ
พัฒนาหลักสูตรการสอนทั้งในและนอกระบบ ตลอดจนสร้างพ้ืนที่ส่งเสริมการเรียนรู้ 
เพ่ือให้กลองปูจาคงอยู่ในสังคมล้านนาอย่างยั่งยืนต่อไป 

 

  

ภาพที่ 3  การแข่งขันการตีกลองกลองปูจา 
 

 
 
 

 
 
 
 
 

ภาพที่ 4 การตีกลองกลองปูจาในขบนแห ่
  



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 169 

 2. รูปแบบการตีกลองปูจา 
 กลองปูจา เป็นกลองที่มีความส าคัญต่อชาวล้านนา  ซึ่ งใช้ เป็นสัญลักษณ์ 
ทางวัฒนธรรมและการสื่อสารในอดีต รูปแบบการตีจะขึ้นอยู่กับบริบทการใช้งาน 
ซึ่งเดิมกลองใบใหญ่หรือกลองหลวงใช้ตีเป็นสัญญาณในช่วงสงคราม เช่น การบุก การถอย 
รวมถึงการเฉลิมฉลองชัยชนะ มีจังหวะการตี เรียกว่า “สะบัดชัย” การตีกลองเป็นสัญญาณ
ในชุมชนแจ้งเหตุต่าง ๆ การตีเพ่ือเป็นพุทธบูชา ตีในวันโกน วันพระ งานประเพณี 
อันเกี่ยวเนื่องด้วยพระพุทธศาสนา ปัจจุบันได้พัฒนามาใช้ตี กลองปูจาในงานมหรสพ 
ประเพณีต่าง ๆ และการแข่งขันอีกด้วย ส าหรับเครื่องดนตรีที่ใช้ประกอบการตีกลองปูจา 
ได้แก่ ไม้ตีกลอง อาจเป็นไม้เถามีปุ่มหรือไม้ไผ่เป็นปม หรือไม้มะขามน ามาเหลาเป็นปุ่มตรงปลาย
หรือน าผ้ามาพันจนกลมได้ขนาด นิยมใช้ผ้าพันเป็นสีแดง หรือ สีขาว ส่วน “ไม้แซะ หรือ  
ไม้แส้” ท าจากไม้ไผ่ผ่าเป็นซึกเล็ก ๆ ขนาดกว้าง 2 เซนติเมตร ยาวประมาณ 50 เซนติเมตร 
ใช้ตีอีกด้านหนึ่งของกลอง หรือจะตีด้านเดียวกันก็ได้ตามความถนัด  เพ่ือบอกจังหวะ  
ในขณะเดียวกันกลองลูกตุ๊บจะใช้มือซ้ายตี ไล่ เสียง ส่วนกลองใบใหญ่ ใช้มือขวาตี  
ส าหรับห้องเพลงมีโน้ตห้องละ 4 ตัว เหมือนกับดนตรีทั่วไป ฆ้องโหม่งจะตีตรงโน้ตตัวที่ 4 
ของทุกห้อง ร่วมกับฆ้องอุ้ยใช้ตีตอนสรุปจบเพลง และฉาบใหญ่ (สว่า) ใช้ตีขัดจังหวะตัวโน้ต
ตัวที่ 1 และตัวที่ 3 ของทุกห้องเพลง การตีกลองปูจาส่วนใหญ่ใช้ผู้ตี 2 คน ผลัดกันตีคนละเที่ยว
สลับกันไป และอีก 1 คน ตีไม้แซะหรือไม้แส้ ที่บริเวณด้านหน้า  
 

  
 

ภาพที่ 5 การตีกลองกลองปูจา 
 
  การก าหนดระบบการตีกลองปูจาเกิดขึ้นปี พ.ศ. 2537-2538 โดยจันทร์ แก้วจิโน 
กล่าวว่า “…อาจารย์สนั่น ธรรมธิ ได้เชิญพระครูวัดเสลียมหวาน อ าเภอบ้านโฮ่ง จังหวัด



170 Patanasilpa Journal Vol.9 No.2 (July - December 2025) 

ล าพูน มาเป็นวิทยากรในการอบรมการตีกลองปูจาขึ้นที่มหาวิทยาลัยเชียงใหม่  โดยมีผู้ 
ที่สนใจเข้าอบรมจ านวนมาก การอบรมครั้งนี้ท าให้ได้โน้ต เพลงกลองปูจาขึ้นครั้งแรก  
3 เพลง คือ เพลงเสือขบตุ๊ สาวหลับเต๊อะ และระบ าล่องน่าน และใช้โน้ตเพลงนี้ในการ 
ตีกลองปูจามาจนถึงปัจจุบัน…” (จันทร์ แก้วจิโน , 2567) การตีกลองปูจาตั้งแต่อดีต 
จนถึงปัจจุบัน สามารถจ าแนกได้เป็น 4 จังหวะ ดังนี้   

1. จังหวะพุทธบูชา เป็นจังหวะที่ตีเพ่ือบูชาพระพุทธเจ้า มีลักษณะการตีแบบเรียบ ๆ 
เน้นความสง่างาม เสียงดังก้องกังวาน มักใช้ประกอบพิธีกรรมทางศาสนา การตีจังหวะพุทธบูชา
จะเน้นการตีกลองปูจาเพียงอย่างเดียว ตีด้วยไม้ โดยใช้มือทั้งสองข้าง ใช้จังหวะที่ช้าและเรียบ 
เน้นการตีให้ดังกังวาน สื่อถึงความสงบและความศักดิ์สิทธิ์มีสว่า (ฉาบใหญ่) ฆ้องโหม่ง  
ฆ้องอุ้ย ตีประกอบ โดยจะตีก่อนวันพระ 7 ค่ า 14 ค่ า และตีในวันพระเมื่อการเทศน์ธรรม
สิ้นสุดลง แต่ละท้องถิ่นจะมีท านองในการตีที่แตกต่างกันออกไป เช่น ท านองสาวเก็บผัก 
ท านองย่าชุม ท านองตึ้งนั่ง เป็นต้น  

2. จังหวะสะบัดชัย หรือ ฟาดแส้ หรือ สุดธรรม หรือ ลงธรรม หรือ ไชย เป็นการตี
จังหวะเร็ว มีไม้เรียว (แส้) เป็นตัวยืนจังหวะสอดรับกับกลองบูชา ท านองที่ใช้ตี เช่น ตุ๊บต้าง 
ตึ้งย่าง เป็นจังหวะที่ตีเพ่ือแสดงความยินดี มีลักษณะการตีแบบสนุกสนานครึกครื้น  
มักใช้ประกอบงานบุญ งานประเพณี และงานเทศกาลต่าง ๆ การตีจังหวะสะบัดไชย 
จะเน้นการตีทั้งกลองบูชา ฆ้องชุด และฉาบ โดยตีด้วยไม้มือทั้งสองข้าง เน้นการตีให้ดัง  
และกระหึ่ม สื่อถึงความยินดีและความรื่นเริง มีจังหวะปานกลาง ใช้ฉาบ ใช้ฆ้องโหย้อง 
(โหม่ง) และฆ้องอุ้ย (หุ่ย) และฆ้องเล็ก ตีประกอบ 

3. จังหวะล่องน่าน เป็นจังหวะที่ตีเพ่ือแสดงความยินดี มีจังหวะเร็ว สนุกสนาน 
ครึกครื้นมากกว่าจังหวะสะบัดไชย ใช้ฆ้องเล็กประกอบการตี จะตีกลองให้ดังและกระหึ่ม 
เน้นการตีที่หนักแน่น รวดเร็ว กระฉับกระเฉง จังหวะล่องน่านมักใช้ ประกอบงานบุญ  
งานประเพณี และงานเทศกาลต่าง ๆ รวมถึงการแข่งขันตีกลองปูจาอีกด้วย 

4. จั งหวะแจ้ งเหตุ ด่ วน  เช่น  มี โจรขโมยเข้ าในหมู่ บ้ าน  ไฟ ไหม้  น้ าท่ วม  
หรือเหตุสุดวิสัยต่าง ๆ จังหวะที่ใช้ตีจะเร่งเร้า เร่งรีบ จังหวะตีป่าวประกาศนัดหมายประชุม 
หรือ นัดหมายท ากิจกรรมต่าง ๆ ในหมู่บ้าน บางท้องถิ่นเรียก “ลั่นกลอง” จะตีกลอง 
ในจังหวะจากช้าไปหาเร็ว คล้ายการตีรัว 3 ลา ซึ่งเป็นสัญญาณที่ตกลงกันในชุมชนหมู่บ้าน
ว่าหากเกิดเหตุด่วนจะตีกลองลักษณะนี้ จะท าให้รับรู้ทั่วกันในชุมชนและปฏิบัติได้ถูกต้อง
ตรงกัน 
 การตีกลองปูจานั้น จะแตกต่างกันไปตามแต่ละพ้ืนที่และแต่ละกลุ่มวัฒนธรรม  
ทั้งท่าทางในการตีกลอง และการแต่งกายของผู้ตีกลอง โดยจังหวะ หรือ เพลง หรือ ที่นิยม
เรียกว่า “ระบ ากลอง” บางครั้งมีการน าเอาค าต่าง ๆ มาสร้างเป็นประโยคแทนเสียงกลอง
เพ่ือง่ายแก่การท่องและจดจ า ซึ่งมักมีชื่อเรียกที่แสดงให้เห็นถึ งความสัมพันธ์ระหว่าง 
“ชุมชนกับวัด” หรือ ระหว่างคนในชุมชนด้วยกัน และอาจแทรกอารมณ์ขันลงไป เช่น  



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 171 

เสือขบตุ๊ (เสือกัดพระ) สาวเก็บผัก สาวหลับเต๊อะ (สาวเอยหลับเสียเถิด) เสือขบจ๊าง (เสือกัดช้าง) 
ปี้หนานเจ็บต๊อง (พ่ีทิดเจ็บท้อง) เป็นต้น แต่มีอีกหลายชุมชนน าเสียงที่ได้ยินจากการตีกลอง
มาสร้างเป็นระบ าเพ่ือท่องจ า เช่น ระบ าตึ้งนั่ง เป็นต้น  ส าหรับท่าทางในการตีกลอง 
และการแต่งกายของผู้ตีกลอง มีรายละเอียดดังนี้ 
 1) ท่าทางในการตีกลองปูจา ในการตีกลองปูจาจะไม่มีท่าทางตายตัว  
หรือมีชื่อเรียกแต่อย่างใด ท่าทางที่เกิดขึ้นเป็นท่าทางในเพลงหรือระบ านั้น อาทิ ท่าทางการ
ตีกลองระบ าเสือขบตุ๊ ตัวอย่าง ดังภาพประกอบที่ ท่าทางการตีกลองปูจา “ระบ าเสือขบตุ๊” 
“ระบ าสาวหลับเต๊อะ” “ระบ าล่องน่าน” และ “ท านองฟาดแส้” ดังภาพประกอบที่ 6 - 9 
ท่าทางการตีกลองปูจา 

   

 

ภาพที่ 6 ท่าทางการตีกลองปูจา “ระบ าเสือขบตุ”๊ 
 

   

 

ภาพที่ 7 ท่าทางการตีกลองปูจา “ระบ าสาวหลับเต๊อะ” 
 
 



172 Patanasilpa Journal Vol.9 No.2 (July - December 2025) 

   
 

ภาพที่ 8 ท่าทางการตีกลองปูจา “ระบ าล่องน่าน” 
 

   
 

ภาพที่ 9  ท่าทางการตีกลองปูจา “ท านองฟาดแส้” 
 

 2) การแต่ งกายของผู้ ตี กลองปู จาของภาค เหนื อที่ เป็ นฆราวาส 
ซึ่งเป็นผู้ชาย นิยมแต่งกายด้วยชุดพ้ืนเมืองภาคเหนือ เช่น เสื้อม่อฮ่อมและกางเกงสะดอ  
ซึ่งกางเกงสะดอเป็นกางเกงขายาวสามส่วน ท าจากผ้าฝ้ายย้อมสีน้ าเงินหรือสีด า เรียกว่า 
“เตี่ยว” หรือ เตี่ยวสะดอ นิยมสวมเสื้อผ้าฝ้ายคอกลม แขนสั้น แบบผ่าอกสีน้ าเงินหรือสีด า 
เรียกว่า เสื้อม่อฮ่อม ต่อมาได้ปรับรูปแบบและสีสั นให้มีความหลากหลายมากขึ้น 
แต่ยังคงเอกลักษณ์ส่วนใหญ่แบบเดิมไว้ 

 3) โน้ตเพลงการตีกลองปูจา การตีกลองปูจาในอดีตอาศัยการถ่ายทอด
ด้วยการจดจ าท่าทางและท านองจากครู ซึ่งใช้วิธีเลียนเสียงกลองและก าหนดเป็นท านองเพลง
หรือระบ าต่าง ๆ โดยไม่มีระบบมาตรฐานชัดเจน ท าให้รูปแบบการตีมีทั้งความเหมือนและ
ความแตกต่างกันไปตามท้องถิ่นและครูแต่ละท่าน ต่อมาในช่วงปี พ.ศ. 2537–2538 
อาจารย์สนั่น ธรรมธิ จากมหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ได้จัดการอบรมการตีกลองปูจา โดยนิมนต์
พระครูวัดเสลียมหวาน จังหวัดล าพูน เป็นวิทยากร และมีครูจากวิทยาลัยนาฏศิลปเชียงใหม่
เข้าร่วมอบรม คือ ครูจันทร์ แก้วจิโน และครูมงคล เสียงชารี ท าให้เกิดการจัดระบบเพลง
หรือระบ า พร้อมทั้งจัดท าโน้ตเพลงการตีกลองปูจาขึ้นครั้งแรกและถ่ายทอดสืบต่อกันมา
จนถึงปัจจุบัน ได้แก่ ระบ าเสือขบตุ๊ สาวหลับเต๊อะ และล่องน่าน โดยโน้ตเพลงการตีกลองปูจา
ทั้ง 3 เพลง มีดังนี้ 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 173 

 

 

 

 

ภาพที่ 11 รูปแบบการตีกลองปูจา 
 

ค าอธิบายรูปภาพ 
 หมายเลข 1 ให้เสียง ต๊ะ 
 หมายเลข 2 ให้เสียง ตุ๋บ 
 หมายเลข 3 ให้เสียง ตุ๊บ 
 หมายเลข 4 ให้เสียง ตั้ง  

ส าหรับ หมายเลข 4 เมื่อใช้ไม้แซะ ตีประกอบ ใช้เสียงผสมของกลอง ระหว่างเสียง ตั้ง 
กับเสียงไม้แซะ ออกมาเป็นเสียง “ตั้งยั่ง” 

1.  ท านองเพลงหรือระบ า “เสือขบตุ”๊ 
ขวา  เสียง  ต่ัง 
ซ้าย  เสียง ตุ๊บ 

 

 (ขึ้นเพลง) 
กลอง - - - - - - - ตั่ง -  - ตั่ง 

ตั่ง 
-  ตั่ง ตั่ง 

- 
- - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 

ตั่ง 
-  ตั่ง ตั่ง 

- 
โหม่ง - - - - - - - - - - - - - - - โมง - - - - - - - - - - - - - - - โมง 

 

กลอง - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 
ตั่ง 

-  ตั่ง ตั่ง 
- 

    

โหม่ง - - - - - - - - - - - - - - - โมง     
 

(ตัวเพลง) 
เนื้อร้อง -  -  - 

เสือ 
-  ขบ - ตุ ๊ - ตี้ – เก๊า -  บา่ - 

ดะ 
-  -  - 
เสือ 

-  ขบ - 
พระ 

- ตี้ – เก๊า -  บา่ – 
เกี๋ยง 

กลอง -  -  - ตุ๊บ -  ตุ๊บ - 
ตุ๊บ 

- ตั่ง - ตุบ๊ -  ตุ๊บ - 
ตุ๊บ 

-  -  - ตุ๊บ -  ตุ๊บ - 
ตุ๊บ 

- ตั่ง - ตุบ๊ -  ตุ๊บ - 
ตุ๊บ 

โหม่ง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง 

4 

3 2 

1 



174 Patanasilpa Journal Vol.9 No.2 (July - December 2025) 

เนื้อร้อง -  -  - กิ๋น -  บา่ – 
เส้ียง 

- ค้าง – 
ดูก 

-  กับ – 
หนัง 

-  -  - กิ๋น -  บา่ – 
สัง 

-  -  - กิ๋น -  บา่ – 
สัง 

กลอง -  -  - ตุ๊บ -  ตุ๊บ - 
ตุ๊บ 

- ตั่ง - ตุบ๊ -  ตุ๊บ - 
ตุ๊บ 

-  -  - ตุ๊บ -  ตั่ง - 
ตุ๊บ 

- - - ตุ๊บ -  ตั่ง - 
ตุ๊บ 

โหม่ง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง 
 
เนื้อร้อง -  กิ๋น

บ่าสัง 
-  กิ๋น-
หมด 

- - - กิ๋น - - - หมด -  -  - 
กิ๋น 

-  - - 
หมด 

- กิ๋นหมด - - กิ๋
นเส้ียง 

กลอง - ตั่งตุ้บตั่ง - ตุ๊บ – 
ตุ๊บ 

-  - - ตุ๊บ - - - ตั่ง -  - - ตุ๊บ - - - ตั่ง -  - ตุ้บตั่ง -  - ตุ้บตุ้บ 

โหม่ง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง 
 

(ท่อนจบ) 
กลอง - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 

ตั่ง 
-  ตั่ง ตั่ง - - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 

ตั่ง 
-  ตั่ง ตั่ง - 

โหม่ง - - - - - - - - - - - - - - - โมง - - - - - - - - - - - - - - - โมง 
 

กลอง - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง ตั่ง -  ตั่ง ตั่ง -     
โหม่ง - - - - - - - - - - - - - - - โมง     

 
2.  ท านองเพลงหรือระบ า “สาวหลับเต๊อะ” 

ขวา  เสียง  ต่ัง 
ซ้าย  เสียง ตุ๊บ 

 

(ขึ้นเพลง) 
กลอง - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 

ตั่ง 
- ตั่ง ตั่ง - - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 

ตั่ง 
-  ตั่ง ตั่ง - 

โหม่ง - - - - - - - - - - - - - - - โมง - - - - - - - - - - - - - - - โมง 
กลอง - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง ตั่ง -  ตั่ง ตั่ง -     
โหม่ง - - - - - - - - - - - - - - - โมง     

 

(ตัวเพลง) 
เนื้อร้อง - - - สาว - หลับ-

เต๊อะ 
- - - หลับ -เต๊อะ-

สาว - 
- - - สาว - หลับ-

เต๊อะ 
- - - หลับ -เต๊อะ-

สาว - 
กลอง - - - ตั่ง - ตุ๊บ - - - - - ตุ๊บ -  ตุ๊บ - - - - - ตั่ง - ตุ๊บ - - - - - ตุ๊บ -  ตุ๊บ - - 
โหม่ง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง 

 
เนื้อร้อง - - - สาว - หลับ-

เต๊อะ 
- - - หลับ -เต๊อะ-

สาว - 
- - - สาว - หลับ-

เต๊อะ 
- - - หลับ - - - เต๊อะ 

กลอง - - - ตั่ง - ตุ๊บ - - - - - ตุ๊บ -  ตุ๊บ - - - - - ตั่ง - ตุ๊บ - - - - - ตุ๊บ - - - ตั่ง 
โหม่ง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง 

 
 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 175 

เนื้อร้อง - - - หลับ - แล้ว - 
ตื่น 

- - - ตืน่ -เหีย-เน้อ 
- 

    

กลอง - - - ตุ้บ - ตั่ง - ตั่ง -  - - ตั่ง - ตั่ง - -     
โหม่ง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง     

 

 (ท่อนจบ) 
กลอง - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 

ตั่ง 
-  ตั่ง ตั่ง - - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 

ตั่ง 
-  ตั่ง ตั่ง - 

โหม่ง - - - - - - - - - - - - - - - โมง - - - - - - - - - - - - - - - โมง 
 

กลอง - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง ตั่ง -  ตั่ง ตั่ง -     
โหม่ง - - - - - - - - - - - - - - - โมง     

 
3.  ท านองเพลงหรือระบ า “ล่องน่าน” 

      ขวา  เสียง  ต่ัง 
      ซ้าย  เสียง ตุ๊บ 
(ขึ้นเพลง) 

กลอง - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 
ตั่ง 

-  ตั่ง ตั่ง 
- 

- - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 
ตั่ง 

-  ตั่ง ตั่ง 
- 

โหม่ง - - - - - - - - - - - - - - - โมง - - - - - - - - - - - - - - - โมง 
 

กลอง - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 
ตั่ง 

-  ตั่ง ตั่ง 
- 

    

โหม่ง - - - - - - - - - - - - - - - โมง     
 

(ตัวเพลง) 
กลอง - - - ตุ๊บ - ตั่ง - - - - - ตั่ง - ตุ๊บ - - - - - ตุ๊บ - ตั่ง - - - - - ตั่ง - ตุ๊บ - - 
โหม่ง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง 

 

กลอง - - - ตุ๊บ - ตั่ง - - - - - ตั่ง - ตุ๊บ - - - - ตุ๊บ
ตั่ง 

- ตุ๊บ - - - ตั่ง - 
ตุ๊บ 

- ตุ๊บ - - 

โหม่ง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง 
 

กลอง - - - ตั่ง - - - - - - ตั่ง
ตั่ง 

- ตั่ง - - - - ตั่ง
ตั่ง 

- ตั่ง - - - - - ตั่ง - - - - 

โหม่ง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง - - - - - - - โมง 
 
 
 



176 Patanasilpa Journal Vol.9 No.2 (July - December 2025) 

(ท่อนจบ) 
กลอง - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 

ตั่ง 
-  ตั่ง ตั่ง 

- 
- - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 

ตั่ง 
-  ตั่ง ตั่ง 

- 
โหม่ง - - - - - - - - - - - - - - - โมง - - - - - - - - - - - - - - - โมง 

 

กลอง - - - - -  - - ตั่ง -  - ตั่ง 
ตั่ง 

-  ตั่ง ตั่ง 
- 

    

โหม่ง - - - - - - - - - - - - - - - โมง     

สรุป  
 กลองปูจาภาคเหนือตอนบนเป็นมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่สะท้อนรากฐาน
ทางประวัติศาสตร์ ความเชื่อ และวิถีชีวิตของชุมชนล้านนาอย่างลึกซึ้ง มีบทบาทส าคัญทั้ง
ด้านศาสนา สังคม และศิลปวัฒนธรรม กลองปูจาเป็นกลองชุด ประกอบด้วยกลองใหญ่สองหน้า
ท าจากไม้เนื้อแข็ง และกลองลูกตุ๊บขนาดเล็ก 2–3 ใบ ใช้ตีขัดจังหวะ มีการจัดวาง
หลากหลายรูปแบบ แสดงถึงภูมิปัญญาท้องถิ่นที่สืบทอดจากครูสู่ศิษย์  ในอดีตกลองปูจา 
มีบทบาททางประวัติศาสตร์ ใช้เป็นกลองศึกและกลองชัยส าหรับส่งสัญญาณบุก ถอย และ
ประกาศชัยชนะ รวมถึงการเฉลิมฉลอง เช่น กลองพิฆาตมหาพิชัยเภรีแห่งนครเขลางค์  
และกลองปูจาประจ าเมืองเชียงแสน เชียงราย และเชียงใหม่ ซึ่งเป็นสัญลักษณ์แห่งศรัทธา 
สิริมงคล และการปกปักรักษาชุมชน ต่อมาเมื่อสังคมเปลี่ยนแปลง กลองปูจาถูกปรับ
บทบาทมาใช้ในศาสนพิธี พุทธบูชา วันพระ วันโกน และงานบุญส าคัญของวัด อีกทั้งยังใช้
เป็นเครื่องมือสื่อสารในอดีต เช่น แจ้งเหตุฉุกเฉิน เรียกประชุม หรือประกาศข่าวสาร 
นอกจากนี้ กลองปูจายังสร้างความสามัคคีระหว่างวัดกับชุมชน และถูกพัฒนาสู่การแสดง
ร่วมสมัย ทั้งขบวนแห่ เทศกาล และกิจกรรมศิลปวัฒนธรรมระดับชาติและนานาชาติ 
อย่างไรก็ตามงานวิจัยชี้ให้เห็นถึงความท้าทายในการสืบทอด เนื่องจากวิถีชีวิตคนรุ่นใหม่
เปลี่ยนแปลงไปความสนใจลดลงและขาดผู้สืบทอดองค์ความรู้ จึงมีความจ าเป็นในการ
พัฒนาหลักสูตรการเรียนการสอนทั้งในระบบและนอกระบบ รวมถึงสร้างพ้ืนที่เรียนรู้ 
เพ่ืออนุรักษ์และสืบสานกลองปูจา ที่เป็นมรดกวัฒนธรรมที่มีคุณค่าอย่างสูง ทั้งในด้านศิลปะ 
ประเพณี ความเชื่อ และอัตลักษณ์ของชุมชนล้านนา การอนุรักษ์และพัฒนาการสืบทอด 
จึงเป็นสิ่งส าคัญ เพ่ือให้กลองปูจาคงอยู่และปรับตัวในบริบทสังคมไทยและสังคมโลก 
อย่างยั่งยืนสืบไป 
 รูปแบบการตีกลองปูจาภาคเหนือตอนบน ซึ่งจากการศึกษาพบว่ากลองปูจานั้น 
เป็น เครื่องดนตรี พ้ืนบ้ านล้ านนาที่ มีคุณค่าทางศาสนาพิธี  ประเพณี  สั งคม และ
ศิลปวัฒนธรรม เดิมใช้ในการสงครามต่อมาปรับบทบาทสู่ พิธีกรรมและการแสดง 
ทีส่ะท้อนอัตลักษณ์ชุมชนล้านนาและเชื่อมโยงกับความเชื่อโบราณ โดยมีรูปแบบการตีกลองปูจา
ที่สะท้อนคุณค่าและโอกาสที่ใช้เกี่ยวพันกันกับบริบทข้างต้น โดยมีรูปแบบการตี 4 จังหวะหลัก 
ได้แก่ 1) จังหวะพุทธบูชา มีรูปแบบการตีกลองที่ช้า สง่างาม ตีดังกังวาน แฝงความศรัทธา



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 177 

และมีความศักดิ์สิทธิ์ มีสว่า (ฉาบใหญ่) ฆ้องโหม่ง ฆ้องอุ้ย ตีประกอบ ตีกลองในวันโกน  
วันพระ และงานบุญต่าง ๆ ส่วนใหญ่จะใช้ในพิธีกรรมทางพุทธศาสนา 2) จังหวะสะบัดชัย  
ตีกลองรัว เร็ว คึกคัก สนุกสนาน เหมาะกับงานบุญ งานเทศกาลต่าง ๆ 3) จังหวะล่องน่าน 
ตีกลองที่เร็วกว่า เน้นพลัง และความต่อเนื่อง มักใช้ในการแสดงและการแข่งขันการตีกลอง  ปูจา  
และ 4) แจ้งเหตุด่วน มีจังหวะการตีที่เร่ง รัว จากช้าไปเร็ว มีการสื่อสารแบบเฉพาะที่ทราบ
โดยทั่วกันใช้ในการสื่อสารเหตุฉุกเฉินของชุมชน 
 ปัจจุบันพบว่ารูปแบบการตีกลองปูจา มี 2 รูปแบบหลัก ได้แก่ 1) การตีเป็นพุทธบูชา 
โดยตีเป็นจังหวะพุทธบูชา ใช้เสียงกลองเป็นหลัก ไม่มีลีลาท่าทาง มีความศักดิ์สิทธิ์ ตีในวันโกน 
วันพระ หลังการเทศน์ธรรมเสร็จสิ้น โดยตีสามจบเพ่ือเป็นพุทธบูชา ผู้ตีจะเป็นผู้ชายเท่านั้น
เนื่ องด้วยกลองปูจาเป็นกลองศักดิ์สิทธิ์และมีหั วใจกลองที่ ลงคาถาอักขระ ยันต์  
และของวิเศษต่าง ๆ บรรจุอยู่ด้านใน ผู้ตีอาจเป็นพระ เณร ลูกศิษย์วัด หรือ ผู้ที่ทางวัด
มอบหมาย 2) การตีกลองเพ่ือการแสดงหรือการแข่งขัน สามารถตีทั้งระบ าเสือขบตุ๊  
สาวหลับเต๊อะ หรือ ระบ าล่องน่าน รวมถึงการฟาดแส้ สามารถตีสลับทั้ง 4 ระบ าได้  
แล้วแต่ผู้ตีโดยใส่ลีลา ท่าทางได้ตามแต่ผู้ตีจะออกแบบ ซึ่งนิยมน าลีลาท่าทางมาจาก 
การฟ้อนเจิงและการตบมะผาบ ซึ่งเป็นชั้นเชิงการต่อสู้ของชายชาวล้านนามาผสมผสาน 
ให้เกิดลีลาท่าทางในการตีกลองให้สวยงามยิ่งขึ้น โดยการตีกลองเพ่ือการแสดงนี้อาจตี 
ในการแห่ครัวตาน งานประเพณีส าคัญ หรือ งานบุญต่าง ๆ ซึ่งจะเป็นงานบุญที่ยิ่งใหญ่ 
หรืองาน “ปอย” ที่ชาวบ้านจะออกมาช่วยกันทุกครัวเรือน มีการน ากลองปูจาออกมาตี
เฉลิมฉลองโดยการใช้ รถลากในขบวนแห่  หรือจ าลองออกมาให้มีขนาดที่ เล็กลง 
สามารถเคลื่อนย้ายได้สะดวกอีกด้วย แสดงให้เห็นว่ากลองปูจาไม่เพียงเป็นเครื่องดนตรี 
ในศาสนาพิธี แต่ยังมีบทบาทส าคัญในฐานะศิลปะการแสดงและมรดกวัฒนธรรมที่ยังคง 
สืบทอดและปรับตัวให้เข้ากับสังคมร่วมสมัยได้อย่างภาคภูมิ 
 จาการศึกษาบริบทและรูปแบบการตีกลองปูจาภาคเหนือตอนบน ที่สามารถพัฒนา
บริบทและรูปแบบการตีให้สามารถคงอยู่ได้ตามพลวัตของสังคมที่เปลี่ยนไป สามารถพัฒนา
ต่อยอดเป็นองค์ความรู้ใหม่ในการสร้างเป็นนวัตกรรมได้ ทั้งด้านนวัตกรรม ด้านการเรียนรู้
และการถ่ายทอดความรู้โดยสร้างระบบฐานข้อมูลดิจิทัล เพ่ือจัดเก็บโน้ตเพลงกลองปูจา 
ภาพ เสียง สัมภาษณ์ครูภูมิปัญญา เพ่ือให้นักวิจัยและเยาวชนเข้าถึงองค์ความรู้ได้ โดยง่าย
ทุกที่ทุกเวลา ออกแบบพัฒนาเครื่องดนตรีต้นแบบ (Prototype) ที่ใช้วัสดุทดแทนบางส่วน
ซึ่งเป็นมิตรต่อสิ่งแวดล้อมและออกแบบให้สามารถปรับเสียงหรือจังหวะได้ตามความ
ต้องการ หรือการสนับสนุนการวิจัยการวิเคราะห์จังหวะด้วย AI เพ่ือจัดเก็บท านอง 
และสร้างโปรแกรมฝึกซ้อมอัตโนมัติ  รวมถึงการจัดเทศกาลกลองปูจา (Puja Drum 
Festival) โดยใช้เทคโนโลยีการถ่ายทอดสดออนไลน์หลายภาษาเพ่ือสร้างการมีส่วนร่วม 
ในระดับชาติและนานาชาติ สร้างความเข้มแข็งและยั่งยืนของมรดกภูมิปัญญาล้านนาไทย 
ให้เป็นที่รู้จักในระดับสากล 



178 Patanasilpa Journal Vol.9 No.2 (July - December 2025) 

อภิปรายผล 
   จากการศึกษาวิจัย เรื่อง รูปแบบการตีกลองปูจาภาคเหนือตอนบน มีประเด็น
อภิปรายผลตามวัตถุประสงค์การวิจัย ดังนี้ 
  1. บริบทกลองปูจาภาคเหนือตอนบน จากการศึกษาพบว่า วิถีชีวิตของชาวล้านนา
ได้ผูกพันกับเสียงกลองมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน โดยเฉพาะในมิติของสังคม วัฒนธรรม 
และจิตวิญญาณ ข้อมูลจากเอกสารประวัติศาสตร์และต านาน รวมถึงการสัมภาษณ์เชิงลึก
สะท้อนให้ เห็นว่ากลองมิได้เป็นเพียงเครื่องดนตรี แต่ยังเป็นสัญลักษณ์ของอ านาจ  
ความศักดิ์สิทธิ์ และการสื่อสารทางสังคม (สนั่น ธรรมธิ, 2542) ทั้งนี้ในสมัยโบราณกลองถูกใช้
เป็นสัญญาณในยามสงคราม เรียกว่า “กลองศึก” หรือ “กลองชัย” เช่น ต านานพ้ืนเมือง
เชียงใหม่ ฉบับวัดพระงามได้บันทึกไว้ว่า “เจ้าขุนครามแต่งกลเสิกอันนี้ แล้วก็หื้อสัญญาณ  
ริพลเคาะคล้องโย้ง (ฆ้อง) ตีกลองชัย ยกสกุลโยธาเข้าชูชนพระญาเบิกยู้ขึ้นมาวันนั้นแล”  
ซึ่งการตีกลองชัยเป็นการให้สัญญาณแก่กองทัพในยามออกรบ สะท้อนบทบาทของกลอง 
ในฐานะเครื่องมือทางยุทธศาสตร์และศาสนพิธี นอกจากนี้การศึกษายังพบความเชื่อ 
ที่เกี่ยวเนื่องกับก าเนิดกลองบูชา อาทิ ต านานยักษ์ตาทิพย์กับพระอินทร์ ซึ่งเล่าถึงการสร้างกลอง
เพ่ือขับไล่สิ่งชั่วร้ายและปกป้องชุมชน (ปราการ ใจดี , 2567) ต านานดังกล่าวท าให้เห็นว่า
กลองปูจามีความเชื่อมโยงกับความศักดิ์สิทธิ์และพลังเหนือธรรมชาติ ชาวล้านนาจึงยกย่อง
ให้กลองปูจาเป็นสัญลักษณ์แห่งการคุ้มครองและความเป็นสิริมงคล ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิด
ของปู ปั วและบั วส์ เซอแวง (Poupeau & Boissevain, (2012) ที่ อ ธิบ ายว่ าดนตรี 
และเสียงกลองในสังคมดั้งเดิมมิใช่เพียงศิลปะแห่งความบันเทิง แต่ยังเป็นเครื่องมือ 
สร้างความสามัคคีและยืนยันอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชน แม้กลองปูจาจะมีรากเหง้า
จากความเชื่อและพิธีกรรมโบราณ แต่ปัจจุบันได้ถูกตีความใหม่ในบริบทสมัยใหม่ โดยยังคง
ปรากฏในงานประเพณีส าคัญทางพุทธศาสนา และได้รับการฟ้ืนฟูผ่านกิจกรรมของชมรม 
สภาวัฒนธรรม และการแข่งขันการตีกลองในจังหวัดต่าง ๆ ของภาคเหนือ ดังที่ปราการ ใจดี 
กล่าวว่า “…การน ากลองปูจามาแข่งขันกันเป็นการสืบทอด สืบสานการตีกลองของเยาวชน
คนรุ่นใหม่ให้ได้ศึกษาเรียนรู้ทักษะการตีกลองสืบจากรุ่นสู่รุ่นซึ่งจะท าให้การตีกลองปูจา 
จะยังคงอยู่สืบไป…” (ปราการ ใจดี, 2567)  แสดงให้เห็นถึงพลวัตของวัฒนธรรมที่สามารถ
ปรับตัวให้เข้ากับความเปลี่ยนแปลงทางสังคม แต่ยังคงรักษาความศักดิ์สิทธิ์และคุณค่าทาง
จิตวิญญาณเอาไว้ได้ (UNESCO, 2003) การด ารงอยู่ของกลองปูจาจึงเป็นหลักฐาน 
เชิงประจักษ์ถึงการธ ารงรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนล้านนาในโลกสมัยใหม่ 
 2. ผลการศึกษารูปแบบการตีกลองปูจาภาคเหนือตอนบน พบว่า กลองปูจา 
มีความส าคัญทั้งในมิติศาสนา วัฒนธรรม และสังคม เป็นทั้งเครื่องมือทางศาสนพิธี  
และศิลปวัฒนธรรมที่สะท้อนอัตลักษณ์  และวิถีชีวิตของชุมชนล้านนาอย่างลึกซึ้ ง  
การตีกลองไม่เพียงแต่ใช้เพ่ือก าหนดเวลาและบอกสัญญาณเท่านั้น แต่ยังมีความหมาย 
เชิงสัญลักษณ์ทางศาสนา ตามแนวคิดเรื่อง “อมตเภรี” ที่เสียงกลองเป็นเสียงพระธรรม 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 179 

อันศักดิ์สิทธิ์ กึกก้องและเป็นมงคล น าพาจิตใจผู้คนให้เข้าสู่ศรัทธาและความสงบเย็น  
(พระนคร ปรังฤทธิ์ , 2553, และ ธนพงศ์ เด็ดแก้ว, 2557) กลองปูจาจึงมีความส าคัญ 
ในมิติชุมชนและศาสนาอย่างมาก เสียงกลองปูจาในอดีตเป็นเสียงที่กึกก้องไปทั่วหมู่บ้าน
ก่อนวันพระเป็นเสียงแห่งความศรัทธาที่ปลุกจิตวิญญาณชุมชนให้หันเข้าสู่ความสงบและ
ศีลธรรม ท าให้เกิดบรรยากาศศรัทธาและความผูกพันทางสังคมระหว่างวัดกับชาวบ้าน 
อย่างแน่นแฟ้น (ณรงค์ สมิทธิธรรม, ไม่ปรากฏปีที่พิมพ์, และ ทิวาลักษณ์ กาญจนมยูร, 
2546) แม้ปัจจุบันบทบาทของกลองจะขยายไปสู่การแสดงทางวัฒนธรรม การแข่งขัน  
และการท่องเที่ยว แต่เสียงกลองปูจาก็ยังคงเป็นสัญลักษณ์ของความศรัทธาและเอกลักษณ์
ชุมชนที่ ไม่ เสื่ อมคลาย  สะท้ อน ให้ เห็ นว่ากลองปู จามีบทบาททั้ งใน เชิ งพิ ธีกรรม 
และเชิงจิตวิญญาณ รูปแบบการตีกลองปูจานั้นมีความหลากหลายและยืดหยุ่น ปรากฏในทั้ง
สองมิติหลักคือ การตีจังหวะพุทธบูชาและการตีจังหวะสะบัดชัย จังหวะพุทธบูชาเน้นความ
ศักดิ์สิทธิ์ ตีแบบเรียบ ช้า สง่างาม ตีดังกังวาน แฝงความศรัทธาและมีความศักดิ์สิทธิ์  
ไม่มีลีลาท่าทาง ใช้ตีในวันโกน วันพระ หรือภายหลังการเทศน์ธรรม เพ่ือสื่อสารความศรัทธา
และความเคารพต่อพระพุทธศาสนา ในขณะที่จังหวะสะบัดชัยเป็นจังหวะที่รวดเร็ว เร้าใจ 
ใช้ในการเฉลิมฉลอง การแห่ครัวตาน หรืองานบุญประเพณีที่ เน้นความสนุกสนาน 
และความรื่นเริงของชุมชน จังหวะหรือระบ าที่ใช้ในการตีกลองปูจา ได้แก่ ระบ าเสือขบตุ๊ 
สาวหลับเต๊อะ และระบ าล่องน่าน รวมถึงฟาดแส้ ซึ่งสามารถตีสลับและใส่ลีลาท่าทางได้
อย่างอิสระ จังหวะการตีกลองปูจาสะท้อนให้เห็นถึงพลวัตของวัฒนธรรมที่สามารถปรับตัว
ตามกาลเวลาและบริบทสังคมร่วมสมัยได้อย่างลงตัว (ณัฐพงศ์ ปันดอนตอง , 2564, 
และ เฉลิมพล ทองพา, 2563) ส าหรับการก าหนดมาตรฐานการตีกลองปูจา เกิดขึ้นช่วงปี 
พ.ศ. 2537–2538 ถือเป็นหมุดหมายส าคัญของพัฒนาการทางดนตรีพ้ืนบ้านล้านนา  
เมื่อมีการอบรมการตีกลองปูจาอย่างเป็นทางการที่มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ โดยอาจารย์สนั่น 
ธรรมธิ และนิมนต์พระครูจากวัดเสลียมหวาน อ าเภอบ้านโฮ่ง จังหวัดล าพูน เป็นวิทยากร 
ท าให้เกิดการบันทึกโน้ตเพลงกลองปูจาอย่างเป็นระบบ ได้แก่ ระบ าเสือขบตุ๊ สาวหลับเต๊อะ 
และระบ าล่ องน่ าน  พัฒ นาการครั้ งนี้ ช่ วยสร้ างมาตรฐานการถ่ ายทอดความรู้ 
และเป็นรากฐานให้การตีกลองปูจาเข้าสู่ระบบการเรียนการสอนอย่างมีแบบแผน  
(จันทร์ แก้วจิโน, 2567) ขณะเดียวกันยังเปิดโอกาสให้ผู้ตีกลองสามารถใส่ลีลาท่าทาง
เฉพาะตัวได้อย่างอิสระ ท าให้เกิดความหลากหลายทางศิลปะและคงเสน่ห์ของภูมิปัญญา
ชุมชนไว้ได้อย่างดี 
  ผลวิจัยยังพบว่า ข้อห้ามและความเชื่อเรื่องความศักดิ์สิทธิ์ของกลองปูจา มีบทบาท
ส าคัญต่อการก าหนดขอบเขตผู้มีสิทธิ์ตีกลองปูจา ในอดีตสตรีถูกห้ามตีกลองเนื่องจาก 
กลองบรรจุหัวใจกลองและลงอักขระคาถาศักดิ์สิทธิ์ ความเชื่อดังกล่าวสอดคล้องกับแนวคิด
เรื่อง “ขึด” ของชาวล้านนาที่มองว่าการละเมิดข้อห้ามจะน ามาซึ่งความเสื่อมศรัทธาและ
ความโชคร้าย (ธนพงศ์ เด็ดแก้ว, 2557) อย่างไรก็ตาม ในปัจจุบันเมื่อกลองถูกสร้างขึ้นเพ่ือ



180 Patanasilpa Journal Vol.9 No.2 (July - December 2025) 

การแสดงเชิงพาณิชย์มากขึ้นและไม่มีพิธีกรรมทางศาสนาก ากับในหัวใจกลองเหมือนอดีต 
ข้อห้ามทางเพศจึงค่อย ๆ เลือนหายไป ท าให้สตรีสามารถมีบทบาทในเวทีการตีกลองสะบัดชัย
ได้มากขึ้น สอดคล้องกับ จันทร์ แก้วจิโน ที่กล่าวว่า “…ในปัจจุบันกลองต่าง ๆ จะเป็นกลอง
ที่เป็นเชิงพาณิชย์ เช่น กลองสะบัดชัย ที่ย่อขนาดลงมาและสร้างกลองเพ่ือการแสดง  
การแข่งขัน หรือ การเรียนการสอน ไม่ได้ผ่านพิธีหรือมีหัวใจกลองดังเช่นแต่ก่อน ไม่มีการลง
อักขระอะไรไว้แล้ว ท าให้ผู้หญิงสามารถตีกลองสะบัดชัยได้ และสามารถน าไปแสดงหรือ
ต้อนรับแขกบ้านแขกเมืองได้…” (จันทร์ แก้วจิโน, 2567) สะท้อนให้เห็นถึงการเปลี่ยนแปลง
ทางสังคมและการปรับตัวของวัฒนธรรมต่อโลกสมัยใหม ่โดยไม่ละทิ้งรากเหง้าดั้งเดิม  
  ส าหรับการตีกลองเพ่ือการแสดงและการแข่งขัน พบว่า มีการประยุกต์ท่าทางและ
ลีลาจากศิลปะการต่อสู้ฟ้อนเจิง และ ตบมะผาบ ของชายชาวล้านนา ซึ่งมีลีลาท่าฟ้อน
เฉพาะตน การใช้ เครื่องประกอบจังหวะและอุปกรณ์ ตีกลองก็แตกต่ างกัน  เช่น  
จังหวัดเชียงรายใช้รากไม้ไผ่ท าไม้ตีกลอง ขณะที่เชียงใหม่และล าพูนใช้ไม้ลักษณะคล้ายสากครก 
ความหลากหลายนี้สะท้อนให้ เห็นพลวัตทางวัฒนธรรมที่ปรับตัวตามบริบทชุมชน 
และภูมิปัญญาท้องถิ่น ในจังหวัดแม่ฮ่องสอนจะนิยมตีกลองก้นยาว โดยพบเห็นการตีกลองปูจา
น้อยมาก มีเฉพาะในวัดคนเมืองเท่านั้น คือ วัดศรีดอนชัย อ าเภอปาย เนื่องจากจังหวัด
แม่ฮ่องสอนเป็นกลุ่มชาติพันธุ์เป็นส่วนใหญ่  โดยชาติพันธุ์ที่พบมากที่สุดคือไทยใหญ่  
โดยการตีกลองปูจาจะมีลักษณะคล้ายกับจังหวัดเชียงใหม่ เนื่องจากได้รับอิทธิพลจากกลุ่ม
คนเมืองที่อพยพมาจากจังหวัดเชียงใหม่นั่นเอง (ประเสริฐ ประดิษฐ์, 2567) ส าหรับจังหวัด
ล าปางนั้น การตีกลองปูจามีการพัฒนาไปสู่รูปแบบการแข่งขันและการแสดงเชิงสร้างสรรค์ 
โดยปรับปรุงจากวิถีดั้งเดิมให้สอดคล้องกับความสนใจของคนรุ่นใหม่ และได้รับการ
สนับสนุนจากภาคเอกชน เช่น บริษัท ปตท.น้ ามันและการค้าปลีก จ ากัด (มหาชน) 
จนกระทั่งกลองปูจาล าปางได้รับการขึ้นทะเบียนเป็นมรดกทางวัฒนธรรม ด้านแนวปฏิบัติ
ทางสังคม พิธีกรรม ประเพณี และเทศกาล ประจ าปี พ.ศ. 2567 ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิด
ของปราการ ใจดี (2568) ที่มองว่าการตีกลองปูจาในจังหวัดล าปางเป็นผลจากความ
พยายามฟ้ืนฟูมรดกทางวัฒนธรรมให้คงอยู่ในรูปแบบที่ร่วมสมัยมากขึ้น กล่าวโดยสรุป  
การตีกลองปูจาในภาคเหนือตอนบนมีการสืบสานทั้งในรูปแบบอนุรักษ์ในวัด การน าเข้าสู่
ขบวนแห่ทางศาสนา และการพัฒนาเป็นการแสดงและการแข่งขันเชิงสร้างสรรค์  
อันสะท้อนให้เห็นถึงพลวัตทางวัฒนธรรมที่สามารถปรับตัวตามยุคสมัย ขณะเดียวกันยังคง
คุณค่าดั้งเดิมทางศาสนาและความศรัทธาของผู้คนในสังคมล้านนาไว้อย่างครบถ้วน 

 

 

 

 



วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2568) 181 

ข้อเสนอแนะ 
ข้อเสนอแนะการน าผลการวิจัยไปใช้ 

  1. บูรณาการการเรียนรู้ในสถานศึกษา โดยบรรจุหลักสูตรกลองปูจาในหลักสูตร
การเรียนการสอนในโรงเรียนหรือสถาบันการศึกษา เพ่ือให้นักเรียนและนักศึกษาได้เรียนรู้
ถึงความส าคัญของดนตรีพ้ืนบ้านในฐานะมรดกทางวัฒนธรรม และสร้างความตระหนัก 
ถึงคุณค่าของศิลปะพ้ืนถิ่นของไทย 
 2. น าผลการวิจัยเป็นแนวทางในการส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม  
โดยการจัดแสดงการตีกลองปูจาในงานเทศกาลหรืองานประเพณีท้องถิ่น และการจัด
นิทรรศการเกี่ยวกับประวัติและความส าคัญของกลองปูจา เพ่ือดึงดูดนักท่องเที่ยว 
ทั้งในประเทศและต่างประเทศให้มาเยี่ยมชม และเรียนรู้ศิลปะพ้ืนบ้านภาคเหนือตอนบน 
 3. ภาคเอกชนและภาคธุรกิจควรเข้ามามีส่วนร่วมในการสนับสนุนกิจกรรมทาง
วัฒ นธรรม  เช่ น  การจั ดการแข่ งขัน กลองปู จา การจัด เทศกาลทางวัฒ นธรรม  
หรือการสนับสนุนงบประมาณด้านอุปกรณ์และเครื่องดนตรี เพ่ือให้การสืบทอดมรดกทาง
วัฒนธรรมนี้ ด าเนินไปได้อย่างยั่งยืน 
  ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
 1. ศึกษาปัจจัยที่ส่งผลท าให้รูปแบบการตีกลองปูจาในแต่ละจังหวัด มีการพัฒนา
และเปลี่ยนแปลงแตกต่างกัน 
 2. เปรียบเทียบวิธีการถ่ายทอดความรู้และทักษะการตีกลองปูจาของพ่อครู หรือ 
ครูภูมิปัญญาในแต่ละจังหวัดในภาคเหนือ 
 3. ศึกษาวิจัยเครื่องดนตรีประกอบการตีกลองปูจาที่มีการพัฒนารูปแบบ 
การตีกลองและน าเครื่องดนตรีมาใช้ประกอบอย่างสร้างสรรค์  ในการตีกลองปูจาของ 
แต่ละท้องถิ่นท่ีมีเอกลักษณ์โดดเด่นเฉพาะถิ่น 

รายการอ้างอิง 

เฉลิมพล ทองพา. (2567, พฤษภาคม 22). องค์ความรู้เรื่องกลองปู่จา โครงการส่งเสริม 
การอนุรักษ์เสน่ห์เสียงกลองปู่จา อ าเภอท่าปลา จังหวัดอุตรดิตถ์.  
https://www.facebook.com/UTTARADITPRD/posts/ยาวชนอ าเภอท่าปลา
สืบสานวัฒนธรรมพื้นบ้านเสน่ห์เสียงกลองปู่จา. 

ณรงค์ สมิทธิธรรม. (ม.ป.ป). บทความเรื่องการตีกลองล้านนา. [ต้นฉบับอัดส าเนาที่ไม่ได้ 
ตีพิมพ์]. 

ณัฐพงศ์ ปันดอนตอง. (2564). กฎหมายโบราณล้านนา. สถาบันวิจัยล้านนา. 
ณัฐวุฒิ ใจค า. (2561). การศึกษารูปแบบการตีกลองสะบัดชัยในล้านนา. [สารนิพนธ์ 
 ปริญญามหาบัณฑิตไม่ได้ตีพิมพ์]. มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 



182 Patanasilpa Journal Vol.9 No.2 (July - December 2025) 

ทองทวี ยศพิมสาร.(2559). ฮีตฅนเมือง ฉบับคู่มือเข้าวัด–คู่มือประจ าบ้าน. (พิมพ์ครั่งที่ 6).
ณัฐพล การพิมพ์.  

ทัศนีย์ ดอนเนตร์. (2564). การพัฒนาและสร้างสรรค์การตีกลองปูจาในจังหวัดล าปาง.  
วารสารวิชาการวัฒนธรรม, 12(2), 33–47. 

ทิวาลักษณ์ กาญจนมยูร และคณะ. (2546). ศิลปวัฒนธรรมล้านนา. มติชน. 
ธนพงศ์ เด็ดแก้ว. (2557). การศึกษากลองปูจาเพ่ือการอนุรักษ์และฟ้ืนฟูภูมิปัญญา 
 ท้องถิ่น. มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
ธนาเทพ สกฺกว โส (ศักดิ์วงค์).  (2560) ศึกษาการอนุรักษ์ก๋องปู่จาของชาวพุทธ ในเขต

อ าเภอเมือง จังหวัดล าปาง. [วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิตไม่ได้
ตีพิมพ์]. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ธิติพล กันตีวงศ์ และ ต่อพงษ์ เสมอใจ (2557).รายงานผลการส ารวจ โครงการส ารวจพื้นที่
วัฒนธรรมด้านศิลปกรรมหัตถกรรม ดนตรี และนาฏยกรรม. ส านักส่งเสริม
ศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

พระนคร ปรังฤทธิ์. (2553). พุทธปรัชญาเบื้องต้น. มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระมหาอนุสรณ์ อภิวฑฺฒโน. (2566). ศึกษาความเชื่อเรื่องการตีกลองปูจาของประชาชน 
 ในจังหวัดแพร่. [วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิตไม่ได้ตีพิมพ์].  
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. http://e-thesis.mcu.ac.th 
ภัทระ คมข า. (2556). การประพันธ์เพลงช้าเรื่องปูจานครน่าน. [สารนิพนธ์ปริญญา 

มหาบัณฑิตไม่ได้ตีพิมพ์]. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. http://cuir.car.chula.ac.th 
สถาบันวิจัยพะเยา. (2563). การส่งเสริมศิลปะการแสดงกลองปูจาของชุมชนรอบกว๊าน 

พะเยา. วารสารวิจัยเพื่อการพัฒนาเชิงพ้ืนที่, 12(1), 77-86. 
สนั่น ธรรมธิ. (2542). ต านานเมืองล้านนา. โรงพิมพ์ศรีธรรม. 
Poupeau, F., & Boissevain, K. (2012). Cultural heritage and local communities.  

Journal of Cultural Studies, 14(2), 101–118. 
UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible  

cultural heritage.  
 
 
 


