
วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255732

เจ้าแม่สองนาง : การสร้างความหมายของความเชื่อ

และบทบาทการเสริมพลังท้องถิ่น

The Chao Mae Song Nang: Signification of Belief and 
the Role in Empowering Local Power 


ณรงค์ฤทธิ์ สุมาลี1


Narongrit Sumalee1


บทคัดย่อ


	 ความเชื่อเจ้าแม่สองนางปรากฏชัดเจนแถบชุมชนลุ่มแม่น้ำโขงและได้แพร่
กระจายเข้าสู่ชุมชนลุ่มน้ำชีตามการเคลื่อนย้ายของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในช่วงเวลาต่างๆ 
ทำให้การสร้างตำนานความเชื่อเจ้าแม่สองนางในแต่ละชุมชนท้องถิ่นมีความแตกต่าง
หลากหลายสอดคล้องกับบริบทแวดล้อมและภูมินิเวศน์ในแต่ละพื้นที่ จากการ
วิเคราะห์เนื้อหาของตำนานเพื่อหาประเด็นทำให้เห็นร่องรอยของโครงเรื่องร่วมและ
สำนึกเกี่ยวกับประวัติศาสตร์และชาติพันธุ์ลาวปรากฏอยู่อย่างน่าสนใจ ดังนั้น 
บทความนี้จึงพยายามทำความเข้าใจ 1) กระบวนการสร้างความหมายของความเชื่อ
เจ้าแม่สองนางของชุมชนท้องถิ่นต่างๆ ที่นับถือความเชื่อนี้ ซึ่งเงื่อนไขที่ช่วยสนับสนุน
ให้ความเชื่อดังกล่าวดูเป็นจริงและมีบทบาทต่อการรับรู้และปฏิบัติการประกอบด้วย 
 
1.1) โครงสร้างอุดมการณ์และความเชื่อของชาติพันธุ์ไท-ลาวที่เกี่ยวกับความเชื่อ
วิญญาณและคตินับถือนาค 1.2) ภาคปฏิบัติการของวาทกรรม ซึ่งประกอบด้วย
พิธีกรรมและการจัดองค์กรทางสังคม นอกจากนี้ยังได้พยายามอธิบาย 2) บทบาทของ
ตำนานความเชื่อเจ้าแม่สองนางในการเสริมพลังท้องถิ่น โดยยกกรณีบ้านท่าขอนยาง 
อำเภอกันทรวิชัย จังหวัดมหาสารคาม ซึ่งได้ปรับเปลี่ยนตำนานเจ้าแม่สองนางเข้ากับ
ตำนานและภูมินิเวศน์ของท้องถิ่น จนกลายเป็นอัตลักษณ์ของชุมชน อีกทั้งยังได้ถูก
บูรณาการเข้ากับทุนสังคมและทุนวัฒนธรรมอื่นๆ เพื่อใช้เป็นเครื่องมือในการพัฒนา
ชุมชนท้องถิ่นอีกด้วย 


คำสำคัญ :	 เจ้าแม่สองนาง, ตำนานและความเชื่อ, การสร้างความหมาย,

	 การพัฒนาท้องถิ่น, บทบาท

1 นักวิชาการ สังกัดโครงการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์มหาวิทยาลัยมหาสารคาม และนิสิตปริญญาเอก คณะวัฒนธรรมศาสตร์

  มหาวิทยาลัยมหาสารคาม




วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 33

Abstract


	 The beliefs of the Chao Mae Song Nang’s female spirit worship 

visibly appear in the communities of the Khong river basin and have 

diffused to communities of the Chi river basin through time. It can also 

be noticed that the different myths of the Cho Mae Song Nang are 

related to various contexts of historical backgrounds and ecotypes of 

each community. However, traces of the shared plot of myths and a 

collective sense of the history and ethnicity of Laohood were hidden in 

those variously detailed versions. By using a content analysis technique 

in order to examine shared keywords and themes of Chao Mae Song 

Nang’s beliefs and myths, this paper endeavours to grasp 1) Signification 

of Chao Mae Song Nang’s beliefs of communities by representing the 

supporting conditions of this belief that can influence the perceptions 

and practices of believers, who believe in the realistic existence of 

Chao Mae Song Nang. These supporting conditions relied upon the 
 

Tai-Lao ethnicity’s structure of ideology and belief of 1.1) animism and 

Naka cult or serpent worship and 1.2) discursive practices of rituals and 

social organizations of people involved. Another studied issue is 2) the 

role of Chao Mae Song Nang’s belief in empowering and developing the 

local community. The community of Tha Khon Yang is a distinctive case 

where the official version of Chao Mae Song Nang’s myth was 

transformed to a local version according to the context of historical 

background and ecoculture of locality. Importantly, this belief has also 

been also integrated with other social and cultural capitals of the 

community as a mean of community development.


Keywords :	 Chao Mae Song Nang, Myth and Belief, Signification,


	 Community Development




วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255734

บทนำ 


	 ความสำคัญของการศึกษาครั้งนี้พยายามสะท้อนให้เห็นถึงบทบาทของความเชื่อ

ที่มีต่อสังคมอีสาน โดยศึกษากรณี “เจ้าแม่สองนาง” ซึ่งเป็นความเชื่อเกี่ยวกับ

วิญญาณผู้หญิงสองคนในชุมชนอีสานและกลุ่มชาติพันธุ์ลาว โดยเฉพาะชุมชนที่ตั้งอยู่

ริมน้ำแถบลุ่มน้ำโขงและลุ่มน้ำชี ซึ่งหลายแห่งมีความโดดเด่นจนกลายเป็นอัตลักษณ์

ของชุมชนท้องถิ่นนั้นๆ โดยสะท้อนออกมาในรูปแบบของปฏิบัติการทางวาทกรรม
 

รูปแบบต่างๆ อาทิ ตำนานเรื่องเล่า พิธีกรรม ศาล สิ่งก่อสร้าง รูปเคารพ เป็นต้น และ

ยังเป็นแรงบันดาลใจให้เกิด “วัฒนธรรม” อื่นๆ โดยเฉพาะวัฒนธรรมประชานิยม 

(Popular Culture) รูปแบบต่างๆ อาทิ บทเพลง งานศิลปะต่างๆ เป็นต้น ทั้งนี้จาก

การศึกษาเชิงสำรวจเบื้องต้นพบว่า ศาลเจ้าแม่สองนางแพร่หลายอยู่ในแถบชุมชนใกล้

แม่น้ำโขง โดยเริ่มจากที่อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย ที่ชัดเจนคือแถบจังหวัดหนองคาย 

เช่น อำเภอเมืองที่วัดหายโศก อำเภอโพนพิสัยที่ปากห้วยหลวง อำเภอท่าบ่อที่บริเวณ

ห้วยโมง อำเภอศรีเชียงใหม่ที่วัดกลาง และหน้าโรงพยาบาลอำเภอเมือง จังหวัด

บึงกาฬ ต่อเนื่องลงมาในเขตจังหวัดนครพนม คือ บ้านแพงใต้ ตำบลบ้านแพง อำเภอ

บ้านแพง บ้านนาเขท่า ตำบลนาเข อำเภอบ้านแพง  และบ้านน้ำก่ำ อำเภอธาตุพนม 

จนมาถึงอำเภอเมืองมุกดาหาร โดยตั้งอยู่ข้างท่าเรือด่านศุลกากร 


	 นอกจากนี้ยังมีปรากฏในพื้นที่อีสานตอนในแถบลุ่มน้ำชี ซึ่งในเขตจังหวัด

มหาสารคามนั้น มีศาลเจ้าแม่สองนางตั้งอยู่ที่บ้านท่าขอนยาง และบ้านหัวขัว อำเภอ

กันทรวิชัย รวมทั้งบ้านเกิ้ง และบ้านเชียงเหียน อำเภอเมืองมหาสารคาม เป็นต้น 

สำหรับจังหวัดร้อยเอ็ด เช่น ที่บ้านสีแก้ว อำเภอเมืองร้อยเอ็ด ส่วนเขตจังหวัดยโสธร

พบที่ บ้านสิงห์ท่า และบ้านสิงห์โคก อำเภอเมืองยโสธร รวมทั้งยังพบบริเวณบึงแก่นนคร 

อำเภอเมืองขอนแก่น จนเข้าไปในเขตอำเภอหนองหาน จังหวัดอุดรธานี และเข้าสู่เขต 

อำเภอเมืองหนองบัวลำภู เป็นต้น จึงกล่าวได้ว่าความเชื่อ “เจ้าแม่สองนาง” ได้แพร่

กระจายเป็นวงกว้างไปยังพื้นที่ต่างๆของภาคอีสานในลักษณะพื้นที่ทางวัฒนธรรม 

(Cultural Area) จากแถบลุ่มน้ำโขงเข้ามายังบริเวณลุ่มน้ำชีตามการอพยพเคลื่อนย้าย

ของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในแต่ละช่วงเวลา ซึ่งความเชื่อเจ้าแม่สองนางที่แพร่กระจายไป

ยังพื้นที่ต่างๆนั้นได้ปรับเปลี่ยนไปตามสภาพนิเวศสิ่งแวดล้อมและนิเวศวัฒนธรรม 

(Cultural Ecology) จึงทำให้แบบแผนปฏิบัติและตำนานเจ้าแม่สองนางมีความหลากหลาย



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 35

และแตกต่างกันไป จนมีลักษณะโดดเด่นเฉพาะตัว (Historical Particularism) 
 

แต่ก็ยังปรากฏร่องรอยบางอย่างที่สามารถสะท้อนให้เห็นโครงเรื่องร่วม ตลอดทั้งสำนึก

ร่วมทางอุดมการณ์และประวัติศาสตร์ของชาติพันธุ์ด้วย 


	 ในงานศึกษาของภาณุพงศ์ อุดมศิลป์ (2555) ได้ศึกษาบทบาทของลัทธิพิธี
 

เกี่ยวกับเจ้าแม่สองนางที่มีต่อชุมชนชายฝั่งลุ่มน้ำโขงในเขตพื้นที่จังหวัดหนองบัวลำภู 

เลย หนองคาย บึงกาฬ นครพนม และมุกดาหาร โดยเน้นพื้นที่อำเภอเมืองมุกดาหาร 

จังหวัดมุกดาหารเป็นหลัก จากการศึกษาพบว่า ทุกพิธีกรรมประกอบด้วยสัญลักษณ์ที่

แสดงสถานภาพของเจ้าแม่สองนางที่เป็นเสมือนเจ้าเมืองมุกดาหารและบรรพบุรุษ
 

ในอดีต ให้ความหวังเรื่องความอุดมสมบูรณ์ และความมั่งคั่งแก่ชุมชน ขจัดปัดเป่า

เคราะห์ภัยและสร้างขวัญกำลังใจ สำหรับการศึกษาภาพรวมนั้นพบว่า ตำนานเจ้าแม่

สองนางมีบทบาทในการแสดงสำนึกร่วมความเป็นชาวลาวเวียงจันทน์ที่มีบรรพบุรุษ

ร่วมกัน ส่วนพิธีกรรมเกี่ยวกับเจ้าแม่สองนางนั้นประกอบด้วยบทบาทในการให้ความ

หวังเรื่องความอุดมสมบูรณ์ ความเจริญรุ่งเรืองและความมั่งคั่งแก่ชุมชน บทบาทใน

การให้ความหวังด้านความปลอดภัย การปกป้องคุ้มครองและขจัดปัดเป่าเคราะห์ภัย 

สร้างขวัญกำลังใจ บทบาทในการสร้างความสมานฉันท์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ที่
 

แตกต่างกันและบทบาทในการสร้างเครือข่ายผู้สืบทอดอำนาจหน้าที่ทางวัฒนธรรมให้

แก่ชุมชน 


	 อย่างไรก็ตาม ความแตกต่างของบทความนี้อยู่ที่การเลือกชุมชนที่นับถือเจ้าแม่

สองนางจำนวน 11 แห่งมาศึกษาเชิงเปรียบเทียบเพื่อวิเคราะห์ 1) กระบวนการสร้าง

ความหมายของความเชื่อเจ้าแม่สองนาง โดยได้อาศัยข้อมูลจากภาคสนาม รวมทั้ง
 

ร่องรอยที่ปรากฏในเอกสาร และ 2) บทบาทของความเชื่อของความเชื่อเจ้าแม่สองนาง
 

ในการสร้างพลังท้องถิ่น 


2. การเข้ามาของกลุ่มชาติพันธุ์ลาวในดินแดนอีสาน 


	 จากหลักฐานทางประวัติศาสตร์แสดงให้เห็นว่าแม้ว่าหลังช่วงรัชสมัยพระเจ้า

ชัยวรมันที่ 7 ราวปลายพุทธศตวรรษ 18 นั้น หลายชุมชนในดินแดนอีสานถูกทิ้งร้าง 

แต่ก็ยังมีผู้คนรวมตัวกันอยู่อย่างเบาบางและค่อนข้างเป็นอิสระ กระจัดกระจายอยู่

ทั่วไปและอาจจะขึ้นกับเมืองใหญ่ใกล้เคียงที่มีอิทธิพล เช่น ล้านนาและสุโขทัยที่เป็น



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255736

ศูนย์กลางแห่งใหม่ (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2546 : 180) รวมทั้งฝั่งซ้ายแม่น้ำโขงคือ

อาณาจักรล้านช้างที่เติบโตขึ้นมา โดยเฉพาะหลังจากพระเจ้าฟ้างุ้ม (พ.ศ. 1856-1961) 

ได้ขึ้นครองเมืองเชียงดงเชียงทอง ได้มีการขยายอำนาจไปผนวกรวมดินแดนต่างๆ
 

ใกล้เคียง เช่น เมืองเวียงจันท์ เมืองเวียงคำ เมืองโคตรบอง อีกทั้งเมืองอื่นๆ ในลุ่ม

แม่น้ำโขงและลุ่มแม่น้ำชี เช่น เมืองปากห้วยหลวง (อยู่ในเขตโพนพิสัย) เมืองพะน้ำรุ่ง

เชียงสา (อยู่ในเขตปากซัน) เมืองหนองหานน้อย หนองหานหลวง ภูวานเถ้าวานเปา 

(อยู่ในเขตกาฬสินธุ์) เมืองซ้าย (เมืองด่านซ้าย) และเมืองร้อยเอ็ด (สีลา วีระวงศ์, 

2539 : 48-51) เป็นต้น รวมทั้งความสัมพันธ์กับกรุงศรีอยุธยาซึ่งพระเจ้าแผ่นล้านช้าง

หลายพระองค์ได้ทรงมีสืบต่อกันมา ไม่ว่าในรัชสมัยพระยาสามแสนไทย (พ.ศ. 1916–1959) 

พระเจ้าไชยเชษฐาธิราช (พ.ศ. 2091–2114) ซึ่งมีส่วนสนับสนุนและขยายอำนาจ

อาณาจักรล้านช้างให้เข้มแข็งและช่วยกระจายผู้คนเข้ามาตั้งหลักแหล่งในดินแดน

อีสานมากขึ้นด้วย 


	 หลังจากรัชสมัยพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช อาณาจักรล้านช้างต้องเผชิญกับปัญหา

ต่างๆ หลายประการทั้งจากภายนอกและภายใน เช่น การแย่งชิงอำนาจกันเองใน
 

ราชสำนัก ภัยจากอาณาจักรใหญ่ใกล้เคียง เช่น พม่าและสยาม ภัยจากการรุกรานจาก

หัวเมืองที่กระด้างกระเดื่อง เป็นต้น ความอ่อนแอดังกล่าวทำให้หลังรัชสมัยพระเจ้า

สุริยวงศาธรรมมิกราช (พ.ศ.2180–2237) อาณาจักรล้านช้างได้แตกออกเป็น 
 

3 อาณาจักรคือ หลวงพระบาง เวียงจันทน์ และจำปาศักดิ์ ซึ่งได้เป็นปัจจัยสำคัญต่อ

การอพยพเคลื่อนย้ายของกลุ่มคนวัฒนธรรมลาวล้านช้างให้แพร่กระจายออกไปยัง
 

ดินแดนรอบนอกโดยเฉพาะดินแดนอีสานมากขึ้น


	 ดังนั้น ตั้งแต่หลังพุทธศตวรรษที่ 22–23 เป็นต้นมา จึงได้ปรากฏกลุ่มชาติพันธุ์

ต่างๆ จากฝั่งซ้ายแม่น้ำโขงอพยพเคลื่อนย้ายเข้ามาในดินแดนภาคอีสานจำนวนมาก 

เช่น กลุ่มชาติพันธุ์และวัฒนธรรมกูย เขมร โดยเฉพาะกลุ่มชาติพันธุ์ลาวซึ่งเป็นกลุ่ม

ใหญ่ที่สุดที่เคลื่อนย้ายเข้ามา กลุ่มหลักคือกลุ่มที่นำโดยพระครูวัดโพนสะเม็กหรือ 

“ญาคูขี้หอม” ซึ่งมีศูนย์กลางอำนาจที่จำปาศักดิ์ โดยได้มีการแบ่งเจ้านาย ขุนนางไป

ปกครองหัวเมืองใกล้เคียง โดยเฉพาะกลุ่มที่นำโดยจารย์แก้วซึ่งได้เข้ามาตั้งในเขต
 

ลุ่มน้ำชีบริเวณบ้านทุ่ง ซึ่งภายหลังได้ยกฐานะเป็นเมืองสุวรรณภูมิ (หม่อมราชวงษ์วิจิตร, 

2506: 26-33) นับเป็นชุมชนวัฒนธรรมล้านช้างรุ่นแรกในลุ่มน้ำชีตอนกลาง จากนั้นได้



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 37

แยกออกไปตั้งเมืองอื่นๆ เช่น ร้อยเอ็ด ชลบท ขอนแก่น พุทไธสง และมหาสารคาม 


	 นอกจากนี้ยังมีกลุ่มวัฒนธรรมล้านช้างอื่นๆ ที่เคลื่อนย้ายอพยพจากฝั่งซ้าย
 

แม่น้ำโขงในช่วงต่างๆ ดังกรณีกลุ่มพระวอพระตาซึ่งได้มาหลังจากการเข้าปราบเวียงจันท์
 

ของสยามในสมัยกรุงธนบุรีเมื่อ พ.ศ. 2322 และได้พัฒนาเป็นเมืองอุบลราชธานี 
 

ภายหลังได้แยกออกไปตั้งเป็นเมืองเล็กเมืองน้อย เช่น ยโสธร เขมราฐ เป็นต้น 
 

ส่วนเมืองแถบอีสานเหนือตามบริเวณรอบๆ ทิวเขาภูพานนั้น โดยเฉพาะตามบริเวณ

สกลนคร นครพนม มุกดาหาร และกาฬสินธุ์นั้น ผู้คนส่วนใหญ่ได้ถูกกวาดต้อนมา

จำนวนมากในช่วงเหตุการณ์เจ้าอนุวงศ์ (พ.ศ. 2369–2371) โดยเฉพาะกลุ่มคน
 

ซึ่งอาศัยแถบตอนกลางประเทศลาวปัจจุบัน เช่น มหาไชย พวน คำเกิด คำม่วน 

เป็นต้น ซึ่งส่วนใหญ่จะเป็นกลุ่มกะเลิง ข่า ผู้ไท ย้อ แสก เป็นต้น โดยได้รวมกลุ่มตั้ง

เป็นบ้านขึ้นมาและได้รับการยกฐานะเป็นเมืองกันมากในช่วงรัชกาลที่ 3-4 เช่น 

พรรณานิคม วานรนิวาส สว่างแดนดิน รวมทั้งท่าขอนยาง เป็นต้น


	 ดังนั้น จากที่กล่าวมาข้างต้นนั้นจะเห็นว่ากลุ่มคนวัฒนธรรมล้านช้างได้มี
 

การเคลื่อนย้ายครั้งใหญ่ๆ อยู่ตลอดเวลา ซึ่งผลจากการอพยพเคลื่อนย้ายกลุ่มคนไปยัง

สถานที่ต่างๆ นั้น ปฏิเสธไม่ได้ว่าได้มีการแพร่กระจายวัฒนธรรมไปพร้อมกัน ซึ่ง
 

ในบรรดา “วัฒนธรรม” ทั้งหลายนั้น มีความเชื่อ “เจ้าแม่สองนาง” รวมอยู่ด้วย 


3. กระบวนการสร้างตัวตนของความเชื่อเจ้าแม่สองนาง 


	 จากการสำรวจตำนานเจ้าแม่สองนางทั้ง 11 ชุมชน ทำให้สามารถมองเห็น
 

ร่องรอย “โครงเรื่อง” (Plot) ของตำนานดังกล่าว รวมทั้งการรับรู้ สำนึกร่วมทาง

ประวัติศาสตร์และการเขียน “ชาติพันธุ์นิพนธุ์” ของชุมชนท้องถิ่น ซึ่งแม้ว่าจะดู
 

ไม่เป็นเหตุเป็นผลในแง่ข้อเท็จจริงและหลักฐานทางประวัติศาสตร์ หากแต่เป็นความ

พยายามสร้างความเป็นเหตุป็นผล (Resonable) โดยการเชื่อมโยง (Conceptualization) 

เพื่ออธิบายความเชื่อที่สัมพันธ์กับเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ในของมิติชาวบ้าน ทั้งนี้

จากการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) โดยการหาคำที่ปรากฏในตำนานเรื่อง

เล่าเจ้าแม่สองนางในแต่ละชุมชนเพื่อค้นหาประเด็น สัญลักษณ์หรือปรากฏการณ์ที่

คล้ายๆกัน ได้พบคำสำคัญหรือสัญญะ (Signifier) ดังนี้ “พี่น้องเพศหญิงคู่หนึ่ง” 
 

“สตรีสูงศักดิ์” (ธิดาของกษัตริย์หรือเจ้าเมืองหรือชนชั้นนำ) “ลาว” (เมืองเวียงจันทน์



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255738

หรือหลวงพระบาง) “พระเจ้าไชยเชษฐาหรือพระเจ้าฟ้างุ้ม” “ศึกสงคราม” “เรือล่ม

หรือจมน้ำเสียชีวิต” “แม่น้ำ” (แหล่งน้ำ) “นาค” (เงือก งู หรือสัตว์เลื้อยคลาน) 

“พระยาขอม” และ “พระธาตุพนม” (ดูตาราง 1) ซึ่งได้สะท้อนถึงการรับรู้ทาง

ประวัติศาสตร์และสำนึกทางชาติพันธุ์ โดยผูกเป็นโครงเรื่องเพื่อสร้างความหมาย 
 

ให้กับความเชื่อเจ้าแม่สองนาง จนทำให้รู้สึกว่ามีอยู่จริงและส่งผลต่ออำนาจในเชิง

ปฏิบัติการต่อสังคม 


	 3.1	โครงเรื่องและชาติพันธุ์นิพนธุ์ในตำนานเจ้าแม่สองนาง


		  เริ่มจากชุมชนที่ตั้งอยู่ริมแม่น้ำโขงคือ “เจดีย์ศรีสองนางที่วัดหอสองนาง 

อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย” ซึ่งเป็นวัดที่ถูกสร้างขึ้นมื่อปี พ.ศ. 2524 โดยสร้างทับ

บนบริเวณวัดร้างและมีการพบจารึกซึ่งระบุปีที่สร้างโบสถ์ไว้ที่ปี พ.ศ. 2209 (ดนุพล 

ไชยสินธุ์, 2537 : 84-91) ทั้งนี้ในช่วงแรกของการตั้งวัดชาวบ้านเรียกว่า “วัดศรีสองนาง” 

ตามชื่อ “เจดีย์ศรีสองนาง” ที่เหลือเพียงซากฐานเจดีย์ ตามตำนานได้เชื่อมโยง
 

ถึงพระเจ้าไชยเชษฐาธิราชแห่งนครเวียงจันท์และการบูรณะองค์พระธาตุพนม 
 

ในพงศาวดารล้านช้างระบุว่าพระเจ้าไชยเชษฐาทรงบูรณะพระธาตุพนมในปี พ.ศ. 2107 

(สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ, 2508:163) ซึ่งในขบวนเรือเสด็จมาบูรณะ
 

พระธาตุครั้งนั้นมีพระราชธิดาสองพระองค์เสด็จมาด้วย ครั้นเดินทางมาถึงบริเวณ 

“แก่งฟ้า แก่งจัน” เรือของพระธิดาทั้งสองได้ล่มลงเป็นเหตุให้เสียชีวิตทั้งคู่ ส่วนของ 

“ศาลเจ้าแม่สองนางที่วัดหายโศก อำเภอเมือง จังหวัดหนองคาย” นั้น ตำนานเล่าว่า

ทั้งสองเป็นธิดากษัตริย์นครเวียงจันท์องค์ที่ 8 แต่ได้เกิดศึกสงคราม จึงได้ลงเรือ
 

หลบหนีมาแต่เรือได้มาล่มลงบริเวณหน้าวัดหายโศกเป็นเหตุให้เสียชีวิต และเล่ากันว่า

ในอดีตวิญญาณเจ้าแม่สองนางได้กลายเป็นพญานาคีคู่ คอยทำร้ายผู้คนที่ลงน้ำหรือ
 

ลงเรือ จึงต้องมีการเซ่นไหว้บอกกล่าวก่อนเสมอ 


	 สำหรับ “หอเจ้าแม่สองนางที่ปากห้วยหลวง อำเภอโพนพิสัย จังหวัดหนองคาย” 

ตั้งอยู่ปากห้วยหลวง ซึ่งพงศาวดารล้านช้างอ้างว่าเดิมเคยเป็นเมืองห้วยหลวง (สมเด็จฯ 

กรมพระยาดำรงราชานุภาพ, 2508: 153) เชื่อว่าในศาลนอกจากวิญญาณสองนาง

แล้วยังมีวิญญาณ “ท้าวคำแดง เจ้าแก้วแวนแงง และหลักคำ” อาศัยร่วมด้วย ซึ่ง

ตำนานอ้างว่า “ท้าวคำแดง” เป็นพระราชโอรสของพระยาสามแสนไทยไตรภูวนาถ 

(พระโอรสของพระเจ้าฟ้างุ้ม) แห่งหลวงพระบาง โดยท้าวคำแดงได้ปกครองต่อจาก



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 39

พระบิดา เมื่อสิ้นพระชนม์ได้เกิดปัญหาขึ้นเมื่อพระขนิษฐาของพระเจ้าฟ้างุ้ม (บ้างว่า

ลูกสาวพระยาสามแสนไทยฯ) ทำตัวคอยควบคุมและทำร้ายกษัตริย์พระองค์ใหม่ 

ทำให้ต้องผลัดเปลี่ยนอยู่หลายพระองค์ จนต้องมาเชิญ “ท้าวคำเต็มช้า” ผู้ปกครอง

เมืองห้วยหลวงไปครองหลวงพระบาง แต่ได้หนีกลับมาที่เมืองห้วยหลวงเช่นเดิม ซึ่ง

จากตำนานของเมืองห้วยหลวงที่สัมพันธ์กับหลวงพระบางดังกล่าว ทำให้ชุมชนเชื่อว่า

เจ้าแม่สองนางคงเป็นธิดาของผู้ครองเมืองปากห้วยหลวงคนใดคนหนึ่ง 


	 ส่วน “ศาลสองนางที่จังหวัดบึงกาฬ” นั้น ศาลปัจจุบันได้รับความร่วมมือ
 

จากกลุ่มคนเชื้อสายจีนและญวนเป็นแกนนำสร้าง ตามตำนานเชื่อกันว่าเจ้าแม่สองนาง

เป็นธิดากษัตริย์เวียงจันท์ และเป็นน้องสาวของพระเจ้าไชยเชษฐาได้หนีภัยสงคราม
 

มาทางเรือและมาล่มที่บริเวณ “แก่งนาคำ แขวงบริคันธ” ทำให้ทั้งสองนางเสียชีวิต 

เช่นเดียวกับที่ “ศาลสองนางที่ห้วยโมง อำเภอท่าบ่อ จังหวัดหนองคาย” ตั้งใกล้
 

ห้วยโมง ในบริเวณจะมีศาลตั้งอยู่หลายหลัง โดยสักสิบปีที่ผ่านมาได้มีคนญวนเป็น
 

แกนนำปรับปรุงภูมิทัศน์ ภายในศาลตกแต่งด้วยตุ๊กตาผ้าเป็นรูปนาคหนึ่งคู่ แต่ชาวบ้าน

ไม่สามารถให้ข้อมูลที่มาของความเชื่อได้ แม้กระทั่งจ้ำซึ่งเป็นผู้กระทำพิธีเอง โดยอ้างว่า

ได้ปฏิบัตินับถือตามกันมาแต่ครั้งบรรพบุรุษ 


	 สำหรับ “เจดีย์ศรีสองนางที่วัดกลาง อำเภอศรีเชียงใหม่ จังหวัดหนองคาย” 

ซึ่งบริเวณตัวเจดีย์เจาะเป็นช่องแล้วปั้นเป็นสตรีคู่หนึ่งไว้ และใกล้กันกันมีรูปปั้นช้าง

ขนาดเท่าลูกช้าง 1 เชือกด้วย เดิมเป็นเจดีย์ทรุดโทรมที่ชาวบ้านนับถือมาช้านาน
 

ภายหลังได้รวบรวมเงินกันบูรณะสร้างเจดีย์ครอบองค์เดิม ตามตำนานเล่าว่าในสมัย

พระเจ้าไชยเชษฐาธิราชทรงขยายอาณาเขตออกไปอย่างกว้างขวางจนถึงเมืองเชียงใหม่ 

พระเจ้าเมืองเชียงใหม่จึงส่งบรรณาการแก่เมืองเวียงจันท์ โดยได้จัดสิ่งของมีค่าต่างๆ 

รวมทั้งช้างเผือก 1 เชือกและธิดาฝาแผด จากนั้นได้เดินทางรอนแรมทางบกจนถึง

บริเวณที่ตั้งโรงเรียนประถมศรีเชียงใหม่ (เดิมเรียกโรงเรียนเพนียดช้าง) จึงได้ตั้งพักแรม

ที่นั้นเพื่อรอข้ามฝั่งไปยังเมืองเวียงจันทน์ แต่ช้างเผือกได้ล้มป่วยและเสียชีวิตลง 
 

สองนางพี่น้องได้เกิดความสะเทือนใจเพราะผูกพันกับช้างเชือกดังกล่าวมาก จึงได้
 

ล้มป่วยและเสียชีวิตลง เมื่อฌาปนกิจศพแล้วได้นำอัฐิของสองนางบรรจุในเจดีย์ที่

วัดกลาง ส่วนอัฐิช้างเผือกบรรจุเจดีย์ไว้ที่วัดเหนือ (วัดช้างเผือก) 




วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255740

	 ที่โดดเด่นคือ “ศาลเจ้าแม่สองนางสถิตย์ อำเภอเมือง จังหวัดมุกดาหาร” ตั้งอยู่

ข้างท่าเรือด่านศุลกากร ศาลปัจจุบันสร้างโดยสมาคมชาวจีนแทนศาลเดิม ที่โดดเด่น

คือในตัวศาลมีการหล่อรูปเหมือนเจ้าแม่สองนางขนาดเท่าคนจริงตั้งอยู่ ตำนาน
 

บางสำนวนอ้างว่าเจ้าแม่สองนางเป็นธิดาของเจ้ากรุงเวียงจันทน์ ทุกปีจะมีการจัด

ชุมนุมหัวเมืองต่างๆ และมีพิธีแข่งเรือ ล่วงมาปีหนึ่งทั้งสองพี่น้องได้ร่วมลงเล่นใน
 

การแข่งเรือด้วยแต่ได้เกิดอุบัติเหตุเรือล่มเสียชีวิต แต่บางสำนวนเล่าว่าสมัยพระเจ้าฟ้างุ้ม 

เมื่อครั้งไปอยู่ที่นครอินทปัฐ กษัตริย์ขอมได้พระราชทานพระธิดาให้เป็นพระมเหสี 
 

ซึ่งพระองค์ทรงรักมาก ครั้นเมื่อกลับมาหลวงพระบาง พระมเหสีได้นำข้าราชบริพาร

ติดตามมาด้วยจำนวนหนึ่ง อยู่ต่อมาทรงล้มป่วยและสิ้นพระชนม์ สร้างความโทมนัส

ให้แก่พระยาฟ้างุ้ม ทรงละเลยกิจการบ้านเมือง สติเลอะเลือนจนสิ้นพระชนม์ เมื่อสิ้น

เจ้านายทั้งสองกลุ่มข้าราชบริพารจากเมืองอินทปัตถ์จึงพากันอพยพกลับเมือง 
 

ซึ่งในขบวนเดินทางครั้งนี้มีครัวของอำมาตย์คนหนึ่งซึ่งมีบุตรสาวสองนางร่วมมาด้วย 
 

โดยได้ล่องเรือลงมาตามแม่น้ำโขงแต่เกิดอุบัติเหตุเรือล่มทำให้ทั้งสองนางเสียชีวิต 


	 แต่ตำนานที่จารึกไว้หน้าตัวศาลกลับระบุว่า “..เมื่อประมาณปี พ.ศ. 1896 

พระเจ้าฟ้างุ้มได้นำลูกหลาน ซึ่งในนั้นมีนางทั้งสองคนด้วย โดยเดินทางล่องเรือลงมา

จากหลวงพระบางผ่านเมืองต่างๆ ในปัจจุบัน คือ หนองคาย นครพนม จนกระทั่งมา

ถึงบริเวณหน้าปากห้วยสบมุกซึ่งคือที่ตั้งศาลปัจจุบัน เรือที่บรรทุกมาได้ล่มลง ทำให้

ผู้คนที่อาศัยเรือมาเสียชีวิตซึ่งรวมทั้งสองนางด้วย..” และยังเชื่อกันว่าทั้งสองนาง
 

เป็นผู้ปลูกต้นตาลเจ็ดยอด (ปัจจุบันไม่มีแล้ว) ซึ่งเป็นศักดิ์สิทธิ์ในความทรงจำ
 

ชาวมุกดาหาร ในอดีตเล่าว่าเวลาค่ำคืนจะมีดวงแก้วมุกดาหารลอยออกจากต้นตาล 

ซึ่งได้เป็นที่มาของชื่อเมือง “มุกดาหาร” นอกจากนี้ยังเล่าว่า เดิมบริเวณนี้เป็นเมือง

โบราณ เมื่อเจ้าจันทกินรีได้อพยพผู้คนเข้ามาสร้างเมืองมุกดาหาร ได้ให้โหรตรวจดู

ทำให้ทราบว่ามีดวงวิญญาณสองนางพี่น้องวนเวียนอยู่ จึงได้สร้างศาลให้และบูรณะ

ซากวัดโบราณต่างๆ รวมทั้งสร้างศาลให้กับ “พระยาฟ้างุ้ม” ด้วย แล้วเรียกว่า 
 

“หอเจ้าฟ้าหัวเมือง” ภายหลังเปลี่ยนมาเรียกว่า “เจ้าพ่องุมเมือง” หรือ “มุงเมือง” 

ดังในปัจจุบัน 


	 ในส่วนของชุมชนลุ่มน้ำชีนั้น เริ่มจาก “ศาลเจ้าแม่สองนางที่บ้านเกิ้ง อำเภอเมือง 

จังหวัดมหาสารคาม” ซึ่งตั้งอยู่ในบริเวณโรงเรียนเกิ้งวิทยานุกุลติดริมแม่น้ำชี ตำนาน



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 41

เล่าว่าเป็นลูกสาวของท้าวอุปฮาด (ศาลท้าวอุปฮาดเรียกว่า “หอปู่เจ้าเหนือ”) โดยได้

เดินทางด้วยเรือมาเยี่ยมพ่อคือท้าวอุปฮาดและท้าวเมืองแสน (เรียกว่า “หอปู่เจ้า

กลาง”) แต่เรือเกิดล่มและเสียชีวิต แต่บางสำนวนกล่าวว่ามีกลุ่มครัวหนึ่งเดินทางจาก

แถบเมืองอุบลเพื่อมาค้าขาย ซึ่งครัวดังกล่าวมีลูกสาวสองคนมาด้วย โดยได้ล่องเรือมา

ตามแม่น้ำชี และเรือได้ล่มลงเสียชีวิตหมดทุกคน แต่บ้างว่ามีอุปฮาดกับเมืองแสน 

พร้อมบุตรสาว 2 คน ซึ่งคนหนึ่งชื่อ “เกิ้ง” โดยล่องเรือมาตามชีจากแถบอุบลราชธานี 

ครั้นมาถึงบริเวณคุ้งน้ำลึกบริเวณที่ตั้งบ้านปัจจุบัน เรือได้เกิดล้มลงทำให้บุตรสาวทั้ง

สองเสียชีวิต อุปฮาดจึงตั้งบ้านเรือนที่นี้และตั้งชื่อบ้านว่า “เกิ้ง” ตามชื่อบุตรสาว 


	 สำหรับ “ศาลเจ้าแม่สองนาง บ้านเชียงเหียน อำเภอเมือง จังหวัดมหาสารคาม” 

ได้ผูกโยงกับวรรณกรรมพื้นบ้านคือผาแดง-นางไอ่ ซึ่งระบุว่าเมืองเชียงเหียนมีพระยา

ขอมปกครองอยู่ โดยมีศักดิ์เป็นน้องของพระยาขอมที่ปกครองนครเอกซะธีตาซึ่งเป็น

พ่อของนางไอ่ และมีน้องชายอีกคนปกครองเมืองสีแก้ว (ปรีชา พิณทอง, 2537: 3) 

ส่วนหลักฐานทางโบราณคดีพบว่าบ้านเชียงเหียนมีพัฒนาอย่างต่อเนื่องตั้งแต่สมัยก่อน

ประวัติศาสตร์ (พิสิฐ เจริญวงศ์ และคณะ, 2531 : 7 ; ศรีศักร วัลลิโภดม, 2540 : 

198-199) สืบเนื่องมาจนวัฒนธรรมทวารวดีและเขมร ในส่วนของตำนานเล่าว่า
 

สองนางพี่น้องนั้นเป็นธิดาของเจ้าเมืองเชียงเหียน และได้พักอยู่บริเวณติดกับบึง

สระแก้วปัจจุบัน (ที่ตั้งศาลเจ้าแม่สองนาง) ต่อมาได้เกิดศึกสงครามเป็นเหตุให้สองนาง

พี่น้องเสียชีวิต 


	 ส่วน “หอสองเจ้านาง บ้านหัวขัว ตำบลท่าขอนยาง อำเภอกันทรวิชัย จังหวัด

มหาสารคาม” ตั้งอยู่ในพื้นที่ป่าสาธารณะท้ายชุมชน โดยอยู่ใกล้กับลำห้วยนางซ้อง 

ตำนานเล่าว่าในอดีตมีหญิงสองพี่น้องคู่หนึ่ง ได้จมน้ำเสียชีวิตแล้วศพลอยมาตาม

ลำห้วยสายคอ ผ่านหมู่บ้านต่างๆ และลงห้วยนางซ้องจนมาถึงบ้านหัวขัว ชาวบ้านจึง

ได้ช่วยกันนำศพขึ้นมา และได้สร้างศาลให้อยู่ แต่บ้างเล่าว่า ในอดีตนั้นได้มีสตรี
 

สองนางพี่น้องเดินทางมาจากแถบประเทศลาวในปัจจุบัน จนมาหลงป่าและร้องไห้

คร่ำครวญใกล้บริเวณตั้งศาลริมลำห้วย จึงเป็นที่มาของชื่อ “ห้วยนางซ้อง” ต่อมาได้

เสียชีวิตลง และที่โดดเด่นคือ “ศาลเจ้าแม่สองนางพี่น้อง บ้านท่าขอนยาง อำเภอ

กันทรวิชัย จังหวัดมหาสารคาม” ตั้งอยู่ติดกับวัดสว่างวารี ใกล้ริมแม่น้ำชีบริเวณช่วง

น้ำลึกที่เรียกว่า “วังหอ” สำหรับตำนานที่นี่มี 2 กระแส คือ กระแสหลักที่เชื่อมโยงกับ



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255742

ตำนานท้องถิ่นคือ “จระเข้ใหญ่กินลูกสาวเจ้าเมือง” (ซึ่งจะกล่าวข้างหน้า) และกระแส

รองที่คล้ายคลึงกับตำนานเจ้าแม่สองนางของหลายชุมชนที่ได้กล่าวข้างต้น เล่ากันว่า

เจ้าแม่สองนางเป็นธิดาของผู้ครองเวียงจันทน์ วันหนึ่งขณะที่นั่งทอผ้าที่ใต้ถุนบ้าน ได้มี

สะโก๊ะ (ภาษาย้อหมายถึงจิ้งเหลน) เข้ามาเลียหัวแม่เท้าของนางทั้งสอง ชาวบ้านเชื่อ

ว่าสะโก๊ะเป็นผู้นำสารผีเงือกผีงูที่รักษาคุ้งน้ำบ้านท่าขอนยางให้มาตามทั้งสองนาง
 

ไปเป็นผู้รักษาคุ้งน้ำแทน หลังจากนั้นทั้งสองคนจึงมีอาการไม่รู้สึกตัว เก็บข้าวของเดิน

ทางมาจนถึงบ้านท่าขอนยางและได้เสียชีวิตลงริมแม่น้ำชี แต่บ้างว่าในอดีตได้มีขบวน

คณะทอดกฐินกลุ่มหนึ่งล่องเรือมาจากแถบตอนเหนือแม่น้ำชีมาที่วัดบ้านท่าขอนยาง 

ครั้นมาถึงบริเวณวังหอเรือได้ล่มลงเป็นเหตุให้หญิงสาวสองคนที่มาด้วยจมน้ำเสียชีวิต 





ตารางที่ 1  เปรียบเทียบการวิเคราะห์เนื้อหาของตำนานความเชื่อเจ้าแม่สองนาง


พื้นที่
 โครงเรื่อง 
 นามเจ้าแม่สองนาง
 คำสำคัญ


1.	วัดศรีสองนาง 		


	 อ.เชียงคาน จ.เลย


ธิดาสองพระองค์ของพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช 

เดินทางมาพร้อมกับเรือที่บรรทุกทรัพย์สิน

ที่จะนำมาถวายบูรณะปฏิสังขรณ์พระธาตุพนม 

แต่เรือได้มาล่มบริเวณแก่งฟ้าแก่งจัน 


ไม่ทราบชื่อ
 ธิดาสองพระองค์, 

พระเจ้าไชยเชษฐาธิราช, 

พระธาตุพนม, เรือล่ม, 

แก่งฟ้าแก่งจัน


2.	วัดหายโศก 


	 อ.เมือง จ.หนองคาย


ธิดาสองพระองค์ของกษัตริย์เวียงจันทน์

องค์ที่ 8 เกิดศึกสงคราม อพยพหลบหนี

มาทางเรือแต่เกิดอุบัติเหตุเรือล่ม และกลาย

เป็นนาคีคู่ 


นางมัทรี


นางศรีสุวรรณ


ธิดาสองพระองค์, 

กษัตริย์เวียงจันท์, 


ศึกสงคราม, เรือล่ม, 

นาคี 1 คู่


3.	ปากห้วยหลวง


	 อ.โพนพิสัย


	 จ.หนองคาย


เมืองปากห้วยหลวงมีความสัมพันธ์เมือง

หลวงพระบาง มีท้าวคำเต็มช้า (พระโอรส

พระเจ้าฟ้างุ้ม) เป็นผู้ปกครอง เจ้าแม่สองนาง

เป็นธิดาเจ้าเมืองปากห้วยหลวง (คนใดคนหนึ่ง)


นางคำแพง นางคำพัน 

หรือนางลุน นางหล้า


เมืองหลวงพระบาง, 

พระเจ้าฟ้างุ้ม, พี่น้อง

เพศหญิงคู่หนึ่ง, 


ธิดาเจ้าเมือง 


4.	หน้าโรงพยาบาล


	 อ.เมือง จ. บึงกาฬ


ธิดาสองคนของเจ้าเมืองเวียงจันท์ หนีศึก

สงครามทางเรือ เรือล่มที่แก่งนาคำ


นางเหลา นางเทา 

หรือนางบัวเงิน 


นางบัวทอง


ธิดาสองคน, เจ้าเมือง

เวียงจันท์, ศึกสงคราม, 

เรือล่ม, แก่งนาคำ


5.	ห้วยโมง อ.ท่าบ่อ


	 จ.หนองคาย


ไม่มีข้อมูลชัดเจน แต่หน้าศาลตกแต่งด้วย

ตุ๊กตาผ้ารูปนาคคู่หนึ่ง


นางหอม (ทราบนาม

เดียว)


ตุ๊กตาผ้ารูปนาคคู่หนึ่ง


6.	เจดีย์ศรีสองนาง


	 อ.ศรีเชียงใหม่ 
 

	 จ.หนองคาย


ธิดาฝาแฝดเจ้าเมืองเชียงใหม่เมืองประเทศราช

ของเวียงจันทน์ ส่งส่วย (สองนางพี่น้อง 

ช้างเผือก 1 เชือก ทรัพย์สินต่างๆ) แก่พระเจ้า

ไชยเชษฐาธิราช แต่ล้มป่วยเสียชีวิตริมโขง


เรียกรวมว่า


นางสองศรี


ธิดาฝาแฝด, เจ้าเมือง

เชียงใหม่, เมืองเวียงจันทน์, 

พระเจ้าไชยเชษฐาธิราช, 

เสียชีวิตริมโขง




วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 43

ตารางที่ 1  เปรียบเทียบการวิเคราะห์เนื้อหาของตำนานความเชื่อเจ้าแม่สองนาง (ต่อ)


7.	 ท่าเรือด่านศุลกากร 
 

	 อ.เมือง 
 

	 จ.มุกดาหาร








1.	 ธิดาสองคนของครัวเสนาอำมาตย์ผู้ติดตาม

พระนางแก้วเตงมา (ธิดากษัตรย์เขมร) 

ซึ่งเป็นพระมเหสีพระเจ้าฟ้างุ้ม ภายหลัง
 

พระมเหสีและพระเจ้าฟ้างุ้มสิ้นพระชนม์
 

จึงอพยพกลับเมืองอินทรปัตถ์ เกิดอุบัติเหตุ

เรือล่ม เสียชีวิต


2.	ธิดาฝาแฝดเจ้าเมืองเวียงจันท์ ร่วมงาน

ประเพณีแข่งเรือ เกิดอุบัติเหตุเรือล่ม


นางพิมพา นางลม

โชยมา (นางลมพา)


1.	 ธิดาสองคน, ครัวเสนา
 

	 อำมาตย์, พระเจ้าฟ้างุ้ม, 
 

	 เรือล่ม


2.	ธิดาฝาแฝด, 


	 เจ้าเมืองเวียงจันทน์, 


	 อุบัติเหตุเรือล่ม


8.	 โรงเรียนเกิ้งวิทยานุกุล 
 

	 บ้านเกิ้ง ต.เกิ้ง 	
  

	 อ.เมือง 
 

	 จ.มหาสารคาม


1.	ลูกสาวสองคนของอุปฮาด ได้พายเรือ

มาเยี่ยมบิดา เกิดอุบัติเหตุเรือล่ม บ้างว่า

อพยพล่องเรือมาทั้งครัว และเรือล่ม 

เสียชีวิตทั้งหมด


3.	ลูกสาวสองคนของพ่อค้าจากแถบอุบลฯ 

ล่องเรือมา เกิดอุบัติเหตุเรือล่ม


นางเกิ้ง นางทอง











1.	ลูกสาวสองคน,


	 อุปฮาด, เรือล่ม


2.	ลูกสาวสองคน,


	 พ่อค้า, เรือล่ม


9.	 สระแก้ว บ้านเชียงเหียน 
 

	 ต.เขวา อ.เมือง 
 

	 จ.มหาสารคาม


ธิดาสองคน (บ้างว่าน้องสาว) ของเจ้าเมือง

เชียงเหียน (อิงวรรณกรรมผาแดง-นางไอ่) 

เกิดศึกสงครามเสียชีวิตลงริมสระแก้ว


ไม่ทราบชื่อ
 ธิดาสองคน (น้องสาว), 

เจ้าเมืองเชียงเหียน, 

พระยาขอม, ผาแดง-

นางไอ่, ศึกสงคราม, 

เสียชีวิตริมสระแก้ว


10.	ห้วยนางซ้อง
 

	 บ้านหัวขัว 


	 ต.ท่าขอนยาง 


	 อ.กันทรวิชัย 


	 จ.มหาสารคาม


1.	ผู้หญิงสองคนเสียชีวิตลอยมาตาม

ลำห้วยและมาเกยที่บ้านหัวขัว


2.	ผู้หญิงสองคนมาจากเวียงจันท์และ

หลงป่า จึงตั้งบ้านเรือนที่นั้นและเสียชีวิต

ใกล้ห้วย


ไม่ทราบชื่อ
 1.	ผู้หญิงสองคน, เสียชีวิต

ลอยมาตามลำห้วย


2.	ผู้หญิงสองคน, เมือง

เวียงจันทน์, เสียชีวิต

ใกล้ลำห้วย


11.	แม่น้ำชีบ้านท่าขอนยาง 

	 ต.ท่าขอนยาง 


	 อ.กันทรวิชัย 


	 จ.มหาสารคาม





1.	ลูกสาวสองคนของเจ้าเมืองเวียงจันทน์ 

ถูกจิ้งเหลน (เงือกงู) ไปตามตัวมาที่
 

ท่าขอนยางและเสียชีวิตที่ริมชี


2.	สตรีสองคน เดินทางเรือมาจากด้านเหนือ

แม่น้ำชีเพื่อทอดกฐิน แต่เรือล่มที่วังหอ

เสียชีวิต


3.	ธิดาพระยาขอมเจ้าเมืองท่าขอนยาง 

ถูกจระเข้กิน


นางบัว นางบาง หรือ

นางหมัด นางฮุย


1.	ลูกสาวสองคน, เจ้า

เมืองเวียงจันท์, จิ้ง

เหลน, เงือกงู, เสีย

ชีวิตริมชี


2.	สตรีสองคน, เรือล่ม

ที่วังหอ


3.	 ธิดาสองคน, พระยาขอม, 

เจ้าเมือง


	 ท่าขอนยาง, จระเข้


พื้นที่
 โครงเรื่อง 
 นามเจ้าแม่สองนาง
 คำสำคัญ




วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255744

	 จากตำนานเจ้าแม่สองนางทั้ง 11 ชุมชนและการวิเคราะห์เนื้อหา ทำให้เห็น
 

ร่องรอยของสำนึกที่มีต่อประวัติศาสตร์และชาติพันธุ์ลาว ด้วยการอ้างถึงสถานที่ 

บุคคล เหตุการณ์หรือวรรณกรรมท้องถิ่น โดยโครงเรื่องหลักอ้างว่าเจ้าแม่สองนางเป็น

ธิดาของเจ้าเมือง “เวียงจันทน์” หรือ “หลวงพระบาง” ซึ่งสะท้อนความผูกพันกับ

ศูนย์กลางอำนาจและวัฒนธรรมเดิม โดยเฉพาะการเชื่อมโยงกับประวัติศาสตร์ช่วง 

“พระเจ้าฟ้างุ้ม” และ “พระไชยเชษฐาธิราช” วีรกษัตริย์ผู้ยิ่งใหญ่ และมีการอ้าง 
 

“ศึกสงคราม” ซึ่งเป็นเหตุให้เจ้าแม่สองนางหนีมาและทำให้เรือล่มเสียชีวิต ทั้งนี้

เหตุการณ์ความวุ่นวายคงเป็นภาพจำฝังใจของคนสองฝั่งโขงและเล่าสืบต่อกันมา 

เพราะหลังรัชสมัยพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช อาณาจักรล้านช้างเริ่มระส่ำระส่าย ศึกสงคราม

เกิดขึ้นเสมอทั้งจากการแย่งชิงราชสมบัติ กบฎและความแตกแยกภายใน รวมทั้ง
 

การรุกรานจากอาณาจักรอื่นๆ นอกจากนี้ยังอ้างอิงเข้ากับความเชื่อเรื่อง “นาค” เงือกงู

หรือสัตว์เลื้อยคลานอื่นๆ เช่น จิ้งเหลน ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ทางชาติพันธุ์ ความศักดิ์สิทธิ์

และความอุดมสมบูรณ์ตามจักรวาลวิทยาของท้องถิ่น รวมทั้ง “พระธาตุพนม” 

ศูนย์กลางความเชื่อสำคัญของคนสองฝั่งโขงด้วย สำหรับชุมชนรอบนอกแถบลุ่มน้ำชี

นอกจากจะอิงกับสัญลักษณ์และความผูกพันกับชาติพันธุ์ลาวดังกล่าวแล้ว ยังมีสำนึก

ของมิติ “เวลา” เพิ่มเข้ามา โดยอ้างถึง “ขอม” เพื่อสร้างและยืนยันความเก่าแก่ 

(Antiquity) ให้กับท้องถิ่นของตนและความเชื่อเจ้าแม่สองนาง ทั้งนี้กรอบคิดใน
 

การรับรู้มิติเวลาของคนท้องถิ่นอีสานมี 3 ช่วงหลัก (Periodization) คือ ยุค “คนแปด

ศอก” ยุค “ขอม” และยุค “ปัจจุบัน” (ณรงค์ฤทธิ์ สุมาลี, 2550 : 164-186) ซึ่ง

สำนึกของเวลาและประวัติศาสตร์ “ขอม” นี้ได้รับการยอมรับและตอกย้ำผ่าน

วรรณกรรมพื้นบ้านต่างๆ เช่น ผาแดงนางไอ่ ขูลูนางอั้ว ตำนานอุรังคธาตุ พระยาคันคาก 

เป็นต้น


	 3.2	 ร่องรอยความเชื่อเจ้าแม่สองนางในเอกสาร


	 หลักฐานจากเอกสารดังเช่นพงศาวดารล้านช้างได้กล่าวว่า ในรัชสมัยพระเจ้าไชย

เชษฐาธิราชเมื่อสร้างนครเวียงจันทน์ขึ้นมาได้ขยายพระราชอำนาจออกไปครอบคลุม

พื้นที่สองฝั่งโขง มีอิทธิพลต่อหัวเมืองต่างๆ อย่างกว้างขวาง ดังปรากฏว่าได้ธิดาของ

เมืองต่างๆเป็นชายาอยู่หลายคนรวมทั้งกรุงศรีอยุธยาในสมัยพระมหาจักรพรรดิ์ที่ได้
 

ส่งมอบธิดาให้ด้วย แต่ภายหลังพระมหาธรรมราชาแห่งเมืองพิษณุโลกได้คบคิดแย่งชิง



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 45

ตัวพระธิดาที่พระมหาจักรพรรดิจะส่งมอบแก่พระเจ้าไชยเชษฐาไปมอบแก่พระเจ้า
 

บุเรงนองแทน สร้างความโกรธแค้นแก่พระเจ้าไชยเชษฐาธิราชมาก จึงได้ช่วย
 

กรุงศรีอยุธยารบกับหงสาวดี ซึ่งเป็นเหตุให้หงสาวดียกทัพมาตีตั้งแต่เมืองเชียงใหม่

และตามติดมาตีเวียงจันทน์จนแตก และได้จับพระมหาอุปราชซึ่งเป็นพระอนุชา

พระเจ้าไชยเชษฐาธิราชไปไว้ที่เมืองหงสาวดีในปี พ.ศ. 2107 แต่พระเจ้าไชยเชษฐาธิราช

สามารถหลบหนีไปได้ (สมเด็จกรมพระยาดำรงราชานุภาพ, 2508: 165-167) แต่ใน

ประวัติศาสตร์ลาว ฉบับมหาสีลา วีระวงส์ กลับกล่าวว่าพระเจ้าไชยเชษฐาธิราชทรง

กรีธาทัพไปคอยรับพระนางเทพกษัตรีที่เมืองหนองหาน โดยให้พระมหาอุปราชอยู่

รักษาเมือง (สีลา วีระวงศ์, 2535: 95-96)


	 ต่อมาใน พ.ศ. 2112 หงสาวดีนำทัพมาตีเมืองเวียงจันทน์เพื่อหมายจับตัว
 

พระเจ้าไชยเชษฐาธิราช แต่ก็ไม่สามารถตีเมืองได้ กระทั่งพระเจ้าไชยเชษฐาธิราชได้ไป

ทำศึกในเมืองรามรักองการ และได้หายสาบสูญในปี พ.ศ. 2114 ซึ่งในวันที่พระองค์

หายสาบสูญนั้นพระมเหสีซึ่งเป็นบุตรสาวของพระยาแสนสุรินทรขว้างฟ้า มหาเสนบดี 

ได้ทรงประสูติพระโอรสพระนามว่าพระหน่อแก้วกุมาร พระยาแสนสุรินทรขว้างฟ้า
 

ได้ปราบปรามศัตรูทางการเมืองและสถาปนาตนเองเป็นกษัตริย์มีพระนามว่า
 

พระสุมังคละโพธิสัตว์อัยการา ต่อมาในปี พ.ศ. 2118 หงสาวดีได้ยกทัพมาตีอาณาจักร

ล้านช้างแตกทั้งมวลและจับตัวพระสุมังคละโพธิสัตว์อัยการาไปไว้ที่เมืองหงสาวดี 
 

แล้วจึงตั้งให้พระมหาอุปราชที่จับไปคราวก่อนมาเป็นกษัตริย์นามว่าพระเจ้าศรีวรวงษาธิราช 
 

ครั้นในปี พ.ศ. 2122 ได้มีบุคคลผู้หนึ่งได้รวบรวมชาวข่าแถบเมืองโสก เมืองชุง เมือง

เซกอง โดยอ้างว่าว่าตนเป็นพระไชยเชษฐาธิราช และนำกำลังพลมาตั้งที่บริเวณ
 

ทุ่งแอกกระบือ (อัตตะปือ) แล้วยกทัพไปตีเมืองแถบนั้นได้ทั้งมวล พระมหาอุปราชจึง

สั่งให้นำทัพไปปราบปราม แต่สู้ทัพข่าไม่ไหวถูกตีร่นขึ้นมายังเมืองเวียงจันท์ จนเมือง

เวียงจันทน์แตก พระมหาอุปราชจึงหลบหนีออกจากเมือง 


	 พงศาวดารล้านช้างได้กล่าวถึงตอนนี้ว่า “..เขาจึงแต่งรี้พลคนศึกขึ้นมารบเองถึง

เมืองคุกเวียงจันทน์นี้ ก็เลยแตกฟุ้งเสียเมืองเวียงจันทน์ปีนั้นแล ส่วนพระมหาอุปราช

เมืองล้านช้าง ก็พ่ายหนีจากเวียงจันทน์ขึ้นมาทางเรือ หวังจักไปพึ่งเจ้าฟ้าหงสาวดี
 

ดังเก่านั้นแล ทีนั้นเลยขึ้นมาถึงปู่ยามพัง (?) แห่งหั้น เรือก็ล่มจมเสีย ตัวพระยา
 

มหาอุปราชกับราชธิดากุมารีลูกหญิงทั้งสองก็เลยตายตกน้ำเสียที่นั้นไปตามกรรมแห่ง



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255746

เขาเจ้าพ่อลูกทั้งสามนั้นแล…” (สมเด็จกรมพระยาดำรงราชานุภาพ, 2508 : 168-169) 

ส่วนในพงศาวดารลาว ฉบับกระทรวงศึกษาธิการนั้น กล่าวถึงว่า “..เกิดขบถเจ้า
 

มหาอุปราชก็จากเวียงจันท์พร้อมด้วยพระวงศาเสด็จหลวงพระบาง เรือล่มที่แก้งจันท์ (?) 

พระองค์ก็จมน้ำตายหมดทังพระญาติในปีกัดเหม้า จุลศักราช 941..”(จารุวรรณ ธรรมวัตร, 

2529 : 17) ประวัติศาสตร์ลาว ฉบับสีลา วีระวงส์ ได้กล่าวว่า “…พระมหาอุปราชาวังโส

เห็นท่าจะป้องกันเมืองไม่ได้จึงพาเอามเหสี พระราชธิดา 2 พระองค์ และบริวารลงเรือ

หนีขึ้นไปพึ่งเมืองหงสาวดี พอไปถึงแก่งที่หนึ่งเรือก็เลยล่ม พระมหาอุปราชาและ
 

พระมเหสีทั้งพระราชธิดาพากันจมน้ำตายหมด..” (สีลา วีระวงศ์, 2535 : 109) และ

ประวัติศาสตร์อีสานของเติม วิพาคย์พจนกิจ ได้กล่าวว่า “…แต่สู้กำลังรบของลาว
 

ฝ่ายใต้ไม่ได้ก็แตกทัพกลับไปยังเวียงจันทน์ พาเอาพระราชธิดาแลบ่าวไพร่ลงเรือที่นั่ง

อพยพไปทางเหนือ พอไปถึงแก่งฟ้าแก่งจันทร์เรือล่ม พระเจ้าแผ่นดินและราชธิดา

พิราลัยในน้ำ…” (เติม วิพาคย์พจนกิจ, 2530 : 49) 


	 ในพงศาวดารล้านช้างและประวัติศาสตร์ลาวฉบับสีลา วีระวงส์ไม่ได้ระบุว่า 
 

“ปู่ยามพัง” หรือแก่งที่เรือล่มนั้นคือที่ใด แต่เติม วิภาคย์พจนกิจระบุว่าเป็น “แก่งฟ้า

แก่งจันทร์” เหมือนในพงศาวดารลาวฉบับกระทรวงศึกษาธิการที่ระบุว่า “แก้งจันท์” 

และพ้องกับตำนานของวัดหอสองนางที่อำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย ทั้งนี้ตั้งแต่อำเภอ

เชียงคานจนถึงจังหวัดหนองคายเป็นช่วงที่ยากในการเดินเรือในลำน้ำโขงเพราะมีแก่ง

จำนวนมาก เช่น แก่งคุดคู้ แก่งพราน โดยเฉพาะแก่งจันทร์นั้นมีความยาวราว 3 กิโลเมตร 

ลักษณะแคบและเป็นร่องลึก มีโขดหินทั้งที่โผล่และจมน้ำจำนวนมาก ในอดีตเรือกลไฟ

ที่จะผ่านแก่งนี้ต้องจ้างชาวบ้านช่วยกันฉุดเรือฝั่งละสิบคน และเรือต้องเร่งฝีจักรช่วย

เต็มที่จึงจะผ่านไปได้ (ประเทือง จินตสกุล, 2528 : 92) อย่างไรก็ตาม บทความนี้ไม่ได้

เน้นสืบค้นข้อเท็จจริงประวัติศาสตร์หรือพิสูจน์ความจริงของความเชื่อ หากเน้นศึกษา

การรับรู้ทางประวัติศาสตร์และสำนึกทางชาติพันธุ์ของท้องถิ่นอีสาน รวมทั้งกระบวนการ

สร้างตัวตนให้กับความเชื่อดังกล่าวและการนำความเชื่อไปใช้ในทางปฏิบัติมากกกว่า


	 3.3. โครงสร้างอุดมการณ์และความเชื่อที่กำกับความเชื่อเจ้าแม่สองนาง


	 เงื่อนไขสำคัญที่ช่วยสนับสนุนกระบวนการสร้างความหมายให้กับความเชื่อ
 

เจ้าแม่สองนางจนรู้สึกว่าเป็นจริงคือ อุดมการณ์และความเชื่อซึ่งเป็นกรอบกำกับความหมาย

และพิธีกรรม รวมทั้งการจัดองค์กรทางสังคมของผู้คนที่เกี่ยวข้อง โดยทั่วไปโครงสร้าง



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 47

ของอุดมการณ์และความเชื่อประกอบด้วยจักรวาลวิทยา (Cosmology) ตำนาน

ปรัมปรา (Myths) และเรื่องเล่า (Legends) ต่างๆ ซึ่งอุดมการณ์และความเชื่อที่มี

อิทธิพลต่อคนชาติพันธุ์ลาว รวมทั้งยังเป็นกรอบกำกับกระบวนทัศน์และเป็นกรอบ

อ้างอิง (Referent) ของความเชื่อเจ้าแม่สองนางหลักๆ คือ ความเชื่อเกี่ยวกับวิญญาณ

และนาค 


ความเชื่อเกี่ยวกับวิญญาณ : แถน ผี เพศหญิง ความอุดมสมบูรณ์ 


	 อุดมการณ์และความเชื่อในเรื่องผีหรือวิญญาณ (Animism) เป็นความเชื่อพื้นฐาน

และเก่าแก่ที่สุดของมนุษย์ ซึ่งอธิบายในเชิงมานุษยวิทยาได้ว่าพัฒนาการของสังคม

และวัฒนธรรมมนุษย์นั้นมีรากเหง้ามาจากความกลัว และมองธรรมชาติรอบตัวเป็น

บุคคลคล้ายมนุษย์ (Anthropomorphized) คือเชื่อว่ามีอำนาจศักดิ์สิทธิ์คอยบงการ

อยู่เบื้องหลังและมีอารมณ์ความรู้สึกเหมือนมนุษย์ (Charles L. Harper, 2001 : 38) 

จึงต้องมีการอ้อนวอนบนบานให้ช่วยเหลือ ดังปรากฏจากการนับถือผีสาง เทวดา แม่ธรณี

และผีบรรพบุรุษหรือผีด้ำ หรือคตินิยมของการฝังศพในไหหรือฝังใต้แท่งหินใหญ่ที่เป็น

วัฒนธรรมร่วมของมนุษย์ก่อนประวัติศาสตร์ในเอเชียอาคเนย์ (ชิน อยู่ดี, 2529 : 123) 

ซึ่งจักรวาลวิทยา (Cosmology) ของชาติพันธุ์ลาวเดิมนั้น มี “ผีฟ้า” หรือ “แถน” 

เป็นผู้มีอำนาจสูงสุดตามการจัดลำดับชั้นอำนาจ (Hierarchy) โดยเชื่อว่าแถนเป็น
 

ผู้สร้างโลก มนุษย์และสรรพสิ่งในโลก ดังอธิบายในปฐมบรมกัลป์หรือปฐมมูล ตำนาน

ขุนบรม พงศาวดารล้านช้างและเอกสารอื่นๆที่บอกให้เคารพแถน “..ให้ยำแถน ยำผีเถ้า 

(เฒ่า) ยำเจ้า (จะ) ยืนกาย สูบ่ฟังคำกูจิงเท่าสูแล้ว...” (สมเด็จฯ กรมพระยาดำรง
 

ราชานุภาพ, 2508 : 135) “…สูบ่ยี จีบ่เฒ่า สูบ่ยำเจ้า บ่ยืน สูบ่ฟังความอายุสูบ่เถิง

สองร้อยขวบ...” (จารุวรรณ ธรรมวัตร, 2529 : 3) นอกจากนี้ชาวลาวยังเชื่อว่ากษัตริย์

ได้สืบเชื้อสายมาจากแถนด้วย ดังปรากฏในตำนานขุนบรมที่อ้างว่าแถนได้ส่งขุนบรม

ซึ่งเป็นบุตรของแถนฟ้าคื่นลงมาปกครองมนุษย์ และได้เป็นปฐมกษัตรย์ของลาว โดย

ยังส่งพระโอรส 7 พระองค์ ไปปกครองอาณาจักรต่างๆ ครอบคลุมทั่วทั้งดินแดน

สุวรรณภูมิด้วย 


	 ถัดลงมาจากแถนจะเป็นผีคุ้มครองลำดับชั้นต่างๆ เช่น ผีเสื้อเมือง ผีทรงเมือง 

มเหศักดิ์หลักเมือง ผีมด ผีหมอ ผีปู่ตาและผีด้ำ เป็นต้น เช่น ในรัชสมัยพระเจ้าฟ้างุ้ม

ทรงรับสั่งว่าทุก 3 ปีให้บรรดาหัวเมืองไปที่เชียงดงเชียงทองเพื่อ “บูชาแถนฟ้าคื่น 
 



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255748

ทั้งแถนคม แถนแต่ง แถนชั่ง แถนเถือก ทั้งเฒ่าเยอ เฒ่าไล่ แม่ย่าง่าม แม่มดทั้งเทวดา

อันรักษาสบติ่งและสบอู…” (สีลา วีระวงศ์, 2539 : 54) หรือในสมัยนางเภา (พ.ศ. 2184) 

ผู้ปกครองนครจำปาศักดิ์ได้จัดให้มีการเซ่นบวงสรวงผีและเสื้อเมืองทรงเมือง (กรม

ศิลปากร, 2484 : 161) ที่ชัดเจนคือในฮีตสิบสองคองสิบสี่ ซึ่งสะท้อนถึงการผสมผสาน

ความเชื่อผีกับพุทธศาสนา เช่น เดือนเจียงให้เลี้ยงผีมด ผีหมอ ผีฟ้า ผีแถน เดือนเจ็ด

ให้เลี้ยงมเหศักดิ์หลักเมือง เดือนเก้าให้ทำบุญเข้าประดับดินอุทิศให้ญาติพี่น้อง ปู่ย่า 

ตายายผู้ล่วงลับ รวมทั้งเป็นทานแด่เปรตผีผู้หิวโหยทั้งหลาย ส่วนเดือนสิบทำบุญข้าวสาก

เพื่ออุทิศส่วนกุศลแก่ผู้ตายและฝูงเปรตทั้งหลาย (สีลา วีระวงศ์, 2529 ; จารุบุตร 

ธรรมวัตร, 2519) เช่นเดียวกับการนับถือผีบรรพบุรุษ “…ฝูงออกมาทางฮูสิ่วให้เผาเสีย 

เก็บดูกล้างสร้อยสีแล้วให้แปลงเถียง ใส่ดูกไว้ให้ไปส่งข้าวส่งน้ำชุมื้อ ฝูงที่ออกทางฮุซี

นั้นให้ฝังเสียแล้วแปงเถียงกวมไว้เล่า ให้ไปส่งข้าวส่งน้ำชุวัน คั้นเขาไปบ่ได้..ให้แต่ง

เพื่อน ข้าว เหล้าไว้ห้าห้องเรือนเขา แล้วเรียกพ่อแม่เขาฝูงนั้นมากินหั้นแล” (สมเด็จฯ

กรมพระยาดำรงราชานุภาพ, 2508 : 139) 


	 ดังกรณีปู่เยอกับยาเยอซึ่งเป็นผีบรรพบุรุษที่ได้รับความนับถือมากโดยเฉพาะ

ในหลวงพระบาง ในอดีตคนอีสานและคนลาวก่อนจะทำกิจกรรมใดต้องเรียกชื่อ
 

ทั้งสองก่อน เช่น “มาเยอขวัญเยอ” หรือ “ไปเยอ  มาเยอ” เพื่อแสดงความนับถือ 

“…ปางนั้นคนทั้งหลายก็พอกพลีกรรรมสองเขา จึงเรียกเย่อกิน ยามนั้นเขาเกิดเป็น
 

อารักษ์เทวดา ก็ลวด (เลย) กินเครื่องพอกเครื่องพลี ตามวิถีวิญญาจิตอันคติหั้นแล 

...แต่นั้นมาภายหน้าผีฝูงชาวล้านช้างเฮานั้นล้วนเอาความอันนั้นเป็นนิมิต ลวดเลยมา

เย่อเป็นโวหาร เรียกกันในกาลเมื่อจักเฮ็ดเวียกก็ดีจักกินก็ดี...” (สมเด็จฯกรมพระยาดำ

รงราชานุภาพ, 2508: 144-145) “..แต่นั้นมาก่อนจะกิน พิสังคนทังหลายจึงเรียกว่า 

กินเยอ ไปมาสังกะว่าไปเยอมาเยอ เพื่อคิดเถิงคุณเฒ่าเยอนั้นแล” (จารุวรรณ ธรรมวัตร, 

2529 : 5) 


	 ด้วยกรอบความเชื่อดังกล่าวข้างต้นมาประกอบกับคุณลักษณะพิเศษ (Unusual) 

ของความเชื่อเจ้าแม่สองนางที่เป็นสตรีเพศและเสียชีวิตเป็นคู่ อีกทั้งยังอ้างว่าเป็นคน

สูงศักดิ์ไม่ใช่สามัญชนและยังเสียชีวิตด้วยวิธีผิดธรรมชาติและสะเทือนขวัญคือจมน้ำ 

จึงช่วยเพิ่มระดับความศักดิ์สิทธิ์มากยิ่งขึ้น อีกทั้งจากคติบูชาเทวีแห่งความอุดม

สมบูรณ์ (Mother Goddess) เดิมที่ปรากฏอยู่ทั่วโลกตั้งแต่ยุคก่อนประวัติศาสตร์ 



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 49

(ปราณี วงษ์เทศ, 2543; 2544; 2549) ซึ่งโยงเพศหญิงเข้ากับความอุดมสมบูรณ์ 

(Fertility Cult) เพราะความอุดมสมบูรณ์ของพืชพันุธุ์ธัญญาหารคือการรับประกัน

ความอยู่รอดโดยเฉพาะในสังคมเกษตรกรรม และในทางชีววิทยาเพศหญิงสามารถให้

กำเนิดชีวิตใหม่ เช่นเดียวกับแม่น้ำ แม่ธรณี แม่โพสพที่ให้กำเนิดสรรพชีวิต ดังนั้น 
 

เพศหญิงจึงสื่อเชิงสัญลักษณ์ถึงความอุดมสมบูรณ์ของน้ำ ดิน และพืชพันธุ์ธัญญา ซึ่ง

ความเชื่อเจ้าแม่สองนางเองก็แสดงร่องรอยความเชื่อดังกล่าวด้วย ทั้งยังสะท้อนให้เห็น

ผ่าน “จ้ำ” หรือผู้ประกอบพิธีกรรม (Shaman) ที่ส่วนใหญ่เป็นเพศหญิง กล่าวคือ
 

ทั้ง 11 ศาล เป็นหญิง 7 แห่ง (อำเภอเชียงคาน บ้านท่าขอนยาง บ้านเชียงเหียน 

อำเภอเมืองมุกดาหาร อำเภอโพนพิสัย อำเภอท่าบ่อ และอำเภอเมืองหนองคาย) และ

ผู้ชาย 3 ศาล (บ้านเกิ้ง บ้านหัวขัว และจังหวัดบึงกาฬ) ส่วนที่อำเภอศรีเชียงใหม่
 

แม้ปัจจุบันไม่มีจ้ำหรือผู้ทำพิธี แต่ในอดีตให้ผู้หญิงดำเนินพิธีกรรม ซึ่งเหล่านี้ได้

สะท้อนบทบาทของเพศหญิงในการทำพิธีกรรมนอกสถาบันพุทธศาสนาที่ผู้ชายมี

บทบาทนำ 


	 อนึ่ง ที่น่าสังเกตคือความเชื่อเจ้าแม่สองนางยังมีความคล้ายคลึงกับความเชื่อ

เรื่อง “เจ้าแม่เทวีหรือเจ้าแม่โกเนี้ยว (ลิ้มกอเหนี่ยว)” ซึ่งเป็นผู้ดูแลคุ้มครองผู้ที่สัญจร

ทางน้ำเช่นกัน โดยได้รับการบันทึกไว้ในประวัติศาสตร์หลวงและบันทึกประจำเมือง

ฉบับหลวงเมื่อปี พ.ศ. 1662 ในสมัยฮ่องเต้ฮุยจงแห่งราชวงศ์ซ้องและถูกจัดให้เป็น
 

รัฐพิธี รวมทั้งมีการสร้างศาลตามเมืองชายทะเล ต่อมาในสมัยราชวงศ์ชิงจึงได้

พระราชทานนามว่าราชเทวี (เลียง เสถียรสุต, มปป. : 79-80) ชาวจีนตามฝั่งทะเลให้

ความนับถือมาก โดยเฉพาะแถบมณฑลจีเจียง ฮกเกี้ยน กวางตุ้งและเกาะไหหลำ และ

แพร่กระจายไปยังที่ต่างๆ เช่น เกาหลี ญี่ปุ่น ไต้หวัน และเอเชียอาคเนย์ เช่น 

ฟิลิปปินส์ อินโดนีเซีย รวมทั้งเมืองที่ตั้งติดทะเลของไทยโดยเฉพาะจังหวัดปัตตานี 
 

ดังนั้น ชาวจีนและชาวญวนที่เคยนับถือเจ้าแม่เทวี เมื่ออพยพมาทำการค้าและตั้งหลัก

แหล่งโดยเฉพาะตามชุมชนลุ่มแม่น้ำโขง และได้ปะทะสังสรรค์กับความเชื่อเจ้าแม่สอง

นางจึงได้รวมความเชื่อเดิมของตนเข้ากับความเชื่อท้องถิ่น เพราะโดย “เพศสภาพ” 

และบทบาทที่สัมพันธ์กับ “น้ำ” ไม่ได้แตกต่างจากความเชื่อเจ้าแม่เทวีที่ตนนับถือ ซึ่ง

ความศรัทธานี้ได้แสดงให้เห็นจากการที่คนจีนและคนญวนได้เป็นแกนนำดำเนินการ

และช่วยเหลือด้านทุนทรัพย์เพื่อจัดสร้างศาลใหม่ให้เจ้าแม่สองนางในหลายพื้นที่ 




วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255750

ความเชื่อเกี่ยวกับนาค : ลัทธิความเชื่อ คนพื้นเมือง ความอุดมสมบูณ์ 


	 กล่าวได้ว่าลัทธิบูชางู (Serpent Worship) นั้น เป็นความเชื่อปรัมปราของ

มนุษยชาติและปรากฏอยู่ทั่วโลก โดยมีทั้งงูที่เป็นฝ่ายดีและฝ่ายร้าย รวมทั้งยังเป็น

สัญลักษณ์ของการเกิดใหม่ ความเป็นอมตะและความตายด้วย เช่น สัญลักษณ์ 
 

“งูกินหาง” (Ouroboros=tail-devourer) ของอียิปต์โบราณ ซึ่งหมายถึง “วัฏจักร 

ความไม่สิ้นสุด ความเป็นเอกภาพ” หรือเทพ “Asclepius” ซึ่งเทพเจ้าแห่งแพทย์ของ

กรีกโบราณ เช่นเดียวกับเทพ “Mami Wata” เทพแห่งการเยียวยารักษาของชาวแอฟริกัน

โบราณ ตลอดทั้ง “Quetzalcoatl” ศาสนาบูชางูซึ่งเป็นความเชื่อเก่าของชนพื้นเมือง

ในทวีปอเมริกา เช่น เปรู โคลัมเบีย ชิลี รวมทั้งบทบาทของงูในศาสนายูดายและ
 

คริตสศาสนาดังกรณีตำนานสวนสวรรค์อีเดนและงูยักษ “Leviathan” รวมทั้ง “มนัสสา” 

(Manassa) เทพีแห่งงูในศาสนาฮินดูซึ่งนับถือกันแพร่หลายในอินเดียและเนปาล 

นอกจากนี้ความเชื่อนาคยังปรากฏทั้งในศาสนาฮินดู เชน และพุทธด้วย ซึ่งจากความ

แพร่หลายของคติความเชื่องูที่ปรากฏทั่วโลกนี้ มีผู้เสนอไว้ในหนังสือ “The Dragons 

of Eden: Speculations on the Evolution of Human Intelligence” (Carl 

Sagan, 1977) โดยใช้วิธีการศึกษาแบบมานุษยวิทยา ชีววิทยา จิตวิทยา และ

คอมพิวเตอร์เพื่ออธิบายว่าสมองและสติปัญญาของมนุษย์มีวิวัฒนาการมาอย่างไร 

ตอนหนึ่งเสนอว่าความกลัวมีส่วนสำคัญในการอยู่รอดและวิวัฒนาการของสมองมนุษย์ 

โดยเฉพาะความกลัวต่อบรรดาสัตว์เลื้อยคลานต่างๆ เช่น งู ที่ฝั่งอยู่ในสมองนั้น ได้นำ

ไปสู่ความเชื่อและการสร้างตำนานต่างๆ ที่เกี่ยวกับ “งู” “มังกร” รวมทั้ง “นาค” 

ออกมา 


	 อย่างไรก็ตาม “นาค” เป็นความเชื่อเก่าแก่ที่ปรากฏเด่นชัดในชุมชนลุ่มน้ำโขง

และในเอเชียอาคเนย์มายาวนาน ดังปรากฏจากหลักฐานโบราณคดีต่างๆ เช่น 

ลวดลายงูบนภาชนะดินเผาที่บ้านเชียง (ชิน อยู่ดี, 2510) รวมทั้งยังปรากฏในตำนาน

ต่างๆ ที่มีนาคเข้ามาเกี่ยวข้องเช่น อุรังคธาตุ ตำนานสิงหนวัติ ตำนานเมืองสุวรรณโคมคำ 

ตำนานผาแดงนางไอ่ ขุนทึง เป็นต้น เชื่อกันว่าลัทธิบูชางูหรือนาคเป็นทั้งความเชื่อเดิม

ของคนแถบนี้โดยสืบมาจากความเชื่อในบรรพชนของชนชาติอ้ายลาว และผสมผสาน

กับความเชื่อใหม่จากอินเดีย (ศาสนาพราหมณ์ฮินดูและพุทธศาสนา) อย่างไรก็ตาม 
 

มีการตีความว่า “นาค” อาจหมายถึงลัทธิพิธีทางความเชื่อ เป็นสัญลักษณ์ของเจ้าแห่ง



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 51

ดินและน้ำ และกลุ่มคนพื้นเมืองที่อาศัยอยู่แถบนี้ในอดีต 


	 การตีความว่านาคหมายถึงผู้คนพื้นเมือง ดังเช่น ตำนานปู่เจ้าทานีได้กล่าวถึง
 

ผู้สร้างเมืองล้านช้างนามว่า “นาค” ปรากฏอยู่หลายแห่ง แต่ “เป็นเพียงสัญญานาม

ให้แก่ผู้เป็นพระยาหรือผู้ปกครองแคว้น หรือหัวเมืองทั้งหลายเวลานั้นเท่านั้น..ไม่ใช่

เงือกงูเดียรฉานอะไรเลย...” (หุมพัน รัตนวงศ์, 2537: 4) เช่นเดียวกับตำนานอุรังคธาตุ

ในส่วนที่กล่าวถึงการก่อกำเนิดแม่น้ำสายสำคัญว่านาคเป็นผู้ทำ โดยยึดทำเลที่ตั้ง
 

พระธาตุพนมเป็นศูนย์กลาง ซึ่งคงเป็น “สัญลักษณ์” ที่อาจหมายคนพื้นเมืองดั้งเดิม

กลุ่มหนึ่งซึ่งเคลื่อนย้ายมาจากทางตอนใต้ของจีนแถบหนองแส ลงมาตั้งถิ่นฐานตาม
 

ลุ่มน้ำที่อ้างว่านาคได้ขุดไว้ คือ ลุ่มน้ำอู ลุ่มน้ำปิง สองฝั่งแม่น้ำโขง และตามลุ่มน้ำมูน

และน้ำชีในดินแดนภาคอีสาน (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2533 ; ศรีศักร วัลลิโภดมและ

สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2523 ; สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2537 ; สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2543) ซึ่ง

สอดคล้องกับหลักฐานโบราณคดีที่พบว่าหนองแส (บริเวณทะเลสาบเตียน ฉือ ที่เมือง

คุนหมิง มณฑลยูนนานของจีน) เป็นแหล่งผลิตกลองมโหระทึกสำริดยุคแรกของ

ภูมิภาคอุษาอาคเนย์ และได้แพร่หลายไปสู่แหล่งต่างๆ รวมทั้งดินแดนประเทศไทย

จากการอพยพของกลุ่มคนดังกล่าว (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2543 : 38-39) 


	 สำหรับการตีความว่านาคเป็นลัทธิพิธีทางความเชื่อและสัญลักษณ์ของความอุดม

สมบูรณ์โดยหมายถึงเจ้าแห่งดินและน้ำ นั้น ได้ปรากฏผ่านหลักฐานภาชนะดินเผาที่

บ้านเชียงซึ่งทำเป็นลวดลายงูและรูปอวัยวะเพศชาย (Phallicism) ซึ่งต่างเป็น

สัญลักษณ์ที่สื่อถึงน้ำหรือสายฝนและเชื่อมโยงกับความอุดมสมบูรณ์ที่เป็นความคาด

หวังของสังคมเกษตรกรรม (ชิน อยู่ดี, 2510) และยังได้ตกทอดจนถึงปัจจุบัน ดังเช่น 

ลวดลายพญานาคหรือลายขอที่ปรากฏอยู่บนผืนผ้าชาวลาวและอีสาน (ชนิดา ตั้งถาวรสิริกุล, 

2541; ห้องปฏิบัติการทางมานุษยวิทยาของอีสาน, 2532) รวมทั้งผ่านวัฒนธรรมต่างๆ 

เช่น บุญประเพณี ศิลปะ สถาปัตยกรรม เป็นต้น 


	 ดังนั้น นาคจึงเป็นสัญลักษณ์ของความศักดิ์สิทธิ์ (Sacred Symbol) ซึ่งคนลาว

และอีสานโดยทั่วไปในปัจจุบันก็ยังเชื่อว่านาคคือ “เงือกงูตามห้วยลำธาร และท้องถิ่น

ถิ่นดินนา มีฤทธิ์เดชและมีความศักดิ์สิทธิ์และเข็ดยำ...” (หุมพัน รัตนวงศ์, 2537: 3) 

โดยในตำนานเจ้าแม่สองนางในหลายพื้นที่ได้เชื่อมโยงถึงทั้งนาค เงือก งู รวมทั้งสัตว์

เลื้อยคลานครึ่งบกครึ่งน้ำอื่นๆ เช่น จิ้งเหลน และจระเข้ ซึ่งทั้งหมดนั้นต่างเป็นสัญลักษณ์



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255752

ของความอุดมสมบูรณ์ (น้ำ) อันเป็นอิทธิพลของอุดมการณ์และระบบความเชื่อเดิม

ของกลุ่มชาติพันธุ์ไท-ลาวดังกล่าวข้างต้น ทั้งยังมีบทบาทกำหนดกระบวนทัศน์ในชีวิต

ประจำวันด้วย ดังปรากฏว่าก่อนการเดินทางสัญจรทางน้ำ ชาวบ้านต้องบอกกล่าว

หรือเซ่นไหว้พญานาค เจ้าแม่สองนางและผีเทวดาที่ดูแลทางน้ำทั้งหลาย ดังเช่นก่อน

ออกเรือไปไกลถิ่นหลายวันผู้นับถือจะเทเหล้าลงน้ำเพื่อเป็นการบอกกล่าวพญานาค 

หรือกรณีชาวอำเภอโพนพิสัยนั้นในวันออกพรรษา ชาวบ้านจะนำเครื่องเซ่นไหว้บรรจุ

ลงในกระทง แล้วนำไปลอยบวงสรวงพญานาคบริเวณหอเจ้าแม่สองนางทุกปี 


3.4 ภาคปฏิบัติการของความเชื่อเจ้าแม่สองนาง : องค์ประกอบของพิธีกรรมและ

การจัดองค์กรทางสังคม 


	  นอกจากอุดมการณ์และความเชื่อที่เป็นกรอบกำหนดกฎเกณฑ์ เงื่อนไขและ

กลไกต่างๆ ในการปฏิบัติต่อความเชื่อเจ้าแม่สองนางแล้ว ยังต้องอาศัยภาคปฏิบัติการ

ในการแปรอุดมการณ์และระบบความเชื่อไปสู่การปฏิบัติเพื่อสร้างตัวตนและอัตลักษณ์

ความเชื่อเจ้าแม่สองนางให้เป็นจริง ทั้งยังเป็นส่วนสำคัญในการการจัดระเบียบสิ่งต่างๆ 

ที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อ ซึ่งนอกจากช่วยการผลิตซ้ำความเชื่อแล้วยังมีบทบาททาง

ปฏิบัติต่อชุมชนท้องถิ่นด้วย ทั้งนี้ภาคปฏิบัติการที่ปรากฏให้เห็นชัดเจนคือรูปแบบของ

พิธีกรรม (Ritual) และการจัดองค์กรทางสังคม (Social Organization)


	 อนึ่ง พฤติกรรมทางพิธีกรรม (Ritual Behaviors) เป็นเครื่องมือหนึ่งของความเชื่อ

เพื่อให้มนุษย์สามารถสื่อสารและเข้าถึงอาณาเขตของอำนาจเหนือธรรมชาติ ซึ่งอาจ

ดำเนินการโดยปัจเจกบุคคลเองหรือกลุ่ม ทั้งนี้การเข้ามามีส่วนร่วมในพิธีกรรมของ

กลุ่มนั้นจะกล่อมเกลาให้ตัวบุคคลยอมรับความเชื่อและสัญลักษณ์ต่างๆ ที่กลุ่มและ

ตนเองสร้างขึ้นมา ซึ่งจะมีผลต่อการสร้างความศักดิ์สิทธิ์และยืนยันการมีอยู่จริงของ

ความเชื่อ สร้างความรู้สึกมั่นคงและสำนึกร่วมให้กับสมาชิกของชุมชนความเชื่อ 

(Belief Community) นั้นๆ ทั้งนี้องค์ประกอบของพิธีกรรมมักจะเกี่ยวข้องกับการใช้

ภาษาถ้อยคำหรือสัญญาณพิเศษ การกล่าวอ้างซ้ำถึง “ตัวบท” ที่ตายตัว (Fixed 

Texts) ผ่านสิ่งของหรือสัญลักษณ์ศักดิ์สิทธิ์ ผ่านดนตรี บทเพลงหรือการแสดง การละเล่น 

เช่น ฟ้อนรำ การแต่งกายหรือประดับกายที่มีลักษณะพิเศษ การบริโภคอาหารและ

เครื่องดื่มที่พิเศษ เป็นต้น ซึ่งในส่วนของความเชื่อเจ้าแม่สองนางทั้ง 11 แห่งนั้น
 

มีลักษณะเด่นของภาคปฏิบัติการดังนี้




วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 53

	 ประการแรก “ภูมิทัศน์ของการตั้งศาล” พบว่าแต่ละชุมชนนิยมตั้งตัวศาลตาม 

“ริมแหล่งน้ำ” โดยอาจเป็นแหล่งน้ำไหล (แม่น้ำโขง แม่น้ำชี ห้วยนางซ้อง ห้วยหลวง 

ห้วยโมง) หรือแหล่งน้ำนิ่ง (สระแก้ว) 


	 ประการที่สอง “ลักษณะของตัวศาลหรือหอ” พบว่าศาลหรือหอเดิมของเจ้าแม่

สองนางทุกชุมชนจะเป็น “ศาลไม้สองหลัง” ตั้งอยู่เคียงข้างกัน หรืออาจสร้างเป็น 

“ศาลแฝด” และตีไม้พาดให้เชื่อมกัน 


	 ประการที่สาม “ช่วงเวลาเซ่นไหว้” ส่วนใหญ่กำหนดให้เป็น “วันพุธ” แต่ต้อง
 

ไม่ตรงกับวันพระ ช่วงระหว่าง “เดือน 2 ถึง เดือน 7” แต่บางชุมชน (บ้านหัวขัว 
 

บ้านท่าขอนยาง บ้านเชียงเหียน บ้านเกิ้ง และจังหวัดบึงกาฬ) กำหนดให้มีการเลี้ยง
 

ปีละสองครั้ง ซึ่งคล้ายกับเลี้ยงผีปู่ตา กล่าวคือเดือน 3 เลี้ยงแก้บนจากฤดูกาลทำนาปี

ที่แล้ว จากนั้นเดือน 6 เลี้ยงเพื่อเสี่ยงทายและบนก่อนลงนา แต่ที่โดดเด่น กรณีจังหวัด

มุกดาหารที่กำหนดจัดเซ่นไหว้ปีละสองครั้งคือ เลี้ยงใหญ่ในวันขึ้น 11 ค่ำ เดือน 6 

จากนั้นในวันขึ้น 13 ค่ำ เดือน 11 จะเป็นพิธีเบิกน่านน้ำด้วยการแห่เจ้าแม่สองนาง
 

ทั้งทางบกและทางน้ำ และจัดให้มีการแข่งเรือในช่วงออกพรรษาด้วย เช่นเดียวกับ
 

บ้านเกิ้งในช่วงหน้าทอดกฐินจะมีการจัดแข่งเรือพายหาปลาสามลำโดยกำหนดให้เป็น

ตัวแทนของสามศาลในหมู่บ้าน เพื่อทำนายความอุดมสมบูรณ์ของน้ำและธัญญาหาร 


	 ประการที่สี่ “การเซ่นไหว้” ซึ่งหลักจะเป็น “ภาหวาน” หรือของหวาน ผลไม้

ต่างๆ และ “เครื่องแต่งกายสตรี” เช่น ผ้าซิ่นไหม ผ้าสไบ แป้ง น้ำหอม หวี น้ำมันใส่

ผมและประทินผิว กระจก ดอกไม้ เครื่องสำอาง เป็นต้น สำหรับการถวายเครื่องเซ่น

ไหว้เป็นของหวานนี้เมื่อเทียบกับนิทานพื้นบ้านเรื่อง “นางผมหอม” จะเห็นเกณฑ์แบ่ง

บุคลิกนางร้ายกับนางเอก ซึ่งลักษณะสำคัญอย่างหนึ่งก็คือรสนิยมในการบริโภค

อาหาร โดยนางร้าย (นางโพง) จะชอบกินของสดของคาว ส่วนนางเอก (นางผมหอม) 

จะกินของหวาน (สุริยา สมุทคุปติ์ และคนอื่นๆ, 2534: 71-77) อีกทั้งคติการเซ่นไหว้

วิญญาณที่เป็นเทพหรือพระผู้ทรงศีลโดยทั่วไป มักนิยมถวาย “ของหวาน” ดังนั้น
 

การถวายของหวานแก่เจ้าแม่สองนางจึงสะท้อนนัยข้างต้น


	 นอกจากนั้นแต่ละแห่งอาจมีรายละเอียดแตกต่างกันไป อาทิ ที่อำเภอเมือง

หนองคายมีการนำต้นกล้วยมาผูกมัดเป็นแพแล้วแต่งดอกไม้ธูปเทียนลอยบูชา ส่วนที่



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255754

อำเภอโพนพิสัยจะมีการถวายปราสาทผึ้งและฟ้อนถวาย กรณีอำเภอบึงกาฬ บ้านเกิ้ง

และจังหวัดมุกดาหารมีการแข่งเรือถวาย (โพนพิสัย) แต่ที่น่าสังเกตคือในกรณี
 

บ้านเชียงเหียนนั้นเวลาทำพิธีกรรมจะห้ามผู้ชายขึ้นมาบนศาล และชาวบ้านใช้คำว่า 

“เสวย” แทนคำว่ารับประทาน โดยอ้างว่าได้ใช้ตามกันมาตั้งแต่อดีตแล้ว


	 ประการที่ห้า “จ้ำ ร่างทรง หรือผู้ทำพิธีกรรม” ส่วนใหญ่จะเป็น “ผู้หญิง” กล่าว

คือทั้ง 11 แห่งจะเป็นหญิง 7 แห่ง (บ้านท่าขอนยาง บ้านเชียงเหียน อำเภอเมือง

มุกดาหาร อำเภอโพนพิสัย อำเภอท่าบ่อ และอำเภอเมืองหนองคาย) และผู้ชาย
 

3 แห่ง (บ้านเกิ้ง บ้านหัวขัว และอำเภอบึงกาฬ) ส่วนที่อำเภอศรีเชียงใหม่ปัจจุบันเลิก

จัดพิธีไหว้ (อดีตเคยมีและเป็นผู้หญิง) ซึ่งในการเป็นจ้ำหรือร่างทรงนั้นมีสองแบบคือ 

เป็นเพราะถูกเจ้าแม่สองนางเลือกและเป็นเพราะสืบเชื้อสายจากบรรพบุรุษที่เคยเป็น

มาก่อน 


	 ประการที่หก “การกำหนดบทบาทเจ้าแม่สองนาง” โดยหลักๆ ทุกชุมชนเชื่อว่า

เจ้าแม่สองนางมีหน้าที่ “ช่วยคุ้มครอง ดูแลป้องกันภัยให้กับผู้ที่เดินทางสัญจรทางน้ำ” 

นอกจากนี้ยังได้มีการบนบานเรื่องอื่นๆ ในชีวิตประจำวันด้วย ด้วย เช่น ขอไม่ต้องถูก

เกณฑ์เป็นทหาร ขอให้หายเจ็บป่วย เรื่องสามีภรรยาเรื่องภายในครอบครัว ขอบุตร 

ขอโชคลาภ ของหาย เป็นต้น 


	 ประการที่เจ็ด “การจัดลำดับชั้น” น่าสังเกตว่าทุกชุมชนที่มีศาลเจ้าแม่สองนาง

จะมีการนับถือผีเพศชายร่วมด้วย อย่างน้อยชุมชนหนึ่งจะมีผีสามตนขึ้นไปและ 
 

“เจ้าแม่สองนางซึ่งเป็นผีเพศหญิงจะถูกจัดลำดับชั้นให้มีอำนาจรองลงมา” ซึ่งสะท้อน

ค่านิยมสังคมที่ผู้ชายเป็นใหญ่ (Patriarchy) และหลายชุมชนจะเซ่นไหว้ลำดับสุดท้าย

หลังจากการเลี้ยงผีเพศชายแล้ว 


	 ประการที่แปด “เครือข่ายและองค์กรทางสังคม” นอกจากการจัดองค์กรทาง

สังคมและระเบียบสังคมที่เกิดจากความเชื่อเจ้าแม่สองโดยตรง คือ มีจ้ำ ร่างทรงหรือ
 

ผู้ทำพิธีกรรม นางรำ ผู้เข้าร่วมทั้งนอกและในชุมชน ฯลฯ แล้ว ในแต่ละชุมชนยัง
 

ได้ผนวกความเชื่อเจ้าแม่สองนางให้เป็นส่วนหนึ่งของสถาบันของโครงสร้างสังคม 

(Institutionalization) และถูกใช้เป็นสื่อกลางเพื่อวัตถุประสงค์ต่างๆ ทำให้เกิด

องค์กรสังคมรูปแบบต่างๆ ตามมา เช่น การทำหน้าที่เหมือนผีปู่ตาในการเสี่ยงทาย

และอำนวยอวยชัยให้มีความอุดมสมบูรณ์ตามคติเดิมของวัฒนธรรมข้าว หรือถูกเชิญ



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 55

ให้มาร่วมประเพณีต่างๆ ในชุมชน เช่น กรณีอำเภอโพนพิสัยชาวบ้านจะอัญเชิญ
 

เจ้าแม่สองนางมาร่วมงานบุญบั้งไฟ หรือใช้เป็นสื่อกลางจัดงานแข่งเรือเพื่อบวงสรวง

และเชื่อมสัมพันธ์กับชุมชนอื่น เช่น บ้านเกิ้ง และอำเภอเมืองมุกดาหาร ส่วนชุมชนที่มี

ความหลากหลายของชาติพันธุ์ ดังกรณีกลุ่มคนเชื้อสายจีนและญวนจะให้ความนับถือ

และบูรณาการเข้ากับความเชื่อเดิมของตนเอง เช่น การเข้าร่วมเซ่นไหว้หรือสร้างศาล

ให้ใหม่ในแบบสถาปัตยกรรมจีน นอกจากนี้ยังมีอัญเชิญวิญญาณเจ้าแม่ไปงานงิ้ว

ประจำปีของอำเภอเมืองหนองคาย สมาคมชาวจีนจะอัญเชิญเจ้าแม่สองนางไปประทับ

ที่ศาลปู่ย่าเพื่อเซ่นไหว้ด้วย เหล่านี้นับว่าเป็นการผสมผสานทางวัฒนธรรมทั้งด้าน

โครงสร้างสังคมและเอกลักษณ์ท้องถิ่น ทำให้คนจีนคนญวนเป็นที่ยอมรับของท้องถิ่น 

และได้นำไปสู่สำนึกของการเป็นสมาชิกของสังคม


	 นอกจากนี้ยังมีการสร้าง “เครือข่ายผีเจ้าแม่สองนาง” ด้วย เช่น กรณีอำเภอ

เมืองหนองคาย ในช่วงพิธีเซ่นไหว้ประจำปี จะมีร่างทรงกว่า 20 คน ของบรรดา 
 

“เจ้าหรือเทพ” ต่างๆ เช่น ย่าโม พญานาค เป็นต้น ซึ่งจะมีการแต่งกายทรงเครื่องยศ

ตามจินตนาการ มาชุมนุมและทำพิธีร่วมกันที่ศาลเจ้าแม่สองนาง หรือในกรณีอำเภอเมือง

มุกดาหาร ซึ่งทุกวันขึ้น 11 ค่ำเดือน 6 ของทุกปี มีการจัดงานอย่างยิ่งใหญ่มีผู้คน
 

ร่วมงานจำนวนมากทั้งข้าราชการระดับสูง พ่อค้าประชาชนในจังหวัด โดยมีการทรงร่าง

เทียมวิญญาณเจ้าฟ้ามุงเมือง เจ้าแม่สองนางพี่น้อง และเชิญดวงวิญญาณของผีผู้ครอง

หัวเมืองเจ้าดอนทั้งเจ็ดเทียมร่างทรงมาชุมนุมกันเพื่อคารวะเจ้าฟ้ามุงเมืองและ
 

เจ้าแม่สองนาง ส่วนอำเภอบึงกาฬเชื่อว่าเจ้าแม่สองนางเป็นน้องสาวพระไชยเชษฐาธิราช 

ดังนั้น เมื่อมีการเลี้ยงเจ้าแม่สองนางจึงต้องมีการเชิญดวงวิญญาณพระเจ้าไชยเชษฐา

มาร่วมเสมอ โดยเฉพาะศาลพระไชยเชษฐาธิราชที่อำเภอเมืองอุดรธานี เช่นเดียวกับที่

มีการเชิญจ้ำที่บึงกาฬไปร่วมพิธีเจ้าแม่สองนางที่อำเภอโพนพิสัย เป็นต้น 


	 ประการที่เก้า “การผลิตซ้ำความจริง” แต่ละชุมชนจะมีการสร้างเรื่องราวหรือ

กิจกรรมต่างๆ เพื่อตอกย้ำหรือผลิตซ้ำตำนานว่าเจ้าแม่สองนางมีอยู่จริงและมีความ

ศักดิ์สิทธิ์ เช่น ที่อำเภอโพนพิสัยมีการกล่าวอ้างว่าเจ้าแม่แสดงปาฏิหารย์โดยทำให้

บั้งไฟพญานาคปรากฏให้เห็น หรือที่อำเภอเมืองหนองคายซึ่งอ้างว่ามีคนเห็นเจ้าแม่สอง

เป็นพญานาคีคู่ หรือการมีผู้บวงสรวงจนได้สมประสงค์แล้วมาแก้บนด้วยการสร้างศาล

ให้ใหม่ รวมทั้งการนำไปสร้างเป็นภาพยนตร์เมื่อประมาณ 20 ปีที่ผ่านมาเรื่อง “ผีสองนาง” 



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255756

โดยใช้ฉากและตำนานของพื้นที่อำเภอเมืองหนองคาย ตลอดทั้งการก่อสร้างศาลาเพื่อ

ใช้สำหรับประดิษฐานพระประธานของวัด และได้เรียกชื่อว่า “ศาลาศรีสองนาง” 
 

ในกรณีอำเภอเชียงคาน ส่วนกรณีบ้านท่าขอนยางได้โยงเข้ากับตำนานจระเข้ใหญ่ และ

มีการก่อสร้างรูปปั้นเจ้าแม่สองนางและจระเข้ใหญ่ตั้งอยู่ที่วัดเจริญผลและโรงเรียน
 

ท่าขอนยางพิทยาคม เป็นต้น 


	 ที่น่าสังเกตคือศาลเจ้าแม่สองนางหลายแห่งตั้งในเขตวัด และยังได้รับการรองรับ

จากพระสงฆ์ซึ่งเป็นสถาบันความเชื่อหลักของสังคม จึงทำให้ความเชื่อเจ้าแม่สองนาง

เพิ่มความน่าเชื่อถือและเป็นจริงยิ่งขึ้น อย่างกรณีวัดหอสองนางอำเภอเชียงคาน
 

เจ้าอาวาสได้เป็นแกนนำในการบูรณะซ่อมแซมเจดีย์ศรีสองนาง และสร้างหอพระเรียกชื่อ

ว่าหอศรีสองนาง ส่วนกรณีวัดกลางอำเภอศรีเชียงใหม่นั้นพระเป็นแกนนำบูรณะเจดีย์

และปั้นหุ่นจำลองของนางสองศรีและช้างเผือกด้วย กรณีวัดหายโศก อำเภอเมือง

หนองคายก็อ้างว่าเจ้าอาวาสนิมิตเห็นดวงวิญญาณเจ้าแม่สองนางจนต้องสร้างศาลให้

อาศัย เป็นต้น 		


4. การบูรณาการตำนานความเชื่อเจ้าแม่สองนางกับทุนทางสังคมและวัฒนธรรม
เพื่อพัฒนาท้องถิ่น 


	 กรณีบ้านท่าขอนยางได้ปรับตำนานเจ้าแม่สองนางจากที่มีโครงเรื่องคล้ายกับชุม

ชนอื่นๆดังที่กล่าวข้างต้น เข้ากับตำนานท้องถิ่นจนกลายมาเป็น “ตำนานจระเข้กิน

ลูกสาวเจ้าเมือง” ที่แพร่หลายในปัจจุบัน ซึ่งมีหลายสำนวนแต่มีโครงเรื่องหลักร่วมกัน

ว่า เดิมที่ตั้งบ้านท่าขอนยางเป็นเมืองของ “พระยาขอม” ผู้มี “ธิดาสองคน” และ
 

ในเมืองนี้มีพระรูปหนึ่งมีที่มักโปรยเศษอาหารที่เหลือจากฉันลงบริเวณท่าน้ำวัดให้

จระเข้ตัวหนึ่งกินทุกวัน มาวันหนึ่งขณะที่ทั้งสองนางได้ลงอาบน้ำที่ท่าน้ำ จระเข้ได้เข้า

มาคาบทั้งสองนางไป เจ้าเมืองและบริวารได้ออกตามล่าจระเข้จนมาถึงหนองน้ำใหญ่

แห่งหนึ่งซึ่งปัจจุบันเรียกว่า “วังสามหมอ” (อ.วังสามหมอ จ.อุดรธานี) เพราะต้องเสีย

ชีวิตหมอจระเข้ถึงสามคนจึงสามารถจับและฆ่าจระเข้ตัวนั้นได้ แต่บางสำนวนเล่าว่า

จระเข้ที่กินลูกสาวเจ้าเมืองนั้นไม่ใช่ตัวที่พระเลี้ยงแต่เป็นจระเข้จากย่านอื่นที่ผลัดหลง

เข้ามาในคุ้งน้ำเมืองท่าขอนยาง แต่ที่น่าสังเกตคือมีการอ้างอิงความสมจริงของตำนาน

เข้ากับชื่อสถานที่ (Place Name) ต่างๆ ที่ปรากฏในชุมชนต่างๆ ตามเส้นทางการ
 

ไล่ล่าจระเข้ด้วย 




วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 57

	 ที่สำคัญก็คือนอกเหนือจากการผลิตซ้ำตำนานจระเข้กินลูกสาวเจ้าเมืองในรูปแบบ

ต่างๆ เช่น บทเพลง ภาพวาด รูปปั้นลูกสาว (คนเดียว) เจ้าเมืองนั่งบนจระเข้ตั้งหน้า

โรงเรียนอนุบาลอำเภอวังสามหมอ หรือการปั้นรูปจระเข้และสองนางพี่นางตั้งที่วัด

เจริญผลและที่โรงเรียนท่าขอนยางพิทยาคม รวมทั้งขบวนแห่จระเข้จำลองช่วง

เทศกาลออกพรรษาและงานไหลเรือไฟแล้ว บ้านท่าขอนยางยังสามารถนำความเชื่อ

เจ้าแม่สองนางที่ถูกปรับเปลี่ยนเนื้อหาเป็น “ตำนานจระเข้ใหญ่กินลูกสาวเจ้าเมือง” 
 

นี้มาบูรณาการกับ “ทุน” (Capitals) อื่นๆ ของชุมชนเพื่อพัฒนาศักยภาพและแก้ไข

ปัญหาของชุมชนได้ด้วย ทั้งนี้จากภูมิหลังของบ้านท่าขอนยางนั้นเป็นชุมชน “ญ้อ” 
 

ที่เกิดขึ้นจากผลกระทบคราวสงครามเจ้าอนุวงศ์แห่งเวียงจันทน์ (พ.ศ. 2369-70) และ

ได้รับโปรดเกล้าฯ ตั้งเป็นเมืองในปี พ.ศ. 2388 มีเจ้าเมืองปกครอง ก่อนจะลดระดับ

เป็นตำบลในปี พ.ศ. 2443 จากนั้นได้มีการเปลี่ยนแปลงมาตามลำดับเหมือนชนบท

อีสานทั่วไป กระทั่งเมื่อมหาวิทยาลัยมหาสารคามเข้ามาตั้งในชุมชนในปี พ.ศ. 2540 

เป็นต้นมา และได้เป็นปัจจัยสำคัญที่เร่งเร้าให้การเปลี่ยนแปลงดำเนินไปอย่างรวดเร็ว

และเข้มข้นมากยิ่งขึ้น ชุมชนได้เปลี่ยนผ่านจากชนบทสู่การเป็นเมือง (Urbanization) 

ซึ่งได้ส่งผลกระทบต่อชุมชนทั้งโครงสร้างทางกายภาพและวิถีชีวิตของผู้คน 


	 ดังนั้น ที่ผ่านมาจึงเกิดความตื่นตัวและการเคลื่อนไหวทั้งจากคนในและภายนอก

หลายรูปแบบเพื่อเสริมและแก้ไขปัญหาของชุมชน โดยเฉพาะในมิติวัฒนธรรม
 

ด้วยการนำทุนทางสังคมของชุมชนมาประยุกต์ใช้ ไม่ว่าจะเป็นความโดดเด่นของ
 

ภูมิหลังประวัติศาสตร์ การเป็นชุมชนชาติพันธุ์ “ญ้อ” ที่ใหญ่ที่สุดในประเทศไทย หรือ

มรดกวัฒนธรรมที่รุ่มรวย เช่น ตำนานเมือง ภาษาญ้อ การแต่งกาย และประเพณี

ต่างๆ อาทิ ไหลเรือไฟ งานนมัสการพระพุทธชินวรณ์ และยังอุดมด้วยภูมิปัญญาต่างๆ

ที่สัมพันธ์กับภูมินิเวศและวัฒนธรรมท้องถิ่นด้วย ซึ่งในการดำเนินงานของผู้เกี่ยวข้องที่

ผ่านมาโดยใช้กระบวนการมีส่วนร่วม ที่โดดเด่นคือการฟื้นฟูประวัติศาสตร์ ตำนาน 

เรื่องเล่า ภาษา (บัญญัติ สาลี, 2550) โดยได้มีการชำระประวัติศาสตร์และตำนาน

เมืองที่เกี่ยวพันกับความเชื่อเจ้าแม่สองนางโดยทำเป็นการ์ตูน มีการรื้อฟื้นมรดก

วัฒนธรรมขึ้นมาโดยให้คนในชุมชนได้สาธิตและแสดงเอง ที่ชัดเจนต่อมาคือการดำเนินงาน

ของคณะสถาปัตยกรรมศาสตร์และผังเมืองฯ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม ผ่านโครงการ

ฟื้นฟูวัฒนธรรมท้องถิ่นเพื่อปลูกจิตสำนึกในการอนุรักษ์วัฒนธรรมชุมชนโดยเน้นกลุ่ม



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255758

เยาวชน จนได้รับรางวัลรองชนะเลิศอันดับ 1 โครงการกล้าใหม่ใฝ่รู้ ประจำปี พ.ศ. 2550 

จากธนาคารไทยพาณิชย์ จำกัด (มหาชน) และยังได้รับการสนับสนุนงบของธนาคาร

ไทยพานิชย์ที่ได้จากกฐินประจำปี พ.ศ. 2551 ร่วมกับทุนของชุมชนบ้านท่าขอนยาง

มาก่อสร้าง “ศาลาศูนย์วัฒนธรรม” ที่วัดเจริญผลด้วย จากนั้นพิพิธภัณฑ์มหาวิทยาลัย

มหาสารคาม (2557) จึงได้เข้าไปต่อยอดโดยร่วมกับชุมชนเพื่อหาแนวทางก่อตั้ง

พิพิธภัณฑ์ให้เป็นแหล่งเรียนรู้ของชุมชนท้องถิ่นขึ้นที่วัดเจริญผล ซึ่งเป็นวัดที่มีความ

เกี่ยวข้องกับตำนานเจ้าแม่สองนางและตำนานจระเข้ใหญ่


	 อนึ่ง แนวคิดในการดำเนินงานของพิพิธภัณฑ์นั้นไม่ได้ยึดติดกรอบคิดของ

พิพิธภัณฑ์แบบเดิมๆ เพราะนอกจากการจัดเก็บข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับบ้านท่าขอนยาง

ในมิติต่างๆทั้งประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม รวมทั้งตำนานเจ้าแม่สองเพื่อใช้เป็นฐาน

ข้อมูล มีการจัดทำทะเบียนวัตถุ การจัดแสดงนิทรรศการสาธิตแล้ว ยังได้หนุนเสริม

และบูรณาการร่วมกับหน่วยงานอื่นๆ ด้วย โดยเฉพาะโครงการ “สืบสานวัฒนธรรม

ญ้อท่าขอนยาง” ของอาจารย์พานทอง ประจันตะเสน ซึ่งเป็นทั้งคนญ้อและครู

โรงเรียนประถมบ้านท่าขอนยาง โดยได้รับทุนรางวัลครูสอนดีดำเนินโครงการอนุรักษ์

วัฒนธรรมญ้อท่าขอนยางมาอย่างต่อเนื่อง และออกแบบกิจกรรมให้สนับสนุนการเรียน

การสอนของโรงเรียน ทั้งสามารถกระตุ้นให้ชาวญ้อตื่นตัวทั้งชุมชนด้วยการจัดกิจกรรม

สรุปโครงการที่วัดเจริญผลเมื่อต้นปี 2557 ที่ผ่านมา ซึ่งการดำเนินกิจกรรมเหล่านี้เป็น

ส่วนหนึ่งที่จะช่วยสนับสนุนให้พิพิธภัณฑ์มีชีวิต (Living museum) โดยเน้นการมี
 

ส่วนร่วมของคนที่มีส่วนได้เสียและชุมชนผ่านกิจกรรมต่างๆ มากกว่าผูกขาดที่ผู้เชี่ยวขาญ 
 

ตัวอาคารหรือวัตถุจัดแสดง ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิด “พิพิธภัณฑ์แนวใหม่” 

(Marstine, 2006) และ “นิเวศพิพิธภัณฑ์” (Davis, 1999) 


	 นอกจากนี้ปัจจุบัน (พ.ศ. 2557) กลุ่มคนที่เกี่ยวข้องดังกล่าวนี้ ยังได้ร่วมกันหนุน

เสริมโครงการ “โรงเรียนผู้สูงอายุเมืองท่าขอนยาง” ซึ่งดำเนินการโดยคณะพยาบาล

ศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม ซีงมีปรัชญาโครงการว่า “เราเชื่อมั่นในการเรียนรู้

ตลอดชีวิต” เบื้องต้นนี้ได้ใช้ศาลาศูนย์วัฒนธรรม วัดเจริญผลดำเนินกิจกรรม ซึ่ง

นอกจากเป็นการจัดทำสวัสดิการและจัดกระบวนเรียนรู้ให้กับผู้สูงอายุที่เป็นกลุ่ม
 

เป้าหมายในชุมชนแล้ว ยังเป็นส่วนหนึ่งในการหนุนเสริมบรรยากาศการเรียนรู้ให้เกิด

ขึ้นกับชุมชนด้วย เนื่องเพราะคนสูงอายุเปรียบเสมือน “คลังสมอง” (Think Tank) 



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 59

ของชุมชน ดังนั้น ในระยะยาวจึงสามารถต่อยอดผ่านกระบวนการจัดการความรู้ (KM) 

รูปแบบต่างๆ และขยายผลครอบคลุมกลุ่มเป้าหมายอื่นในมิติต่างๆ เพิ่มขึ้น เพื่อ

สนับสนุนให้บ้านท่าขอนยางเป็นชุมชนแห่งการเรียนรู้และสามารถเป็นแหล่งเรียนรู้
 

ทั้งชุมชน ซึ่งจะช่วยสร้างภูมิคุ้มกันและเสริมพลังให้กับชุมชนได้อีกทางหนึ่ง ที่กล่าวนี้

คือตัวอย่างหนึ่งของความพยายามในการสร้างพลังท้องถิ่นบนฐานของทุนสังคมและ

ทุนวัฒนธรรม ซึ่งความเชื่อเจ้าแม่สองนางในฐานะเป็นอัตลักษณ์สำคัญของชุมชนได้

เป็นส่วนหนึ่งที่ช่วยร้อยรัดและหนุนเสริมกระบวนการดังกล่าวด้วย 


สรุปและอภิปราย


	 ความเชื่อ “เจ้าแม่สองนาง” เป็นความเชื่อเกี่ยวกับวิญญาณผู้หญิงสองคนของ

กลุ่มคนวัฒนธรรมล้านช้างโดยแพร่หลายในแถบชุมชนลุ่มน้ำโขงและได้มีการแพร่

กระจายเข้าสู่ลุ่มน้ำชีตามการอพยพเคลื่อนย้ายของกลุ่มคนวัฒนธรรมดังกล่าวในช่วง

เวลาต่างๆ ซึ่งจากการวิเคราะห์เนื้อหาของตำนานเจ้าแม่สองนางของชุมชนทั้ง 
 

11 แห่งที่แม้จะดูเหมือนมีความแตกต่างกัน แต่ก็ได้ทิ้งร่องรอยของสัญญะและ
 

คำสำคัญของโครงเรื่องที่คล้ายคลึงกัน คือ “พี่น้องเพศหญิงคู่หนึ่ง” “สตรีสูงศักดิ์” 

(ธิดาของกษัตริย์หรือเจ้าเมืองหรือชนชั้นนำ) “ลาว” (เมืองเวียงจันทน์หรือหลวงพระบาง) 

“พระเจ้าไชยเชษฐาหรือพระเจ้าฟ้างุ้ม” “ศึกสงคราม” “เรือล่มหรือจมน้ำเสียชีวิต” 

“แม่น้ำ” (หรือแหล่งน้ำ) “นาค” (เงือก งู หรือสัตว์เลื้อยคลาน) “พระยาขอม” และ 

“พระธาตุพนม” ซึ่งได้สะท้อนถึงการรับรู้ทางประวัติศาสตร์และสำนึกร่วมของ

ชาติพันธุ์ลาว โดยได้ผูกเป็นโครงเรื่องเพื่อสร้างความหมายให้กับความเชื่อเจ้าแม่สองนาง 

จนทำให้รู้สึกว่ามีอยู่จริงและส่งผลต่ออำนาจในเชิงปฏิบัติการต่อสังคม 


	 สำหรับกระบวนการสร้างความหมายให้กับความเชื่อเจ้าแม่สองของชุมชนท้องถิ่น

ต่างๆ ให้ดูสมจริงนั้น ได้อาศัยเงื่อนไขของโครงสร้างอุดมการณ์และความเชื่อของ

ชาติพันธุ์ไท-ลาวที่เกี่ยวกับความเชื่อวิญญาณและคตินับถือนาคเป็นกรอบอ้างอิง และ

ถูกทำให้น่าเชื่อถือยิ่งขึ้นโดยผ่านภาคปฏิบัติการจริงของวาทกรรมซึ่งประกอบด้วย 

องค์ประกอบของพิธีกรรมและการจัดองค์กรทางสังคมรูปแบบต่างๆ นอกจากนี้

ตำนานความเชื่อเจ้าแม่สองยังมีบทบาทของในการเสริมพลังท้องถิ่นด้วย ซึ่งในกรณี

บ้านท่าขอนยาง อำเภอกันทรวิชัย จังหวัดมหาสารคามนั้น มีความโดดเด่นและได้



วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255760

กลายเป็นอัตลักษณ์ของชุมชน โดยได้มีการปรับเปลี่ยนตำนานเจ้าแม่สองนางเข้ากับ

ตำนานท้องถิ่นและภูมินิเวศน์ของลุ่มน้ำชี คือ ตำนานจระเข้ใหญ่กินลูกสาวเจ้าเมือง 

รวมทั้งยังได้นำความเชื่อดังกล่าวบูรณาการเข้ากับทุนสังคมและทุนวัฒนธรรมอื่นๆ 

เพื่อใช้เป็นเครื่องมือหนึ่งในการพัฒนาชุมชนท้องถิ่นด้วย 


	 โดยสรุปจะเห็นว่า ตำนานและความเชื่อเจ้าแม่สองนางสามารถสะท้อนให้เห็น

การรับรู้และสำนีกร่วมของคนในท้องถิ่น ทั้งนี้มีผู้เสนอว่าตำนานหรือเรื่องเล่าที่

เกี่ยวข้องกับวีรบุรุษ ความเชื่อ สถานที่ หรือความเป็นมาของท้องถิ่น คือ “แก่นแท้” 

ของสิ่งที่เรียกว่า “ประวัติศาสตร์ท้องถิ่น” เพราะถือว่าเป็นอดีตที่ชาวบ้านในท้องถิ่น

ร่วมกันสร้างขึ้นมา (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2544) เป็น “ประวัติศาสตร์จากภายใน” ซึ่ง

มิได้คาดหมายหาข้อเท็จจริงจากข้อมูล หากแต่เป็นประวัติศาสตร์ที่ถูกเชื่อว่าเป็น
 

เช่นนั้นและมีอิทธิพลต่อคนในท้องถิ่น (ธิดา สาระยา, 2539: 30, 84–85) กล่าวคือ

สามารถสะท้อนความรู้สึกนึกคิดของผู้คนในบริบททางสังคมช่วงเวลาต่างๆ และยังส่ง

ผลต่อวิถีชีวิตของผู้คนในท้องถิ่นได้จริง ดังนั้น การศึกษาตำนาน ความเชื่อของเจ้าแม่

สองนางนี้จึงเป็นการทำความเข้าใจบทบาทของความเชื่อที่มีต่อผู้คนในมิติต่างๆ ซึ่ง

อาจสามารถนำนำมาใช้เป็นทุนทางวัฒนธรรมในการพัฒนาชุมชนท้องถิ่นได้ ทั้งนี้
 

หากมองในแง่ที่เป็นขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม (Social Movement) แล้ว 
 

จะเห็นว่าปรากฏการณ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของกระแสอนุรักษ์นิยมใหม่ (Neoconservativism) 

ที่พยายามรื้อฟื้นระบบคุณค่า จารีตประเพณีดั้งเดิม ทำให้มีการสืบค้นประวัติศาสตร์

และวัฒนธรรม ค้นหารากเหง้าหรือสร้างอัตลักษณ์ของตนเองขึ้นมาใหม่ เพื่อแสวงหา

พื้นที่ต่อรอง ตอบโต้กับภาพตายตัวของสังคม สร้างการยอมรับในความแตกต่าง
 

หลากหลาย โดยมีการขยายสู่ประเด็นและกลุ่มชายขอบอื่นๆ เช่น เพศ ชาติพันธุ์ 

ชนชั้น เป็นต้น ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงการแพร่หลายของ “การเมืองทางวัฒนธรรม” 

หรือ “การเมืองของอัตลักษณ์” (Politics of Identity) อันเป็นการเมืองเพื่อสร้าง
 

การยอมรับ (Recognition) ของกลุ่มต่างๆ ที่มีหลากหลายในสังคม (Fred Inglis, 

2004 : 33-56) ซึ่งร่วมทั้งในกรณีของชุมชนบ้านท่าขอนยางซึ่งได้มาใช้ในงานพัฒนา

ชุมชนโดยบูรณาการกับทุนวัฒนธรรมอื่นๆ เพื่อยึดโยงผู้คนและสร้างพลังท้องถิ่นขึ้นมา

ทั้งนี้โดยตั้งอยู่บนพื้นฐานของการมีส่วนร่วม







วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 61

เอกสารอ้างอิง 


จารุบุตร เรืองสุวรรณ. (2519). ฮีตสิบสอง คองสิบสี่ ระบอบการปกครองของชาวอีสาน

สมัยก่อน. เอกสารทางวิชาการสภาคณาจารย์มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ 

มหาสารคาม. กาฬสินธุ์: จินตภัณฑ์การพิมพ์. 


จารุวรรณ ธรรมวัตร. (2529). แลลอดพงศาวดารลาว. มหาสารคาม: สถาบันวิจัย

ศิลปะและวัฒนธรรมอีสาน มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม.


ชนิดา ตั้งถาวรสิริกุล. (2541). สื่อสัญลักษณ์ผ้าลาวเวียงจันท์. กรุงเทพฯ : สำนักงาน

กองทุนสนับสนุนการวิจัย.


ชิน อยู่ดี. (2510). สมัยก่อนประวัติศาสตร์ในประเทศไทย. กรุงเทพฯ : กรมศิลปากร.


ชิน อยู่ดี. (2529). ชิน อยู่ดี บิดาแห่งวิชาก่อนประวัติศาสตร์ไทย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

พิฆเณศ. 


ณรงค์ฤทธิ์ สุมาลี. (2550). วาทกรรมพิพิธภัณฑ์ท้องถิ่นในสังคมไทย ศึกษากรณี

พิพิธภัณฑ์ในภาคอีสาน. วิทยานิพนธ์ปริญญามานุษยวิทยามหาบัณฑิต (มน.ม.) 

สาขามานุษยวิทยา ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะรัฐศาสตร์ 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 


ณรงค์ฤทธิ์ สุมาลี และคนอื่นๆ. (2556). รายงานโครงการวิจัยและถ่ายทอดเทคโนโลยี

การบริหารจัดการพิพิธภัณฑ์ท้องถิ่นบ้านท่าขอนยาง ตำบลท่าขอนยาง 

จังหวัดมหาสารคาม. งบประมาณสนับสนุนโดยเครือข่ายบริหารงานวิจัยและ

ถ่ายทอดเทคโนโลยีสู่ชุมชนและเครือข่ายวิจัยและพัฒนาภาครัฐร่วมเอกชนใน

เชิงพาณิชย์ ภาคตะวันออกเฉียงเหนือตอนบน. มหาสารคาม: มหาวิทยาลัย

มหาสารคาม. 


ดนุพล ไชยสินธุ์. (2537). วรรณกรรมจังหวัดเลย. พิมพ์ครั้งที่ 2 เลย: ฝ่ายเอกสาร

ตำรา วิทยาลัยครูเลย.


เติม วิพาคย์พจนกิจ. (2530). ประวัติศาสตร์ลาว. กรุงเทพฯ : มูลนิธิโครงการตำรา

สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์. 


ธิดา สาระยา. (2539). ประวัติศาสตร์ท้องถิ่น ประวัติศาสตร์ที่สัมพันธ์กับสังคม

มนุษย์. พิมพ์ครั้งที่ 2 กรุงเทพฯ : เมืองโบราณ.




วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 255762

บัญญัติ สาลี. (2550). รายงานวิจัยโครงการการฟื้นฟูและอนุรักษ์ภาษา ตำนาน 

ประวัติศาสตร์ท้องถิ่นและการละเล่นพื้นบ้านญ้อ บ้านท่าขอนยาง ตำบล
 

ท่าขอนยาง อำเภอเมืองกันทรวิชัย จังหวัดมหาสารคามอย่างมีส่วนร่วม. 
 

งบประมาณสนับสนุนโดยสำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.). มหาสารคาม :, 

มหาวิทยาลัยมหาสาม.


ประเทือง จินตสกุล. (2528). ภูมิศาสตร์กายภาพภาคตะวันออกเฉียงเหนือ. กรุงเทพฯ 

: ทวีการพิมพ์.


ปราณี วงษ์เทศ. (2543). สังคมและวัฒนธรรมอุษาคเนย์. กรุงเทพฯ : เรือนแก้ว
 

การพิมพ์. 


ปราณี วงษ์เทศ. (2544). เพศและวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: เรือนแก้วการพิมพ์. 


ปราณี วงษ์เทศ. (2549). เพศสภาวะในสุวรรณภูมิ. กรุงเทพฯ: เรือนแก้วการพิมพ์.


ปรีชา พิณทอง. (2537). วรรณคดีอีสานเรื่องผาแดง-นางไอ่. อุบลราชธานี : โรงพิมพ์

ศิริธรรมออฟเซ็ท.


พิสิฐ เจริญวงศ์ และคณะ. (2531). โบราณคดีสี่ภาค. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร.


ภานุพงศ์ อุดมศิลป์. (2555). ลัทธิพิธีการนับถือเจ้าแม่สองนางกับชุมชนชายฝั่งลุ่ม
 

น้ำโขง. วิทยานินธ์ปริญญาอักษรศาสตรดุษฎีบัณฑิต  (อ.ด.) สาขาภาษาไทย 

คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 


เลียง เสถียรสุต. มปป. หลายชีวิตในพงศาวดารจีน. กรุงเทพฯ: ภาพพิมพ์. 


วิจิตร, หม่อมราชวงษ์. (2506). ประชุมพงศาวดารภาค 4 และประวัติท้องที่จังหวัด

มหาสารคาม. พระนคร : โรงพิมพ์ส่วนท้องถิ่น.


ศิลปากร, กรม. (2484). ประชุมพงศาวดารภาคที่ 70. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 


ศรีศักร วัลลิโภดม. (2544). ท้องถิ่นวัฒนา. จดหมายข่าวศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร 
 

(11 ธ.ค. 2543-ม.ค. 2544). 


ศรีศักร วัลลิโภดม. (2546). แอ่งอารยธรรมอีสาน. พิมพ์ครั้งที่ 4 กรุงเทพฯ: มติชน.


ศรีศักร วัลลิโภดมและสุจิตต์วงษ์เทศ. (2523). ไทยน้อย ไทยใหญ่ ไทยสยาม. 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มติชน. 


สุจิตต์ วงศ์เทศ. (2537). คนไทยอยู่ที่นี่ ที่อุษาอาคเนย์. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย

ศิลปากร.




วารสารวิชาการแพรวากาฬสินธุ์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาฬสินธุ์

ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2557 63

สุจิตต์ วงษ์เทศ. (2543). นาคในประวัติศาสตร์อุษาคเนย์. กรุงเทพฯ: งานดี. 

สถาปัตยกรรมศาสตร์ ผังเมืองและนฤมิตศิลป์, คณะมหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 

(2550). โครงการฟื้นฟูวัฒนธรรมท้องถิ่นเพื่อปลูกจิตสำนึกในการอนุรักษ์
วัฒนธรรมชุมชนอย่างยั่งยืน. มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 


สุริยา สมุทคุปติ์ และคนอื่นๆ. (2534). บุญข้าวประดับดินและบุญข้าวสาก: พิธีกรรม 
ข้าว และมนุษย์ในบริบททางสังคมและวัฒนธรรมของอีสาน. ขอนแก่น: ห้อง
ปฏิบัติการทางมานุษยวิทยาของอีสาน ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น.


สีลา วีระวงส์. (2529). ฮีตสิบสอง อุดม พระประเสริฐ ปริวรรต. อุบลราชธานี: ศูนย์
ศิลปวัฒนธรรมวิทยาลัยครูอุบลราชธานี.


สีลา วีระวงส์. (2539). ประวัติศาสตร์ลาว. กรุงเทพฯ : บริษัทพิฆเณศ พริ๊นท์ติ้ง 
เซ็นเตอร์ จำกัด.


หุมพัน รัตนวงศ์. (2537). นาค (นาคะ) และความเชื่อของชนชาวลาว. แปลโดย 
วรรณศักดิ์พิจิตร บุญเสริม. เอกสารประกอบการสัมมนาทางวิชาการเรื่อง” 
 
การศึกษาเรื่องชนเผ่าไท: ลาวและจ้วง” 26-27 สิงหาคม 2537. มหาสารคาม: 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม.


ห้องปฏิบัติการทางมานุษยวิทยาของอีสาน ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น. (2532). ผ้าอีสาน: 
จากมิติทางมานุษยวิทยา. ขอนแก่น: ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น.


Harper, Charles L. (2001). Environment and Society: Human 
Perspectives on Environmental Issues. New Jersey: Prentic-Hall 


Inglis, Fred. (2004). Culture. Cambridge, UK: Polity Press Ltd. 

Davis, Peter. (1999). Ecomuseums: a sense of place. Leicester University 

Press. 

Marstine, Janet. (2006). New Museum Theory and Practice: an 

Introduction. MA: Blackwell.

Sagan, Carl. (1977). The Dragons of Eden: Speculations on the 

Evolution of Human Intelligence. Westminster: Random House 
Inc. 





