
   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  102 

       ความเข้ากันได้ระหว่างความยุติธรรมกับความเมตตา 

         The Compatibility Between Justice and Mercy 

 
       ชนุตร์ นาคทรานันท์ (Chanut Naktranun) 
                  คณะรัฐศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 

(Faculty of Political Science, Chulalongkorn University)   

           Email: c_naktranun@hotmail.com   

Received July 22, 2021; Revised August 3, 2021; Accepted September 19, 2021 

 

Abstract 

 This research article was qualitative research to study the compatibility between justice and 

mercy.  These two concepts seemed to be incompatible with each other because justice depended on 

neutrality while mercy depended on the emotion and feeling of the giver.  The study found that justice 

and mercy were compatible with each other by the concept of “merciful justice”  that was already 

proposed by Jeanine Diller for the academic circle of the west.  Applying merciful justice in social 

situations needs careful consideration which is 1.  It will always create comparative injustice.  2. 

Noncomparative justice is a minimum requirement for the one who doesn’t get mercy. 3. The positive 

impact that is created by mercy must outweigh the negative impact that is created by comparative 

injustice. 

 

Keywords: Merciful Justice; Comparative Injustice; Noncomparative Justice 
          

บทคัดย่อ   

 บทความนี้เป็นงานศึกษาเชิงคุณภาพ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาถึงความเข้ากันได้ระหว่างหลักการความยุติธรรม

กับหลักการความเมตตา ซึ่งดูเหมือนว่าจะเป็นหลักการที่ไปด้วยกันไม่ได้ เพราะความยุติธรรมอิงกับหลักการซึ่งไม่เลือกที่

รักมักที่ชัง ส่วนความเมตตาขึ้นอยู่กับอารมณ์ความรู้สึกและความอยากหรือไม่อยากของผู้ให้ความเมตตา จากการศึกษา

พบว่า ความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นหลักการที่ไปด้วยกันได้ ภายใต้แนวคิดที่ชื่อว่า “ความยุติธรรมเมตตา” (merciful 

justice) ซึ่งเป็นแนวคิดที่ผู้วิจัยพัฒนามาจากนักวิชาการชื่อ Jeanine Diller ได้เสนอไว้ก่อนหน้านี้แล้วในวงวิชาการตะวันตก 



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  103 

ความยุติธรรมเมตตามีเงื ่อนไขสำคัญอยู่สามประการ ที่ต้องพึงระวังหากจะนำไปปฏิบัติ คือ 1. จะก่อให้เกิดความไม่

ยุติธรรมเปรียบเทียบระหว่างผู้ได้รับความเมตตากับผู้ไม่ได้รับความเมตตาเสมอ (comparative injustice) 2. ผู้ที่ไม่ได้รับ

ความเมตตาจำเป็นต้องได้รับความยุติธรรมในตัวเองเป็นเงื่อนไขขั้นต่ำ (noncomparative justice) และ 3. ผลดีที่จะเกิดขึ้น

จะตอ้งมีนำ้หนักมากกว่าผลเสียจากความไม่ยุติธรรมเปรยีบเทยีบ   

 

คำสำคัญ: ความยุตธิรรมเมตตา; ความไม่ยุติธรรมเปรยีบเทยีบ; ความยุตธิรรมในตัวเอง   

 

บทนำ 
หากมองว่าความยุติธรรมคือหลักเกณฑ์เชิงวิชาการที่กำหนดไว้เป็นหลักยึดสำหรับตัดสินอะไรบางอย่าง เช่น

แนวคิดที่มองว่าความยุติธรรมคือการที่แต่ละคนได้รับในสิ่งที่แต่ละคนคู่ควรจะได้รับ (Aristotle, 2009) ความเมตตาก็คง

เป็นเรื่องของอารมณ์ความรู้สึกที่เปลี่ยนไปเปลี่ยนมาได้เสมอและไม่ยึดกับหลักเกณฑ์ทางวิชาการใด เช่นคำอธิบายที่เสนอ

ว่าความยุติธรรมมีไว้เพื่อจัดการกับปัญหาความไม่เป็นธรรมที่มีลักษณะแบบภววิสัย (Objective unfairness) กล่าวคือเป็น

ความไม่เป็นธรรมที่เกิดขึ้นจริงซึ่งเป็นข้อเท็จจริง ส่วนความเมตตาเป็นการกระทำของเราเพื่อช่วยเหลือผู้ที่ได้รับความ

เจ็บปวดในเชิงอัตวิสัย (Subjective hurt) (Livnat, 2003) กล่าวคือเป็นความเจ็บปวดที่ขึ้นอยู่กับความรู้สึกของบุคคลแต่ละ

บุคคล ไม่จำเป็นต้องเป็นความรู้สึกสากลสำหรับทุกคนในการอยากช่วยเหลือผู้เดือดร้อน จึงกล่าวได้ว่าความเมตตานั้นมี

แง่มุมของอารมณ์ความรูส้ึกสูงกว่าความยุติธรรม โดยผู้ที่ได้รับความเมตตาอาจจะเป็นคนละคนกับผู้ที่คู่ควรจะได้รับความ

เมตตาก็ได้ จึงเกิดคำถามทางวิชาการว่าความยุติธรรมกับความเมตตาจริง ๆ แล้วสามารถไปด้วยกันได้หรือไม่  

 มีแนวคิดทางวิชาการสองกลุ่มที่อธิบายความสัมพันธ์ระหว่างความยุติธรรมกับความเมตตาคือ 1.แนวคิดที่เสนอ

ว่าความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นหลักการที่ไปด้วยกันได้ เช่นข้อเสนอของ Diller (2013) ซึ่งผู้วิจัยจะใช้แนวคิดเป็น

ข้อเสนอหลักของบทความ 2. แนวคิดที่เสนอว่าความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นหลักการที่ไปด้วยกันไม่ได้ เช่นข้อเสนอ

ของ Rizzo (2008) ความต้องการที ่จะตอบปัญหาวิชาการดังกล่าวนำมาสู ่การวิจัยครั ้งนี ้โดยอาศัยการพิจารณา

เปรียบเทียบข้อเสนอของแต่ละฝ่ายด้วยหลักเหตุผล ซึ่งในท้ายที่สุดแล้วผู้ที่ต้องการศึกษาประเด็นนี้ต่อไปก็สามารถจัดให้

งานวิจัยช้ินนีอ้ยู่ในกลุ่มที่เสนอว่าความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นหลักการที่ไปด้วยกันได้  

 การตอบคำถามได้ว่าความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นหลักการที่ไปด้วยกันได้หรือไปด้วยกันไม่ได้มีความสำคัญ

ในภาคปฏิบัติโดยเฉพาะประเด็นเกี่ยวกับนโยบายสาธารณะ ในกรณีที่มองว่าสองหลักการนี้ ไปด้วยกันได้จะนำไปสู่การ

สร้างความชอบธรรมให้กับนโยบายสาธารณะที่ “เลือก” ช่วยเหลือคนกลุ่มหนึ่งมากกว่าคนอีกกลุ่ม นี่คือจุดยืนของผู้วิจัยที่

ต้องการชี้ให้เห็นว่า “การเลือกปฏิบัติ” ไม่ใช่สิ่งที่ผิดเสมอไปหากมีเงื ่อนไขเป็น ไปตามหลักเกณฑ์บางประการที่ผู้วิจัย

ต้องการเสนอในงานชิน้นี ้  

  

วัตถุประสงคก์ารวิจัย 
 1. เพื่อศกึษาความเข้ากันได้ระหว่างความยุติธรรมกับความเมตตา 

 2. เพื่อศกึษาความเข้ากันไม่ได้ระหว่างความยุติธรรมกับความเมตตา 



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  104 

 3. เพื่อสังเคราะห์ความรู้จากวัตถุประสงค์สองข้อแรก และนำมาซึ่งคำตอบเรื่องความเข้ากันได้หรือเข้ากันไม่ได้

ระหว่างความยุติธรรมกับความเมตตา  

 

ขอบเขตการศึกษา 
 งานวิจัยนี้เป็นการศึกษาความเข้ากันได้ในทางหลักการระหว่างความยุติธรรมกับความเมตตา ซึ่งจะยึดกับแนวคิด

เรื่องความยุติธรรมสองแนวคิดที่อยู่ต่างขั้วกันและที่เป็นที่รู้จักอย่างกว้างขวางในวงวิชาการด้านทฤษฎีความยุติธรรมคือ

แนวคิดของ Aristotle กับแนวคดิของ Nozick (1974) โดยมีแนวคิดความยุติธรรมเมตตา (Merciful justice) ของ Diller (2013) 

เป็นตัวกลางในการประสานให้เกิดความเข้ากันได้ โดยใช้ระยะเวลาในการศึกษา 3 เดือน ตั้งแต่วันที่ 1 เมษายน พ.ศ. 2564 

ถงึ 30 มิถุนายน พ.ศ. 2564 

 

 

ทบทวนวรรณกรรม 
จากการศึกษางานเขียนที่เกี่ยวข้อง ผู้วิจัยพบว่านักวิชาการที่อธิบายความสัมพันธ์ระหว่างความยุติธรรมกับความ

เมตตาสามารถแบ่งออกได้เป็นสองกลุ่มใหญ่ คือ 1. กลุ่มที่อธิบายว่าความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นหลักการที่ไป

ด้วยกันได้ 2. กลุ่มที่อธบิายว่าความยุตธิรรมกับความเมตตาเป็นหลักการที่ไปด้วยกันไม่ได้ ดังที่จะกล่าวถงึต่อไปนี ้ 

แนวคดิกลุ่มที่เสนอว่าความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นหลักการที่ไปด้วยกันได้  

กลุ่มย่อย 1: ความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นคนละหลักการกัน แต่ส่งเสริมซึ่งกันและกัน ซึ่งเป็นข้อเสนอของ 

Livnat (2003) ที่อธิบายว่าความเมตตาจึงมีลักษณะของการเลือกปฏิบัติ ขณะที่ความยุติธรรมจะพุ่งเป้าไปที่ความคู่ควรที่

จะได้รับสิ่งต่างๆของแต่ละคนหรือแต่ละกลุ่ม โดยความยุติธรรมเป็นหลักใหญ่สูงสุดส่วนความเมตตาเป็นหลักการที่เสริม

ไม่ให้ความยุตธิรรมแข็งเข้มงวดจนเกนิไป แต่ Livnat ได้เน้นยำ้ว่าถึงแม้ความเมตตาจะเป็นสิ่งที่ดีแต่หากใช้อย่างเกินพอดีจะ

ถือว่าไม่เหมาะสม เช่นการช่วยเหลือผู้อื่นจนตนเองต้องเดือดร้อน ความน่าสนใจของข้อเสนอ Livnat อยู่ตรงที่การเสนอว่า

ความเมตตาจนเกนิพอดีควรเกิดขึ้นในบางกรณีและไม่ควรเกิดในบางกรณี แต่สำหรับความยุติธรรมแล้วไม่มีความยุติธรรม

ที่เกินพอดี นอกจากนั้นยังมี Anton (2018) เสนอว่าบุคคลไม่จำเป็นจะตอ้งได้รับสิ่งที่คู่ควรกับเขาเสมอไป และทุกๆคนคู่ควร

จะได้รับความเมตตาในบางครั้ง ประโยชน์ของความยุติธรรมคือการทำให้เราเห็นถึงความผิดที่เกิดขึ้น ส่วนประโยชน์ของ

ความเมตตาคือการทำให้เราเห็นถึงศักยภาพที่จะพัฒนาตนเองของผู้ได้รับความเมตตาถึงแม้ว่าจะมีความบกพร่องในอดีต 

เพราะความเมตตาคือการให้โอกาสอีกครั้ง (second chance) แก่ผู้ที่ได้รับความเมตตา ดังนั้นความยุตธิรรมกับความเมตตา

เป็นสองหลักการที่ส่งเสริมกันได้ถงึแม้ว่าจะมีหนา้ท่ีแตกต่างกัน   

กลุ่มย่อย 2: ความเมตตาเป็นหลักการย่อยที่ทำงานอยู่ภายใต้ความยุติธรรมซึ่งเป็นหลักการใหญ่ เช่นแนวคิดของ 

Wagstaff (1994) ที่แยกความยุติธรรมออกเป็นสามหลักการคือ 1. ความสมส่วน (equity) คือหลักการที่ว่าทำมากได้มาก 

ทำน้อยไดน้้อย 2. ความเสมอภาค (equality) ซึ่งหมายถงึการที่ทุกคนต้องได้เท่ากันโดยที่ไม่ยึดกับหลักความสมส่วน ดังนั้น

ไม่ว่าจะทำมากทำน้อยแต่ละคนก็ต้องได้เท่ากัน และ 3. ความจำเป็น (need) ซึ ่งหมายถึงการที่ผู ้เดือดร้อนมีความ



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  105 

จำเป็นต้องได้รับความช่วยเหลือ โดยที่ไม่เกี่ยวข้องคุณสมบัติอื่นๆของผู้เดือดร้อน ซึ่ง Wagstaff (1994) เสนอว่าความ

จำเป็นจะตอ้งได้รับความช่วยเหลือของผู้เดือดรอ้นสามารถส่งผลต่อการพิจารณาการได้รับความช่วยเหลืออย่างสมส่วนได้   

กลุ่มย่อย 3: ความยุติธรรมกับความเมตตาสามารถผสมผสานกันจนได้เป็นหลักการที่ชื่อว่าความยุติธรรมที่

เมตตา (merciful justice) ซึ่งเป็นข้อเสนอของ Diller (2013) ที่อธบิายว่าความยุติธรรมเมตตาคือการที่แต่ละคนได้รับในสิ่งที่

ตนคู่ควรจะได้รับหรือได้รับในสิ่งที่ดีกว่านั้น โดยการได้รับในสิ่งที่คู่ควรคือความยุติธรรม ส่วนการได้รับเกินกว่าที่ตนเอง

คู่ควรถือว่าได้รับความเมตตา (ดูรายละเอียดเพิ่มเติมในส่วนผลการศึกษา)  ***แนวคิดความยุติธรรมเป็นเมตตาเป็น

ข้อเสนอหลักของงานวิจัยนี้***    

แนวคดิกลุ่มที่เสนอว่าความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นหลักการที่ไปด้วยกันไม่ได้  

 กลุ่มย่อย 1: ความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นหลักการที่แตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง นักวิชาการเช่น Rizzo (2008) 

อธิบายว่า ความรู้สึกใกล้ชิดต่อเหตุการณ์ที่ต่างกันจะส่งผลให้เราพิจารณาเหตุการณ์จากมุมมองที่แตกต่างกัน โดย

ความรู้สึกใกล้ชิดต่อเหตุการณ์จะทำให้มองเหตุการณ์จากแง่มุมของความเมตตา ส่วนความรู้สึกที่ห่างไกลจากเหตุการณ์

จะทำให้มองเหตุการณ์จากแง่มุมของความยุติธรรม Rizzo อธบิายโดยการยกตัวอย่างถงึการไม่มีสิทธิ์ครอบครองที่ดินของ

ผู้สูงอายุที่เจ็บป่วยและยากจน โดยสิทธิ์อันถูกต้องชอบธรรมจริง ๆ เป็นของคนรวยที่ไม่มีความจำเป็นต้องใช้ที่ดินตรงนั้น 

แต่ศาลตัดสินให้ผู้สูงอายุที่ผู้เจ็บป่วยและยากจนต้องเก็บข้าวเก็บของออกจากที่ดินดังกล่าว เหตุการณ์นี้สามารถพิจารณา

ได้จากสองแง่มุม คือ  

1. เป็นเหตุการณ์ที่เลือดเย็นไร้ความเมตตา เพราะเป็นการทำร้ายผู้สูงอายุที่เจ็บป่วยและยากจน ซึ่งการตีความ

แบบนี้เกิดขึ้น เมื่อนำบริบทและข้อมูลต่าง ๆ ที่มีความเป็นรูปธรรมมาพิจารณา นอกเหนือไปจากหลักการนามธรรมหรือ

หลักกฎหมายในตัวเอง ข้อมูลต่าง ๆ ที่ว่าคือ ความเป็นผู้สูงอายุ ความเป็นผู้ป่วย ความเป็นคนจน ซึ่งมีความเป็นรูปธรรม

ชัดเจน เมื่ออิงกับข้อมูลลักษณะดังกล่าวจะเกิดความใกล้ชิดกับเหตุการณ์ และรู้สึกมีความสงสารมากกว่าที่จะใช้ความ

ยุติธรรมเป็นตัวตั้งในการพิจารณา  

2. เป็นเหตุการณ์ที่มีความยุติธรรมเพราะเป็นการตัดสินอย่างถูกต้องตามหลักกฎหมาย การตีความแบบนี้มี

ลักษณะตรงข้ามกับการตีความแบบแรก เพราะเป็นการอิงกับหลักการที่เป็นนามธรรม พุ่งเปา้พิจารณาไปที่หลักของความ

ยุติธรรมหรือหลักกฎหมายโดยตรง จึงไม่สนใจเรื่องความเป็นคนแก่ ความเป็นคนป่วย และความเป็นคนจน เมื่อพิจารณา

และพบว่าเจ้าของที่ดิน คือ นาย A ไม่ใช่นาย B นาย B จึงต้องออกจากบริเวณนั้นไป โดยผู้ตัดสินไม่ได้ยึดติดว่าใครคือ A 

หรือ B เพราะนี่ไม่ใช่การต่อสูก้ันระหว่างคนจนกับคนรวยแต่เป็นการพิจารณาว่าใครเป็นเจา้ของที่ดิน  

 กลุ่มย่อย 2: ความยุติธรรมคือความฟุ่มเฟือยทางศีลธรรม นักวิชาการ เช่น Campbell (1974) มองว่าความ

ยุติธรรมกับความเมตตาเป็นสิ่งที่ต้องเลือกอย่างใดอย่างหนึ่ง Campbell อธิบายโดยการกล่าวถึงการช่วยเหลือผู้เดือดร้อน

สองประเภท คือ 1.การช่วยเหลือโดยพิจารณาความคู่ควรในการได้รับความช่วยเหลือของผู้เดือดร้อน เช่น เป็นผู้เดือดร้อน

ที่ถูกเอาเปรียบหรือทำร้ายทั้งที่ตนเองไม่ได้ทำความผิดใด 2. การช่วยเหลือผู้เดือดร้อนที่ไม่พิจารณาถึงความคู่ควรของผู้

เดือดร้อน เช่น การช่วยเหลือผู้ประสบภัยจมน้ำเฉพาะหน้า ซึ่งไม่ได้พิจารณาว่าเขาเป็นคนดีหรือเป็นคนไม่ดี  และไม่ได้

พิจารณาว่าจมน้ำเพราะความประมาทของตนเองหรือไม่ หากอิงกับความคู่ควรแล้วคนที่จมน้ำด้วยความประมาทของ

ตนเองก็ไม่คู่ควรได้รับความช่วยเหลือ แต่การช่วยเหลือประเภทที่สองจะไม่พิจารณาด้วยเกณฑ์ความคู่ควรดังกล่าว จึง

กล่าวได้ว่าการช่วยเหลือผู้เดือดร้อนสองประเภทนี้ทำงานภายใต้สองหลักการที่แตกต่างกัน การช่วยเหลือที่อิงกับความ



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  106 

คู่ควรซึ่งเป็นเรื่องของความยุติธรรม ส่วนการช่วยเหลือที่ไม่อิงกับความคู่ควรเป็นเรื่องของมนุษยธรรม (Humanity) ซึ่ง

ผู้วิจัยจัดให้อยู่ภายใต้คำว่า “เมตตา” โดย Campbell ให้ความสำคัญกับความเมตตามากกว่าความยุติธรรม ในกรณีที่ต้อง

เลือกระหว่างสองอย่าง Campbell มองว่าความยุติธรรมเป็นความฟุ่มเฟือยทางศีลธรรม (Moral luxury) เมื่อเทียบกับความ

เมตตา บางครัง้การบรรเทาทุกข์ของผู้อื่นมีความสำคัญมากกว่าที่จะมาสนใจว่าช่วยไปแล้วจะยุติธรรมหรือไม่ยุติธรรม     

 

วิธีดำเนินงานวิจัย 
 การวิจัยนี้เป็นการศึกษาเชิงคุณภาพ โดยศึกษาผ่านเอกสารวิชาการระดับปฐมภูมิและระดับทุติยภูมิ ว่าด้วย

แนวคิดเรื่องความยุตธิรรมและความเมตตา ผ่านเอกสารหลัก ดังนี้  

1. งาน Nicomachean Ethics ของ Aristotle (2009) เพื่อศกึษาแนวคิดเรื่องความยุตธิรรมที่ยึดกับความคู่ควร  

2. งาน Anarchy, State and Utopia ของ Nozick (1974) เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องความยุติธรรมที่ยึดกับสิทธิ์ทาง

กฎหมาย  

และ 3. งาน Merciful Justice ของ Diller (2013) เพื่อศกึษาแนวคิดเรื่องความยุตธิรรมเมตตา ซึ่งทำให้เห็นว่าความ

ยุติธรรมที่อิงกับคู่ควร และความยุติธรรมที่อิงกับสิทธิ์ทางกฎหมาย เป็นสิ่งที่ไปด้วยกันได้  

 

ผลการวิจัย 
 จากวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ 3 ข้อ คือ 1. เพื่อศึกษาถึงความเข้ากันได้ระหว่างความยุติธรรมกับความเมตตา 2. เพื่อ

ศึกษาความเข้ากันไม่ได้ระหว่างความยุติธรรมกับความเมตตา และ 3. เพื่อสังเคราะห์ความรู้จากวัตถุประสงค์สองข้อแรก 

จากการศึกษาพบว่า มีทั้งคำอธิบายทางวิชาการที่สนับสนุนและไม่สนับสนุน แนวคิดที่ว่า ความยุติธรรมกับความเมตตา

เข้ากันได้ ซึ่งโจทย์นี้นำมาสู่การตอบวัตถุประสงค์ข้อสุดท้าย และเป็นประเด็นหลักของการวิจัยนี้ นั่นคือแนวคิดเรื่องความ

ยุติธรรมเมตตา (merciful justice) เป็นแนวคิดที่สามารถอธิบายได้ว่า ถึงแม้ว่าความยุติธรรมกับความเมตตาจะมีหลักคิดที่

ต่างกนั แต่ความแตกต่างนั้นสามารถนำมาผสมผสานกันได้ ซึ่งมีรายละเอยีดดังนี ้ 

1. แนวคิดเรื่องความยุติธรรมเมตตา (Merciful justice) ของ Diller (2013) สามารถอธิบายอย่างสมเหตุสมผล

ว่าความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นหลักการที่ไปด้วยกันได้ แนวคิดนี้มีนิยามว่าความยุติธรรมเมตตา  คือการที่แต่ละคน

ได้รับในสิ่งที่แต่ละคนคู่ควร หรือได้รับในสิ่งที่ดกีว่านั้น โดย Diller ได้ยกตัวอย่างถึงนายจ้างที่จ่ายค่าจ้างให้แรงงานที่ทำงาน

ด้วยเวลาไม่เท่ากันด้วยจำนวนเงินที่เท่ากัน กล่าวคือนาย A ทำงาน 3 ชั่วโมงได้ค่าแรง 300 บาท ส่วนนาย B ทำงาน 6 

ชั่วโมงด้วยค่าแรง 300 บาทเช่นกัน (ผู้วิจัยสมมติตัวเลขและสกุลเงินขึ้นมาเอง) นาย B จึงไปรอ้งทุกข์กับนายจ้างว่านี่เป็นสิ่ง

ที่ไม่ยุติธรรม เนื่องจากตนทำงานหนักกว่าแต่เหตุใดจึงได้ค่าจ้างเท่ากับคนที่ทำงานหนักน้อยกว่า Diller อธิบายว่าในกรณีนี้

นายจา้งได้ให้ความเมตตากับแรงงานที่ทำงานเพียง 3 ชั่วโมง เพราะผูท้ี่ทำงาน 3 ชั่วโมงไม่คู่ควรกับค่าแรง 300 บาท แต่ใน

ขณะเดียวกันนายจา้งได้ให้ความยุติธรรมกับแรงงานที่ทำงาน 6 ชั่วโมงแล้ว เพราะผู้ท่ีทำงาน 6 ชั่วโมงคู่ควรกับค่าแรง 300 

(สมมติว่า 6 ชั่วโมงกับค่าแรง 300 คืออัตราที่ยุติธรรมสำหรับนายจ้างและลูกจ้าง) เราจะอธิบายอย่างไรกับสถานการณ์

ดังกล่าว ที่บุคคลหนึ่ง/ กลุ่มหนึ่งได้รับความเมตตา แต่ไม่ยุติธรรมกับอีกบุคคลหนึ่ง/ กลุ่มหนึ่งที่ได้รับความยุติธรรมแต่

ไม่ได้รับความเมตตา  



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  107 

Diller อธิบายว่า ความเมตตาจะก่อให้เกิดความไม่ยุติธรรมเชิงเปรียบเทียบเสมอ (Comparative injustice) เพราะ

เมื่อเปรียบเทียบกันแล้วคนที่ทำงานมากกว่าก็ควรจะได้รับค่าตอบแทนสูงกว่า (ในกรณีที่ความสามารถของคนสองกลุ่มนี้

เท่ากัน แต่มีกลุ่มหนึ่งทำงานหนักกว่า) นี่คือข้อบกพร่องที่เกิดขึ้น แต่ในทางกลับกันกลุ่มที่ทำงานหนักนั้นได้รับความ

ยุติธรรมในตัวเองแล้ว (Noncomparative justice) เพราะพวกเขาคู่ควรกับค่าแรงจำนวนดังกล่าวอยู่แล้ว ไม่คู่ควรจะได้รับ

มากไปกว่านี้ ดังนั้นถึงพวกเขาไม่ได้รับความเมตตา แต่พวกเขาก็ไม่ได้รับการกลั่นแกล้ง หรือเอาเปรียบใด ๆ จากนายจ้าง 

จึงสรุปได้ว่าผู้ที่ได้รับความไม่ยุติธรรมเชิงเปรียบเทียบยังได้รับความยุติธรรมในตัวเอง ความเมตตากับความยุติธรรมใน

ตัวเองจึงไปด้วยกันได้ แต่ความเมตตาจะนำไปสู่ความไม่ยุติธรรมเชิงเปรียบเทียบเสมอ นี่คือข้อจำกัดที่ต้องพึงตระหนักไว้ 

ความยุติธรรมที่เมตตาสำหรับ Diller จึงหมายถึง การที่แต่ละคนได้รับในสิ่งที่คู่ควรจะได้รับหรือได้รับมากกว่านั้น โดยผู้ที่

ได้รับความเมตตาคือผู้ที่ได้รับสิ่งที่มากกว่าที่เขาคู่ควร ส่วนผู้ที่ไม่ได้รับความเมตตามีเงื่อนไขว่าต้องได้รับในสิ่งที่ตนคู่ควร

เสียก่อน แนวคิดของ Diller เป็นการเสริมหลักของความคู่ควรด้วยการเสนอว่า การที่เราได้รับในสิ่งที่ดีกว่าที่ควรจะได้รับ

นั้นไม่ใช่สิ่งท่ีผดิ เพราะนั่นคือความเมตตา  

 เมื ่อความยุติธรรมที่เมตตามีข้อจำกัดสำคัญอยู่  ซึ ่ง Diller เองก็ยอมรับว่าผู ้ที ่ได้รับความไม่ยุติธรรมเชิง

เปรยีบเทยีบมเีหตุผลอันชอบธรรมที่จะไม่พอใจกับสิ่งที่เกดิขึ้นได้ โจทย์สำคัญคือจะอธบิายพวกเขาเหล่านั้นที่ได้รับความไม่

ยุติธรรมเชิงเปรียบเทียบอย่างไร คำตอบคือข้อดีของความยุติธรรมที่เมตตาต้องมีสูงกว่าข้อเสียของความไม่ยุติธรรมเชิง

เปรียบเทียบ และนี่เป็นสิ่งต้องพิจารณากันอย่างถี่ถ้วน ยกตัวอย่างเช่น การให้ความเมตตากับฆาตกรปล้นฆ่า หรือฆ่า

ข่มขืน ด้วยการไม่ลงโทษหรือลดโทษนั้นอาจจะส่งผลเสียมากกว่าผลดีต่อสังคม ความเมตตาดังกล่าวจึงไม่ควรเกิดขึ้น

นั่นเอง นอกจากนั้นแล้วความยุติธรรมที่เมตตาไม่ใช่สิ่งที่ควรจะเกิดขึน้เป็นประจำ เพราะเมื่อข้อยกเว้นเกดิขึ้นอยู่เป็นประจำ

จะทำให้ข้อยกเว้นกลายเป็นเรื่องปกติ และจะส่งผลต่อมาตรฐานความยุติธรรมได้ในที่สุด หรือหากให้ยกตัวอย่างร่วมสมัย 

เช่น การกระจายวัคซีนป้องกันโรคระบาด อาจกล่าวได้ว่าหากประชาชนทุกคนมีสิทธิ์ได้รับวัคซีน X แต่มีประชาชนส่วนหนึ่ง

ได้รับวัคซีน Y ซึ่งดีกว่าวัคซีน X ผู้จัดสรรวัคซีน ต้องอธิบายว่าการที่ทุกคนได้รับวัคซีน X ถือเป็นความยุติธรรมในตัวเอง 

แปลว่าไม่มีผู้ใดถูกละเมิดสิทธิ์ แต่การที่มีประชาชนบางส่วนได้รับวัคซีน Y นั้น ผู้จัดสรรวัคซีนต้องอธิบายให้ได้ว่าเป็นการ

จัดสรรเพื่อผลประโยชน์ส่วนรวมของสังคม เนื่องจากประชาชนบางส่วนเป็นผู้ที่มีความเสี่ยงต่อโรคระบาดสูงกว่าบุคคล

ทั่วไป เช่น ผู้ที่เป็นบุคลากรทางการแพทย์ และการมีชีวิตอยู่ของพวกเขาถือเป็นประโยชน์ต่อการรักษาผู้ป่วยนั่นเอง แบบนี้

คือความยุติธรรมเมตตา แต่หากผู้จัดสรรวัคซีนไม่สามารถอธิบายได้ว่า ผู้ที่รับวัคซีน Y นั้นได้รับไปด้วยสาเหตุใด เช่นนี้ไม่

ถือว่าเป็นความยุติธรรมเมตตา   

ความยุติธรรมเมตตาสามารถ โต้ตอบคำอธิบายที่ได้กล่าวถึงไปแล้วของ Rizzo (2008) ซึ่งเสนอว่าความยุติธรรม

กับความเมตตามีวิธีคิดที่แตกต่างกันโดยสิ้นเชิง โดยความยุติธรรมจะมีวิธีคิดแบบห่างเหินจากเหตุการณ์ทำให้ตัดสินด้วย

หลักการ ส่วนความเมตตาจะมีวิธีคิดแบบใกล้ชิดกับเหตุการณ์ทำให้ตัดสินด้วยอารมณ์ความรู้สึก แต่ความยุติธรรมเมตตา

สามารถอุดช่องว่างระหว่างวิธีคิดสอบแบบนี้ ได้ เพราะบุคคลจะได้รับในสิ่งที่ควรได้รับ ซึ่งเป็นวิธีคิดแบบห่างเหินจาก

เหตุการณ์ ในขณะเดียวกันบุคคลจะได้รับเกินกว่าที่เขาควรจะได้รับซึ่งเป็นวิธีคิดแบบใกล้ชิดกับเหตุการณ์ไปพร้อม  ๆ กัน 

ยกตัวอย่างเช่น แรงงานสองคนที่มีความสามารถและชั่วโมงการทำงานที่เท่ากัน แต่กลับได้รับค่าแรงไม่เท่ากัน ความ

ยุติธรรมเมตตาจะตอบว่าบุคคลที่ได้รับค่าแรงน้อยกว่านัน้จรงิ ๆ ได้รับค่าแรงถูกต้องตามที่คู่ควรจะได้รับแล้ว (ในกรณีที่ไม่

มีการหลอกลวงหรือกลั่นแกล้งใด ๆ) ส่วนบุคคลที่ได้รับค่าแรงมากกว่าคือ คนที่ได้รับความเมตตา ในกรณีดังกล่าว



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  108 

นายจ้างไม่ได้ทำผิดต่อใคร จึงแสดงให้เห็นว่าความยุติธรรมเมตตาสามารถเชื่อมโยงสองความคิดที่แตกต่างกันได้โดยไม่

เกิดการทำร้ายหรือเอาเปรียบผู้ใด (ดูประเด็นนี้ในผลการศึกษา 2)  

ความยุตธิรรมเมตตาสามารถโต้แย้งคำอธิบายของ Campbell (1974) ที่กล่าวว่าความยุติธรรมเป็นความฟุ่มเฟือย

ทางศีลธรรมได้ เพราะความยุติธรรมในตัวเองเป็นสิ่งที่จำเป็น จึงไม่ใช่ของฟุ่มเฟือย (ดูประเด็นนี้ในผลการศึกษา 2)  

จากที่กล่าวมาผู้วิจัยพบว่า ในเบื้องต้นแล้วความยุติธรรมเมตตาของ Diller เป็นแนวคิดที่มีน้ำหนัก แต่สิ่งที่แนวคิด

นี้ยังต้องตอบให้ได้คือโจทย์สำคัญอีกโจทย์หนึ่ง  คือโจทย์เรื่องความยุติธรรมเปรียบเทียบ จากกรณีแรงงานสองคนที่มี

ความสามารถเท่ากันและมีชั่วโมงการทำงานที่เท่ากัน แต่มีแรงงานคนหนึ่งได้รับค่าแรงมากกว่า จะพบว่าปัญหาที่ยังค้างคา

อยู่คือความไม่ยุติธรรมที่เกิดขึ้น เมื่อผู้ได้รับค่าแรงน้อยกว่าเปรียบเทียบค่าแรงของตนเองกับค่าแรงของแรงงานอีกคนหนึ่ง 

การตอบโจทย์นี้ได้จำเป็นต้องศึกษาแนวคิดสองแนวคิด คือความยุติธรรมในตัวเองกับความยุติธรรมเปรียบเทียบซึ่งจะ

กล่าวถงึในส่วนต่อไป   

 

2. ความยุติธรรมเปรียบเทียบและความยุติธรรมในตัวเอง 

 จากที่ได้ระบุแล้วว่าความยุติธรรม คือการท่ีแต่ละคนได้รับในสิ่งที่แต่ละคนควรได้รับ แต่คำถามคือ ใช้เกณฑ์อะไร

ในการระบุว่า ความคู่ควรอยู่ตรงไหน Feinberg (1974) ได้แบ่งความยุติธรรมออกเป็น 2 ประเภท คือ 1. ความยุติธรรม

เปรียบเทียบ (Comparative justice) ซึ่งการจะระบุได้ว่าใครควรได้รับสิ่งใด จำเป็นจะต้องพิจารณาโดยเปรียบเทียบกับ

คุณสมบัติของบุคคลอื่น และ 2 ความยุติธรรมในตัวเอง (Noncomparative justice) ซึ่งการจะระบุได้ว่าใครควรได้รับสิ่งใด

จะถูกพิจารณาโดยไม่ต้องคำนึงถึงคุณสมบัติของผู้อื่น แต่ให้ยึดกับหลักเกณฑ์ที่ถูกต้องในตัวเอง โดยมีข้อพิจารณาที่

น่าสนใจระหว่างความยุติธรรมสองประเภท ดังนี้  

1. ความยุติธรรมเปรียบเทียบเกี่ยวข้องกับการให้รางวัลสำหรับการแข่งขันระหว่างผู้แข่งขัน เพราะการแข่งขัน

จะต้องมีผู้ชนะและผู้แพ้ เช่น การตัดสินว่าใครควรได้รับตำแหน่งนางงามจักรวาล ต้องเปรียบเทียบระหว่างในหมู่ผู้เข้า

ประกวด ผู้เข้าแข่งขันทุกคนอาจจะมีคุณสมบัติตรงตามมาตรฐานความงามแบบไม่เปรียบเทียบ เช่น ตั้งเกณฑ์อย่างไม่

เปรียบเทียบไว้ว่าความงาม คือการได้ 90 คะแนนจาก 100 คะแนน ผู้สมัครนามงามทุกคนอาจจะมีความงามถึงเกณฑ์ไม่

เปรียบเทียบนี้ แต่สุดท้ายแล้วตำแหน่งชนะเลิศต้องเกิดขึ้นจากการเปรียบเทียบ การให้รางวัลการแข่งขันจะแตกต่างจาก

การให้รางวัลที่เป็นผลตอบแทน เพราะการให้รางวัลอย่างหลังจะไม่อิงกับการเปรียบเทียบ เช่น การให้เกรด ซึ่งมีเกณฑ์ตั้ง

ไว้ชัดเจนว่างานต้องมีคุณสมบัติอย่างไรจึงจะได้เกรดนั้น  ๆ การทำเกรดให้ได้สูงจึงเป็นการแข่งขันกับตัวเอง ไม่ใช่การ

แข่งขันกับผู้อื่น เนื่องจากเกรด A สามารถแจกให้กับคนหลายคนได้หากคนหลายคนทำงานได้ตามมาตรฐาน จึงแตกต่าง

จากการแข่งขันที่ตอ้งหาผู้ชนะผูแ้พ้ อย่างการประกวดนามงามจักรวาล   

2. ความยุติธรรมเปรียบเทียบจะใช้ในกรณีที่เป็นการบังคับใช้กฎกับสมาชิกในสังคม จึงเป็นการปฏิบัติต่อสมาชิก

ทุกคนในสังคมอย่างเท่าเทียมกัน การเลือกปฏิบัติไม่ว่าจะเป็นการให้คุณหรือให้โทษ จะทำให้เกิดความไม่พอใจของสมาชิก

เพราะนั่นคือความไม่ยุติธรรมเปรียบเทียบ เช่น การที่ A กับ B ทำผิดกฎระเบียบ แต่ A ถูกลงโทษอยู่คนเดียว ส่วนความ

ยุติธรรมไม่เทียบเทียบจะไม่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติต่อสมาชิกทุกคนในสังคมอย่างเท่าเทียมกัน เพราะมีเกณฑ์พิจารณาใน

ตัวเองชัดเจนอยู่แล้ว  



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  109 

3. ความไม่ยุติธรรมทั้งสองประเภท สามารถเกิดขึ้นพร้อมกันได้ โดย Feinberg เรียกว่า “Double injustice” เช่น 

กรณีที่ผู้กระทำผิดไม่ได้รับการลงโทษ แต่ผู้บริสุทธิ์ได้รับการลงโทษ นี่คือความไม่ยุติธรรมเชิงเปรียบเทียบ กล่าวคือ คนที่

สมควรได้รับโทษกลับไม่ได้รับโทษ ส่วนคนที่ไม่สมควรได้รับโทษกลับได้รับโทษ ขณะเดียวกันการที่ผู้บริสุทธิ์ได้รับโทษทั้งที่

ไม่มีความผิด ถือว่าเป็นความไม่ยุติธรรมไม่เปรียบเทียบเช่นกัน โดยไม่จำเป็นต้องพิจารณาว่าผู้กระทำผิดได้หรือไม่ได้รับ

โทษ เพราะสามารถบอกได้ว่าผู้บริสุทธิ์ได้รับการปฏิบัติที่ไม่ถูกต้อง ดังนั้น ผู้บริสุทธิ์ที่ได้รับโทษคนดังกล่าวถึงได้รับความ

ไม่ยุติธรรมสองประเภทไปพร้อม ๆ กัน เพราะเขาได้รับโทษทั้งที่ไม่ควรได้รับ (ไม่เปรียบเทียบ) ขณะที่คนผิดกลับไม่ได้รับ

โทษ (เปรยีบเทยีบ)   

4. ความยุติธรรมเปรียบเทียบต้องมีการเปรียบเทียบในสองประเด็น คือ 4.1 การเปรียบเทียบคุณสมบัติ ผลงาน

หรือการกระทำของแต่ละบุคคล และ 4.2 การเปรยีบเทยีบในสิ่งท่ีได้รับ เช่น รางวัลหรือการลงโทษ จึงเกดิการเปรียบเทียบ

ในลักษณะอัตราส่วน เช่น A ทำงาน 1 ชั่วโมงได้ 100 ดังนั้น B ทำงาน 3 ชั่วโมงก็ควรตอ้งได้ 300   

5. ความยุติธรรมสองประเภทนี้สามารถขัดแย้งกันเองได้ กล่าวคือ ในกรณีเดียวกันสามารถเป็นได้ทั้งความ

ยุติธรรมเปรียบเทียบแต่เป็นความไม่ยุติธรรมไม่เปรียบเทียบ (Comparative justice แต่เป็น Noncomparative injustice) 

อย่างเช่น การปฏิบัติต่อทุกคนอย่างเลวร้ายเท่าเทียมกัน เมื่อผู้ถูกทำร้ายเปรียบเทียบกันเองก็ถือว่ายุติธรรมดี แต่การถูก

ปฏิบัติอย่างเลวร้ายคือความไม่ยุติธรรมในตัวเอง โดยไม่ต้องมีการเปรียบเทียบกับใครทั้งสิ้น หรือในกรณีเดียวกันสามารถ

เป็นความยุติธรรมในตัวเองแต่เป็นความไม่ยุติธรรมเปรียบเทียบ (Noncomparative justice แต่เป็น Comparative injustice) 

เช่น ผู้กระทำผิดที่สมควรได้รับการลงโทษได้ถูกลงโทษอย่างถูกต้อง แต่ผู้กระทำผิดอีกคนหนึ่งกลับไม่ได้รับโทษใด ๆ การที่

ผู้กระทำผิดได้รับการลงโทษถือเป็นความยุติธรรมในตัวเอง เพราะเขาคู่ควรกับการลงโทษโดยไม่ต้องพิจารณาว่าผู้อื่นมี

ความผิดหรือไม่มีความผิด แต่เมื่อเปรียบเทียบกับผู้กระทำผิดอีกคนที่ไม่ได้รับความผิดใด ๆ จะพบว่าเป็นความไม่ยุติธรรม

แบบเปรยีบเทยีบ  

6. ความเมตตา/ความใจบุญ เป็นอีกตัวอย่างที่ชัดเจนเมื่อมีข้อพิพาทเรื่องความยุติธรรม Feinberg เสนอว่าไม่มี

ใครมีสิทธิ์ที่จะได้รับความเมตตาหรือความใจบุญ (No right to charity) ความเมตตาหรือความใจบุญ คือสิทธิ์ของผู้ให้ ซึ่ง

จะให้หรือไม่ให้ใครก็ได้ แต่ไม่ใช่สิทธิ์ที่ผู้รับจะเรียกร้องจากใคร เช่น หากผู้เมตตาบริจาคเงินให้คนเก้าคน แต่ไม่บริจาคให้

คนที่สิบ ถึงแม้ว่าคนที่สิบอาจจะรู้สึกไม่พอใจแต่ก็ไม่มีสิทธิ์เรียกร้องใด ๆ เพราะผู้เมตตาไม่ได้ทำผิดต่อใคร ดังนั้น การให้

ความเมตตากับคน 9 คน โดยที่ไม่ได้ให้กับคนที่ 10 ถึงแม้ว่าอาจจะเข้าข่ายเป็นความไม่ยุติธรรมเชิงเปรียบเทียบแต่ก็ไม่ได้

ส่งปัญหาอะไรกับความยุติธรรมที่ไม่เปรียบเทียบ ทั้งนี้ทั้งนั้นต้องแยกให้ชัดเจนระหว่างสิทธิ์ที่แต่ละคนต้องได้รับกับความ

เมตตาที่เป็นการให้เกินจากสิทธิ์ที่แต่ละคนต้องได้รับ เช่น แรงงานมีสิทธิ์ได้รับแค่แรงจำนวน 300 บาท การให้เงิน 300 

บาท แก่แรงงานที่ทำงานตามกำหนดไม่ถือเป็นความเมตตาแต่ถือว่าเป็นสิทธิ์ที่ต้องได้รับ แต่การให้เงินแรงงาน 600 บาท

แก่แรงงานที่ทำงานได้ตามมาตรฐาน 300 บาท ถือว่าเป็นความเมตตาที่นายจา้งให้แก่แรงงานคนดังกล่าว   

 7. Feinberg มองว่าความไม่ยุติธรรมในตัวเองเลวร้ายกว่าความไม่ยุติธรรมแบบเปรียบเทียบ เช่น การที่ผู้บริสุทธิ์

ถูกลงโทษ ทั้งที่ไม่ได้ทำความผิดถือว่าเลวร้ายกว่าการถูกลงโทษโดยที่กระทำผิดจริงแต่ผู้ทำผิดคนอื่นไม่ได้รับโทษ กรณี

แรกถือว่าเป็นความไม่ยุติธรรมแบบไม่เปรียบเทียบ ส่วนกรณีที่สองเป็นความไม่ยุติธรรมแบบเปรียบเทียบ Feinberg ถึงกับ

วิเคราะห์ต่อไปว่า หากไม่มีใครได้รับการปฏิบัติที่ผิดก็ไม่ได้มีปัญหาอะไรในเรื่องความยุติธรรม เช่น แรงงานสองคนได้รับ

ค่าแรงเกินกว่าที่คู่ควรทั้งสองคน แต่แรงงานทั้งสองคนนั้นมีความสามารถไม่เท่ากัน แรงงานที่ความสามารถน้อยกว่ากลับ



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  110 

ได้ค่าแรงมากกว่า ถึงแม้ว่าจะเป็นความไม่ยุติธรรมเชิงเปรียบเทียบ แต่แรงงานทั้งสองคนได้รับในสิ่งที่ตนเองคู่ควรจะได้รับ

แล้วจึงไม่มีใครถูกรังแก   

 จากการศึกษางานของ Feinberg จะเห็นได้ว่าความยุติธรรมเมตตาของเป็นไปตามหลักเกณฑ์ที่ถูกต้อง ด้วย

เหตุผลว่าเป็นแนวคิดที่ให้ความสำคัญกับความยุติธรรมในตัวเอง (Noncomparative justice) หากหลักการนี้ไม่ถูกทำลายก็

สามารถกล่าวได้ว่าไม่มีผู้ใดถูกรังแกหรือได้รับความไม่เป็นธรรม และความยุติธรรมเมตตาก็ยังสามารถอธิบายได้ว่าการที่

ฝ่ายหนึ่งได้รับความเมตตามากกว่าอีกฝ่ายหนึ่งนั้น ถือว่าเป็นสิทธิ์ของผู้ให้ความเมตตา และไม่ใช่สิทธิ์ของผู้ไม่ได้รับความ

เมตตาในการเรียกร้องความเมตตา  

ความสัมพันธ์ระหว่างความยุติธรรมเปรียบเทียบกับความยุติธรรมในตัวเอง มีความเป็นไปได้อยู ่สาม

ความสัมพันธ์ที่ควรพิจารณาดังนี้ คือ 1. ความยุติธรรมประเภทหนึ่งมีความสำคัญกว่าความยุติธรรมอีกประเภทหนึ่ง 2. 

ความยุติธรรมทั้งสองประเภท มีความสัมพันธ์ในทิศทางที่ส่งเสริมกัน หากเกิดความยุติธรรมประเภทหนึ่ง ก็จะเกิดความ

ยุติธรรมอีกประเภทหนึ่งก็ตามไปโดยปริยาย 3. ความยุติธรรมทั้งสองประเภทแยกขาดจากกัน กล่าวคือไม่ว่าความ

ยุติธรรมประเภทหนึ่งจะเกิดหรือไม่เกิดก็ไม่เกี่ยวข้องใด ๆ กับการเกิดหรือไม่เกิดของความยุติธรรมอีกประเภท ซึ่ง Levine 

& Pannier (2005) ได้เสนอคำตอบว่าความยุติธรรมในตัวเองเป็นหลักการที่สำคัญกว่าความยุติธรรมเปรียบเทียบ หากเกิด

ความยุติธรรมในตัวเอง ก็จะเกิดความยุติธรรมเปรียบเทียบตามมาโดยปริยาย เช่นหากทำผลงานได้คุณภาพที่ระดับ A 

และได้เกรด A จริง เราสามารถบอกได้ว่านั่นคือความยุติธรรมโดยที่ไม่ต้องไปเปรียบเทียบกับเกรดของผู้อื่นแต่อย่างใด ใน

ขณะเดียวกันความยุติธรรมเปรียบเทียบจะเกิดขึ้นตามไปด้วยเพราะเมื่อแต่ละคนได้รับเกรดที่เหมาะสมกับตนเอง เมื่อเกิด

การเปรียบเทียบระหว่างกันจะไม่พบความผิดปกติของการให้เกรด โดยคนที่ควรได้ B ก็ได้ B คนที่ควรได้ C ก็ได้ C เป็นต้น 

ในทางกลับกันความยุติธรรมเปรียบเทียบไม่จำเป็นต้องทำให้เกิดความยุติธรรมในตัวเองตามไปด้วย เช่นการที่ทุกคนได้รับ

เกรด C เท่ากันโดยไม่เลือกปฏิบัติถือว่าเป็นความยุติธรรมเปรียบเทียบ แต่เป็นความไม่ยุติธรรมในตัวเองเพราะอาจจะมี

บางคนคู่ควรได้เกรดมากกว่า C และมีบางคนคู่ควรได้เกรดน้อยกว่า C เป็นต้น จึงสามารถสรุปได้ว่าความยุติธรรมใน

ตัวเองมีความสำคัญกว่าความยุติธรรมเปรยีบเทยีบ  

 ถงึแม้ว่าความยุติธรรมในตัวเองจะมีความสำคัญกว่าความยุติธรรมเปรียบเทียบ Levine & Pannier เสนอว่าความ

ยุติธรรมเปรียบเทียบยังมีความจำเป็นและสำคัญอยู่ด้วยเหตุผลในทางปฏิบัติ เพราะมนุษย์ไม่สามารถวิเคราะห์ได้อย่าง

แม่นยำเสมอไปว่าใครคู่ควรกับอะไร การมีข้อเปรียบเทียบระหว่างกันจึงเป็นสิ่งอำนวยความสะดวกในการตัดสินว่าใคร

คู่ควรกับสิ่งใด นอกจากนั้นแล้วความยุติธรรมเปรียบเทียบยังเป็นเครื่องมือในการป้องกันไม่ให้เกิดการให้รางวัลหรือการ

ลงโทษที่มาจากอคติจนเกินไปด้วยข้ออ้างว่านั่นคือรางวัลหรือบทลงโทษที่คู่ควรแล้ว เช่น การตัดสินประหารชีวิตบุคคล

หนึ่งเพียงเพราะผู้มีอำนาจไม่ชอบบุคคลผู้นั้น โดยผู้มีอำนาจแก้ตัวด้วยการบอกว่าบุคคลผู้นั้นคู่ควรกับการประหารชีวิต

แล้ว กรณเีช่นนีห้ากไม่มีความยุติธรรมเปรยีบเทยีบ สังคมอาจจะเชื่อผู้มีอำนาจว่าบุคคลผู้นัน้คู่ควรกับการประหารชีวิตจริง 

แต่เมื่อมีการเปรียบเทียบเกิดขึ้นสังคมอาจจะตั้งคำถามว่าเหตุใด คนที่มีความผิดมากกว่าบุคคลที่ถูกประหารชีวิตจึงได้รับ

โทษน้อยกว่าหรือไม่ได้รับโทษเลย ความยุตธิรรมเปรียบเทียบถึงแม้จะมีความสำคัญน้อยกว่าความยุติธรรมในตัวเองในเชิง

หลักการ แต่ยังมีประโยชน์ในทางปฏบิัตเิสมอ   

 

 



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  111 

3. ข้อความระวังในการใช้ความยุติธรรมเมตตา  

 ผู้วิจัยพบว่าแนวคิดเรื่องความยุติธรรรมเมตตา ของ Diller สามารถตอบโจทย์เรื่องความไม่ยุติธรรมในตัวเองได้ 

แต่มีสิ่งสำคัญท่ีตอ้งระมัดระวัง โดยมีรายละเอียดดังนี ้

1. ความยุติธรรมเมตตาต้องระมัดระวังไม่ให้ความเมตตาที่ เกิดขึ้นถูกใช้กับการให้รางวัลในการแข่งขันระหว่างผู้

แข่งขัน เช่น ต้องไม่ตัดสินให้นางงามที่มีคุณสมบัติต่ำกว่าชนะนางงามที่คุณสมบัติสูงกว่า เหตุผลที่ไม่ควรเกิดสิ่งนี้ขึ้นนั้นไม่

จำเป็นตอ้งอ้างเหตุผลที่สูงส่งแต่อย่างใด เพราะเหตุผลสำคัญ คือการให้ความเมตตาต่อการผู้แข่งขันคนหนึ่งแต่ไม่ให้ความ

เมตตาต่อผู้แข่งขันอีกคนหนึ่งจะทำให้การแข่งขันหมดความหมาย จึงไม่มีความจำเป็นต้องแข่งขันกันอีกต่อไป รวมถึงผู้ชม

และผู้เข้าแข่งขันเองก็จะหมดความเชื่อถือกับการแข่งขัน  

2. ความยุติธรรมเมตตาไม่เหมาะในการใช้กับกรณีกฎสาธารณะที่บังคับใช้กับทุกคน ดังนั้น ผู้ที่ทำผิดกฎหมายจึง

สมควรได้รับความผิดทั้งคู่ หรือได้รับการลดโทษทั้งคู่ เพราะการทำแบบนี้จะไม่ถูกสังคมตั้งคำถามว่าเป็นการเลือกปฏิบัติ

หรือไม่  

3. ต้องยอมรับว่าความยุติธรรมเมตตาจะก่อให้เกิดความไม่ยุติธรรมเปรียบเทียบเสมอ แต่ผู้ใช้ความยุติธรรม

เมตตาสามารถโต้แย้งได้ด้วยการอธิบายว่า ในกรณีที่เป็นประเด็นสาธารณะนั้นความเมตตาที่เกิดขึ้นสร้างประโยชน์

สาธารณะได้มาก ถึงแม้จะเกิดความไม่ยุติธรรมเปรียบเทียบก็ตาม และฝ่ายที่ไม่ได้รับความเมตตาจำเป็นจะต้องได้รับ

ความยุติธรรมในตัวเองเสียก่อน ในกรณีที่เป็นประเด็นส่วนตัวสามารถโต้แย้งได้ว่าทุกคนได้รับความยุติธรรมในตัวเองแล้ว 

ไม่มีใครถูกเอาเปรียบหรือถูกรังแก ดังนั้น แก่นที่สำคัญที่สุดของความยุติธรรมเมตตา คือการที่ความยุติธรรมในตัวเอง

ไม่ได้ถูกทำลายไป ดังเช่นตัวอย่างร่วมสมัยเรื่องการกระจายวัคซีนป้องกันโรคระบาดที่ได้กล่าวไปแล้ว การที่บุคลากร

ทางการแพทย์ได้รับวัคซีน Y ซึ่งดีกว่าวัคซีน X จะก่อให้เกิดประโยชน์สาธารณะ แต่หากประชาชนทั่วไปที่ไม่ใช่บุคลากร

ทางการแพทย์ยังไม่ได้รับแม้แต่วัคซีน X ส่วนประชาชนอีกกลุ่มหนึ่งที่ไม่ใช่บุคลากรทางการแพทย์เช่นกัน ได้รับวัคซีน Y จะ

ถือว่าผิดหลักการความยุตธิรรมเมตตาอย่างยิ่ง  

4. การทดลองทางความคดิ  

ผู้วิจัยได้พิจารณาถึงจุดแข็งและจุดอ่อนของแนวคิดความยุติธรรมเมตตาไปแล้ว ในลำดับต่อไปผู้วิจัยเห็นสมควร

จะนำแนวคิดความยุติธรรมเมตตา มาตอบคำถามกับปริศนาทางวิชาการที่น่าสนใจยิ่ง ปริศนานี้เป็นงานเขียนของ Fuller 

(1949) ที่ชื่อ The Case of Speluncean Explorers ได้เสนอข้อถกเถียงที่น่าสนใจเกี่ยวกับความยุติธรรมและความเมตตา โดย

เขาสร้างสถานการณ์สมมติว่า มีนักสำรวจถ้ำ 5 คนติดถ้ำ มีการจัดทีมงานช่วยเหลือพวกเขาให้ออกมาจากถ้ำ ใช้

งบประมาณไปจำนวนมาก และระหว่างปฏิบัติการมีทีมงานเสียชีวิต ขณะที่คนติดถ้ำรอดชีวิตได้ด้วยการกินเนื้อเพื่อนร่วม

ชะตาที่ติดถ้ำด้วยกัน 1 คน จนเป็นเรื่องราวจนต้องไปขึ้นศาลไปข้อหาฆาตกรรม สำหรับการตัดสินใจว่าจะกินเนื้อของใคร

นั้น ได้ใช้การโยนลูกเต๋า ความน่าสนใจอยู่ตรงที่ตุลาการทัง้ 5 คน ได้ตัดสินคดีนี้ต่างกันออกไป 5 แบบ ดังนี้ 

1. จำเลยมีความผิดข้อหาฆ่าคนตาย (กินเนื้อเพื่อน) หากอิงตามตัวกฎหมายแล้วมีความผิด เพราะกฎหมายไม่ได้

ระบุข้อยกเว้นเอาไว้ว่าสามารถฆ่าคนเพื่อนำมาเป็นอาหารได้ แต่สมควรได้รับการอภัยโทษ เพราะจำเลยอยู่ในสถานการณ์

ที่เลวร้าย น่าเห็นใจ (Tragic situation) เพราะว่าเป็นสภาวะท่ีตดิอยู่ในถ้ำเป็นเวลานาน ไม่สามารถหาอาหาร และไม่สามารถ

ติดต่อบุคคลนอกถำ้ได้  



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  112 

2. จำเลยไม่มีความผิด เนื่องจากจำเลยอยู่ในสภาวะที่อยู่ภายใต้กฎธรรมชาติ (Law of nature) จึงไม่สมควรใช้

กฎหมายที่เป็นกฎสังคมมาตัดสิน และหากจะต้องใช้กฎหมายกับจำเลยทั้ง 4 จริง ก็ไม่ควรตีความกฎหมายโดยไม่คำนึงถึง

เจตนาของกฎหมาย อย่างเช่นการฆ่าคนเพื่อป้องกันตนเองนั้นไม่ถือเป็นความผิด แสดงว่ากฎหมายมีไว้เพื่อปกป้องให้คนมี

ชวีิตรอด ดังนั้นการกนิเนื้อคนอื่นเพื่อให้ตนมีชีวติรอดก็อาจจะมีความคล้ายคลึงกัน 

3. ไม่ขอตัดสินว่าถูกหรือผิด ผู้พิพากษาคนที่สามรู้สึกขัดแย้งในตัวเองระหว่างความเห็นอกเห็นใจจำเลยกับ

ความรู้สึกรังเกียจในพฤติกรรมที่โหดร้ายของจำเลย ที่จริงแล้วตุลาการผู้นี้เห็นว่าจำเลยผิด เช่น เขาให้เหตุผลว่าการ      

อดอยากไม่ใช่เหตุผลที่จะทำให้ปัจเจกขโมยหรือฆ่าคนอื่นได้ แต่สุดทา้ยแล้วเขาก็เห็นใจจำเลย จึงไม่ขอตัดสิน 

4. จำเลยมีความผิด ไม่เห็นด้วยกับการขออภัยโทษให้กับจำเลย และมองว่าความรู้สึกเห็นอกเห็นใจไม่ควร

นำมาใช้ในการตัดสินคดี ศาลมีหน้าที่พิจารณาคดีไปตามหลักกฎหมาย ส่วนหน้าที่ในการอภัยโทษเป็นของฝ่ายบริหาร ไม่

ควรทำงานกา้วก่ายกัน  

5. จำเลยไม่มีความผิด โดยให้เหตุผลว่าในการตัดสินคดีนั้น ควรให้ความสำคัญกับความเห็นสาธารณะและใช้

สามัญสำนึกปกต ิโดยความเห็นสาธารณะมองว่าจำเลยไม่มีความผิด  

การตัดสินที่แตกต่างกันของตุลาการ 4 คน จาก 5 คนนี้ สะท้อนถึงมุมมองเรื่องความสัมพันธ์ระหว่างความ

ยุติธรรมกับความเมตตาที่แตกต่างกัน โดยตุลาการคนแรกที่มองว่าจำเลยมีความผิดจริงแต่สมควรได้รับอภัยโทษเพราะน่า

เห็นใจนั้น มองว่าความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นคนละแนวคิดกันแต่สามารถใช้ร่วมกันได้ในบางกรณี ส่วนตุลาการคน  

ที่สาม ซึ่งขอถอนตัวจากการตัดสินเนื่องจากรูส้ึกขัดแย้งอยู่ในใจว่าจะอิงกับความยุติธรรมหรือความเมตตาทำให้ลำบากใจ

จนตัดสินใจไม่ได้นั้น สะทอ้นว่าความยุติธรรมกับความเมตตาเป็นหลักการที่ขัดแย้งกันโดยตรง ต้องเลือกอย่างใดอย่างหนึ่ง 

(เมื่อไม่สามารถเลือกได้จึงขอถอนตัว) ส่วนตุลาการคนที่สี่ ซึ่งมองว่าจำเลยมีความผิดและไม่ทำเรื่องขออภัยโทษให้

เนื่องจากไม่ใช่หน้าที่ของศาลนั้น สะท้อนว่าผู้ที่ให้ความยุติธรรมกับผู้ที่ให้ความเมตตาควรเป็นคนละคนกัน อย่างน้อยก็ใน

กรณขีองศาล ส่วนตุลาการคนที่ห้า ซึ่งตัดสินตามความเห็นสาธารณะ และความเห็นสาธารณะให้ยึดความเมตตามากกว่า

ความยุตธิรรมนัน้ สะทอ้นว่าความเมตตามีความสำคัญกว่าความยุติธรรมในบางกรณี 

หากตุลาการ ยึดในแนวคิดความยุติธรรมเมตตา (Merciful justice) ตุลาการก็น่าจะมีคำตัดสินไปในทิศทางที่

ใกล้เคยีงกับตุลาการคนแรก ที่มองว่าจำเลยมีความผิดจรงิแต่สมควรได้รับอภัยโทษ โดยมีเหตุผลประกอบเพิ่มเติมมากกว่า

ตุลาการคนแรกว่าหากความยุติธรรม คือการที่แต่ละคนได้รับในสิ่งที่คู่ควรจะได้รับ จำเลยก็คู่ควรจะได้รับการลงโทษแล้ว

เนื่องจากได้ก่อการฆาตกรรม อย่างไรก็ตาม ความเมตตาสามารถเข้ามาเสริมได้ว่า ความยุตธิรรม คือการที่แต่ละคนได้รับ

ในสิ่งที่คู่ควรจะได้รับหรือได้รับในสิ่งที่ดีกว่านั้น โดยสิ่งที่ดีกว่าในที่นี้หมายถึงการลดโทษหรือการไม่ได้รับโทษเลย แน่นอน

ว่าศาลที่ตัดสินแบบนี้จะโดนวิจารณ์ว่าเป็นศาลที่ไม่ยึดถือกับหลักความถูกต้อง แนวคิดความยุติธรรมเมตตาจะตอบคำ

วิจารณ์นี ้ว่า การตัดสินว่าผู ้กระทำผิดสมควรได้รับการลดโทษหรือไม่ได้รับโทษเลยนั้น  ก่อให้ความไม่ยุติธรรมเชิง

เปรยีบเทยีบ (Noncomparative injustice) ก็จริง หากพิจารณาว่าผู้กระทำผิดกรณีอื่นต้องได้รับโทษตามกฎหมาย แต่กรณีนี้

กลับไม่ได้รับโทษตามกฎหมาย แต่ขอให้พิจารณาให้ถี่ถ้วนว่าความไม่ยุติธรรมเปรียบเทียบนี้ สร้างผลดีหรือผลเสียต่อ

สังคมในภาพรวมมากกว่ากัน การลดโทษหรือการอภัยโทษให้กับจำเลยในกรณีนี้สามารถสะท้อนถึงการให้ความสำคัญกับ

ความเห็นอกเห็นใจเพื่อนมนุษย์ที่มีความยากลำบากอย่างแท้จริง เพราะคงไม่มีใครอยากเข้าไปติดถ้ำมืด ๆ โดยไม่มีอาหาร 

ยังชีพ และการติดถำ้ไม่ใช่สิ่งที่จะเกดิขึ้นบ่อย ๆ หรือเกิดขึ้นทุกวัน ประกอบกับความเห็นของประชาชนส่วนใหญ่ก็สนับสนุน



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  113 

การอภัยโทษให้กับจำเลย หรือมองว่าจำเลยไม่มีความผิดเลย การอภัยโทษให้กับจำเลยจึงเป็นการสนับสนุนให้สังคมรับรู้

ว่าความเมตตาก็เป็นสิ่งสำคัญที่ผู้มีอำนาจไม่ได้ละเลย นอกจากนั้นแล้วในกรณีการฆาตกรรมคดีอื่น  ๆ ที่จำเลยทำไป

เพราะนึกสนุกหรือเพราะความเห็นแก่ตัวนั ้นหากจำเลยได้รับโทษที ่ที ่ถูกต้อง ความยุติธรรมในตัวเองก็ยังคงอยู่  

(Noncomparative justice) กล่าวคือ ตราบใดที่ความเมตตาที่มอบให้กับกรณีคนติดถ้ำนั้นไม่ได้ไปทำลายความยุติธรรมใน

ตัวเองของผู้กระทำผิดในคดีอื่น ๆ ที่ไม่สมควรได้รับความเมตตา ก็ไม่ผิดอะไรเลยในการจะลดโทษ หรือตัดสินว่าจำเลยไม่มี

ความผิดใด ๆ  

5. ความยุติธรรมเมตตาคือส่วนผสมที่ลงตัวระหว่าง “ความคู่ควร” กับ “สิทธิท์างกฎหมาย”  

 มีคำกล่าวว่า “ความคู่ควร (Desert) เป็นเกณฑ์ที่จำเป็นของความยุติธรรม ไม่มีการจัดสรรปันส่วนที่เป็นธรรมใด 

ๆ จะสามารถละเลยความคู่ควรของผู้รับการจัดสรร (recipient) ออกไปได้” (Campbell, 1974) ซึ่งเกณฑ์สำคัญในการ

พิจารณาของ Aristotle ซึ่งปรากฎชัดเจนใน Book V จากงาน Nicomachean Ethics (Aristotle, 2009) ชี้ให้เห็นว่าความ

ยุติธรรม คือการท่ีแต่ละคนได้รับในสิ่งที่เขาคู่ควรจะได้รับ ดังนั้นแต่ละคนอาจจะได้รับสิ่งต่าง ๆ ไม่เท่ากัน คนที่มีคุณสมบัติ

เหมือนกันในเรื่อง X ก็ควรจะได้รับผลตอบแทนในเรื่อง X เท่ากัน ในทางกลับกันคนที่มีคุณสมบัติในเรื่อง X ไม่เท่ากัน ก็ไม่

ควรจะได้รับผลตอบแทนในเรื่อง X เท่ากัน ความยุตธิรรมจงึหมายถึงความพอดีระหว่างสถานะสุดโต่งสองด้าน คือ สถานะ

ที่มากไปหรือสถานะที่น้อยไป สำหรับบุคคลหนึ่ง ๆ หมายความว่าต้องไม่ให้มากไปกว่าที่เขาสมควรจะได้รับ และต้องไม่ให้

น้อยเกินกว่าที่เขาสมควรจะได้รับ นอกจากนั้น Aristotle ยังชี้ว่าไม่มีใครเต็มใจที่จะได้รับความไม่ยุติธรรม แต่เมื่อความไม่

ยุติธรรมเกิดขึ้นแล้ว ผู้แจกจ่ายจะมีความผิดมากกว่าผู้ท่ีได้รับการจัดสรร บ่อเกดิของความขัดแย้งหรือความความไม่พอใจ

คือการที่คนซึ่งมีคุณสมบัติเท่ากันแต่กลับได้รับไม่เท่ากัน หรือในทางกลับกันคนที่มีคนสมบัติไม่เท่ากันได้รับเท่ากัน  ย่อม

เป็นบ่อเกดิของความขัดแย้งหรือความไม่พอใจได้เช่นกัน  

 แนวคิดเกี่ยวกับความยุติธรรมอีกฝั่งหนึ่ง คือแนวคิดที่มองว่าความยุติธรรมเป็นเรื่องของสิทธิ์ นักวิชาการที่โด่งดัง

ที่สุดคนหนึ่งของแนวคิดกลุ่มนี ้คือ Nozick เสนอไว้ในงานเขียนที่ชื ่อ Anarchy, State, and Utopia (1974) โดยพยายาม

ชี้ให้เห็นประเด็นสำคัญว่าความยุติธรรมไม่ได้มีแบบแผนที่ตายตัว ความยุติธรรมจะต้องเป็นเรื่องที่ขึ้นอยู่กับความเป็นมา 

(Historical) ของแต่ละกรณี จึงไม่มีแบบแผนที่ตายตัว ทฤษฎีความยุติธรรมที่ไม่ถูกต้องสำหรับ Nozick คือทฤษฎีที่เอา

หลักการเชิงโครงสร้างที่ตายตัวเป็นตัวกำหนด (Structural principle) การจะบอกว่าอะไรยุติธรรมหรือไม่ยุติธรรมนั้น ให้

พิจารณาว่าการจัดสรรทรัพยากรหรือบริการใด ๆ เกิดขึ้นนั้นมีความเป็นมาอย่างไร โดยยึดกับความสมัครใจและการ

เป็นไปตามกฎหมายของผู้ให้และผู้รับ เป็นปัจจัยสำคัญในการพิจารณาความถูกต้อง Nozick ได้ยกตัวอย่างเรื่องนักกีฬาชื่อ

ดังคนหนึ่ง ซึ่งผู้ชมกีฬาหรือแฟนของนักกีฬาคนนั้น จะต้องเสียเงินเพิ่มอีกจำนวนหนึ่งทุกครั้งที่ดูนักกีฬาคนนั้นแข่งขัน นั่น

หมายความว่า นักกีฬาคนดังกล่าวจะได้รายได้สูงกว่าเพื่อนร่วมทีมคนอื่น ๆ โดย Nozick ชี้ว่าการกระจายรายได้แบบนั้นไม่

ถือว่าเป็นความไม่ยุติธรรม เพราะเป็นการจ่ายเงินเพิ่มด้วยความสมัครใจของผู้ชม (และแน่นอนว่าผู้รับย่อมเต็มใจรับ) สิ่ง

สำคัญที่ต้องตระหนัก คือ Nozick ไม่ได้บอกว่านักกีฬาผู้นั้นคู่ควร (Deserve) กับเงินที่เขาได้รับ แต่เป็นเพราะนักกีฬามีสิทธิ์

ในเงินนั้น ๆ ต่างหาก (Entitled to it) (ดูประเด็นนี้ใน Swift, 2006) ประเด็นของ Nozick จึงไม่ได้อยู่ท่ีว่าใครคู่ควรกับอะไร แต่

อยู่ที่ว่าใครมีสิทธิ์ในเรื่องอะไร  

Nozick (1974) ได้เปรียบเทียบความยุติธรรมกับความรักไว้อย่างน่าสนใจ กล่าวคือความรักเป็นเรื่องที่ต้องอิงกับ

ความเป็นมา (Historical) เหมือนกับความยุติธรรม เพราะเรารักคน ๆ หนึ่งในฐานะคนผู้นั้น ซึ่งอาจจะมีคุณสมบัติประการ



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  114 

หนึ่ง แต่เราอาจจะไม่ได้รักอีกคนซึ่งมีคุณสมบัติระดับเดียวกันหรือคุณสมบัติมากกว่าคนที่เรารัก เช่น  เราอาจจะรักคนรัก

ของเราเพราะเป็นคนสวย แต่เราอาจจะไม่ได้รักคนอื่นที่สวยกว่าคนรักของเรา ความรักจงึเป็นสิทธ์ิของปัจเจกแต่ละคนที่จะ

รักใครสักคนโดยที่อาจจะไม่เกี่ยวกับความคู่ควร เพราะหากเป็นเรื่องของความคู่ควรจริง เราควรมอบความรักให้คนที่มี

คุณสมบัติสูงกว่าคนรักของเรา สำหรับ Nozick แล้วความยุติธรรมจึงทำงานแบบเดียวกับความรัก กล่าวคือ คนที่คู่ควรกับ

คนที่ได้รับสิทธ์ิอาจจะไม่ใช่คนเดียวกัน  

จากที่กล่าวมาถึงแนวคิดของ Aristotle และ Nozick จะเห็นถึงความเข้ากันไม่ได้ของความยุติธรรมสองหลัก แต่

แนวคิดความยุติธรรมเมตตาของ Diller สามารถนำสองแนวคิดมาผสมกันได้อย่างลงตัว ด้วยการอธิบายว่า การที่ใครสัก

คนจะได้รับผลประโยชน์ในสิ่งที่ดีเกินกว่าที่เขาคู่ควรจะได้รับ (ไม่คู่ควรจะได้รับนั่นเอง) อาจจะก่อให้เกิดความไม่ยุติธรรม

เปรียบเทียบ (Comparative injustice) ซึ่งจะขัดกับข้อเสนอของ Aristotle ที่เสนอว่าคนที่มีคุณสมบัติหรือการกระทำ

เหมือนกันย่อมสมควรจะได้รับผลตอบแทนที่เหมือนกัน โดยแนวคิดความยุติธรรมเมตตาสามารถโต้แย้ง Aristotle ได้ว่า

หากความไม่ยุติธรรมเปรียบเทียบก่อให้เกิดผลดีต่อสังคมมากกว่าผลเสีย และไม่ใช่สิ่งที่เกิดขึ้นบ่อยครั้งเราก็สามารถ

ยอมรับมันได้ ในอีกแง่มุมหนึ่งแนวคิดความยุติธรรมเมตตาจะใช้ประเด็นเรื่องสิทธิ์ของ Nozick ในการยืนยันว่า หากผู้ให้

และผู้รับ ให้และรับด้วยความสมัครใจและไม่ผิดกฎหมาย การที่ผู้ให้จะให้ผู้รับในสิ่งที่ดีเกินกว่าที่สมควรจะได้ก็ไม่ใช่เรื่องที่

ผิดอะไร แต่มีข้อจำกัดว่าความยุติธรรมเมตตานั้นจะไม่ไปไกล ขนาด Nozick ที่มองว่าความยุติธรรมไม่มีแบบแผนตายตัว 

เพราะสิ่งที่ต้องรักษาไว้ คือความยุติธรรมในตัวเอง (Noncomparative justice) ซึ่งผู้ไม่ได้รับความเมตตาจะไม่เสียความ

ยุติธรรมตรงนีไ้ป 

 

อภิปรายผล  
 ผู้วิจัยพบว่าผลการศึกษาสามารถตอบวัตถุประสงค์ของการศึกษาที่ตั้งไว ้3 ข้อดังนี้  

1. เพื่อศึกษาความเข้ากันได้ระหว่างความยุติธรรมกับความเมตตา จากการศึกษาพบว่าสองหลักการนี้เข้ากันได้

อย่างดีด้วยแนวคดิความยุติธรรมเมตตา (Merciful justice) ซึ่งสามารถตอบโจทย์ของนักวิชาการฝั่งที่ไม่เห็นด้วยด้วยเหตุผล

สำคัญดังนี้ 1.1 การไม่ปฏิเสธว่าความยุติธรรมกับความเมตตาทำงานอยู่บนฐานคิดที่แตกต่างกัน แต่ความแตกต่างที่ว่านั้น

สามารถนำมาใช้ร่วมกันได้อย่างเหมาะสมในบางกรณี เช่น การช่วยเหลือผู้ที่เดือดร้อนจริง ๆ ด้วยหลักความเมตตา ส่วนผู้

ที่ไม่ได้รับความเมตตาจะต้องไม่ได้รับความไม่เป็นธรรมใด ๆ แนวคิดความยุติธรรมเมตตาจึงสามารถไปใช้กับการกำหนด

นโยบายสาธารณะได้ เช่นการฉีดวัคซีนป้องกันโรคระบาดที่มีคุณภาพสูงให้กับบุคคลที่มีความจำเป็นจริง ๆ เช่นบุคลากร

ทางการแพทย์ที่มีความเสี่ยงมากกว่าผู้อื่น แต่นั้นก็ต้องอยู่ภายใต้เงื่อนไขที่ว่าบุคคลทั่วไปที่มีความเสี่ยงน้อยกว่าจะต้องไม่

ถูกละเลยเสียก่อน เป็นต้น 1.2 การให้ความสำคัญกับผลลัพธ์ที่ตามมาจากการใช้ความเมตตา สามารถตอบโจทย์ความไม่

มีหลักเกณฑ์ของความเมตตาได้ กล่าวคือหลักของความเมตตาอาจจะไม่มีความชัดเจนเท่ากับความยุติธรรม แต่ต้อง

สามารถอธิบายได้ว่าความเมตตาที่ทำลงไปนั้นจะก่อให้เกิดผลดีต่อสังคมมากกว่าผลเสีย ความยุติธรรมเมตตาจึงเป็น

มากกว่าความรู้สึกสงสาร/ เห็นใจ ผู้วิจัยจงึมีความเห็นสอดคล้องกับ Diller (2013) แต่สามารถพัฒนาแนวคดิของ Diller ให้

ละเอียดมากขึน้ดังที่จะกล่าวต่อไปในวัตถุประสงค์ข้อ 3  



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  115 

 2. เพื่อศึกษาความเข้ากันไม่ได้ระหว่างความยุติธรรมกับความเมตตา จากการศึกษาพบว่านักวิชาการกลุ่มที่มอง

ว่าสองหลักการนี้เข้ากันไม่ได้นั้นมีความเข้าใจที่ไม่ละเอียดมากพอ ผู้วิจัยจึงได้ข้อสรุปที่ขัดแย้งกับ Rizzo (2008) ที่มองว่า

ความยุติธรรมทำงานภายใต้ความรู้สึกที่ห่างไกลจากเหตุการณ์ ส่วนความเมตตาทำงานภายใต้ความรู้สึกที่ใกล้ชิดต่อ

เหตุการณ์ โดยผู้วิจัยพบว่าความยุติธรรมเมตตาทำงานภายใต้ความรู้สึกทั้งสองลักษณะ ยกตัวอย่างเช่นเราเมตตาต่อ

บุคคลหนึ่งด้วยเหตุผลด้านความใกล้ชดิ/ความสงสาร แต่ในขณะเดียวกันเราสามารถให้ความยุติธรรมกับอีกคนหนึ่งโดยไม่

ต้องความเมตตาไปพร้อมๆกันได้   

 3. เพื่อสังเคราะห์ความรู้จากวัตถุประสงค์สองข้อแรก และนำมาซึ่งคำตอบเรื่องความเข้ากันได้หรือเข้ากันไม่ได้

ระหว่างความยุติธรรมกับความเมตตา จากการศึกษาพบว่าแนวคิดเรื่องความยุติธรรมเมตตาสามารถนำแนวคิดของ

นักวิชาการคนสำคัญของวงการปรัชญาการเมืองอย่าง Aristotle (2009) และ Nozick (1974) ที่มีนิยามความยุติธรรมต่าง

ขั้นกันมารวมกันได้ Aristotle มองว่าความยุติธรรมคือความคู่ควร ส่วน Nozick มองว่าความยุติธรรมเป็นเรื่องของสิทธิ์ทาง

กฎหมาย เมื่อมารวมกันก็หมายความว่าผู้ที่ไม่ได้รับความเมตตาจำเป็นต้องได้รับตามสิ่งที่ตนคู่ควร ในทางกลับกันการให้

ความเมตตาถือว่าเป็นสิทธิ์ของผู้ให้ในการเลือกที่จะเมตตาหรือไม่เมตตากับใครก็ได้ ข้อค้นพบของผู้วิจัยจึงสอดคล้องกับ

ทัง้ Aristotle และ Nozick ที่มีนยิามความยุติธรรมไม่สอดคล้องกัน การศึกษานี้จึงทำให้นิยามความยุติธรรมมีความสมบูรณ์

มากขึน้   

 

สรุปผล  
 ความยุติธรรมเมตตา (Merciful justice) เป็นแนวคิดที่สามารถผสมผสานสองหลักการที่ดูเหมือนจะเข้ากันไม่ได้

ระหว่างความเมตตากับความยุติธรรม ภายใต้เงื่อนไขที่สำคัญยิ่ง 3 ประการ 1. ความยุติธรรมเมตตาจะก่อให้เกิดความไม่

ยุติธรรมเปรียบเทียบระหว่างผู้ได้รับความเมตตากับผู้ ไม่ได้รับความเมตตาเสมอ (Comparative injustice) 2. ผู้ที่ไม่ได้รับ

ความเมตตาจำเป็นต้องได้รับความยุติธรรมในตัวเองเป็นเงื่อนไขขั้นต่ำเสียก่อน (Noncomparative justice) 3. ผลดีที่จะ

เกิดขึ้นจากความเมตตาจะต้องมีน้ำหนักมากกว่าผลเสียจากความไม่ยุติธรรมเปรียบเทียบ และความยุติธรรมเมตตายัง

สามารถตอบโจทย์แนวคิดเรื่องความยุติธรรมสองแนวคิดที่ต่างขั้วกันได้  คือ แนวคิดเรื่องความยุติธรรมของ Aristotle ที่

เสนอว่า ความยุติธรรม คือการที่แต่ละคนได้รับในสิ่งที่แต่ละคนควรจะได้รับ กับแนวคิดเรื่องความยุติธรรมของ Nozick ที่

เสนอว่า ความยุติธรรมเป็นเรื่องของสิทธิ์อันชอบธรรมทางกฎหมาย ด้วยการอธิบายว่า ทุกคนควรจะได้รับสิ่งต่าง ๆ ตาม

ความคู่ควร แต่ผู้ให้มีสิทธิ์เลือกที่จะให้ความเมตตากับฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง หากความเมตตานั้นสร้างผลดีมากกว่าผลเสียต่อ

สังคม  

 

องค์ความรู้ใหม่  
 แนวคิดเรื่องความยุติธรรมเมตตาถูกเสนอไว้ในวงวิชาการด้านปรัชญาการเมืองของโลกตะวันตก อย่างน้อยตั้งแต่

ปี ค.ศ. 2013 โดย Diller แต่ยังไม่ได้ถูกกล่าวถึงในวงการวิชาการด้านปรัชญาการเมืองของไทย โดยผู้วิจัยได้นำแนวคิดของ 

Diller มาศึกษาและต่อยอดให้ละเอียดยิ่งขึ้น ผ่านการทบทวนงานศึกษาที่เกี่ยวข้อง องค์ความรู้ใหม่ที่โดดเด่นและสำคัญ

ที่สุดจากการศึกษาครั้งนี้  คือ การได้ข้อสรุปว่าความเมตตานั้นเป็นดาบสองคม เพราะจะก่อให้เกิดความไม่ยุติธรรม



   
  ปทีี่ 15 ฉบับที่ 42 กันยายน – ตุลาคม 2564 - TCI กลุ่มที่ 1 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ป ี2564-2567

 
 

 

Rajapark Journal Vol. 15 No. 42 September – October 2021                                                                  116 

เปรียบเทียบเสมอ (Comparative injustice) แต่หากทุกฝ่ายได้รับความยุติธรรมในตัวเองแล้ว (Noncomparative justice) ก็

สามารถกล่าวได้อย่างมั่นใจว่าไม่มีผู้ใดถูกรังแก แน่นอนว่าความไม่ยุติธรรมเปรียบเทียบสามารถนำไปสู่ข้อเรียกร้องหรือ

ความไม่พอใจได้ ดังนั้น ผู้ให้ความเมตตาต้องพิจารณาให้ดีว่าความเมตตาที่กำลังจะหยิบยื่นให้นั้นมีข้อดีข้อเสียอย่างไร    

 

References  

Anton, A. L. (2018). The Virtue of Justice and Mercy. In Audrey L. Anton (ed.), The bright and the  

Good the Connection Between Intellectual and Moral Virtues. London: Rowman & Littlefield 

International Ltd.  

Aristotle. (2009). The Nicomachean Ethics, Translated by David Ross. New York: Oxford University  

Press.    

Campbell, T. D. (1974). Humanity Before Justice. British Journal of Political Science, 4(1), 1-16. 

Diller, J. (2013). Merciful Justice. Philosophia, 41(3), 719-735.     

Feinberg, J. (1974). Noncomparative Justice. Philosophical Review, 83(3), 297-339.   

Fuller, L. L. (1949). The Case of the Speluncean Explorers, Harvard Law Review, 62(4), 616-645.     

Levine, R. H., & Pannier, R. (2005). Comparative and Noncomparative Justice: Some Guidelines for  

Constitutional Adjudication. William & Mary Bill of Rights Journal, 14(1), 141-192.   

Livnat, Y. (2003). Benevolence and Justice. The Journal of Value Inquiry, 37, 507-515.  

Nozick, R. (1974). Anarchy, State and Utopia. USA: Basic Books.   

Rizzo, M. J. (2008). Justice Versus Benevolence: A Modern Humean View. Minnesota Journal of Law,  

Science and Technology, 9(2), 883-898.   

Swift, A. (2006). Political Philosophy: A Beginners’ Guide for Students and Politicians (2nd ed.).  

Cambridge: Polity Press. 

Wagstaff, G. F. (1994). Equity, Equality, and Need: Three Principles of Justice or One? An  

Analysis of “Equity as Desert”. Current Psychology, 13(2), 138-152.   


