
วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

23 | ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม– สิงหาคม 2564) 

 
ปริทัศน์ปรัชญาสังคมศาสตร์กับการศึกษาในทางรัฐศาสตร์ 

Social Science Philosophy Review and Political Science Approach 
 

 ชาญชัย  จิตรเหล่าอาพร1, จิดาภา ถิรศิริกุล2 และสกล สุขเสริมส่งชัย3 
Chanchai Chitlaoarporn1, Jidapa Thirasirikul2 

 and Skol Suksermsongchai3 

 

บทคัดย่อ 

งานวิจัยเรื่อง บทบาทปรัชญาสังคมศาสตร์ต่อการศึกษาทางรัฐศาสตร์ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา

ถึงความเกี่ยวพันของปรัชญาสังคมศาสตร์กับการศึกษาในทางรัฐศาสตร์ พบว่า ปรัชญาการเมืองซึ่งเป็นส่วน

หนึ่งของปรัชญาสังคมศาสตร์นั้น โดยปรัชญาการเมืองเป็นเรื่องของการคิดและจินตนาการความเป็นไปได้ที่

ดีที่สุดในทางการเมือง มากกว่าที่จะเป็นเรื่องของความรู้ที่ได้มาในเชิงประจักษ์หรือสภาวการณ์ของการเมือง

ที่เกิดขึ้นจริงซึ่งเป็นสิ่งที่ทฤษฎีการเมืองพยายามอธิบาย หรือนิยาม จนกล่าวได้ว่า ปรัชญาการเมืองเป็นบ่อ

เกิดที่สำคัญของทฤษฎีการเมืองโดยเฉพาะในด้านภววิทยาของความรู้ (ontology of knowledge) ญาณ

วิทยาของความรู้ (epistemology) และตรรกะของความรู้ (logic of knowledge) 

คำสำคัญ: ปรัชญาสังคมศาสตร์, ปรัชญาการเมือง, ทฤษฎีการเมือง 

 
1 ผูช้่วยศาสตราจารย์ ดร., คณบดีบัณฑิตวิทยาลัย สาขารัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยสยาม 
  อีเมล์ chanchai1974@hotmail.com 
2 ผูช้่วยศาสตราจารย์ ดร., คณบดีคณะรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยสยาม 
  อีเมล:์ jidapa_thira@hotmail.com 
3ดร., อาจารยป์ระจำคณะรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยสยาม 
  อีเมล ์skol.imcinter@gmail.com 



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

24 | ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม– สิงหาคม 2564) 

Abstract 

 The study of the role of social science philosophy towards political 

science approach aimed to study the involvement of social science 

philosophy towards political science approach. It found that political 

philosophy, which is part of social science philosophy, is to think and the 

most possibly imagine in politics more than the knowledge bringing about 

empirical evident or real political situation that political theory tries to explain 

or define. It concludes that political philosophy brings about the political 

theory in ontology of knowledge, epistemology and logic of knowledge. 

Keywords: social science philosophy, political philosophy, political theory 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

25 |ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2564) 

ความนำ 

 บทความเรื่องปริทัศน์ปรัชญาสังคมศาสตร์กับการศึกษาในทางรัฐศาสตร์  เป็นส่วน

หนึ่ งของงานวิจัย เรื่อง บทบาทปรัชญาสั งคมศาสตร์ต่อการศึ กษาทางรัฐศาสตร์                             

ซึ่งเป็นการสร้างคำอธิบายพอสังเขปถึงมุมมองในทางปรัชญาที่มีต่อแนวทางการศึกษาในทาง

รัฐศาสตร์ โดยพบว่าปรัชญาการเมืองก็คือ "ความไฝ่รู้ในทางการเมือง" หรือ “ผู้รักความรู้ทาง

การเมือง” โดยปรัชญาการเมืองเป็นเรื่องของการคิดและจินตนาการความเป็นไปได้ที่ดีที่สุด

ในทางการเมือง มากกว่าที่จะเป็นเรื่องของความรู้ที่ได้มาในเชิงประจักษ์หรือสภาวการณ์ของ

การเมืองที่เกิดขึ้นจริงซึ่งเป็นสิ่งที่ทฤษฎีการเมืองพยายามอธิบาย หรือนิยามของทฤษฎี

การเมืองก็คือ "มุมมองในทางการเมือง" นั่นเอง  

 

ปริทัศน์ปรัชญาสังคมศาสตร์กับการศึกษาในทางรัฐศาสตร์ 

การศึกษาถึงทฤษฏีการหาความรู้ในวิชาปรัชญาการเมือง (political philosophy) 

นั้นมีวิธีวิทยา (methodology) ในการแสวงหาความรู้ในวิถีทางเดียวกับการหาความรู้ในวิชา

ปรัชญาเช่นเดียวกับปรัชญาสังคมศาสตร์ในสาขาอื่นๆ กล่าวคือ  ทฤษฎีการหาความรู้                   

ดังกล่าวคือทฤษฎีที่แบ่งวิธีการหาความรู้เป็น 4 ด้าน (wikiwand. 2563) คือ 

(1) ภววิทยาของความรู้ (ontology of knowledge) คือการศึกษาว่าสรรพสิ่งนั้น

คืออะไร? (what is?) 

(2) ญาณวิทยาของความรู้ (epistemology) คือการศึกษาว่าสรรพสิ่งนั้นถูกรับรู้

อย่างไร? (how to know?) 

(3) ตรรกะของความรู้ (logic of knowledge) คือการศึกษาว่าสรรพสิ่งนั้นถูกให้

เหตุผลว่าอย่างไร? (how to reason?) 



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

26 | ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม– สิงหาคม 2564) 

(4) จริยศาสตร์ของความรู้  (ethics of knowledge) คือการศึกษาในคุณค่า                  

ความเหมาะควร หรือวิธีปฏิบัติของสรรพสิ่งในการที่จะบรรลุเป้าหมาย (how to be?) 

 อย่างไรก็ตามในการเรียนการสอนวิชารัฐศาสตร์มักความเข้าใจที่คาบเกี่ยว 

(overlap) และสับสน  ในนิ ยามของคำว่ าทฤษฎี การ เมื อง และปรัชญ าการเมื อ ง                           

การทำความเข้าใจที่ถูกต้องต้องเริ่มการแยกง่ายๆ ว่า ทฤษฎีนั้นกล่าวอย่างถึงที่สุดก็คือความรู้

ที่เป็นนามธรรม (abstract knowledge) ดังนั้นการศึกษาทฤษฎีการเมืองจึงเป็นการศึกษา

ความรู้นามธรรมในทางการเมืองของมนุษย์ ซึ่งโดยทั่วไปแล้วก็คือนักคิดคนสำคัญต่างๆ 

(major thinkers) ในประวัติศาสตร์ภูมิปัญญาของมนุษย์ ซึ่งนักคิดคนสำคัญที่กล่าวถึงนี้ก็คือ

นักปรัชญานั่นเอง ดังนั้นความสับสนในนิยามจึงเริ่มจากการที่การศึกษาในวิชาทฤษฎีการเมือง

จึงหลีกเลี่ยงการศึกษาเนื้อหาในวิชาปรัชญาการเมืองไปไม่พ้น  โดยในทางสังคมศาสตร์ 

Michael Joseph Oakeshott นักปรัชญาและทฤษฎีการเมืองชาวอังกฤษ ได้พยายามจะทำ

ความเข้าใจคำว่าทฤษฎี โดยการวิเคราะห์ผ่านรากของคำในภาษากรีกโบราณโดย โอคชอตต์

กล่าวถึงคำในภาษากรีก 5 คำ คือ θέα (théa), θεορηιν (theorein), θεωρός 

(theorós), θεωρία (theoría) และ θεώρημα (theórema) ซึ่งทุกๆคำต่างมีนัยถึง 

"มุมมอง" ทั้งสิ้น ดังนั้นทฤษฎีจึงเป็นเรื่องของมุมมองต่อปรากฏการณ์ต่างๆ ทฤษฎีการเมือง     

จึงเป็นสาขาวชิาว่าด้วยมุมมองต่อปรากฏการณ์ทางการเมือง 

ดังนั้นในขณะที่คำว่าปรัชญาการเมืองมีนิยามว่า "ความไฝ่รู้ในทางการเมือง"                 

หรือ “ผู้รักความรู้ทางการเมือง” คำว่าทฤษฎีการเมืองจะเกี่ยวพันอยู่กับการมองและการ

เข้าใจในสิ่งต่างๆ ซึ่งการมอง และการเข้าใจนั้นๆ เป็นเพียงแง่มุมที่แปรผันไปตามผูม้อง ทฤษฎี

การเมืองจึงไม่ใช่ความจริงทางการเมือง แต่เป็นเพียงเศษเสี้ยวของความจริงทางการเมืองที่ถูก

รับรู้ในกาละ-เทศ (time-space) ที่ต่างกันเท่านั้น นอกจากนี้จากการที่ปรัชญาการเมืองเป็น

เรื่องของการคิดและจินตนาการความเป็นไปได้ที่ดีท่ีสุดในทางการเมือง มากกว่าท่ีจะเป็นเรื่อง



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

27 |ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2564) 

ของความรู้ที่ได้มาในเชิงประจักษ์หรือสภาวการณ์ของการเมืองที่เกิดขึ้นจริงซึ่งเป็นสิ่งที่ทฤษฎี

การเมืองพยายามอธิบาย หรือนิยามของทฤษฎีการเมืองก็คือ "มุมมองในทางการเมือง" 

นั่นเอง  

ด้วยเหตุนี้ในขณะที่ปรัชญาการเมืองจึงไม่ได้ใคร่คำนึงถึงการเปิดเผยความจริงใน           

ทางการเมืองในวิธีแบบวิทยาศาสตร์ แต่ถึงที่สุดแล้วปรัชญาการเมืองเป็นเรื่องของการใคร่

คำนึงถึงรากฐานทางความคิดของมนุษย์เพื่อทำความเข้าใจ สรรสร้างความเข้าใจ รวมไปถึง

การจินตนาการถึงสิ่งที่ควรจะมีควรจะเป็นของมนุษย์ในทางการเมืองมากกว่าสิ่งที่เกิดขึ้นจริง 

ส่วนทฤษฎีทางการเมืองนั้นก็คือการศึกษาที่พยายามนำเอามโนทัศน์ (concepts) ต่างๆ               

ของนักปรัชญาทางการเมืองมาเป็นพื้นฐานในการสร้าง “กรอบการมอง” ปรากฏการณ์ต่างๆ 

ที่เกิดขึ้นในสังคม และการเมือง จากนั้นก็ต้องพยายามประยุกต์ใช้กรอบดังกล่าวมาศึกษา

ปรากฏการณ์นั้นๆ ด้วยระเบียบวิธีแบบวิทยาศาสตร์ นอกจากนี้พิจารณาจากพัฒนาการของ

สาขาวิชาแล้ว ขณะที่ปรัชญาการเมืองเป็นวิชาที่เกิดขึ้นมาตั้งแต่ยุคโบราณที่เรียกตัวเองว่า                

นักปรัชญา หรือนักปรัชญาการเมือง ทว่าวิชาทฤษฎีการเมืองเกิดขึ้นอย่างเป็นรูปธรรม                  

เมื่อศตวรรษท่ี 20 น้ีเอง โดยกลุ่มนักรัฐศาสตร์ที่เรียกแนวทางการศึกษาหาความรู้ของพวกตน

ว่านักรัฐศาสตร์สายพฤติกรรมศาสตร์ 

นอกจากนี้  อรุณี  สัณฐิติวณิชย์  (2557 : 472 – 487) ได้นำเสนองานเรื่อง                    

“ญาณวิทยาของสังคมศาสตร์” โดยตั้งคำถามถึง “อะไรคือญาณวิทยาของสังคมศาสตร์”                  

ซึ่งได้ยกงานของ Hunt ที่ ช้ีให้ เห็นถึงการจัดกลุ่มความรู้ของมนุษย์ เป็น  3 สาขาหลัก                       

ได้แก่ วิทยาศาสตร์ธรรมชาติ สังคมศาสตร์ และความเป็นมนุษย์  (humanities) ซึ่งแต่ละ

สาขาหลักก็จะแบ่งย่อยเฉพาะเจาะจงลงไปอีก โดยวิทยาศาสตร์ธรรมชาติศึกษาเกี่ยวกับ

สภาพแวดล้อมตามธรรมชาติเช่น เคมีและฟิสิกส์ และชีววิทยาที่ศึกษาสิ่งมีชีวิตอื่น ที่สามารถ

ใช้วิธีการทางวิทยาศาสตร์ได้ทั้งหมด ทั้งนี้ humanities สนใจศึกษาเกี่ยวกับความพยายาม



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

28 | ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม– สิงหาคม 2564) 

ของมนุษย์ในการแสดงออกซึ่งจิตวิญญาณ อารมณ์และความรู้สึก ผ่านวรรณกรรมและศิลปะ

ในรูปแบบต่างๆ รวมถึงการหาความหมายของชีวิต ซึ่งเป็นการตีความจากการกระทำจึงจัดอยู่

ในกลุ่มของนักตีความนิยม ในขณะที่สังคมศาสตร์เป็นความรู้ของมนุษย์ในสาขาท่ีเกี่ยวข้องกับ

แง่มุมต่างๆ ของมนุษย์ในลักษณะของกลุ่มคน หรือองค์กร  เพือ่ทำความเข้าใจการกระทำหรือ

พฤติกรรมของกลุ่มคนท่ีแสดงออกมา และเพื่ออธิบายการกระทำหรือปรากฏการณ์ทางสังคม 

ตลอดจนเพื่อคาดเดาหรือพยากรณ์พฤติกรรมของคนหรือกลุ่มคนได้ ดังนั้น สังคมศาสตร์                 

จึงมีความสลับซับซ้อนมากกว่าความรู้สาขาอ่ืนๆ  

อรุณี  สัณฐิติวณิชย์  (2557 : 472 – 487) เห็นว่าภววิทยาด้านสังคมศาสตร์                     

มีลักษณะเฉพาะแตกต่างจากวิทยาศาสตร์ธรรมชาติตรงที่สิ่งที่วิทยาศาสตร์ธรรมชาติศึกษา

ล้วนแต่เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติ หรือเป็นผลจากการเกิดขึ้นของธรรมชาติเป็นวัตถุ 

(object) จึงมีความจริง (truth) ที่คงที่หรือมีการเปลี่ยนแปลงช้ามาก ในขณะที่สิ่งที่

สังคมศาสตร์ศึกษาเป็นล้วนแต่เป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้น นั่นคือไม่ว่าจะเป็น รัฐ องค์กร                 

กลุ่ม สังคม วัฒนธรรม เป็นต้น แม้ขณะที่ศึกษาสิ่งนั้นอาจมีอยู่จริง แต่ความคงอยู่ขึ้นอยู่กับ

เง่ือนไขต่างๆ ทางสังคม ได้แก่ เวลา-สถานที่ กิจกรรมของมนุษย์ ความสัมพันธ์ทางสังคม            

และการยอมรับทางสังคม ดังนั้น ความจริงของแต่ละสังคมจึงไม่เหมือนกัน อันเป็นผลมาจาก

บริบทและเง่ือนไขของแต่ละสังคมมีความแตกต่างกัน เช่น การยอมรับให้มีผลประโยชน์ทับ

ซ้อนของไทย กับของสิงคโปร์ก็ไม่เหมือนกัน เป็นต้น ทั้งนี้ มนุษย์มีศักยภาพในการสร้าง              

ความจริงร่วมกันได้ ผ่านการสื่อสารหรือภาษา เพื่อให้เกิดการรับรู้ร่วมกันของสังคมหรือ

ระหว่างสังคมซึ่งดำเนินการผ่านกลไกความสัมพันธ์ต่างๆ ที่สังคมสร้างขึ้น และรักษาสิ่งที่

สังคมสร้างให้คงอยู่ได้ด้วยการให้คุณค่ากับสิ่งนั้น Wisdom ได้แยกให้เห็นความแตกต่างของ

ข้อเท็จจริงทางสังคมศาสตร์ กับข้อเท็จจริงทางวิทยาศาสตร์ธรรมชาติ ว่าแตกต่างกันตรงที่

ข้อเท็จจริงทางวิทยาศาสตร์นั้นไม่ว่าใครจะมองหรือใครจะตีความก็ได้ความหมายตรงกันนั่น



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

29 |ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2564) 

คือ มีความเป็นวัตถุวิสัย (objective) ในขณะที่ข้อเท็จจริงทางสังคมศาสตร์เป็นการให้

ความหมายทางสังคม ซึ่งเกี่ยวข้องกับวัฒนธรรม และบริบทในสังคมที่ทำให้เราเข้าใจสิ่งนั้น 

เช่น สัญญาณไฟเขียว-ไฟแดงบริเวณสี่แยก หรือการยืนตรงเมื่อได้ยินเสียงเพลงสรรเสริญ              

พระบารมี เป็นต้น 

นอกจากนี้ สิ่งที่ทำให้การศึกษาทางสังคมศาสตร์ไม่สามารถใช้วิธีการเดียวกับ

วิทยาศาสตร์ธรรมชาติได้ก็คือ การไม่สามารถอธิบายการมีอยู่ของความเป็นจริงทางสังคมได้ 

เพราะความเป็นจริงทางสังคมประกอบด้วย ประเพณี วัฒนธรรม แนวปฏิบัติ ระเบียบ

กฎเกณฑ์ที่สร้างขึ้น ความเช่ือทางสังคม สถาบันทางสังคมและคุณค่าต่างๆ ซึ่งล้วนแต่ไม่

สามารถจับต้องได้  จึงไม่สามารถใช้แนวทางแบบสำนักประจักษ์นิยมได้ด้วยลักษณะของสิ่งที่

ศึกษาทางสังคมแตกต่างจากวิทยาศาสตร์ธรรมชาติ และสิ่งต่างๆ จะมีอยู่ในสังคมได้นั้นก็

ขึ้นอยู่กับการยอมรับทางสังคมทั้งสิ้น 

ดังนั้น จึงอาจกล่าวได้ว่า ภววิทยาในมุมมองของผู้เขียนเป็นผลมาจากการรวม

แนวคิดของสำนักสัจนิยม 

และ Constructivism นั่นคือ ผู้เขียนยอมรับว่ามีความจริงอยู่ แต่ความจริงที่สังคมศาสตร์

ศึกษานั้นเป็นความจริงที่สังคมหรือมนุษย์สร้างขึ้น ซึ่งสิ่งที่สร้างขึ้นมานั้นได้ถูกให้อำนาจ                 

และกลไกความสัมพันธ์ (causal mechanism) ที่จะมีปฏิสัมพันธ์กับหน่วยอื่นๆ ในสังคม

ขึ้นมาด้วย ในรูปของกฎระเบียบหรือปทัสฐาน เป็นต้น ทั้งนี้ ความจริงของแต่ละสังคมจึงมี

ความแตกต่างกันไปตามบริบทเฉพาะของสังคมนั้นๆ เช่น นายกรัฐมนตรีไทย ก็มีโครงสร้าง 

และอำนาจต่างจากนายกรัฐมนตรีเกาหลีใต้ เป็นต้น  

อย่างไรก็ตามความจริงเช่นนี้จะคงอยู่ในสังคมได้ก็ตอ่เมื่อ คนในสังคมได้ให้คุณค่ากับ

สิ่งนั้นเพื่อรักษาสภาพของสิ่งที่สร้างขึ้นให้คงอยู่หรือเปลี่ยนแปลงความจริงเหล่านั้นได้ 

เนื่องจากความสัมพันธ์ระหว่างคนและสังคมมีลักษณะปฏิสัมพันธ์กัน กล่าวคือ  โครงสร้าง                



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

30 | ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม– สิงหาคม 2564) 

ทางสังคมมีอิทธิพลต่อปัจเจกชนในฐานะสมาชิกของสังคม ในขณะเดียวกันปัจเจกชนก็มี              

ความเป็นมนุษย์ที่มีการให้คุณค่า มีการเรียนรู้จากภายนอกและมีอิสระที่จะสร้างหรือ

เปลี่ยนแปลงโครงสร้างสังคมนั้นด้วย  ซึ่งสิ่งที่สร้างขึ้นนั้นจะส่งผลต่อสิ่งอื่นหรือกลไก

ความสัมพันธ์อื่นด้วย เพราะคนหนึ่งคนสามารถเป็นสมาชิกของกลุ่มสังคมได้หลายกลุ่ม               

เช่น ครอบครัว กลุ่มเพื่อน กลุ่มอาชีพ ระบบเศรษฐกิจ ระบบการเมือง เป็นต้น 

นอกจากนี้ เด่นพงษ์ แสนคำ (2561: 1-17) ได้ศึกษาเรื่อง “ความเป็นวิทยาศาสตร์

ของสังคมศาสตร์ : บทวิเคราะห์จากปรัชญาวิทยาศาสตร์ของคาร์ล ปอบเปอร์” โดยสะท้อน

ให้เห็นว่า หากวิจารณ์ทัศนะของปรัชญาปฏิฐานนิยมที่เช่ือว่าสังคมศาสตร์มีวิธีการศึกษา

เช่นเดียวกับวิทยาศาสตร์ โดยใช้แนวคิดทางปรัชญาของนักปรัชญาวิทยาศาสตร์  ก็คือ                  

คาร์ล  ปอบเปอร์  เป็นแนวการวิ เคราะห์  ผลจากการวิ เคราะห์สามารถสรุป ได้ ว่า                        

ปรัชญาปฏิฐานนิยมมีทัศนะที่ตรงข้ามกับปรัชญาวิทยาศาสตร์ของคาร์ล ปอบเปอร์                      

อยู่สองทัศนะหลัก ๆ คือ สำนักปฏิฐานนิยมเช่ือว่า  

(1) องค์ความรู้ที่เป็นข้อเท็จจริงต้องสังเกตได้เชิงประจักษ์เท่านั้น  

(2) การปฏิเสธอภิปรัชญาและความรู้ก่อนประสบการณ์  

แต่ปรัชญาวิทยาศาสตร์ของปอบเปอร์อธิบายว่าความรู้ไม่ จำเป็นต้องมาจาก                  

การอุปนัย แต่ความรู้ในทางวิทยาศาสตร์ที่เป็นทฤษฎีมาจากการนิรนัยทั้งสิ้นและนำไปสู่               

การยอมรับอภิปรัชญาและความรู้ก่อนประสบการณ์ ดังนั้นสังคมศาสตร์ที่ อาศัยแนวคิด                 

ปฏิฐานนิยม เมื่อวิเคราะห์ด้วยปรัชญาวิทยาศาสตร์ของคาร์ล ปอบเปอร์ แล้วก็จะพบว่าไม่มี

ความเป็นวิทยาศาสตร์เลย และการศึกษาสังคมศาสตร์ตามแนวคิดของปฏิฐานนิยมเป็นตัว                         

การทำให้สังคมศาสตร์มีแนวคิดที่ผิดไปจากการศึกษาท่ีควรจะเป็น  

 



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

31 |ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2564) 

ขณะที่ ญาเรศ อัครพัฒนานุกูล (2020: 129-146) ศึกษาเรื่อง “อะไรคือการอธิบาย

และการทำความเข้าใจในการศึกษาทางสังคมศาสตร์: มุมมองในการศึกษาสังคมและผลต่อ

การศึกษาปรัชญาการเมือง” ได้อธิบายให้เห็นว่า การพิจารณาถกเถียงถึงแนวทางการศึกษา

ทางสังคมผ่านมุมมองที่เกี่ยวข้องกับความสัมพันธ์ระหว่าง ‘การอธิบาย’ และ ‘การทำความ

เข้าใจ’ หลัก ๆ สามแนวทาง ได้แก่ แนวทางที่สนับสนุนการอธิบายเพื่อใช้ในการศึกษา                  

ทางสังคมในลักษณะเดียวกับการศึกษาทางวิทยาศาสตร์ (ปฏิฐานนิยม) แนวทางที่สนับสนุน

การทำความเข้าใจ และการตีความความสัมพันธ์ทางสังคมระหว่างมนุษย์ในฐานะของชีวิต

และภาษาที่เต็มไปด้วยความหมาย  และแนวทางที่สนับสนุนการไปด้วยกันได้ของการอธิบาย

และการทำความเข้าใจ โดยแนวทางต่าง ๆ ข้างต้น ไม่ว่าจะเป็นแนวทางที่สนับสนุนการไป

ด้วยกันได้ระหว่างวิธีการทั้งสองวิธี หรือแนวทางที่ให้ความสำคัญกับความแตกต่าง ล้วนขึ้นอยู่

กับหลักการพื้นฐานของการแสวงหาความรู้ที่แตกต่างกัน อันสะท้อนให้เห็นถึงประเด็นถกเถียง

ที่ ส ำคัญ ที่ สุดประเด็นหนึ่ งในทางปรัชญ าสั งคมศาสตร์  นั่ นก็ คือ  ข้ อถกเถีย งที่ ว่ า                        

นักวิจัยทางสังคมสามารถใช้วิธีในการค้นหาความรู้ในแนวทางเดียวกับวิทยาศาสตร์ธรรมชาติ

ได้หรือไม่ จากแนวทางต่าง ๆ ดังกล่าว ผู้ศึกษาเสนอว่าทั้งการอธิบายและการทำความเข้าใจ

ล้วนมีนัยสำคัญต่อการศึกษาสังคมศาสตร์และปรัชญาการเมือง แม้ว่าในแต่ละการศึกษา

อาจจะมีการให้ค่าน้ำหนักที่แตกต่างกันก็ตาม  

ทั้งนี้ผลการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่าง การอธิบาย และ การทำความเข้าใจ            

ข้างต้นมีประโยชน์ต่อการเป็นพื้นฐานให้กับทิศทางทางการแสวงหาความรู้ทางสังคมศาสตร์ 

กล่าวคือ ในขณะที่บางมุมมองยอมรับว่าการอธิบายและการทำความเข้าใจผ่านการตีความ 

สามารถดำเนินไปควบคู่กันได้ในฐานะแนวทางในการศึกษาและค้นคว้าทางสังคม บางมุมมอง

กลับยอมรับเพียงแค่แนวทางใดแนวทางหนึ่งเท่านั้น โดยการศึกษาทางสังคมในแนวทางแรก 

นำไปสู่การยอมรับองค์ความรู้ที่ เกิดจากการสร้าง กฎ เพื่ ออธิบายเหตุและผลของ



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

32 | ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม– สิงหาคม 2564) 

ปรากฏการณ์ทางสังคมและการตีความในขณะเดียวกัน ไม่ว่าจะเป็นการตีความผ่านงานเขียน 

ผ่านการค้นหาเจตนารมณ์ของผู้เขียน หรือผ่านความคิดของผู้ตีความ แต่การศึกษาในแนวทาง

ที่สอง กลับชักชวนให้ นักสังคมศาสตร์เลือกองค์ความรู้ที่มาจากแนวทางหนึ่งใดเพียงแนวทาง

เดียว 

เมื่อพิจารณาถึงข้อถกเถียงต่าง ๆ แล้ว ญาเรศ อัครพัฒนานุกูล (2020: 129-146) 

เห็นว่า โดยทั่วไป การศึกษาทางสังคม และรวมถึงปรัชญาการเมือง ก็คือการเช่ือมโยง                 

การอธิบาย เข้าไว้ด้วยกันกับ การทำความเข้าใจ โดยในงานศึกษาหนึ่ง ๆ แม้ว่าจะปรากฏ

แนวทางใดเป็นแนวทางการศึกษาหลักในขั้นต้นก็ตาม งานศึกษาในอีกแนวทางหนึ่งอาจจะถูก

เรียกเข้ามาเสริมเพื่อให้การศึกษาชัดเจนข้ึนได้ดว้ยเช่นกัน และการกล่าวว่าแนวทางใดระหว่าง 

การอธิบาย และ การทำความเข้าใจ เป็นแนวทางที่ถูกต้องที่สุดสำหรับการศึกษาปรัชญา

การเมืองและการวิจัยทางสังคม ก็เป็นสิ่งที่อาจจะไม่สามารถทำได้ ทั้งนี้เพราะในงานศึกษา

หรือวิจัยแต่ละงาน เรามักจะให้ความสำคัญกับสิ่งใด สิ่งหนึ่งมากกว่าอีกสิ่งหนึ่งเสมอ                  

ขึ้นอยู่กับจุดยืนและมุมมองของผู้ศึกษาว่าต้องการให้งานของตนเป็นไปในทิศทางใดมากกว่า

กัน ระหว่างการมุ่งสร้าง กฎ หรือชุดคำอธิบายที่ครอบคลุม และสามารถนำไปใช้ได้ทั่วไป         

หรือการมุ่งทา ความเข้าใจ ปรากฏการณ์ทางสังคมที่เกิดขึ้นในแต่ละครั้ง ซึ่งรวมถึงงานเขียน

ในทางปรัชญาการเมืองที่ต้องการศึกษา โดยนัยนี้ งานศึกษาวิจัยบางช้ินจึงมีระดับ (degree) 

ใน การทำความเข้าใจ และ การตีความ มากกว่าอีกช้ินหนึ่ง ในขณะที่งานศึกษาบางช้ิน               

ก็อาจจะมีระดับใน การอธิบาย มากกว่า น่ันเอง 

อย่างไรก็ดี ญาเรศ อัครพัฒนานุกูล (2020: 129-146) ได้ยกตัวอย่างของการศึกษา

ทางปรัชญาการเมืองที่ สัมพันธ์กับการผสานกันระหว่างเขตแดนของ การอธิบาย 

(explanation) และ การทำความเข้ าใจ (understanding) กล่าวคือ  โดยทั่ วไปแล้ ว 

การศึกษาปรัชญาการเมืองมักจะมุ่งเน้นที่งานเขียนหรือข้อเขียนเชิงปรัชญาการเมือง            



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

33 |ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2564) 

มากกว่าการศึกษาบริบทสังคมในเชิงประจักษ์ และธรรมชาติของการศึกษางานเขียนใน                   

เชิงปรัชญาการเมืองก็มักจะถูกเข้าใจว่าเป็นการศึกษาที่เน้น การทำความเข้าใจ โดยไม่มี           

ความจำเป็นที่จะต้องแสวงหา การอธิบาย ให้กับปรัชญาการเมืองนั้น ๆ เพราะการค้นหา

คำตอบของปรัชญาการเมืองไม่ได้มุ่งเน้นที่การสร้างความถูกต้อง (validity) หรือความเป็น

สากลของคำอธิบาย หากแต่ เป็น การตีความ (interpretation) ความหมายต่าง ๆ 

(meanings) ที่ซ่อนอยู่ภายใต้งานเขียนหรือบทความทางปรัชญา ซึ่งจะถูกพิจารณาในแง่มุม

หรือมุมมองที่แตกต่างกัน โดยเฉพาะมุมมองที่สนับสนุนการตีความตามความหมายของผู้อ่าน 

(reader interpretation) ซึ่งทำให้คำตอบหรือความหมายที่ได้จากการศึกษางานปรัชญา

การเมืองในแต่ละครั้งนั้น แตกต่างกันไปตามความคิดของผู้อ่านแต่ละคนหรือแต่ละครั้ง 

อย่างไรก็ดี ผู้ศึกษามองว่า การศึกษาปรัชญาการเมืองก็ไม่สามารถปลอดจาก                

การอธิบาย ได้อย่างเด็ดขาด เพราะไม่ว่าจะเป็นการตีความเพื่อค้นหาความหมายของงาน

เขี ย น ต าม ที่ ผู้ เขี ย น ต้ อ งก า รสื่ อ  (authorial intention) ห รื อ ต าม ที่ ผู้ อ่ า น เข้ า ใจ                       

(reader interpretation) นั้น ก็ล้วนนำไปสู่การสร้าง กฎ หรือ การอธิบาย เบื้องต้นบางอย่าง 

ที่หากการตีความนั้น ๆ ขัดกับ กฎ พ้ืนฐานดังกล่าว ก็ไม่ถือว่าเป็นการตีความความเข้าใจแบบ

ใหม่ในทางปรัชญา แต่ เป็นการตีความที่ถือว่า ไม่ถูกต้อง ( inaccurate) ทันที  ในที่นี้                   

หากจะอธิบายการอ่านงานทางปรัชญาการเมืองหนึ่ง ๆ โดยอิงตามแนวคิดของ Wittgenstein 

เรื่ อ งเกมส์ทางภาษา ( language-game) เราจะ เห็ นว่ า  การทำความ เข้ าใจผู้ เขี ยน                       

ที่ Wittgenstein เปรียบเสมือนการเล่นเกมส์ที่ผู้อ่านต้องตามให้ทันและตอบโต้ให้ได้ว่าผู้เขียน

แฝงความหมายอะไรไว้นั้น นอกจากจะใช้ การทำความเข้าใจ ซึ่งเป็นแนวทางหลักแล้ว                  

ในอีกด้านหนึ่ง ผู้อ่าน ยังจะต้องรู้จัก กฎ บางอย่าง ซึ่งเป็นชุดความจริงของความรู้ที่ผู้อ่าน

จะต้องมี เบื้ องต้น ก่อนที่ จะทำความเข้ าใจบทความหรือข้อ เขียนต่ าง ๆ เหล่านั้ น                        

และ กฎ บางอย่าง ซึ่งเป็นชุดความจริงของความรู้ที่ผู้อ่านได้รับจากข้อเขียนเชิงปรัชญานั้น ๆ 



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

34 | ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม– สิงหาคม 2564) 

ด้วย ตัวอย่างเช่น ในบทที่ 13 ของงานเรื่อง Leviathan (1651) ของนักปรัชญาการเมือง

อังกฤษ Thomas Hobbes (ค.ศ. 1588 – 1679) ได้กล่าวว่า สภาวะธรรมชาติของมนุษย์นั้น

เป็นสภาวะแห่งสงครามที่ทำให้มนุษย์มีความโดดเดี่ยว ยากแค้น น่ารังเกียจ ป่าเถื่อน และมี

อ ายุ ขั ย สั้ น  (solitary, poor, nasty, brutish and short) ก ารท ำค วาม เข้ า ใจ ค ำว่ า 

‘ยากแค้น’ หรือ ‘poor’ ในที่นี้ ผู้อ่านจำเป็นที่จะต้องรู้ กฎ ซึ่งเป็นชุดความจริงที่ผู้เขียน

กำหนดไว้เบื้องต้นที่ว่า Hobbes กาลังกล่าวถึง ‘ธรรมชาติ’ ซึ่งไม่มีระบบเศรษฐกิจที่เกิดขึ้น

จากการอยู่ร่วมกันของมนุษย์ในสังคมการเมืองเข้ามาเกี่ยวข้อง กล่าวคือ Hobbes ได้สร้าง 

กฎ หรือความจริงเบื้องต้นให้กับชุดคำอธิบายของเขาเองว่า บริบทในงานเขียนวรรคดังกล่าว 

ดำรงอยู่ในสภาวะธรรมชาติที่ระบบเศรษฐกิจยังไม่เกิดขึ้น ดังนั้น ผู้ที่ไม่รู้ กฎ หรือข้อเท็จจริง

ของ การอธิบาย ดังกล่าว ก็อาจจะแปลคำว่า ‘poor’ ผิด เป็น ‘ความยากจน’ ซึ่งมีนัยของ

สภาพของบุคคลที่อยู่ภายใต้ระบบเศรษฐกิจที่ขาดการครอบครองทรัพยากรหรือเงิน อันเป็น

สภาวะของการอยู่ในสังคมที่แตกต่างจากสภาวะธรรมชาติตามบริบทดั้งเดิมของข้อความ

ดังกล่าว และการแปลความดังกล่าว ก็ถือว่าไม่ถูกต้องทันทีด้วย นอกจากนี้ แม้ผู้อ่านจะใช้ 

การทำความเข้าใจ ที่ตีความงานเขียนของ Hobbes แตกต่างกันไป แต่ภายใต้การตี              

ความความเข้าใจที่แตกต่างกันน้ัน ก็นำไปสู่การสร้าง กฎ หรือชุดของความจริง ซึ่งเป็นจุดร่วม

เบื้องต้น บางประการของงานปรัชญาของ Hobbes ในการอธิบายอย่างเป็นสากลด้วย            

เช่น กฎ ของคำอธิบายที่ว่า สำหรับ Hobbes แล้ว สภาวะธรรมชาติของมนุษย์แตกต่างจาก

สภาวะของการที่พวกเขาอยู่ในสังคมการเมือง และสังคมการเมืองไม่ใช่เรื่องธรรมชาติของ

มนุษย์ เป็นต้น 

 

 

 



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

35 |ปีที่ 2 ฉบับที ่2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2564) 

บทสรุป 

หากพิจารณาประเด็นโดยรวมข้างต้น ย่อมพบว่า ปรัชญาการเมืองก็คือ                    

"ความไฝ่รู้ในทางการเมือง" หรือ “ผู้รักความรู้ทางการเมือง” โดยปรัชญาการเมืองเป็นเรื่อง

ของการคิดและจินตนาการความเป็นไปได้ที่ดีที่สุดในทางการเมือง มากกว่าที่จะเป็นเรื่องของ

ความรู้ที่ได้มาในเชิงประจักษ์หรือสภาวการณ์ของการเมืองที่เกิดขึ้นจริงซึ่งเป็นสิ่งที่ทฤษฎี

การเมืองพยายามอธิบาย หรือนิยามของทฤษฎีการเมืองก็คือ "มุมมองในทางการเมือง" 

นั่นเอง จนกล่าวได้ว่า ปรัชญาการเมืองเป็นบ่อเกิดที่สำคัญของทฤษฎีการเมืองโดยเฉพาะใน

ด้ า น ภ ว วิ ท ย าข อ งค ว าม รู้  (ontology of knowledge) ญ าณ วิ ท ย าข อ งค ว า ม รู้  

(epistemology) และตรรกะของความรู้ (logic of knowledge)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



วารสารวชิาการไทยวิจัยและการจดัการ 
Thai Research and Management Journal 

 

36 | ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม– สิงหาคม 2564) 

รายการอ้างอิง 
wikiwand. (2563). ปรัชญาการเมือง. สืบค้นจาก https://www.wikiwand.com/th/

ปรัชญาการเมือง#/ทฤษฏีการหาความรู้ในวิชาปรัชญาการเมือง.                         
สืบค้นเมื่อ 25 กันยายน 2563 

เด่นพงษ์ แสนคำ. (2561). ความเป็นวิทยาศาสตร์ของสังคมศาสตร์ : บทวิเคราะห์จากปรัชญา
วิทยาศาสตร์ของคาร์ล ปอบเปอร์. วารสารบณัฑติศึกษามหาจุฬาขอนแก่น. 5 (1) : 
1-17 

ญาเรศ อัครพัฒนานุกูล. (2020). อะไรคือการอธิบายและการทำความเข้าใจในการศึกษาทาง
สังคมศาสตร์: มุมมองในการศึกษาสังคมและผลต่อการศึกษาปรัชญาการเมือง. 
Suranaree J. Soc. Sci. 14 (1): 129-146 

อรุณี สณัฐิติวณิชย์. (2557). ญาณวิทยาของสังคมศาสตร์. ว. เกษตรศาสตร์ (สังคม). 35 (1) : 
472 - 487 

 

 


