
ห น ้ า  | 78  วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567)  

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

Research Articles  Received : 12 December 2023 

 Revised : 29 April 2024 

 Accepted : 17 June 2024 

 

อัตลักษณ์การฟ้อนแง้นของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ1  
The Identity in Fon Ngaen of Master Lamduan Suwannaphukham 

 
เนตรทราย ย่อยพรมราช2 
Netsai Yoyphromarach 

สุขสันติ แวงวรรณ3 
Suksanti Wangwan 

อัควิทย์ เรืองรอง4 
Akhawit Ruengrong 

สาขาวิชานาฏศลิป์ไทย คณะศิลปนาฏดุริยางค์ สถาบันบัณฑิตพัฒนศิลป ์
Faculty of Music and Drama, Bunditpatanasilpa Institute 

Corresponding author e-mail: Netsai.y@cdask.bpi.ac.th 

 

บทคัดย่อ 
บทความเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาอัตลักษณ์การฟ้อนแง้นของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ 

โดยใช้วิธีวิจัยเชิงคุณภาพ ด้วยการศึกษาเอกสาร การสัมภาษณ์เชิงลึกและการสังเกตการณ์ ภายใต้ผล
การรับรองจริยธรรมวิจัยในมนุษย์เลขที่ ว.85/2564 ผลการศึกษาพบว่า อัตลักษณ์การฟ้อนแง้น ของแม่
ครูลำดวน สุวรรณภูคำ มีการสืบทอดท่าหลักในการฟ้อนที่มีมาแต่เดิมและได้มีการสร้างสรรค์ ใส่ท่าเพ่ิม
เข้าไปเพื่อให้เป็นแบบแผนมากขึ้น กล่าวคือ กระบวนท่ารำหลัก คือท่าแง้นหรือท่าฟ้อนแอ่นที่เป็นอัต
ลักษ์เดิม ซึ่งได้มีการสืบทอดต่อ ๆ กันมา และได้เพิ่มท่าเริ่มต้นการฟ้อนและจบการฟ้อนด้วยท่าไหว้      
เป็นต้น ทั้งนี้คณะฟ้อนของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ ได้กำหนดทำนองเพลงในการฟ้อนแง้นไว้ 4 ทำนอง 

 
1 บทความนี้เป็นส่วนหน่ึงของวิทยานิพนธ์ศิลปมหาบณัฑติ เรื่อง อัตลักษณ์ การสืบทอด และกระบวนการสร้างสรรค ์
  การฟ้อนแง้นของล้านนา สาขานาฏศิลปไ์ทย คณะศลิปนาฏดุริยางค์ สถาบันบัณฑิตพัฒนศิลป ์
2 นักศึกษาระดับมหาบัณฑิต สาขานาฏศิลปไ์ทย คณะศลิปนาฏดุริยางค์ สถาบันบัณฑติพัฒนศิลป ์
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจำคณะศลิปนาฏดุริยางค์ สถาบันบัณฑิตพฒันศิลป์ 
4 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ประจำคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จเจ้าพระยา 
 



วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ห น ้ า  | 79   

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

ได้แก่ 1) ทำนองเพลงกล่อมนางนอน 2) ทำนองเพลงแม่หม้ายก้อม 3) ทำนองเพลงแม่หม้ายเครือ      
และ 4) ทำนองเพลงเขมรปากท่อ (ทำนองเพลงภาคกลาง) การฟ้อนแง้นเป็นการฟ้อนประกอบกับวง
ดนตรีล้วน ไม่มีการขับร้อง หรือการฟ้อนประกอบดนตรีร่วมกับการขับร้อง ซึ่งเรียกการขับร้องนี ้ว่า      
การขับซอ ทั ้งนี้กระบวนท่าฟ้อนแง้นมีสารัตถะสำคัญอยู ่ที ่น ักฟ้อนหรือช่างฟ้อนจะต้องแสดง
ความสามารถพิเศษเฉพาะตัว ด้วยการทำตัวให้อ่อนไปด้านหลังคล้ายท่าสะพานโค้ง เรียกว่า “แง้น” 
และต่อมาได้พัฒนาทักษะท่าแง้นดังกล่าวเพื่อใช้เก็บรางวัล คือ ธนบัตร เป็นต้น โดยต้องใช้ปากคาบ
ธนบัตรที่มีผู้มอบให้นั้นขึ้นมา 

 
คำสำคัญ : อัตลักษณ์, ฟ้อนแง้น, การขับซอ 
 

Abstract 
 This article aims to study the identity of the Fon Ngaen, the traditional dance of 
Lamduan Suwannaphukham. The study received approval from a human research ethics 
board (approval Number W.85/2021). Documents, in-depth interviews, and observations 
were thoroughly analyzed using qualitative research methods. The primary dance postures 
have been preserved since the dance's inception, with additional moves introduced to 
enhance its traditional essence. The fundamental dance moves include the original Fon 
Ngaen or bending posture, passed down through generations, complemented by 
additional postures to begin the dance then often ending with a Wai pose (hands are 
closed together to pay respect) .  The dance group led by Lamduan Suwannaphukham 
specified four melodies for their performances: 1) The melody of Lullaby for Nang Non, 
2) the melody of Mae Mai Kom, 3) the melody of Mae Mai Khrua, and 4) the melody of 
Khmer Pak Tho ( a central region melody) .  The Fon Ngaen dance may be performed 
alone with an instrumental music band or with singing which is called Kub Sor. However, 
the essence of the dance is that dancers must demonstrate unique flexibility by arching 
the body backward like a curved bridge pose; it is called "Ngaen." The skill of this flexible 
pose is used later for collecting prizes, such as banknotes, from an appreciative audience. 
The dancers must use their mouths to hold the banknotes given by members of the 
audience. 
 
Keyword : Identity, Fon Ngaen, Kub Sor 



ห น ้ า  | 80  วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567)  

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

1. บทนำ 
ภาคเหนือของไทยมีความหลากหลายที่เกิดจากการผสมผสานวัฒนธรรมของกลุ่มชนชาติพันธุ์

เป็นเอกลักษณ์เฉพาะทางวัฒนธรรม รวมไปถึงวิถีชีวิต ประเพณี ความเชื่อในศาสนา สำเนียงของภาษาที่
ใช้และการแต่งกาย เป็นต้น สิ่งเหล่านี้ส่งผลไปถึงดนตรีและการแสดงพื้นบ้านของภาคเหนือ โดยตรง 
โดยเฉพาะการฟ้อนของผู้คนทางภาคเหนือ ซึ่งหมายถึงอาณาจักรล้านาเดิมมีการฟ้อนหลากหลาย
รูปแบบสืบทอดกันมาจากรุ่นสู่รุ่น มักมีบทบาทที่เกี่ยวข้องกับพิธีกรรมทางศาสนาและความเชื่อเป็น
สำคัญ เป็นสิ่งที่สามารถแสดงให้เห็นถึงภูมิหลังของความเจริญรุ่งเรืองทางวัฒนธรรมของอาณาจักร
ล้านนาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันได้เป็นอย่างด ี

การฟ้อนของชาวล้านนาที่ผู้วิจัยได้กล่าวถึงนี้ ในอดีตประกอบไปด้วยลีลาท่าทางที่เลียนแบบ
หรือดัดแปลงมาจากธรรมชาติ มีลักษณะเป็นศิลปะของกลุ่มชาติพันธุ์โดยแท้จริง กล่าวคือเชื่องช้าแช่ม
ช้อยสวยงาม ไม่มีลีลาท่ารำที่ซับซ้อนยุ่งยาก ไม่มีกฎเกณฑ์ข้อบังคับใด ๆ ทั้งเป็นกระบวนท่าง่ายๆ มัก
แสดงกันเป็นชุด ๆ มีอยู่มากมายหลากหลายรูปแบบและจะเรียกผู้ฟ้อนรำว่าช่างฟ้อนหรือเรียกตามภาษา
ถิ่นพื้นบ้านว่า “จ้างฟ้อน” ครั้นบ้านเมืองเจริญขึ้น อิทธิพลของนาฏศิลป์ในราชสำนักสยามได้เข้ามามี
บทบาทต่อท่าฟ้อน ทำให้การฟ้อนพื้นบ้านล้านนามีการเปลี่ยนแปลงไป กระบวนฟ้อนที่มีอยู่เดิมและมี
ประดิษฐ์ขึ้นใหม่จึงเริ่มผิดแผกแตกต่างกันออกไปในช่วงหลังปีพุทธศักราช 2456 เป็นต้นมา ตั้งแต่ครั้น
พระราชชายาเจ้าดารารัศมีฯ ได้เสด็จกลับไปประทับ ณ เมืองเชียงใหม่ ได้นำแบบอย่างการฟ้อนรำใน
ราชสำนักสยามมาเผยแพร่ในเชียงใหม่พร้อมทั้งนำครู ละคร ดนตรี จากกรุงเทพฯ ขึ้นมาฝึกหัดถ่ายทอด
ให้กับพวกตัวละครทั้งในวังของท่านและในคุ้มเจ้าผู้ครอง นครเชียงใหม่ ทำให้การฟ้อนรำในเชียงใหม่
แบ่งเป็น 2 รูปแบบ กล่าวคือ แบบพื้นเมืองหรือแบบดั้งเดิมและแบบราชสำนัก หากแต่การฟ้อนรำก็
ยังคงสำเนียงเพลงร้องที่เป็นภาษาเมือง (คำเมือง) และเครื่องดนตรีของล้านนาที่มีท่วงทำนองอ่อนหวาน
สะท้อนความเป็นตัวต้นของวัฒนธรรมไว้ การฟ้อนของล้านนาจึงเป็นอัตลักษณ์เฉพาะถิ่นที่ยังสืบทอดมา
จนถึงทุกวันนี้ โดยการฟ้อนของชาวล้านนานั้น จะเรียกตามเชื้อชาติ ชาติพันธุ์ เรียกตามลักษณะสิ่งของ 
อุปกรณ์ ที่ใช้ประกอบในการฟ้อน หรือเรียกตามลักษณะวิถีชีวิตและอาชีพ ได้แก ่ฟ้อนเงี้ยว ฟ้อนไต ฟ้อน
สาวไหม ฟ้อนเล็บ ฟ้อนเมืองฟ้อนผาง ฟ้อนเจิง ฟ้อนดาบ ฟ้อนแง้น เป็นต้น   

ในความหมายของคำว่า “ฟ้อน” หากสรุปโดยรวมก็จะหมายถึง รูปแบบศิลปะการแสดงของ
ภาคเหนือ หรือรูปแบบการฟ้อนของชาวล้านนา มีการแสดงท่าทางการเคลื่อนไหวที่ประกอบไปด้วยลีลา
ท่าทางที่มีการเลียนแบบ การดัดแปลง หรือ การนำท่าที่มาจากธรรมชาติมาเป็นรูปแบบของท่าฟ้อน มา
ประกอบกับกิริยาการเคลื่อนไหวที่มีเอกลักษณ์ตามชาติพันธุ์โดยผสมผสานอย่างลงตัว จนเกิดเป็นการ
ฟ้อนทีม่ีความอ่อนช้อย สวยงาม หรือมีท่าทางที่แสดงความขึงขัง หนักแน่น แต่ไม่มีลีลาที่ซับซ้อนยุ่งยาก
เป็นกระบวนท่าง่าย ๆ สั้น ๆ ไม่มีกฎข้อบังคับอย่างการรำแบบราชสำนักยกเว้นการฟ้อนที่ได้รับอิทธพิล
จากราชสำนักเข้าไปเป็นแบบแผน ใช้การเรียกชื่อชุดการแสดงหรือกระบวนฟ้อนนั้นๆ ตามลักษณะ ชาติ



วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ห น ้ า  | 81   

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

พันธุ์หรือสิ่งที่ได้นำมาเป็นต้นแบบในการฟ้อน ซึ่งการฟ้อนนั้นมีทั้งการฟ้อนในรูปแบบดั้งเดิม และ การ
ฟ้อนที่เกิดจากสร้างสรรค์ข้ึนใหม่เป็นต้น 

ฟ้อนแง้น เป็นการฟ้อนประกอบการขับซอพื้นบ้านล้านนา โดยคำว่า “แง้น” ในภาษาเหนือ 
หมายถึง แอ่น โค้ง หรืองอไปด้านหลัง การฟ้อนแง้นถือเป็นการแสดงพื้นบ้านที ่แสดงให้เห็นถึง
ความสามารถของผู้ฟ้อนจะต้องปฏิบัติท่าแง้นให้ได้ ผู ้วิจัยพบว่ามีการฟ้อนแง้นเป็นอัตลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมที่สำคัญและโดดเด่นยิ่งของชาวล้านนาตะวันออก และมีความสัมพันธ์กับวิถีชีวิตความเป็นอยู่
และสะท้อนถึงค่านิยม ความเชื่อ ขนบธรรมเนียมประเพณี รวมถึงอาชีพของคนล้านนาได้เป็นอย่างดี 
และมีการสืบทอดการฟ้อนแง้น ประกอบการขับซอกันมาจากรุ่นสู่รุ ่น แต่อย่างไรก็ตามผู้วิจัยพบว่า
ปัจจุบันรูปแบบการฟ้อนแง้นไม่ได้เป็นการฟ้อนประกอบการขับซออย่างแต่ก่อน ปัจจุบันถือเป็นการ
แสดงชุดหนึ่งที่สามารถฟ้อนประกอบบทร้องที่แต่งขึ้นเฉพาะกิจตามโอกาส อาจฟ้อนประกอบดนตรีหรือ
บทเพลงพื้นบ้านล้านนาอย่างเดียวก็สามารถทำได้ ผู้วิจัยสังเกตว่า การฟ้อนแง้นในปัจจุบันมีการปรุงท่า
นาฏศิลป์ไทยให้เหมาะสมกับดนตรีและคำร้อง  แต่ยังคงลักษณะของการแง้นหรือการแอ่นในขณะฟ้อน
ไว้ ทั้งนี้อาจเป็นผลมาจากการเดินทางของคณะซอต่างๆ ที่ได้จัดทำการแสดงขึ้น จึงเป็นเหตุของการ
แข่งขันกันเกิดขึ้นหลายๆ คณะซอก็พยายามที่จะพัฒนาสร้างอัตลักษณ์รูปแบบการซอและการฟ้อน ใน
คณะของตนเพ่ือให้เกิดความแปลกใหม่น่าสนใจ เพ่ือตอบสนองวัตถุประสงค์ของผู้ว่าจ้างมากข้ึน จึงทำให้
ฟ้อนแง้นมีการเปลี่ยนแปลงไปจากเดิม ทั้งในเรื่องความนิยมของการขับซอลดลง จึงทำให้คณะซอหลาย
คณะต้องปรับตัวให้สามารถดำรงคณะอยู่ได้ จึงนำการฟ้อนแง้นแต่เดิมมาสร้างสรรค์และพัฒนารูปแบบ
การฟ้อนเพื่อให้เกิดความน่าสนใจมากข้ึน ซึ่งมีครูบาอาจารย์ที่มีความรู้ในการฟ้อนแง้นและเป็นที่ยอมรับ
อย่างกว้างขวางในจังหวัดแพร่ คือ คณะซอของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ เป็นคณะซอที่ยังคงอนุรักษ์
รูปแบบการฟ้อนแง้นแบบดั้งเดิมเอาไว้ และแม่ครูกฤษณา กาญจนสุระกิจ เป็นผู้ที่นำการฟ้อนแง้นมา
สร้างสรรค์การแสดงขึ้นใหม่หลายชุด 

ในปัจจุบันที่กระแสศิลปะที่ให้ความบันเทิงรูปแบบใหม่เข้ามามีบทบาทกับวิถีชีวิตของผู้คนมาก
ขึ้น การขับซอจึงไม่เป็นที่นิยมเท่าที่ควร ทำให้การขับซอซึ่งเคยเป็นส่วนหนึ่งของกิจกรรมที่สร้างความ
บันเทิง ผูกพันกับวิถีชีวิตชาวล้านนามาอย่างยาวนานเริ่มเลือนลาง อย่างไรก็ตามถึงแม้ว่าการขับซอจะ
เสื่อมความนิยมลงไป แต่การฟ้อนแง้นทีเ่ป็นเพียงส่วนประกอบหนึ่งของการขับซอกลับได้รับการสืบทอด
ไว้ จนเกิดการต่อยอดนําไปสู่การเพิ่มมูลค่าทางศิลปวัฒนธรรมของชุมชน แต่ก็ยังทำให้การฟ้อนรูปแบบ
ด้ังเดิมค่อย ๆ จางหายไป และมีการปรับรูปแบบการแสดงขึ้นใหม่ ซึ่งไม่อาจแน่ใจได้เลยว่าจะแสดงผล
ลัพทท์ี่ยั่งยืนได้ ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาค้นคว้าการฟ้อนแง้น และพบว่า แม่ครูลำดวน สุวรรณภู
คำ ยังคงสืบทอดกระบวนท่าฟ้อนแง้นไว้ทั ้งยังทำให้การฟ้อนแง้นเป็นที่รู ้จักและมีอัตลักษณ์มากขึ้น
ตามลำดับ 



ห น ้ า  | 82  วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567)  

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

แม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ เป็นศิลปินพื้นบ้านด้านการขับซอ และฟ้อนแง้นอีกท่านหนึ่งที่มี
ความสำคัญเป็นผู้ที่มีความสามารถและประสบการณ์การแสดง เป็นบุคคลที่มีองค์ความรู้ทั้งด้านการขับ
ซอล่องน่าน - ฟ้อนแง้น การประพันธ์บทขับซอประเภทต่างๆ ได้อย่างไพเราะ มีอัตลักษณ์ชัดเจน          
การปลูกฝังถ่ายทอดภูมิปัญญาเป็นระบบอย่างต่อเนื่อง มีการขับเคลื่อนแนวคิดนำภาษาท้องถิ่นกลับมาสู่
เยาวชนด้วยการประพันธ์แทรกไว้ในบทประพันธ์คำซอที่แต่งใหม่ขึ้นด้วยตนเอง และเผยแพร่ศิลปะการ
ขับซอในสื่อประเภทต่างๆ เป็นบุคคลที่ทรงความรู้ในการใช้ถ้อยคำ สำนวน ภาษา ภาษาไทยถิ่นเหนือ          
ที่คมคาย ลึกซ้ึง ทั้งนี้ท่านยังได้ทำบทประพันธ์ขับซอ ทั้งหมด 77 เรื่อง 2,102 บท ที่รวบรวมไว้ในหนังสือ 
“กำซอสะล้อปิน วรรณศิลป์แผ่นดินล้านนา” นอกจากนี้แม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ ยังได้เปิดศูนย์การ
เรียนรู้สอนการขับซอ และการฟ้อนแง้นขึ้น โดยใช้บริเวณบ้านของตนเป็นที่ฝึกหัดให้กับเยาวชนในชุมชน 
บ้านปทุม ตำบลแม่หล่าย อำเภอเมืองแพร่ จังหวัดแพร่ เพ่ือถ่ายทอดองค์ความรู้เรื่องการขับซอและการ
ฟ้อนแง้น ไม่ให้ขาดการสืบทอดต่อไป นับว่าแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำเป็นปูชนียบุคคลที่มีคุณค่าควร
การศึกษาเรียนรู้ มีอัตลักษณ์การฟ้อนแง้นตามรูปแบบกระบวนท่าฟ้อนของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ ซึ่ง
เป็นที่ยอมรับว่าเป็นอีกบุคคลที่มีความสามารถเพียงไม่กี่ท่าน ที่ยังอนุรักษ์การฟ้อนแง้นในแบบดั้งเดิม 
ดังนั้น ผู้วิจัยจึงเห็นถึงคุณค่าและความสำคัญและต้องการศึกษารูปแบบ องค์ประกอบ กระบวนท่าฟ้อน
แง้น วิธีการฟ้อนรวมเป็นความเป็นอัตลักษณ์การฟ้อนแง้น ซึ่งจัดเป็นองค์ความรู้ที่ความสำคัญ สามารถ
เป็นข้อมูลในทางทฤษฎี และเป็นแนวทางการปฏิบัติ รวมถึงการรักษากลวิธีการฟ้อนแง้นที่เป็นอัตลักษณ์
ของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ เพ่ือเป็นประโยชน์ต่อผู้ที่มีความสนใจในการศึกษาการฟ้อนแง้นสืบไป   
 

2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 ศึกษาอัตลักษณ์การฟ้อนแง้นของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ 
 

3. ขอบเขตของการวิจัย   
บทความนี้ศึกษากระบวนท่าฟ้อนแง้นที่มีการสืบทอดมา และกระบวนท่าที่มีการสร้างสรรค์

เพ่ิมเติมในการฟ้อนแง้นของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ  
 

4. วิธีดำเนินงานวิจัย 
บทความนี้มุ่งศึกษาข้อมูลจากหนังสือ ตำรา งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง อีกท้ังใช้วิธีการสัมภาษณ์เชิงลึก 

(In-depth Interview) การสังเกตการณ์ การฝึกหัดท่ารำและการศึกษาจากวิดีทัศน์ เพื่อนำข้อมูลมา
วิเคราะห์ สรุปและอภิปรายผลการวิจัย ดังนี้  

4.1 การศึกษาข้อมูลเอกสาร (documentary) รวบรวมข้อมูลจากงานวิจัย บทความ เอกสาร 
ตำรา และหนังสือต่างๆที ่มีความเกี ่ยวข้องและมีเนื ้อหาสัมพันธ์กับขอบเขตงานวิจัย  เพื ่อศึกษา 



วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ห น ้ า  | 83   

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

ความเป็นมา พัฒนาการ อัตลักษณ์ กระบวนการสืบทอด ตลอดจนการสร้างสรรค์การฟ้อนแง้นของแม่
ครูลำดวน สุวรรณภูคำ ดังนี้ 

 4.1.1 การวิจัยเอกสาร (documentary research) ได้แก่ ประวัติศาสตร์ สุนทรียศาสตร์ 
ภูมิปัญญา วัฒนธรรม เช่น ขับซอล่องน่านของลำดวน คำแปน (กิติวัฒน์ กิ่งแก้ว, 2553) วัฒนธรรม 
พัฒนาการทางประวัติศาสตร์ เอกลักษณ์และภูมิปัญญาจังหวัดแพร่ (คำเก้ียว เมืองเอก, 2542) กำสะล้อ
ซอปินวรรณศิลป์แผ่นดินล้านนา ลำดวน สุวรรณภูคำ (สิปปวิชญ์ กิ่งแก้ว, 2558) นาฏดุริยการล้านนา – 
ฟ้อนแง้น (สนั่น ธรรมธิ, 2549) แนวคิดทฤษฎีการฟ้อนล้านนาแบบใหม่ (อนุกูล โรจนสุขสมบูรณ์, 2549) 
การวิเคราะห์การขับซอล้านนาวัฒนธรรมน่าน (อำนาจ บุญอานนท์, 2550) 

 4.1.2 การคัดเลือกเอกสาร ผู้วิจัยคัดเลือกเอกสารโดยตรวจสอบความถูกต้อง น่าเชื่อถือ
ของเอกสารหลักฐานเพื่อให้ได้ข้อมูลที่มีคุณภาพ โดยใช้การประเมินวิพากษ์ของวรรณี แกมเกตุ (2551) 
ทั ้งการประเมินวิพากษ์ภายนอก (external criticism) และการประเมินวิพากษ์ภายใน ( internal 
criticism) การวิพากษ์ภายนอกเป็นการพิจารณาลักษณะทั่ว ๆ ไปของเอกสารหลักฐาน ว่ามีความเป็น
ของจริงของแท้ดั ้งเดิมหรือไม่ ส่วนการวิพากษ์ภายในเป็นการตรวจสอบลักษณะภายในของเอกสาร
หลักฐานในด้านความถูกต้อง เชื่อถือได้ คุณค่าเนื้อหาสาระในเอกสารหลักฐาน   
 4.3 การศึกษาข้อมูลภาคสนาม (field reserach) เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมา อัตลักษณ์ การ
สืบทอด พัฒนาการ การฟ้อนแง้นของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ     

 4.3.1 การสัมภาษณ์ (expert interview) การสัมภาษณ์ผู้เชี ่ยวชาญ คือ แม่ครูลำดวน 
สุวรรณภูคำ การสัมภาษณ์ในขั้นตอนนี้เป็นการสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง เช่น สัมภาษณ์เรื่องประวัติ
ความเป็นมา พัฒนาการ อัตลักษณ์ กระบวนการสืบทอดการฟ้อนแง้นของล้านนา เพื่อเก็บรวบรวม
ข้อมูลรวมถึงขอคำแนะนำจากผู้เชี่ยวชาญในการลงพ้ืนที่ภาคสนามต่อไป 
  4.3.2 การสังเกตการณ์ ศึกษารวบรวมข้อมูลเบื ้องต้นเกี ่ยวกับบริบททางสังคมและ
วัฒนธรรม พื้นที่ สภาพภูมิศาสตร์ สภาพแวดล้อมทั่วไป วัฒนธรรมชุมชน พฤติกรรมของชุมชนที่
เก ี ่ยวข ้องกับการฟ้อนแง ้นของล ้านนา โดยสังเกตทั ้งแบบไม่ม ีส ่วนร ่วม ( non-participation 
observation) และมีส่วนร่วม (participation observation) โดยในแบบสังเกตการณ์ ผู้วิจัยได้มีโอกาส
ในการสังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วมคือ การสังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม ได้แก่ การ
สังเกตจากการเป็นเข้ารับการฝึกปฏิบัติการฟ้อนแง้นจากแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ แม่ครูบัวผิน อุทธิยา 
แม่ครูพยอม ถิ่นถา ครูโชคชัย เมฆแสน  โดยเป็นการฝึกในลักษณะการฝึกท่าพ้ืนฐาน เพ่ือให้ทราบถึงการ
เคลื่อนไหวร่างกาย การใช้สรีระร่างกายในการฟ้อน และหาวิธีการแง้นลำตัวเพื่อให้ลดการบาดเจ็บให้
มากที่สุด การสังเกตการณ์แบบไม่มีส่วนร่วม ได้แก่ การได้สังเกตจากการแสดงในฐานะของผู้ชมจากการ
แสดงฟ้อนแง้นของช่างฟ้อนทั้ง 4 ท่าน เพื่อความแตกต่างของอัตลักษณ์การฟ้อนแง้นในแบบแม่ครู
ลำดวน สุวรรณภูคำ 



ห น ้ า  | 84  วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567)  

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

 หลังจากผู้วิจัยได้ข้อมูลแล้วจึงได้นำข้อมูลมาจัดระเบียบ แบ่งประเภทต่าง ๆ ให้เหมาะสม และ
วิเคราะห์ข้อมูล ก่อนจะลงมือบันทึกข้อมูลโดยใช้พรรณนาโวหารเชิงวิเคราะห์ และนำเสนอเป็นบทความ
วิจัยต่อไป  
 

5. ประโยชน์ของการวิจัย   
 5.1 ได้ความรู้เรื่องอัตลักษณ์ พัฒนาการ และการสืบทอดการฟ้อนแง้นของคณะซอล่องน่านแม่
ครูลำดวน สุวรรณภูคำ 
 5.2 ได้ความรู้เรื่องกระบวนการสร้างสรรค์การฟ้อนแง้นของแม่ครูกฤษณา กาญจนสุระกิจ 
 

6. การวิเคราะห์ผลการวิจัย 
 ผลการวิจัยพบว่าการฟ้อนแง้นตามแบบล้านนาของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ มีการสืบทอดอัต
ลักษณ์เดิมอย่างเป็นรูปธรรม ได้แก่ เครื่องดนตรีที่ใช้บรรเลงในการซอคือ สะลือ และเป็น (ซึง) ซึ่งเครื่อง
ดนตรีทั้งสองชนิดนี้เป็นเครื่องดนตรีที่มีความสำคัญในการบรรเลงประกอบการซอลองน่านเพราะว่าการ
ซอในรูปแบบฉบับของจังหวัดน่านที่เรียกว่าซอล่องน่านนี้ ใช้เครื่องดนตรีสองชนิดนี้เท่านั้นที่บรรเลงซึ่งมี
ความแตกตา่งจากเชียงใหม่ที่ใช้ปีจุ่ม เป็นเครื่องดนตรีประกอบการซอเป็นหลัก ซึ่งคณะของแม่ครูลำดวน 
สุวรรณภูคำ ใช้บรรเลงในการซอคือ สะล้อ และปนิ (ซึง) มีลักษณะดังตอ่ไปนี้ (สิปปวิชญ์ กิ่งแก้ว, 2560)   
 1) สะล้อ เป็นเครื่องดนตรีประเภทเครื่องสี เป็นคำเดียวเดียวกันกับคําว่า ทรอ (ซอ) ซึ่งเอกสาร
บางฉบับเขียนว่า ตะล้อ หรือถะล้อ หรือซอล้อ เป็นเครื่องดนตรีพื้นน้านล้านนา ใช้เล่นกับซึงหรือบรรเลง
เดี่ยว มีสายและใช้คันชักสี เช่นเดียวกันกับซอสามสาย  
 2) ซึง เป็นเครื่องดนตรีประเภทเครื่องดีด มีลักษณะคล้ายพิณหรือกระจับปี่ในท้องถิ่นจังหวัด
แพร่และน่านเรียกว่า พิณ (ออกเสียง ปิน)    
 

 
 
 



วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ห น ้ า  | 85   

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

 
 

รูปที่ 1 สะล้อ 
ที่มา : เนตรทราย ย่อยพรมราช (2565)  
 

 
 

รูปที่ 2 ซึง 
ที่มา : เนตรทราย ย่อยพรมราช (2565)  
 

 
 
รูปที่ 3 คณะซอแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ 
ที่มา : เนตรทราย ย่อยพรมราช (2565)  



ห น ้ า  | 86  วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567)  

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

 ภาษาที่ใช้ขับซอคือภาษาพื้นเมืองล้านนา โดยบทเกริ่นนําซอลองน่านหรือการขับซอปินของแม่
ครูลําดวนนั้น มีขนบธรรมเนียมในการขับซอ กล่าวคือก่อนการที่จะขึ้นขับซอกล่าวบทไหว้ครูหรือซอเข้า
บทเขา้เรื่องนั้น จะตอ้งซอเกริ่นขึ้นหัวก่อนเพื่อเป็นการเตรียมความพร้อมของช่างซอ และเป็นการตั้งหลัก
ของแนวจังหวะที่จะบรรเลงต่อไป ซึ่งถ้าช่างซอตั้งแนวจังหวะในการขับบทเกริ่นขึ้นมาได้จังหวะที่
เหมาะสมการขับซอในบทต่อ ๆ ไปก็จะสะดวกแก่การบรรเลงและขับร้องของนักดนตรีและช่างซอ  
 เครื่องแต่งกายที่ใช้ในการขับซอ ช่างฟ้อนแต่ก่อนนั้นมีแต่เพียงคนเดียวและมักจะเป็นผู้หญิง
มากกว่าผู้ชาย แต่งกายมิดชิด เรียบร้อย นุ่งผ้าซิ่นพ้ืนเมืองยาวกรอมเท้า สวมเสื้อแขนกระบอก หรือสวม
ใส่ชุดพื้นเมืองตามชาติพันธุ์ อาจสวมใส่เครื่องประดับตามที่ตนมีและเห็นว่าเหมาะสมกับโอกาสและ
สถานที่ที่ไปแสดง หากแต่ในปัจจุบันเริ่มมีช่างซอช่างฟ้อนที่เป็นผู้ชายมักจะสวมใส่ชุดม่อฮ่อม หรือเสื้อ
พื้นเมืองกับกางเกงขายาว ฟ้อนร่ายรําด้วยลายหรือลวดลายท่าฟ้อนที่งดงามเป็นแม่ท่าแบบนาฏศิลป์
พ้ืนเมือง 
 

 
 
รูปที่ 4 การแต่งกาย 
ที่มา: เนตรทราย ย่อยพรมราช (2565)  
 
 ช่างซอและช่างฟ้อน ช่างฟ้อนคือผู้ที ่ทําหน้าที่ร่ายรําให้ความบันเทิงใจแก่ผู้ชม การฟ้อนนั้น
เรียกชื่อตามอากัปกิริยาของการฟ้อน เรียก “ฟ้อนแง้น” ซึ่งเป็นการฟ้อนที่มีการเอนหรือแอ่นตัวไป 
ด้านหลัง มักจะฟ้อนวาดลวดลายไปตามทํานองเพลงที่มีลักษณะทํานองเลื้อยเหมือนกับสายน้ำ ซึ่งเป็น
เอกลักษณ์ของซอทํานองดาดน่านอันเป็นทํานองหลักของการขับซอล้องน่าน ก่อนจะฟ้อนทุกครั้งช่าง
ฟ้อนทั้งชายและหญิงจะต้องทําความเคารพผู้ชมผู้ฟัง แสดงความอ่อนน้อมถ่อมตนและทําความเคารพ
กันเองเป็นการให้เกียรติซึ่งกันและกันอันเป็นกฏกติกามารยาทที่มิให้ถูกเนื้อต้องตัวกันระหว่างชายหญิง
ปอ้งกันมิใหบ้ังเกิดการกระทําอันไม่เหมาะสมไม่ให้เกิดขึ้น 



วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ห น ้ า  | 87   

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

 
 

รูปที่ 5 ท่าฟ้อนแง้น 
ที่มา: เนตรทราย ย่อยพรมราช (2565) 
 
 นอกจากนี้ยังมีการสร้างอัตลักณ์เพ่ิมเติมข้ึนใหม่ ในกระบวนท่าเริ่มและกระบวนท่าจบทำให้การ
แสดงมีแบบแผนมากขึ้น ผู้วิจัยได้แบ่งผลการวิจัยออกเป็น 2 ประเด็น กล่าวคือ รูปแบบกระบวนท่ารำ
ฟ้อน แง้นตามแบบแผนของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ และอัตลักษณ์ของการฟ้อนแง้น ของแม่ครูลำดวน 
สุวรรณภูคำ ซึ่งมีรายละเอียดดังนี้ 
 5.1 รูปแบบกระบวนท่ารำฟ้อนแง้นตามแบบแผนของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ 
 แม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ ได้เรียนการขับซอและฟ้อนแง้นมากจากพ่อครูเมืองดี เทพประสิทธิ์ 
และสืบทอดต่อยอดมาจนถึงปัจจุบัน นอกจากนี้แม่ครูลำดวนได้พัฒนาการฟ้อนแง้นให้มี กระบวนท่าที่
เป็นแบบแผนมากขึ้น โดยเริ่มต้นจากการไหว้ ในท่านั่ง แล้วค่อย ๆ ฟ้อนมาเป็นท่ายืน  มีการแง้นเป็น
ลำดับ ก่อนจะสิ้นสุดด้วยท่านั่งไหว้อีกครั้ง แม้จะเป็นท่าที่ทำได้ไม่ยากแต่ทำให้การแสดงมีลักษณะเฉพาะ 
ทั้งทำให้ผู้ชมสามารถเข้าร่วมวงการฟ้อนได้ด้วย การฟ้อนแง้นของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ มีลำดับการ
ฟ้อน ดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 



ห น ้ า  | 88  วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567)  

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

ตารางท่ี 1 กระบวนท่าฟ้อนแง้นของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ  

ที ่
ทำนองเพลง 

/ คำร้อง 
รูปภาพท่าฟ้อน คำอธิบายท่าฟ้อน 

1. 
 

เริ่มต้น 
ด้วยท่านั่ง 

 
 
 
 
 
 
 

- ท่าไหว้คู่ฟ้อน 

 
 

ทิศทาง: หน้าตรง 
มือ: พนมมือ ไหว้คู่ฟ้อน 1 ครั้ง ช่าง
ฟ้อนที่มีอายุอ่อนกว่าต้องไหว้ช่าง
ฟ้อนที่มีอาวุโสกว่า 
เท้า: นั ่งยองๆ เปิดส้นเท้าทั ้งสอง 
เข่าไม่ติดพื้น โดยขาข้างใดข้างหนึ่ง
เหล ื ่อมก ัน โน ้มต ัวไปด ้านข ้ าง
เล็กน้อยเพ่ือไหว้คู่ฟ้อน 
ศีรษะ: ก้มหน้าโน้มตัว 

 

 - ท่าไหว้ครู 

 

ทิศทาง: หน้าตรง 
มือ: พนมมือ โดยนิ้วหัวแม่มือจรด
หว่างค้ิว 1 ครั้ง  
เท้า: นั่งคุกเข่าเปิดส้นเท้าทั้งสองข้าง  
ศีรษะ: โน้มตัวไปด้านหน้า ก้มหน้า
เล็กน้อย 

2. การฟ้อนใน
ลักษณะ 
ท่านั่ง 

- ท่านั่งฟ้อน 

 
 

 

ทิศทาง: หน้าตรง 
มือ: มือขวาจีบคว่ำระดับไหล่แล้ว
หงายออกตั้งวง มือซ้ายตั้งวงแล้วจีบ
คว่ำระดับไหล่ ปฏิบัติมือสลับกันไป
ตามจังหวะ 
เท้า: นั่งยองๆ เปิดส้นเท้า เข่าข้างใด
ข้างหนึ่งไม่ติดพื้น เพื่อการทรงตัว 
ขยับตัวยืด ยุบตามจังหวะ 
ศีรษะ:  เอียงขวาเบี่ยงตัวทางขวา 
เอียงซ้ายเบี่ยงตัวทางซ้าย สลับไปมา
ตามจังหวะ  

 



วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ห น ้ า  | 89   

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

ตารางท่ี 1 กระบวนท่าฟ้อนแง้นของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ (ต่อ) 

ที ่
ทำนองเพลง 

/ คำร้อง 
รูปภาพท่าฟ้อน คำอธิบายท่าฟ้อน 

3. การฟ้อนใน
ลักษณะ 
ท่ายืน 

- ท่ายืนฟ้อน 

 
 

 

ทิศทาง: หน้าตรง 
มือ: มือขวาจีบคว่ำระดับไหล่แล้ว
หงายออกตั้งวง มือซ้ายตั้งวงแล้วจีบ
คว่ำระดับไหล่ ปฏิบัติมือสลับกันไป
ตามจังหวะ 
เท้า: ลุกขึ้นยืนกางขาออกด้านข้าง
ลำตัวแต่พอดี เพื ่อการทรงตัวให้
ม ั ่นคงในขณะการแง ้นหร ือแอ่น
ลำตัวไปด้านหลัง 
ศีรษะ:  เอียงขวาเบี่ยงตัวทางขวา 
เอียงซ้ายเบี่ยงตัวทางซ้าย สลับไปมา
ตามจังหวะ 

- ท่าฟ้อนอิสระ 

 
 

ทิศทาง: หน้าตรง 
มือ: มือขวาจีบคว่ำระดับไหล่แล้ว
หงายออกตั้งวง มือซ้ายตั้งวงแล้วจีบ
คว่ำระดับไหล่ 
เท้า: ยืนกางขาออกด้านข้างลำตัว
แต่พอดี เพื ่อการทรงตัวให้มั ่นคง
ในขณะการแง้นหรือแอ่นลำตัวไป
ด้านหลัง 
ศีรษะ:  เอียงขวาเบี่ยงตัวทางขวา 
เอียงซ้ายเบี่ยงตัวทางซ้าย สลับไปมา
ตามจังหวะ 

 
 
 
 
 



ห น ้ า  | 90  วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567)  

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

ตารางท่ี 1 กระบวนท่าฟ้อนแง้นของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ (ต่อ) 

ที ่
ทำนองเพลง 

/ คำร้อง 
รูปภาพท่าฟ้อน คำอธิบายท่าฟ้อน 

4. การปฏิบัติ
ท่าแง้น 
ถือเป็น     

ท่าสำคัญใน
การฟ้อนแง้น 

จะมีการ 
ใช้ปากคาบ

ธนบัตร 
(หากมีผู้ชม

นำมาวางเป็น
สินน้ำใจ) 

- ท่าแง้น 

 

ทิศทาง: หลัง 
มือ: มือขวาจีบคว่ำระดับไหล่แล้ว
หงายออกตั้งวง มือซ้ายตั้งวงแล้วจีบ
คว่ำระดับไหล่ แล้วกางแขนวางลง
เพ่ือรองรับน้ำหนักในท่าสะพานโค้ง 
เท้า: ยืนกางขาออกด้านข้างลำตัว
แต่พอดี เพื ่อการทรงตัวให้มั ่นคง
ในขณะการแง้นหรือแอ่นลำตัวไป
ด้านหลัง 
ศีรษะ:  เอียงขวาเบี่ยงตัวทางขวา 
เอียงซ้ายเบี่ยงตัวทางซ้าย สลับไปมา
ตามจังหวะแหงนศรีษะลงจน
สามารถคาบธนบัตรได้ (ในขณะที่จะ
ใช้ปากคาบธนบัตรเทคนิคของช่าง
ฟ้อนบางคนอาจใช้นิ้วมือช่วยคีบ
ธนบัตรมาคาบที่ปาก) 

5. ท่าจบ 
เป็นท่านั่งลง

ไหว้ 
 

- ท่าไหว้ - ลาครู 

 

ทิศทาง: หน้าตรง 
มือ: พนมมือ โดยนิ้วหัวแม่มือจรด
หว่างค้ิว 1 ครั้ง  
เท้า: นั่ง เปิดส้นเท้าทั้งสอง เข่าไม่
ติดพ้ืน โดยขาข้างใดข้างหนึ่งเหลื่อม
กัน โน้มตัวไปด้านหน้าเล็กน้อย 
ศีรษะ: ก้มหน้าเล็กน้อย 

ที่มา : เนตรทราย ย่อยพรมราช (2565)  
  
 
 จะเห็นได้ว่ากระบวนท่าฟ้อนแง้นของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำมีการสืบทอดท่ารำในส่วนของ
การแง้นแต่เดิมมา และมีการใส่ท่าเพ่ิมเติมเพ่ือเป็นการให้เกียรติผู้รำและผู้ชมเข้าไปด้วย และถือเป็นการ



วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ห น ้ า  | 91   

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

เคารพครูบาอาจารย์ที่ได้สั่งสอนมาอีกเช่นกัน แสดงถึงการสร้างแบบแผนที่งดงามให้กับการฟ้อนแง้น     
ให้ได้ใช้แสดงและศึกษากันต่อไป 
 5.2 อัตลักษณ์ของการฟ้อนแง้นของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ 
 เดิมนั้นการฟ้อนแง้นเป็นเพียงการฟ้อนที่เกิดขึ้นเพื่อคั่นเวลาระหว่างหยุดพักการขับซอ ด้วยภูมิ
ปัญญาของช่างซอที่เห็นว่าการหยุดพักนั้นน่าจะมีบางสิ่งที่จะมาทดแทนโดยไม่ให้เสียอรรถรสในการขับ
ซอ จึงได้มีการแสดงท่าทางประกอบดนตรี เป็นการฟ้อนที่มีลีลางดงามเพื่อเอาใจผู้ชมให้เกิดความสนใจ
ไม่เบื่อหน่าย และมีการถ่ายทอดกันมาควบคู่กับการขับซอจนถึงปัจจุบัน คณะซอของแม่ครูลำดวน 
สุวรรณภูคำ เป็นคณะที่มีชื่อเสียงในการขับซอและฟ้อนแง้นประกอบการขับซออย่างมากประกอบกับ
คณะซอของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำได้มีการบันทึกเพลงซอในรูปแบบเทปคาสเซ็ท ก็ ยิ่งทำให้เป็นที่
ยอมรับกันอย่างกว้างขวาง 
 การฟ้อนแง้นในคณะของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ นอกจากจะยึดอัตลักษณ์เดิม คือดนตรี
ล้านนาที่ประกอบด้วย สะล้อและพิน ภาษาท่ีใช้ขับซอ เครื่องแต่งกายที่ใช้ในการขับซอและการฟ้อนแล้ว
ยังมีการสร้างอัตลักษณ์ในการฟ้อนแงน้ขึ้นเพ่ิมเติม ดังนี้ 
 1. ท่าหลักในการฟ้อนจะเป็นการนำท่าฟ้อนที่เดิมเคยมีอยู่แล้วมาใช้ ทั้งท่าแง้นหรือแอ่นใน
ลักษณะสะพานโค้งซึ่งเป็นหัวใจสำคัญในการฟ้อนแง้นยังคงไว้ดังเดิม และมีการเพิ่มท่าเข้าไปได้แก่ท่า
เริ่มต้นและท่าจบการฟ้อน กล่าวคือ เริ่มต้นด้วยการนั่งไหว้ระหว่างกัน แล้วไหว้ครูบาอาจารย์หรือผู้ชม
ก่อนจะฟ้อนในลักษณะท่านั่งแล้วค่อย ๆ ลุกข้ึน ไปเป็นท่ายืนฟ้อน หากเห็นคู่ระหว่างชายหญิงก็จะมีลีลา
การเกี้ยวพาราสีระหว่างกัน ในระหว่างการฟ้อนก็จะมีการแง้นหรือแอ่นในลักษณะสะพานโค้ง ก่อนจะ
จบลงด้วยการนั่งไหว้ผู้ชม ถือเป็นอันเสร็จสิ้นการฟ้อนแง้น เป็นต้น 
 2. วิธีการแสดง การฟ้อนแง้นจะมีอยู่ 2 ลักษณะ คือการฟ้อนประกอบกับวงดนตรีล้วน ๆ ไม่มี
การร้อง และการฟ้อนประกอบกันการขับซอ โดยผู้ฟ้อนต้องซอไปด้วยฟ้อนไปด้วย ซึ่งในการที่ช่างฟ้อน
จะขับซอด้วยตนเองหรือจะให้ช่างขับซอเป็นผู้ซอให้ ก็ขึ้นอยู่กับเหตุการณ์เฉพาะหน้าที่เกิดขึ้นขณะทำ
การแสดง ทั้งนี้หัวใจสำคัญของการแฟ้นแง้นที่นอกจากการแง้นแล้ว ต้องฟ้อนให้มีความสนุกสนานด้วย 
ลีลา จังหวะ และการเคลื่อนไหวให้เข้ากับดนตรีและการซอมากที่สุด ซึ่งเป็นสิ่งที่คณะของแม่ครูลำดวน 
สุวรรณภูคำให้ความใส่ใจเป็นอย่างยิ่ง 
 3. ช่างฟ้อนจะต้องแสดงความสามารถพิเศษเฉพาะตัวของช่างฟ้อน ด้วยการทำตัวให้อ่อน 
สามารถหงายลำตัวไปด้านหลัง หรือที่เรียกว่า “แง้น” ให้สุดลำตัว เพื่อเก็บรางวัล สิ่งของที่ทางผู้ชม
นำมาให้ โดยจะต้องใช้ปากคาบของสิ่งนั้นขึ้นมาให้ได้แทนการใช้มือหยิบ 
 4. ดนตรีที่ใช้ในการแสดง คณะฟ้อนของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ ได้กำหนดทำนองเพลงใน
การฟ้อนแง้นไว้เพียง 4 ทำนองเท่านั้น ได้แก่ 1) ทำนองเพลงกล่อมนางนอน 2) ทำนองเพลงแม่หม้าย
ก้อม 3) ทำนองเพลงแม่หม้ายเครือ และ 4) ทำนองเพลงเขมรปากท่อ (ทำนองเพลงภาคกลาง) การฟ้อน



ห น ้ า  | 92  วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567)  

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

แง้นอาจเป็นการฟ้อนประกอบกับวงดนตรีล้วน ไม่มีการขับร้อง หรือการฟ้อนประกอบดนตรีร่วมกับการ
ขับร้อง ซึ่งเรียกการขับร้องนี้ว่า การขับซอ 
  การฟ้อนแง้นที่กล่าวมานี้ เดิมเป็นเพียงส่วนประกอบหนึ่งของการขับซอ กลับได้รับการสืบทอด
และพัฒนาจนเกิดเป็นกระบวนท่าฟ้อน ประกอบบทเพลงต่าง ๆ โดยศิลปินที่อยู่ในคณะซอที่ได้รับการ
ถ่ายทอดจากช่างฟ้อนรุ่นเก่าจากรุ่นสู่รุ่น ในรูปแบบมุขปาฐะที่ไม่ได้มีการจดบันทึก ลักษณะการส่งผ่าน
ด้านวัฒนธรรมเช่นนี้เรียกว่าวัฒนธรรมมุขปาฐะ ที่มีความสอดคล้องกันแนวคิดของ สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์ 
(2525) ที่ว่า วัฒนธรรมมุขปาฐะ คือการอาศัยการเล่าด้วยถ้อยคําจากปากสู่ปาก จากคนรุ่นหนึ่งสู่คนอีก
รุ่นหนึ่ง โดยปราศจากการจดบันทึก ซึ่งจะเป็นธรรมดาที่จะเกิดความคลาดเคลื่อนได้ ทั้งนี้ก็ต้องขึ้นอยู่กับ
บุคคลผู้สืบทอดว่ามีการเปลี่ยนแปลงไปมากน้อยเพียงใด ทั้งนี้การเปลี่ยนแปลงนั้นไม่ได้เกิดจากผู้
ถ่ายทอดหรือผู้รับการถ่ายทอด แต่บริบทของช่วงเวลา ก็เป็นปัจจัยที่มีผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงเช่นกัน 
เช่นเดียวกับการฟ้อนแง้นที่มีการส่งผ่านต่อกันมาหลายช่วงคน จนถึงในยุคปัจจุบันก็ได้มีปรับตัวของคณะ
ซอและการฟ้อนให้เข้ากับความนิยมของบริบทในปัจจุบันเช่นกัน เพื่อให้คณะซออยู่รอดไปได้ กระนั้นก็
ทำให้เกิดการสร้างสรรค์ทางวัฒนธรรมลักษณะที่เรียกว่าแบบแผนขึ้น และทำให้เป็นที ่รู ้จักอย่าง
แพร่หลายในปัจจุบัน 
 

7. การสรุปและการอภิปรายผล 
 7.1 สรุป 
 การขับซอของชาวล้านนามีประวัติความเป็นมาที่ยาวนาน ในระหว่างการขับซอก็จะมีการฟ้อน
แง้นซึ่งพัฒนาขึ้นเพื่อคั่นเวลาในการขับซอ และกลายมาเป็นการฟ้อนประกอบการขับซอในที่สุด คณะ
ของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ ได้สืบสานการฟ้อนแง้นและการขับซอไว้อย่างมีอัตลักษณ์ กล่าวคือ มีการ
สืบทอดท่าหลักในการฟ้อนที่มีมาแต่เดิมและได้มีการสร้างสรรค์ ใส่ท่าเพ่ิมเข้าไปเพื่อให้เป็นแบบแผนมาก
ขึ้น กล่าวคือ กระบวนท่ารำหลัก คือท่าแง้นหรือท่าฟ้อนแอ่นที่เป็นอัตลักษ์เดิม ซึ่งได้มีการสืบทอดต่อ ๆ 
กันมา และได้เพิ่มท่าเริ ่มต้นการฟ้อนและจบการฟ้อนด้วยท่าไหว้ เป็นต้น ทั้งนี้คณะฟ้อนของแม่ครู
ลำดวน สุวรรณภูคำ ได้กำหนดทำนองเพลงในการฟ้อนแง้นไว้เพียง 4 ทำนองเท่านั้น ได้แก่ 1) ทำนอง
เพลงกล่อมนางนอน 2) ทำนองเพลงแม่หม้ายก้อม 3) ทำนองเพลงแม่หม้ายเครือ และ 4) ทำนองเพลง
เขมรปากท่อ (ทำนองเพลงภาคกลาง) การฟ้อนแง้นอาจเป็นการฟ้อนประกอบกับวงดนตรีล้วน ไม่มีการ
ขับร้อง หรือการฟ้อนประกอบดนตรีร่วมกับการขับร้อง ซึ่งเรียกการขับร้องนี้ว่า การขับซอ ทั้งนีก้ระบวน
ท่าฟ้อนแง้นมีสารัตถะสำคัญอยู ่ที ่นักฟ้อนหรือที่เรียกว่าช่างฟ้อนจะต้องแสดงความสามารถพิเศษ
เฉพาะตัวของช่างฟ้อน ด้วยการทำตัวให้อ่อนไปด้านหลังที่ คล้ายท่าสะพานโค้ง เรียกว่า “แง้น” และ
ต่อมาได้มีการพัฒนาทักษะท่าแง้นดังกล่าวเพื่อใช้เก็บรางวัล คือ ธนบัตร เป็นต้น โดยช่างฟ้อนจะต้องใช้
ปากคาบธนบัตรที่มีผู้มอบให้นั้นขึ้นมา 



วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ห น ้ า  | 93   

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

 7.2 อภิปรายผล 
  7.2.1 จากความเป็นมาและพัฒนาการการฟ้อนแง้นในอดีตจนถึงปัจจุบัน ถึงแม้การฟ้อนแง้
นแบบดั้งเดิม เป็นการฟ้อนสำหรับใช้คั่นเวลาระหว่างของการขับซอก็ตาม แต่กลับได้รับการพัฒนาและ
สืบทอดอย่างชัดเจนในปัจจุบัน อาจเป็นเพราะรูปแบบการฟ้อนแง้นมีจุดมุ่งหมายเพ่ือประกอบการขับซอ 
สามารถสร้างความสร้างสนุกสนานให้แก่ผู้ชม ทั้งยังเป็นการสร้างมูลค่าให้แก่คณะซออีกด้วย ซึ่งส่งผลให้
เกิดการแข่งขันในด้านการจ้างงานแสดงของคณะซอ ถ้าหากคณะใดมีช่างซอที่มีวาทะเป็นเลิศและมีช่าง
ฟ้อนที่มีฝีมือก็จะยิ่งส่งเสริมให้คณะซอนั้นเป็นที่ยอมรับและมีชื่อเสียง  
 อุทัย หิรัญโต (2526) ได้กล่าวว่า การถ่ายทอดวัฒนธรรมนั้น จะเริ่มต้นจากแนวคิดที่มนุษย์มี
การเรียนรู้ อย่างตลอดเวลา ส่งผลต่อความสามารถด้านสติปัญญา เกิดมุมมองและความรู้สึกนึกคิด ที่
ช่วยให้มนุษย์มีความสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมของตน และยังช่วยให้มนุษย์สามารถนำสิ่งที่ได้จากการ
บวนการทางความคิด ถ่ายทอดจากรุ่นหนึ่งไปสู่อีกรุ่นหนึ่งได้ ซึ่งในลักษณะการพัฒนาของการฟ้อนแง้น 
มีการส่งต่อกระบวนท่าการฟ้อน ขั้นตอนและวิธีแสดงจากรุ่นสู่รุ่นโดยเริ่มจาก การส่งต่อของกลุ่มบุคคล
ในครอบครัว การส่องต่อในกลุ ่มของบุคคลที่เป็นครูผู ้ถ่ายทอด กับผู ้รับการถ่ายทอด จนเกิดเป็น
กระบวนการปฏิสัมพันธ์ที่เรียกว่าการเรียนรู้ ซ่ึงการถ่ายทอดวัฒนธรรมยังถือว่าเป็นกระบวนการสอนให้
คนรุ่นหลังได้เรียนรู้ ผ่านระบบสัญลักษณ์ทางความคิด โดยเฉพาะเรื่องค่านิยมคือความคิดแนวปฏิบัติ    
ในหลักคิดข้อนี้มีความสอดคล้องกับ แนวคิดเรื่อง ค่านิยมบรรทัดฐาน ของอมรา พงศาพิชญ์ (2534)       
ที่กล่าวว่าสังคมมีการตกลงในสิ่งที่เห็นตรงกันว่าควรจะยึดถือเพ่ือนเป็นแนวทางการประพฤติปฏิบัติ และ
เหตุผลตามความคิดของคนส่วนใหญ่ที่เห็นนั้นจะต้องดีงาม ไม่ผิดศิลธรรม สิ่งเหล่านี้คนของสังคมต้องถือ
วิธีการปฏิบัติตามข้อตกลงที่กําหนดไว้ ซึ่งหลักในข้อนี้จะเกี่ยวข้องโดยตรงในขั้นตอนการแสดงฟ้อนแง้น 
เนื่องจากในการแสดงนั้น ผู้แสดงต้องพบเจอบุคคลมากมาย หลายรูปแบบโดยเฉพาะอย่างยิ่ง ช่างฟ้อน
ผู้หญิงมักจะมีบุคคลอื่นเข้ามาเกี่ยวพันในเชิงชู้สาว ช่างฟ้อนที่เป็นผู้หญิงต้องมีหลักการวางตัวที่ดี หรือ
การแสดงเพื่อปัดป้องออกอย่างประนีประนอม โดยไม่ให้เป็นอุปสรรคในการแสดง ทั้งนี้ในการถ่ายทอด
วิชาความรู้ด้านการฟ้อนแง้น ผู้ถ่ายทอดก็จะสอนถึงคติการวางตัว การแก้ปัญหาเฉพาะหน้าหากเกิดขึ้น
ขณะการแสดงด้วย  
  7.2.2 อัตลักษณ์ของการฟ้อนแง้นของแม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ ซึ่งเป็นครูภูมิปัญญา
พ้ืนบ้านต้นแบบในการอนุรักษ์ ทั้งเป็นผู้ถ่ายทอดการขับซอ การฟ้อนแง้นให้แก่กลุ่มบุคคลมากมาก มีการ
พัฒนาขึ้นเป็นลำดับ แม่ครูลำดวน สุวรรณภูคำ เป็นผู้ที่นำท่าฟ้อนเดิมที่เกิดขึ้นจากการฟ้อนในช่วงเวลา
พักการซอ แล้วนำมาปรับปรุง พัฒนาผสมผสานจะเกิดเป็นการฟ้อนแง้น ในการฟ้อนผู ้ฟ้อนต้อง
เคลื่อนไหวส่วนต่าง ๆ ของร่างกาย โดยใช้ความยืดหยุ่น ควบคุมการทรงตัวและการเลี้ยงลำตัวให้แง้นลง
ไปได้อย่างปลอดภัย เป็นสิ่งที่ต้องใช้ทักษะในการฝึกฝนเป็นอย่างสูง นอกจากนี้ยั งมีการใส่ท่าอื่น ๆ 
ประกอบเพื่อให้มีแบบแผนในการแสดงของคณะมากขึ้น สิ่งที่ผู้วิจัยให้ความสนใจต่อไปคือการสืบทอดท่า



ห น ้ า  | 94  วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567)  

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

ฟ้อนแง้นนั้นค่อยข้างมีน้อย ทั้งความบันเทิงในรูปแบบอ่ืน ๆ ก็มีอิทธิพลต่อความเป็นอยู่ของคนสมัยใหม่
เป็นอย่างมาก การแสดงแบบเดิมอาจต้องมีการปรับตัวอีกครั้งหรือไม่ อย่างไร เพ่ือให้คนหันมาสนใจการ
แสดงพื้นบ้านและร่วมกันอนุรักษ์ภูมิปัญญาการฟ้อนแง้นนี้ไว้ต่อไป 
  ท้ายที่สุดการแสดงพื้นบ้านอย่างการฟ้อนแง้นหรือคณะซอที่อยู่กับล้านนาไทยมาเป็นเวลา
เนิ่นนาน ผู้วิจัยหวังว่าเสียงขับซอจะยังคงดังขับขาน ทั้งการฟ้อนแง้นก็จะยังคงออกแสดง สร้างความที่
ชื่นชมแก่ผู้พบเห็นคู่ล้านนาไทยอีกตราบนานเท่านาน 
 

8. ขอเสนอแนะงานวิจัย 
 8.1 ข้อเสนอแนะทั่วไป  
 1. องค์ความรู้เกี่ยวกับการฟ้อนแง้นของงานวิจัยเล่มนี้ สามารถใช้เป็นแนวทางให้กับผู้ที่สนใจ 
สามารถนำ ไปปรับใช้ได้ตามความเหมาะสม 
 2. หน่วยงานภาครัฐและเอกชน ควรให้การสนับสนุนการวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการสร้างสรรค์การ
แสดงนาฏศิลป์ ดุริยางคศิลป์ เพื่อเป็นการกระตุ้นให้เกิดนักนาฏยประดิษฐ์ ที่จะขับเคลื่อนงานด้าน
วิชาการนาฏศิลป์ให้มีความหลากหลายและพัฒนาได้อย่างต่อเนื่อง  

8.2 ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
 1. ควรมีการวิจัยเกี ่ยวกับการวิเคราะห์ทำนองเพลงประกอบการฟ้อนแง้นในการแสดง
สร้างสรรค์ของภาคเหนือ  
 2. ควรมีการศึกษาวัฒนธรรมท้องถิ่น เพื่อเป็นข้อมูลในการสร้างสรรค์ชุดการแสดงในโอกาส
ต่อไปเพื่อให้สื่อถึงอัตลักษณ์ของท้องถิ่นได้ชัดเจนขึ้น 
 3. การสร้างสรรค์การแสดงในรูปแบบพัฒนาประยุกต์ แบบร่วมสมัย จะช่วยสร้างคุณค่าของ
นาฏศิลป์ไทยให้เหมาะสมกับสภาวะการณ์ปัจจุบันมากข้ึน 
 

9. เอกสารการอ้างอิง 

กิติวัฒน์ กิ่งแก้ว. (2553). ขับซอล่องน่านของลำดวน คำแปน. [วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต]. 
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ.  

คำเก้ียว เมืองเอก และคณะ. (2542). วัฒนธรรม พัฒนาการทางประวัติศาสตร์ เอกลักษณ์และภูมิปัญญา
จังหวัดแพร่. กระทรวงมหาดไทย: กระทรวงศึกษาธิการและกรมศิลปากร. 

วรรณี แกมเกตุ. (2551). วิธ ีว ิทยาการวิจัยทางพฤติกรรมศาสตร์  (พิมพ์ครั ้งที ่ 2). จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

สนั่น ธรรมธิ. (2549 , 2 ตุลาคม). นาฏดุริยการล้านนา–ฟ้อนแง้น. สำนักส่งเสริมศิลปวัฒนธรรม 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. http://www. openbase.in.th/node/6979 



วารสารศิลปกรรมศาสตร์วิชาการ วิจัย และงานสร้างสรรค์ ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2567) ห น ้ า  | 95   

DOI : 10.60101/faraa.2024.269504 

 
Journal of Fine Arts Research and Applied Arts : Vol.11 No.1 (January-June 2024) 

สิปปวิชญ์ กิ่งแก้ว. (2558). กำสะล้อซอปินวรรณศิลป์แผ่นดินล้านนา ลำดวน สุวรรณภูคำ.  
มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

สิปปวิชญ์ กิ่งแก้ว. (2560). ดนตรีพื้นเมืองของไทย. มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์. (2525). พจนานุกรมภาษาถิ่นใต้ พุทธศักราช 2525. สถาบันทักษิณคดีศึกษา 

มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ.  
อุทัย หิรัญโต. (2526). สารานุกรมสังคมวิทยา–มานุษยวิทยา. สํานักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
อนุกูล โรจนสุขสมบูรณ์. (2549). แนวคิดทฤษฎีการฟ้อนล้านนาแบบใหม่. [วิทยานิพนธ์ปริญญาดุษฎี

บัณฑิต]. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.   
อำนาจ บุญอานนท์. (2550). การวิเคราะห์ การขับซอล้านนา วัฒนธรรมน่าน. มหาวิทยาลัยราชภัฏ

อุตรดิตถ์. 
อมรา พงศาพิชญ์. (2534). วัฒนธรรม ศาสนา และชาติพันธุ์ : วิเคราะห์สังคมไทยแนวมานุษยวิทยา.  

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.   
 
 
 
 


