
P a g e  1 | 14 

 
Likay Pa, Ruammit Banthoeng Sin Troupe, and its Value Creation 

for the Community in the Dimension of Cultural Capital 
 

Rawiwan Wanwichai* 
Phunchita  Detkhrut 

Naprapaporn Rootjanawet 
Srinakharinwirot University 

*Corresponding author e-mail : rawiwan@g.swu.ac.th 
 
Abstract  

This academic article aims to present the history, performance methods, literary drama, and 
the role of Likey Pa, Ruammit Bunterngsin Troupe of Krabi Province, in creating value for the 
community. It focuses on the troupe's contributions to the transmission and conservation of 
intangible cultural heritage, the creation of learning spaces, and the promotion of cultural capital 
derived from local wisdom. 
  Likey Pa is a folk performing art prevalent in Southern Thailand. The Ruammit Bunterngsin 
Troupe is the oldest  Likey Pa  troupe in Krabi Province, established by Mr. Ruam Mitphakdi in 1954 
and continuing to this day under the leadership of Mr. Truek Plodrit. The troupe plays a crucial role 
in preserving and transmitting the intellectual heritage of Likey Pa, maintaining traditional 
performance styles, dramatic scripts,musical compositions, and costumes, while also adapting to 
contemporary contexts. Furthermore, the Ruammit Bunterngsin Troupe emphasizes the creation of 
learning spaces by establishing a Likey Pa learning center in the form of a folk museum and by 
transferring knowledge to students in educational institutions. This effort aims to disseminate the 
knowledge and skills of Likey Pa performance to both youth and interested individuals.  As an 
intangible cultural heritage, Likey Pa is more than mere entertainment; it is an essential tool for 
promoting cultural capital. The Ruammit Bunterngsin Troupe plays a vital role in preserving and 
transmitting knowledge, creating value and adding economic worth, and enhancing the creative 
economy. 
  This article analyzes the role of  Likey Pa, Ruammit Bunterngsin Troupe, in promoting cultural 
capital through the perspective of intangible cultural heritage. This analysis demonstrates the creation of 
value and benefits in economic, social, and cultural dimensions for both the community and the nation. 
 
Keywords: Likey Pa Ruammit Bunterngsin Troupe,   Creating Community Value, Cultural Capital 

Journal of Fine Arts Research and Applied Arts 2025 : e279455   Received 12 March 2025 Revised 02 September 2025 Accepted 10 September 2025 

 
  

Academic Articles  https://doi.org/10.60101/faraa.2025.279455 

Vol.12 No.3 (September-December 2025) 



P a g e  2 | 14 

 
 
 

ลิเกป่าคณะรวมมิตรบนัเทิงศิลป์กับการสร้างคุณค่าต่อชุมชน 
ในมิติทุนทางวัฒนธรรม 

 
ระวิวรรณ วรรณวิไชย* 

พัณณ์ชิตา  เดชครุธ 
ณประภาพร รุจจนเวท 

มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ 
*อีเมลผู้ประสาน : rawiwan@g.swu.ac.th 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี ้มีวัตถุประสงค์เพื ่อนำเสนอประวัติความเป็นมา วิธีการแสดง วรรณกรรม  
บทละคร และบทบาทของลิเกป่า คณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ จังหวัดกระบี่ ประเด็นการสร้างคุณค่าต่อชุมชน 
ทั้งบทบาทด้านการสืบทอดและอนุรักษ์มรดกภูมิปัญญา บทบาทด้านการสร้างสรรค์พ้ืนที่เรียนรู้ และบทบาท
ในการส่งเสริมทุนทางวัฒนธรรมจากมรดกภูมิปัญญาท้องถิ่น  

 ลิเกป่า เป็นศิลปะการแสดงอันเป็นภูมิปัญญาพื้นบ้านที่แพร่หลายในภาคใต้ของไทย ซึ่งคณะรวม
มิตรบันเทิงศิลป์เป็นคณะลิเกป่าที่เก่าแก่ท่ีสุดของจังหวัดกระบี่ ก่อตั้งโดยนายรวม มิตรภักดี ในปี พ.ศ. 2497 
และสืบทอดต่อกันมาจนถึงปัจจุบัน โดยมีนายตรึก ปลอดฤทธิ์ เป็นหัวหน้าคณะคนปัจจุบัน คณะลิเกป่านี้มี
บทบาทสำคัญในการอนุรักษ์และสืบทอดมรดกภูมิปัญญาลิเกป่า โดยรักษารูปแบบการแสดง บทละคร เพลง
ประกอบการแสดง และการแต่งกายแบบดั้งเดิมไว้ พร้อมกับการปรับตัวให้เข้ากับยุคสมัย นอกจากนี้  
คณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ยังให้ความสำคัญกับการสร้างสรรค์พ้ืนที่เรียนรู้ โดยจัดตั้งศูนย์การเรียนรู้ลิเกป่าใน
รูปแบบพิพิธภัณฑ์พื้นบ้าน และถ่ายทอดความรู้ให้กับนักเรียนในสถานศึกษา เพื่อเผยแพร่ความรู้และทักษะ
การแสดงลิเกป่าให้กับเยาวชนและผู้สนใจ ในฐานะที่เป็นมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ ลิเก
ป่าจึงมิใช่เพียงการแสดงเพื่อความบันเทิง แต่ยังเป็นเครื่องมือสำคัญในการส่งเสริมทุนทางวัฒนธรรม โดย
คณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์มีบทบาทในการธำรงรักษา สืบทอดองค์ความรู้ สร้างคุณค่าและมูลค่าเพ่ิม อีกทั้งยัง
เสริมสร้างเศรษฐกิจเชิงสร้างสรรค์ 

 บทความนี ้ได ้ว ิเคราะห์บทบาทของลิเกป่า คณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ ในการส่งเสริมทุน 
ทางวัฒนธรรม โดยเน้นมุมมองมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ ซึ่งเป็นการสร้างคุณค่าและ
ประโยชน์ทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรมให้กับชุมชนและประเทศชาติ 

 
คำสำคัญ : ลิเกป่า คณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์, การสร้างคุณค่าต่อชุมชน, ทุนทางวัฒนธรรม    
 
 
 
 
 
 
 



P a g e  3 | 14 

 
 
 
1. บทนำ (Introduction) 

“ทุนทางวัฒนธรรม” เป็นมรดกอันหมายรวมถึงทั ้ง “มูลค่า” และ “คุณค่า” มีความสำคัญ 
ต่อการพัฒนาสังคมและประเทศชาติ ในศตวรรษที่ 20 ปิแยร์ บูร์ดิเยอ (Pierre Bourdieu) นักสังคมวิทยา 
ชาวฝรั่งเศสได้นำเสนอทฤษฎี “ทุนทางวัฒนธรรม” (Cultural Capital) ซึ่งเป็นแนวคิดที่มุ่งเน้นการทำความ
เข้าใจปฏิสัมพันธ์ระหว่างวัฒนธรรม ชนชั้น และอำนาจในสังคม ซึ่งทฤษฎีนี้ได้สร้างผลกระทบอย่างมากและ
ยาวนานต่อวาทกรรมทางวิชาการ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการศึกษาเรื่องชนชั้น (Cairns, 2019) ประเทศไทยของเรา
เป็นประเทศที่มีความอุดมด้วยวัฒนธรรมอันทรงคุณค่า มีความงดงามโดดเด่นด้วยวัฒนธรรมที่หลากหลาย มี 
ภูมิปัญญาไทยที่สั ่งสมโดยปราชญ์ชาวบ้านที่กระจายอยู่ในท้องถิ่นต่างๆของประเทศไทย ไม่ว่าจะเป็นงาน
ศิลปหัตถกรรม ประเพณี พิธีกรรม ผลิตภัณฑ์ท้องถิ่น อาหาร  ตลอดจนศิลปะการแสดงพื้นบ้าน เป็นต้น   
ทุนทางวัฒนธรรมสามารถเกื ้อกูลการดำรงชีวิตและวิถีความเป็นอยู ่ของคนไทยให้ดีขึ ้น สอดคล้องกับ 
(Prasansakthawee, 2017) ที่กล่าวว่า “...ทุนทางวัฒนธรรมและภูมิปญญาเป็นองค์ประกอบหนึ่งของทุนทาง
สังคมที่มีความสำคัญอย่างยิ่งยวดต่อการพัฒนาประเทศ เนื่องด้วยประเทศไทยมีความโดดเด่นและมีความ
หลากหลายทางวัฒนธรรมมีผูมีความรูดานภูมิปัญญาไทยมากมายกระจายอยูทุกพื้นที่ซึ่งหากสามารถพัฒนา
และใชประโยชนจากทุนดังกล่าวได้อย่างเต็มที่แล้วก็จะนำมาซึ่งการสร้างสรรคคุณคาและมูลคาอันสงผลตอวิถี
ชีวิตความเปนอยูที่ดีงามในที่สุด...” นับเป็นการสนับสนุนการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมของประเทศ ทั้งยังเป็น
องค์ประกอบสำคัญในการสร้างความเข้มแข็งอย่างยั่งยืนให้แก่ชุมชนด้วยการนำทุนทางวัฒนธรรมมาพัฒนา
ชุมชนในด้านต่าง ๆ  

 ลิเกป่า เป็นศิลปะการแสดงพื้นบ้านของภาคใต้ นิยมแสดงในจังหวัดพัทลุง ตรัง กระบี่ สุราษฎร์ธานี 
และนครศรีธรรมราช  “...สันนิษฐานว่าลิเกป่าได้แบบอย่างมาจากพวกแขก คำว่า “ลิเก” มาจากการร้องเพลง
ของพวกแขกเจ้าเซ็นที่เรียกว่าดิเกร์ซึ่งเป็นภาษาเปอร์เซียร์  แขกเจ้าเซ็นมีน้ำเสียงไพเราะเป็นที่นิยมฟังกันทั่วไป  
ต่อมาคนไทยได้เริ่มฝึกหัดเล่นลิเกบ้าง ในขั้นแรกเป็นทำนองสวดของเจ้าเซ็น ใช้ผู้แสดงประกอบด้วย แขกแดง 
ยาหยี เสนา และเจ้าเมือง ส่วนที่เหลือเป็นผู้แสดงประกอบและลูกคู่ เครื่องดนตรีมีกลองรำมะนาหรือโทน โหม่ง 
ฉิ่ง ปี่ และซอ โดยใช้สถานที่แสดงในตอนแรก ๆ  ใช้แสดงบนพื้นดินเช่นเดียวกับโนราต่อมีจึงมีการปลูกสร้างเวที
เพื่อให้ผู้ชมมองเห็นการอย่างชัดเจนขึ้น ลิเกป่าถือเป็นภูมิปัญญาท้องถิ่นหรือภูมิปัญญาไทยที่ดีงามอีกแขนง
หนึ่ง...” (Changsarn, 2013)  

บทความวิชาการนี้ ผู้เขียนมีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอ ประวัติความเป็นมา วิธีการแสดงวรรณกรรม     
บทละครประกอบการแสดง ตลอดจนบทบาทในการสร้างคุณค่าต่อชุมชนในมิติทุนทางวัฒนธรรมผ่านมุมมอง
มรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ โดยในการวิเคราะห์นี้จะใช้กรอบแนวคิดทฤษฎีทุนทางวัฒนธรรม 
(Cultural Capital) ของ Pierre Bourdieu นักสังคมวิทยาชาวฝรั ่งเศส ทฤษฎีนี ้ระบุทุนทางวัฒนธรรมไว้               
3 รูปแบบหลัก ได้แก่ ทุนในสภาพฝังตัว (embodied cultural capital), ทุนในสภาพวัตถุวิสัย (objectified 
cultural capital), และทุนในสภาพสถาบัน (institutionalized cultural capital) เพ่ือทำความเข้าใจคุณค่าที่ลิเก
ป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์สร้างขึ้นต่อชุมชน อีกทั้งเพื่ออธิบายลักษณะของทุนทางวัฒนธรรมที่ปรากฏ 
ในคณะลิเกป่าแห่งนี้ว่ามีส่วนในการสร้างคุณค่าต่อชุมชนอย่างไร  
 
 
 
 
 



P a g e  4 | 14 

 
 
 
2. เนื้อหาของเรื่อง (Content of the story) 
 ประวัติความเป็นมาของลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ จังหวัดกระบี่ 

ลิเกป่า เป็นศิลปะการแสดงพื้นบ้านที ่แพร่หลายในท้องถิ ่นภาคใต้ของไทย อาทิ สุราษฎร์ธานี 
นครศรีธรรมราช พัทลุง กระบี่ ตรัง พังงา ภูเก็ต และสงขลา เป็นต้น บางครั้งพบว่ามีชื่อเรียกที่แตกต่างออกไป 
เช่น ลิเกบก ลิเกรำมะนา ลิเกแขกแดง เป็นต้น ลิเกป่าเกิดขึ้นในสมัยใดไม่มีหลักฐานปรากฏแน่ชัด มีนักวิชาการ
เชื่อว่าลิเกป่าอาจเริ่มมีข้ึนที่จังหวัดตรัง แต่บางกระแสก็เชื่อว่าน่าจะเริ่มมีข้ึนที่เกาะตรีพญา จังหวัดกระบี่ ซึ่งข้อ
สันนิษฐานทั้งสองยังไม่มีหลักฐานใดยืนยันแน่ชัด นอกจากนี้ยังมีข้อสันนิษฐานว่า “...ลิเกป่ากับลิเกภาคกลาง 
คงจะมีต้นเค้าร่วมกัน เพราะมีเอกลักษณ์สําคัญเหมือนกันคือ "ออกแขก" แต่ในระยะพัฒนาการได้รับอิทธิพล
จากสิ่งแวดล้อมต่างกันจึงทําให้แตกต่างกันไป โดยลิเกป่าได้รับอิทธิพลบางส่วนในด้านดนตรีและการแต่งกาย
จากมลายูรับอิทธิพลด้านทํานองเพลงร้องบางส่วนจากเพลงไทยเดิม และรับอิทธิพลการร่ายรําจากโนราท่วงท่า
การแสดงของลิเกป่าจึงเป็นแบบผสมผสาน...” (Sornpradit, 2008) ทั้งนี้จังหวัดกระบี่เป็นจังหวัดหนึ่งที่มี 
การแสดงลิเกป่าแพร่หลายมาตั้งแต่อดีต แม้ในปัจจุบันจะคลายความนิยมลงไปมาก  แต่ก็ยังคงมีคณะลิเกป่าที่
เก่าแก่ท่ีสุดซึ่งยังคงอนุรักษ์สืบสานการแสดงอย่างต่อเนื่อง คือ ลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์    

ลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ เกิดจากการรวมตัวกันของคนในชุมชนที่มีความสนใจ ชื่นชอบ และ
ต้องการอนุรักษ์สืบสานศิลปวัฒนธรรมพื้นบ้าน ก่อตั้งโดย นายรวม มิตรภักดี ในปี พ.ศ. 2497 มีการสืบทอด
องค์ความรู้และทักษะการแสดงมาจากบรรพบุรุษตั้งแต่อดีตทำให้มีเอกลักษณ์เฉพาะตัว ปัจจุบันมีนายตรึก  
ปลอดฤทธิ์ เป็นหัวหน้าคณะ นายตรึกมีความชื่นชอบในการแสดงลิเกป่าตั้งแต่วัยเด็กและมีโอกาสได้เริ่มฝึกหัด
ลิเกป่าเมื่ออายุได้ประมาณ 20 ปี กับนายสวาสดิ์ แก้วโลก และนายเดช แก้วทิพย์ ผู้มีความเชี่ยวชาญและมี
ชื่อเสียงด้านการแสดงลิเกป่าเป็นอย่างมากในยุคสมัยนั้น ด้วยความสนใจและรักในลิเกป่าอย่างแท้จริง นายตรึก
จึงมีความพยายามฝึกหัดเรียนรู้จากครูทั้งสองท่านอย่างมุ่งมั่นจนได้รับความไว้วางใจให้สามารถออกแสดงกับครู
ได้ การก่อตั้งคณะลิเกป่านี้มิได้เป็นการสืบทอดโดยตรงจากบรรพบุรุษ แต่เกิดจากการรวมตัวกันของผู้ที่มีใจรัก
ในศิลปะการแสดงลิเกป่า  ด้วยเหตุดังกล่าวการที่คณะลิเกป่านี้ไม่ได้สืบทอดจากสายเลือดแต่มาจาก “ใจรัก” 
ของกลุ่มบุคคล แสดงให้เห็นถึงเส้นทางที่แตกต่างในการสั่งสมและฝังตัวของทุนทางวัฒนธรรมในกลุ่มบุคคล
เหล่านี้  แสดงให้เห็นถึงการได้มาซึ่งทักษะและความรู้ที่เกิดจากการลงทุนส่วนบุคคลและความมุ่งมั่นอย่างมีสติ 
ซึ ่งนำไปสู่การก่อร่างสร้างตัวของ “อุปนิสัย” (habitus) ใหม่สำหรับกลุ่ม การเกิดขึ้นของคณะลิเกป่าคณะ 
รวมมิตรบันเทิงศิลป์จึงเป็นตัวอย่างที่แสดงให้เห็นว่าทุนทางวัฒนธรรมในสภาพฝังตัวสามารถถูกสร้างขึ้นและ
รวบรวมได้ผ่านการกระทำอย่างกระตือรือร้น ไม่ใช่เพียงแค่การรับช่วงต่อจากรุ่นสู่รุ่นเท่านั้น   

 ต่อมาในช่วงสงครามโลกครั้งที่ 2 ลิเกป่าได้หยุดชะงักไปด้วยเหตุผลของภาวะทางสงคราม แม้เมื่อ 
สิ้นสงครามแล้วก็ยังไม่มีการจัดการแสดงเหมือนเช่นเดิม จนกระทั่งปี พ.ศ. 2524 ด้วยความพยายามที่จะฟื้นฟู
อนุรักษ์การแสดงพ้ืนบ้าน จังหวัดกระบี่จึงได้จัดประกวดการแสดงลิเกป่าขึ้น “...ผู้ใหญ่บ้านตำบลโคกยางในสมัย
นั้นได้ชักชวนให้นายตรึกเข้าร่วมประกวด ด้วยใจรักในศิลปะการแสดงลิเกป่า นายตรึกจึงได้รวบรวมสมัคร 
พรรคพวกผู้ที่มีใจรักและสนใจในศิลปะการแสดงลิเกป่าจัดตั้งคณะขึ้นมา ใช้ชื่อว่า “คณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์” 
โดยมีนายตรึก  ปลอดฤทธิ์ เป็นหัวหน้าคณะ และรับบทแขกแดงซึ่งเป็นตัวหลักที่สำคัญในการแสดงลิเกป่า  
ผลการประกวดในครั้งนั้น “คณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์” ได้รับรางวัลชนะเลิศการประกวดลิเกป่าเนื่องในงาน
ส่งเสริมการละเล่นพื้นเมืองท้องถิ่น...” (Anukul, 2013) หลังจากการประกวดในครั้งนั้นทำให้ลิเกป่าคณะรวม
มิตรบันเทิงศิลป์ได้รับความนิยมและได้รับเชิญไปแสดงเนื่องในโอกาสต่าง ๆ อย่างต่อเนื่องจนเป็นที่รู้จักของผู้คน
เพิ่มขึ้นอย่างแพร่หลาย ต่อมาในปี พ.ศ.2534 นายตรึก ปลอดฤทธิ์ ได้รับการประกาศเกียรติคุณจากสมเด็จ 
พระกนิษฐาธิราชเจ้า กรมสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี ให้เป็น “ผู้สนับสนุนการอนุรักษ์ 



P a g e  5 | 14 

 
 
 
มรดกไทยดีเด่น” และในปี พ.ศ.2537 ได้ร ับการประกาศเกียรติคุณจากสมเด็จพระกนิษฐาธิราชเจ้า  
กรมสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี ให้เป็น “ผู ้มีผลงานดีเด่นทางด้านวัฒนธรรม  
สาขาศิลปะการแสดงลิเกป่า” ปัจจุบันลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ ของนายตรึก ปลอดฤทธิ์และคณะ ยังคง
จัดการแสดงลิเกป่าอย่างต่อเนื่องเรื่อยมาด้วยใจมุ่งมั่นที่จะอนุรักษ์สืบทอดศิลปะการแสดงพื้นบ้านให้อยู่เป็น
มรดกไว้ให้คนรุ่น หลัง โดยโอกาสในการแสดงมีทั้งในงานบุญงานประเพณีของท้องถิ่น  งานแสดงเชิงอนุรักษ์ซึ่ง
จัดโดยหน่วยงานของท้องถิ่นและการถ่ายทอดความรู้แก่เด็กและเยาวชนในสถานศึกษา (ตรึก ปลอดฤทธิ์, 
สัมภาษณ,์ 24 พฤษภาคม 2566)   
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Figure 1  นายตรึก ปลอดฤทธิ์ หัวหน้าคณะลิเกป่ารวมมิตรบันเทิงศิลป์ ณ ศูนย์เรียนรู้ศิลปินพ้ืนบ้านลิเกป่า  
              ต.โคกยาง อ.เหนือคลอง จ.กระบี่ 
Source :  Meksuwan (2023) 
 
 การแสดงลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ 
  การแสดงลิเกป่าเป็นศิลปะการแสดงพื้นบ้านที่ผูกพันกับวิถีชีวิตของชุมชนบ้านโคกยาง จังหวัด
กระบี่ ด้วยเหตุที่ลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์เป็นคณะเดียวที่สืบทอดการแสดงมาอย่างยาวนานจากอดีต
จนปัจจุบัน  นับได้ว่าเป็นอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่มีความโดดเด่นของบ้านโคกยาง แม้ว่าในปัจจุบัน 
ความนิยมและการว่าจ้างงานลิเกป่าจะลดน้อยลง แต่ชุมชนยังคงให้ความสำคัญในฐานะของภูมิปัญญาทาง
วัฒนธรรมด้านศิลปะการแสดงท้องถิ่น ลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์มีองค์ประกอบที่สำคัญ คือคณะลิเก
ป่า ประกอบด้วยนักแสดงและนักดนตรี โดยนักแสดงแบ่งเป็น 2 ชุด ชุดหนึ่งเป็นการแสดงตามธรรมเนียม
ของลิเกป่าเรียกว่า ชุดการแสดงเรื่อง “แขกแดง”  ผู้แสดงจำนวน 4 คน คือ แขกแดง ยาหยี เจ้าเมือง และ
เสนา  ส่วนอีกชุดหนึ่งเป็นการแสดงเรื่องซึ่งมักเป็นนิยายพ้ืนบ้านหรือเรื่องจักร ๆ วงศ์ๆ การแสดงเป็นเรื่องนี้
จะใช้นักแสดงจำนวนมากหรือน้อยขึ้นอยู่กับเรื่องที่แสดง กรณีท่ีต้องใช้ผู้แสดงจำนวนมาก อาจให้ลูกคู่บางคน
ทำหน้าที่เป็นนักแสดงร่วมกับนักแสดงชุดแขกแดงด้วย 
 

 
 
 



P a g e  6 | 14 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Figure 2 นักแสดงลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ ณ ศูนย์เรียนรู้ศิลปินพ้ืนบ้านลิเกป่า  

   ต.โคกยาง อ.เหนือคลอง จ.กระบี ่
Source : Meksuwan (2023) 
 

ส่วนนักดนตรี จำนวนประมาณ 5 – 8 คน ขึ้นอยู่กับลักษณะของงานที่ได้รับการว่าจ้างไปแสดง              
โดยนักดนตรีนอกจากทำหน้าที่บรรเลงดนตรีแล้วยังทำหน้าเป็นลูกคู่ทำหน้าที่ขับบทว่าดอกและรับบท
ร้องของผู้แสดงตามทำนองเพลงต่าง ๆ ด้วย 

1) เครื่องดนตรี ประกอบด้วย รำมะนา 1 – 2 ใบ กลองชาตรีหรือกลองตุ๊ก 1 ลูก  โหม่ง 1 คู่ 
ฉิ่ง 1 คู่ ปี่ 1 เลา  แต่เดิมลิเกป่าคงจะใช้เพียงรำมะนาอย่างเดียว จึงมีการเรียกชื่อการแสดงชนิดนี้อีก
อย่างหนึ่งว่า “ลิเกรำมะนา” 

2) การแต่งกาย การแต่งกายของนักแสดงลิเกป่าเป็นการแต่งกายตามลักษณะของตัวละครที่
ได้รับบทบาท แบ่งเป็น 2 กลุ่ม คือ แต่งกายตามเรื่องแขกแดง ซึ่งประกอบด้วยตัวละคร 4 ตัว คือ แขก
แดง ยาหยี   

3) เจ้าเมือง และเสนา การแต่งกายตามเนื้อเรื่องนิยายในท้องถิ่นเป็นการแต่งกายตามบทบาท
ที่ได้รับ เช่น เป็นฤาษี เป็นตัวประกอบอื่น ๆ ทั้งนี้พบว่า การแต่งกายของลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์
ยังคงการแต่งกายเพื่อนำเสนอลักษณะของตัวละครแต่ละตัวตามท้องเรื่อง  เช่น การแต่งกายของแขก
แดงยังคงใส่เสื้อแขนยาวสวมเสื้อนอกทับ สวมกางเกงขายาวนุ่งผ้าโสร่งทับ สวมหมวกสีดำแบบชาวมุสลิม 
เติมหนวดเคราและจมูกโตเลียนแบบแขก โดยจมูกทำจากไม้ทาสีแดง) เป็นต้น อย่างไรก็ตามจากการ
สัมภาษณ์ทำให้ทราบข้อมูลว่า การแต่งกายสามารถประยุกต์ปรับเปลี่ยนตามความสวยงาม ความสะดวก 
ความพร้อม และโอกาสในการแสดง (นพดล ปลอดฤทธิ์ , สัมภาษณ์, 24 พฤษภาคม 2566) ลิเกป่าคณะ
รวมมิตรบันเทิงศิลป์มีความโดดเด่นในการรักษารูปแบบการแสดงลิเกป่าแบบดั้งเดิม อย่างไรก็ตาม  
คณะก็ได้มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบบางส่วนให้เข้ากับสังคมปัจจุบัน โดยเฉพาะในด้านเครื่องแต่งกายและ
เครื่องดนตรี เพื่อให้การแสดงยังคงเข้าถึงผู้ชมในยุคสมัยใหม่ได้ การปรับตัวของรูปแบบการแสดงและ
เครื่องแต่งกายของคณะลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์นั้นสะท้อนให้เห็นถึงการต่อรองที่สำคัญระหว่าง
ความต้องการในการอนุรักษ์ศิลปะดั้งเดิมกับการแสวงหาความอยู่รอดทางวัฒนธรรมในบริบทสังคมที่
เปลี่ยนแปลงไป การที่คณะยังคงรักษารูปแบบการแสดงดั้งเดิมไว้ได้ ในขณะเดียวกันก็มีการปรับรูปแบบ
เครื่องดนตรีและ การแต่งกายบางส่วนให้เข้ากับสังคมปัจจุบัน แสดงให้เห็นถึง "อุปนิสัย" (habitus)  
ที่มีความยืดหยุ่นและปรับตัวได้ ซึ่งมิใช่การสูญเสียทุนทางวัฒนธรรม แต่เป็นกลไกเชิงกลยุทธ์ในการดำรง
อยู่ของศิลปะการแสดงนี้ในภูมิทัศน์ทางสังคมที่ความนิยมของรูปแบบดั้งเดิมลดลง การปรับตัวนี้บ่งชี้ว่า
คุณค่าของทุนทางวัฒนธรรมไม่ได้หยุดนิ่ง แต่ต้องได้รับการประเมินและนำเสนอใหม่อย่างต่อเนื่อง  



P a g e  7 | 14 

 
 

 
เพื ่อร ักษาสาระสำค ัญและความน่าสนใจซ ึ ่งจะช ่วยให ้เก ิดการ "สร ้างซ ้ำทางส ังคม" ( social 
reproduction) ของศิลปะการแสดงนี้ต่อไป  
 

วิธีการแสดงลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ 
  ขนบนิยมในการแสดงลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ มีลำดับดังนี้  
  การเบิกโรงหรือเรียกว่า การตั้งพิธีเบิกโรง เป็นการเริ่มต้นทุกครั้งก่อนการแสดง  การเบิกโรงคือ 
การนำอุปกรณ์การแสดงทั้งหมดขึ้นโรงโดยหัวหน้าคณะเป็นผู้ทำพิธี  พิธีดังกล่าวเป็นความเชื่อเรื ่อง  
การเคารพครูอาจารย์ หลังจากทำพิธีเสร็จก็จะเข้าสู่ลำดับการแสดงต่อไป  
  การโหมโรงหรือการลงโรง เป็นการบรรเลงดนตรีก่อนที่จะมีการแสดงโดยมีความมุ่งหมายที่
จะแจ้งผู้ชมให้ทราบว่าการแสดงกำลังจะเริ่มขึ้นแล้ว อีกท้ังเพ่ือให้นักแสดงเตรียมพร้อมสำหรับการแสดง 
เวลาในการแสดงมิได้มีการกำหนดแน่นอนขึ้นอยู่กับจำนวนผู้ชมและความพร้อมของนักแสดง 
  การว่าดอก เป็นการขับบทของลูกคู่หลังจากจบการโหมโรง เป็นการขับร้องบทกลอนเกี่ยวกับ
ดอกไม้แต่ละชนิด การว่าดอกนี้ลูกคู่จะผลัดกันร้องทีละคนรอบวง เนื้อเรื ่องเกี่ยวกับการพรรณนา  
ความรักระหว่างชายหญิง การเก้ียวพาราสีโดยแทนผู้หญิงด้วยดอกไม้ต่าง ๆ  
  การบอกชุด เป็นการบอกกล่าวให้ผู้ชมทราบว่าการแสดงมีชุดอะไรบ้าง อย่างไรก็ตามขนบนิยม
ในการแสดงลิเกป่าและความชื่นชอบของผู้ชมโดยทั่วไป คณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์จึงมักแสดงเรื่อง  
แขกแดงเป็นเรื่องประจำ ส่วนการแสดงชุดอื่น ๆ เป็นเพียงการบอกกล่าวตามธรรมเนียม อาจจะนำมา
แสดงหรือไม่แสดงก็ได้  
  การออกแขก เป็นธรรมเนียมที่สำคัญและเป็นจุดเด่นของการแสดงลิเกป่า ด้วยลีลาการเต้น  
อันกระฉับกระเฉงของแขกแดงถือเป็นศิลปะที่สำคัญของการแสดง พร้อมทั้งเสียงขับบทอันกังวานใสของ
ยาหยี รวมถึงกิร ิยาท่าทาง หน้าตา และคำพูดของเสนาที ่ร ่วมกันสร้างความบันเทิงให้กับผู ้ชม  
(Anukul, 2013) 
 การเล่นเรื่อง เป็นการแสดงตามเรื่องที่ได้มีการตกลงว่าจ้างกันไว้ ในสมัยก่อนเรื่องที่นำมาแสดง
มีทั้งนิทานพื้นบ้าน  วรรณคดีไทย นิทานจักร ๆ วงศ์ ๆ ส่วนเรื่องราวที่แต่งขึ้นเองนั้นทางคณะรวมมิตร
บันเทิงศิลป์ได้เคยพยายามแต่งบทข้ึนเองให้มีความทันสมัยโดยอ้างอิงจากละครโทรทัศน์หรือสถานการณ์
ปัจจุบันลงไปบ้าง แต่พบว่าไม่เป็นที ่นิยม แต่ความนิยมของผู ้ชมชื ่นชอบเรื ่องแขกแดงมากที ่สุด 
นอกจากนี้ผู้ชมได้เคยให้ข้อคิดเห็นว่าต้องการให้ลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์อนุรักษ์สืบทอดขนบ  
การแสดงแบบดั้งเดิมไว้มากกว่า (นพดล ปลอดฤทธิ์, สัมภาษณ์, 24 พฤษภาคม 2566)   
  การส่งครู เป็นขั้นตอนตามขนบนิยมและความเชื่อเกี่ยวกับการเคารพครูบาอาจารย์ โดยในชว่ง
ก่อนเริ่มการแสดงได้มีการเชิญครูอาจารย์และสิ่งศักดิ์สิทธิ์มาช่วยคุ้มครองการแสดง ดังนั้นเมื่อแสดงจบ
จึงต้องมีการส่งคร ู
 

วรรณกรรมบทละครประกอบการแสดงลิเกป่า 
  คุณสมบัติที่โดดเด่นของลิเกป่าคือลักษณะการแสดงที่เน้นการด้นสด ผู้แสดงจะสร้างบทสนทนา
และการแสดงขึ้นมาเองอย่างเป็นธรรมชาติภายใต้โครงเรื่องที่ยืดหยุ่น การมีปฏิสัมพันธ์โดยตรงกับผู้ชม
เป็นสิ่งสำคัญ ผู้แสดงมักจะพูดคุยหยอกล้อกับผู้ชมอย่างมีไหวพริบ สร้างอารมณ์ขัน และสอดแทรก
เรื่องราวที่เกี่ยวข้องกับสถานการณ์ปัจจุบัน การมีส่วนร่วมของผู้ชมนี้ช่วยสร้างประสบการณ์ทางละคร  
ที ่ใกล ้ช ิดและมีพลวัต เน ื ้อเร ื ่องของลิเกป่าครอบคลุมหลากหลายประเด ็น ต ั ้งแต ่เหตุการณ์  



P a g e  8 | 14 

 
 
 
ทางประวัติศาสตร์ เรื่องราวความรัก นิทานปรัมปรา ไปจนถึงการวิพากษ์วิจารณ์สังคม เรื่องราวแบบ
ดั้งเดิมมักดัดแปลงมาจากวรรณกรรมจักร ๆ วงศ์ ๆ และนิทานพื้นบ้าน ในขณะที่คณะสมัยใหม่ก็นิยม
แสดงเรื่องราวที่แต่งขึ้นเองในรูปแบบนวนิยายร่วมสมัย โดยมักมีโครงเรื่องที่ชัดเจนระหว่างตัวละคร 
ฝ่ายดีและฝ่ายร้าย 
  วรรณกรรมบทละครที่ใช้ในการแสดงลิเกป่าของคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์มีความหลากหลาย  
ทั้งเนื้อหาที่ดัดแปลงมาจากวรรณคดีไทย เช่น อิเหนา โคบุตร และเนื้อหาที่แต่งขึ้นใหม่ เนื้อหาส่วนใหญ่
มักเกี่ยวข้องกับความรัก การผจญภัย การต่อสู้ และการเสียดสีสังคม โดยมีชุดการแสดงที่เป็นที่นิยม คือ 
ชุดแขกแดง ซึ่งเป็นเรื่องราวเกี่ยวกับแขกจากเมืองกัลกัตตาที่มาค้าขายในประเทศไทยและได้แต่งงานกับ
หญิงไทย ชุดแขกแดงนี้ถือได้ว่าเป็นการแสดงชุดครูของลิเกป่า  และคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ยังคง
อนุร ักษ์การแสดงชุดนี ้ไว ้ นอกจากนี ้ย ังมีการนำเสนอเนื ้อหาที ่ส ะท้อนวิถ ีช ีว ิ ความเชื ่อ  และ
ขนบธรรมเนียมประเพณีของคนในท้องถิ่น เช่น เรื่องราวความเชื่อเกี่ยวกับภูตผี สิ่งลี้ลับ และสิ่งที่มี
อำนาจเหนือธรรมชาติ  ซึ่งเป็นเนื้อหาที่ได้รับความนิยมจากผู้ชมในท้องถิ่น วรรณกรรมบทละครที่ใช้ใน
การแสดงลิเกป่ามีลักษณะเด่นในการใช้ภาษาในบทละครลิเกป่าที่มีความหลากหลายและน่าสนใจ 
กล่าวคือ ภาษาที่ใช้ในบทละครลิเกป่าของคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์เป็นภาษาท้องถิ่นภาคใต้ โดยมี  
การผสมผสานภาษาไทยกลางในบางบท โดยเฉพาะบทของตัวละครเอก เช่น พระเอก นางเอก                
การใช้ภาษาท้องถิ่นนี้ช่วยให้ผู้ชมในท้องถิ่นเข้าใจเนื้อหาและรู้สึกใกล้ชิดกับตัวละคร นอกจากนี้ยังมี  
การใช้ภาษาที่ตลกขบขัน เสียดสีสังคมและสะท้อนวิถีชีวิตของชาวบ้านซึ่งเป็นเสน่ห์สำคัญของลิเกป่า   
ในบทของตัวละครแขกแดง จะมีการใช้ภาษาไทยท้องถิ่นดัดเสียงให้รัวเหมือนแขก เพ่ือสร้างอรรถรสและ
ความบันเทิงให้กับผู้ชม ภาษาท่ีใช้ในบทละครลิเกป่า คณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ จังหวัดกระบี่ สะท้อนให้
เห็นถึงลักษณะเฉพาะของมหรสพพื้นบ้านภาคใต้ และกลวิธีในการสร้างอรรถรสให้กับผู้ชม โดยสามารถ
จำแนกองค์ประกอบทางภาษาได้ดังนี้ 
  ภาษาท้องถิ่น: ภาษาหลักที่ใช้ในการแสดงคือภาษาท้องถิ่นภาคใต้ ซึ ่งปรากฏเด่นชัดในบท
สนทนาของตัวละครตลกและตัวละครที่เป็นชาวบ้าน  การใช้ภาษาท้องถิ่นนี้มีส่วนสำคัญในการสร้าง
ความรู้สึกใกล้ชิดคุ้นเคยระหว่างผู้ชมกับตัวละคร  เสริมสร้างบรรยากาศท่ีเป็นกันเองและทำให้ผู้ชมเข้าใจ
เนื้อหาได้ง่ายยิ่งขึ้น  (Department of Cultural Promotion, 2025) กล่าวถึงบทร้องและบทสนทนาที่
นิยมใช้ในการแสดงลิเกป่าว่า “...ภาษาที่ใช้ใน บทร้องและบทสนทนาใช้ทั้งภาษากลางและภาษาถิ่นใต้ 
ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับตัวละครนั้น ๆ เช่น แขกแดงใช้ภาษาถิ่นใต้แต่ดัดสำเนียงให้เป็นเสียงแขกลิ้นรัว ส่วนตัว
ยาหยีใช้ภาษากลางสลับกับภาษาถิ่นใต้โดยขึ้นอยู่กับสถานการณ์ เช่น หากพูดกับท่านเจ้าเมืองมักใช้
ภาษากลาง แต่หากพูดกับชาวบ้านทั่วไปก็จะใช้ภาษาถิ่นใต้ ส่วนตัวเจ้าเมืองเองมักพูดภาษากลางเป็น
ส่วนใหญ่ สำหรับเสนาใช้ภาษาถ่ินใต้เป็นหลัก…” 
  ภาษาไทยกลาง: แม้ภาษาท้องถิ่นจะเป็นภาษาหลัก แต่บทละครลิเกป่ายังมีการใช้ภาษาไทย
กลางผสมผสานอยู่ด้วย โดยเฉพาะอย่างยิ่งในบทพูดของตัวละครเอก เช่น พระเอก นางเอก ซึ่งมักเป็น
ตัวละครที่มีบทบาทสำคัญในการดำเนินเรื่อง  การใช้ภาษาไทยกลางช่วยให้เนื้อเรื่องมีความเป็นสากล
มากข้ึน  และผู้ชมจากภูมิภาคอื่นสามารถเข้าใจเนื้อหาได้โดยไม่เกิดอุปสรรคทางภาษา 
  ภาษาเฉพาะ: ในชุดการแสดงแขกแดง  ซึ่งเป็นชุดการแสดงที่ได้รับความนิยม จะมีการใช้ภาษา
เฉพาะที่เรียกว่า “ภาษาแขก”ซึ่งเป็นการดัดแปลงภาษาไทยให้มีลักษณะคล้ายคลึงกับภาษาอินเดีย  
โดยการออกเสียงรัวเร็ว เน้นเสียงสูงต่ำและใช้คำศัพท์เฉพาะบางคำ ภาษาแขกนี้ช่วยสร้างสีสันและ
อรรถรสให้กับการแสดงทำให้ผู้ชมรู้สึกเพลิดเพลินและสนุกสนานไปกับความแปลกใหม่ทางภาษา 



P a g e  9 | 14 

 
 
 
  ภาษาตลกขบขัน: ภาษาตลกขบขันเป็นองค์ประกอบสำคัญที่ขาดไม่ได้ในลิเกป่า  โดยมักปรากฏ
ในบทพูดของตัวละครตลก ซึ่งทำหน้าที่สร้างเสียงหัวเราะ ผ่อนคลายบรรยากาศ และเสียดสีสังคม  
ภาษาตลกขบขันในลิเกป่า มีทั้งการเล่นคำ การใช้คำผวน การพูดประชดประชัน และการเลียนเสียง ซึ่ง
ลว้นแล้วแต่เป็นกลวิธีในการสร้างอารมณ์ขันให้กับผู้ชม 
  การด้นสด: การด้นสดเป็นศิลปะการแสดงที ่สำคัญของลิเกป่า นักแสดงลิเกป่าต้องมี
ความสามารถในการด้นสดบทพูด บทเพลง และท่าทาง ให้สอดคล้องกับสถานการณ์ การด้นสดนี้ทำให้
ภาษาที่ใช้ในการแสดงมีความยืดหยุ ่น หลากหลาย และสามารถปรับเปลี ่ยนให้เข้ากับบริบทของ  
การแสดงได้อย่างเหมาะสม 
  กล่าวโดยสรุปได้ว่า ภาษาที่ใช้ในบทเพลงและบทสนทนาของลิเกป่า โดยเฉพาะอย่างยิ่ง  
จากการศึกษาคณะลิเกป่ารวมมิตรบันเทิงศิลป์มีลักษณะหลายอย่างร่วมกับลิเกป่าโดยทั่วไป ซึ่งแสดงให้
เห็นถึงรูปแบบของทุนทางวัฒนธรรมในสภาพฝังตัว ผู้แสดงใช้กลวิธีทางภาษาที่หลากหลาย ซึ่งสะท้อนให้
เห็นถึงความเข้าใจทางวัฒนธรรมและทักษะการสื่อสารที่ลึกซ้ึง กลวิธีทางภาษาที่ซับซ้อนที่ผู้แสดงลิเกป่า
ใช้แสดงให้เห็นถึง "ความรู้ทางวัฒนธรรม" ในระดับสูง ซึ่งเป็นทุนทางวัฒนธรรมในสภาพฝังตัวที่ช่วยให้
พวกเขาสื่อสารได้อย่างมีประสิทธิภาพและมีความหมายในบริบททางวัฒนธรรมเฉพาะของตน 

วรรณกรรมบทละครลิเกป่า คณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์: ส่งเสริมคุณค่าต่อชุมชนและทุนทาง
วัฒนธรรม 
 ด้านการส่งเสริมคุณค่าต่อชุมชน วรรณกรรมบทละครลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์มีบทบาท
สำคัญในการสร้างคุณค่าให้แก่ชุมชน โดยทำหน้าที่เป็นสื่อกลางในการ ถ่ายทอดเรื่องราว วิถีชีวิต และ
ความเชื่อ ของคนในท้องถิ่น ทำให้คนรุ่นหลังได้เรียนรู้รากเหง้าทางวัฒนธรรมของตนเอง นอกจากนี้ ยัง
สอดแทรก คติสอนใจและคุณธรรม ต่าง ๆ เพื่อเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตที่ดีให้กับผู้ชม  
  ภาษาที่ใช้ในบทเพลงและบทสนทนาของลิเกป่าแสดงถึงความเชี ่ยวชาญในการสอดแทรก
อารมณ์ขันและพลังทางวาทศิลป์ ซึ่งสอดคล้องกับ อุปนิสัยร่วม (habitus) ของผู้ชม การแสดงยังสะท้อน
ถึงความเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์และค่านิยมทางสังคม ทำให้ลิเกป่ามีฐานะเป็น สื่อกลางทางศีลธรรมและ  
จิตวิญญาณ โดยเนื้อเรื่องและบทเพลงมีส่วนช่วย ปลูกฝังพฤติกรรมทางจริยธรรม และสร้าง อุปนิสัยทาง
ศีลธรรมร่วมกัน (moral habitus) ในชุมชน 
  ดังนั้น คุณค่าของลิเกป่าจึงมากกว่าแค่ความบันเทิง แต่ยังทำหน้าที่เป็น สถาบันการศึกษา  
ที่ไม่เป็นทางการ ที่ช่วยสร้างความผูกพันทางสังคมและความต่อเนื่องทางวัฒนธรรมของชุมชน ทำให้
ค่านิยมและความเข้าใจร่วมกันถูกส่งต่อจากรุ่นสู่รุ่นอย่างมีนัยสำคัญ   
  ด้านการส่งเสริมทุนทางวัฒนธรรม ลิเกป่าเป็นศิลปะการแสดงที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตัว สะท้อน
ภูมิปัญญาและวิถีชีวิตท้องถิ่นในด้านภาษา ดนตรี และการแต่งกาย โดยทำหน้าที่สำคัญในการอนุรักษ์
ภาษาถิ่นและเป็นแหล่งรวมศิลปะการแสดงหลายแขนง รวมถึงเป็นแรงจูงใจให้เยาวชนสนใจเรียนรู้และ
สืบทอดศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่นการมีส่วนร่วมของลิเกป่าในกิจกรรมชุมชน เช่น งานบุญและประเพณี  
จึงเป็นการช่วยส่งเสริมให้ศิลปะแขนงนี้คงอยู่ต่อไป วรรณกรรมบทละครของลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิง
ศิลป์ จังหวัดกระบี่ มีบทบาทสำคัญในการส่งเสริมคุณค่าต่อชุมชนและทุนทางวัฒนธรรมอย่างรอบด้าน 
โดยมีโครงสร้างภาษาและบทกวีที่ซับซ้อน ผสมผสานภาษาไทยกลางและภาษาถิ่นใต้ พร้อมทั้งใช้คำถาม
เช ิงวาทศิลป์และการประชดประชัน ซ ึ ่งสะท้อนประเพณีทางวรรณกรรมที ่ล ึกซ ึ ้ง เน ื ้อเร ื ่อง  
มักวิพากษ์วิจารณ์สังคมและเสียดสีประเด็นต่าง ๆ ที่เกี ่ยวข้องกับชีวิตคนทั่วไป เช่น ความยากจน  
 



P a g e  10 | 14 

 
  
 
การทุจริต และความไม่เท่าเทียมทางชนชั้น สอดคล้องกับ (Wiboonsri, 2009) ที่กล่าวว่า “...บทขับร้อง
บทกลอนของศิลปะการแสดงลิเกป่าสะท้อนให้เห็นถึงการดำเนินวิถีชีวิต ทั้งทางด้านสังคม วัฒนธรรมที่มี
การเปลี่ยนแปลงตามยุคสมัย แต่ยังคงรูปแบบในการรักษาศิลปวัฒนธรรมทั้งความเชื่อและพิธีกรรมที่สืบ
ทอดให้เห็นในปัจจุบัน...” การนำเสนอประเด็นเหล่านี้ผ่านเรื่องราวที่เข้าถึงง่าย ทำให้ลิเกป่าเป็นเวที
สำหรับการแสดงออกถึงความรู้สึกและประสบการณ์ร่วมกันของชุมชน คุณค่าทางวัฒนธรรมของลิเกป่า
จึงเป็นภาพสะท้อนของความกังวลทางสังคม การปรับตัวของเรื ่องเล่าให้เข้ากับยุคสมัยทำให้ลิเกป่า
กลายเป็น "กระจกเงาสะท้อนสังคม" ซึ่งช่วยให้สามารถวิพากษ์วิจารณ์โครงสร้างอำนาจได้อย่างอ้อม ๆ 
สิ่งนี้แสดงให้เห็นว่าทุนทางวัฒนธรรมในสภาพวัตถุวิสัยของลิเกป่าไม่ได้เป็นเพียงประเพณีที่หยุดนิ่ง แต่
เป็นเครื่องมือที่มีพลวัตสำหรับการอภิปรายทางสังคมร่วมสมัยที่สามารถตอบสนองต่อความต้องการ  
ที่เปลี่ยนแปลงไปของชุมชนอย่างต่อเนื่อง การอนุรักษ์และสืบทอดลิเกป่าจึงมีความจำเป็นอย่างยิ่ง  
เพ่ือรักษาไว้ซึ่งมรดกทางวัฒนธรรมอันทรงคุณค่านี้ 

การวิเคราะห์ลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์กับการสร้างคุณค่าต่อชุมชนในมิติทุนทาง
วัฒนธรรม  
  1.ทุนทางวัฒนธรรมในสภาพฝังตัว (Embodied Cultural Capital): การสั่งสมความรู้ 
ทักษะ และอุปนิสัยทางวัฒนธรรม  
  ลิเกป่าสะท้อนถึงแนวคิด ทุนทางวัฒนธรรมในสภาพฝังตัว อย่างชัดเจน ผ่านการสั่งสมความรู้
และทักษะของนักแสดง เช่น นายตรึก ปลอดฤทธิ์ ซึ ่งได้รับการยอมรับว่าเป็นผู้มีผลงานดีเด่นทาง
วัฒนธรรม ความสามารถในการแสดงที่หลากหลาย ทั้งการรำ การร้อง และการสวมบทบาท สะท้อนให้
เห็นถึง อุปนิสัย (habitus) ของคณะลิเกป่ารวมมิตรบันเทิงศิลป์ ที ่สามารถรักษารูปแบบดั ้งเดิม 
พร้อมปรับตัวให้เข้ากับยุคสมัยได้อย่างยืดหยุ่น นอกจากนี้ การที่ชุมชนท้องถิ่นให้ความสำคัญและเข้าใจ
ในมิติทางวัฒนธรรมของลิเกป่า แสดงให้เห็นถึง รสนิยม และพื้นฐานทางวัฒนธรรมที่ ปลูกฝังร่วมกัน 
รสนิยมที่สอดคล้องกันนี้เป็นทุนทางวัฒนธรรมในสภาพฝังตัวแบบรวมหมู่ ซึ่งช่วยตอกย้ำอัตลักษณ์และ
ความภาคภูมิใจของชุมชน การยอมรับและการชื่นชมลิเกป่าจึงนำไปสู่ความเหนียวแน่นทางสังคมที่
เพิ่มขึ้น การดำรงอยู่ของคณะลิเกป่ารวมมิตรบันเทิงศิลป์ แม้จะไม่ได้สื บทอดโดยตรงจากบรรพบุรุษ  
แต่เกิดจากการสั่งสมและฝึกฝนทักษะอย่างต่อเนื่อง ความมุ่งมั่นของสมาชิกในชุมชนที่รวมตัวกัน  
เพื่อสืบสานลิเกป่าถือเป็นการลงทุนอย่างมากในด้านเวลาและแรงงาน ซึ่งเป็น งานทางวัฒนธรรม  
ที่สำคัญในการป้องกันไม่ให้ทุนทางวัฒนธรรมนี้สูญหายไป และช่วยให้ลิเกป่าสามารถดำรงอยู่ต่อไปได้ 
ในสังคมท่ีเปลี่ยนแปลง 
  2. ทุนทางวัฒนธรรมในสภาพวัตถุว ิส ัย (Objectified Cultural Capital): วัตถ ุทาง
วัฒนธรรมที่จับต้องได้ 
  ลิเกป่าสะท้อนถึงแนวคิดทุนทางวัฒนธรรมในสภาพวัตถุวิสัยผ่านวัตถุทางวัฒนธรรมที่จับต้องได้ 
โดยเฉพาะเครื่องแต่งกายของตัวละคร เช่น แขกแดง ยาหยี และเสนา ซึ่งไม่เพียงแต่เป็นอุปกรณ์
ประกอบฉาก แต่ยังเป็นสัญลักษณ์ที่สื่อถึงอัตลักษณ์และพัฒนาการของลิเกป่าที่ผสมผสานความดั้ งเดิม
และความร่วมสมัย นอกจากเครื่องแต่งกายแล้ว เครื่องดนตรีที่ใช้ในการแสดงก็เป็นองค์ประกอบสำคัญที่
สร้างเอกลักษณ์ทางเสียงและบรรยากาศ การวิวัฒนาการของเครื่องแต่งกายและเครื่องดนตรีนี้กล่าวได้
ว่าเป็นทางเลือกเชิงสุนทรียะที่สะท้อนรสนิยมของคณะและชุมชน โดยทำหน้าที่เป็นภาษาทางภาพและ
เสียงที ่สื ่อสารมรดกทางวัฒนธรรมร่วมกันและการจะชื ่นชมวัตถุเหล่านี ้ได้อย่างเต็มที ่ต ้องอาศัย  
ความเข้าใจทางวัฒนธรรมร่วมกันของผู้ชมด้วย ยิ่งไปกว่านั้นเนื้อเรื่องของลิเกป่าที่นำมาจากวรรณคดี  



P a g e  11 | 14 

 
 
 
และมีการสร้างสรรค์ใหม่เพื่อดึงดูดผู้ชมรุ่นใหม่ รวมถึงการพัฒนาพื้นที่การแสดงจากพื้นดินไปสู่เวที  
ยกพื้นพร้อมฉากที่สวยงาม ล้วนเป็นการลงทุนเพื่อยกระดับประสบการณ์การรับชมและทำให้ลิเกป่า
สามารถแข่งขันได้ในตลาดความบันเทิงสมัยใหม่ การปรับปรุงเหล่านี้แสดงให้เห็นถึงความพยายาม  
อย่างต่อเนื่องที่จะรักษาคุณค่าและความเกี่ยวข้องของทุนทางวัฒนธรรมนี้ไว้ เพื่อให้ศิลปะการแสดงนี้
ยังคงเป็นที่มองเห็นและได้รับการยอมรับจากผู้คนในวงกว้าง 
  3. ทุนทางวัฒนธรรมในสภาพสถาบัน (Institutionalized Cultural Capital): การรับรอง
และการยอมรับอย่างเป็นทางการ 
  ลิเกป่าสะท้อนถึงแนวคิด ทุนทางวัฒนธรรมในสภาพสถาบัน ผ่านการรับรองและการยอมรับ
อย่างเป็นทางการในหลายรูปแบบ ได้แก่ การได้รับรางวัลและการยกย่องต่าง ๆ เช่น การที่นายตรึก 
ปลอดฤทธิ์ หัวหน้าคณะลิเกป่ารวมมิตรบันเทิงศิลป์ ได้รับการยกย่องเป็นผู้มีผลงานดีเด่นทางวัฒนธรรม 
และการที่คณะได้รับรางวัลชนะเลิศจากการแข่งขันในปี พ.ศ. 2524 ซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของการตั้งชื่อคณะ
อย่างเป็นทางการ รางวัลเหล่านี้ทำหน้าที่เป็น “ใบรับรองความสามารถทางวัฒนธรรม” ที่ช่วยยกระดับ
สถานะของคณะให้ได้รับการยอมรับในวงกว้าง และอาจนำไปสู่การสนับสนุนด้านอื่น ๆ ต่อไป นอกจากนี้ 
การที่คณะลิเกป่ารวมมิตรบันเทิงศิลป์ถูกใช้เป็นกรณีศึกษาในการวิจัยเกี่ยวกับการอนุรักษ์ การจัดตั้งศูนย์
การเรียนรู้ลิเกป่าในรูปแบบพิพิธภัณฑ์พื้นบ้านเพื ่อเป็นแหล่งรวบรวมและจัดแสดงเครื่องแต่งกาย 
อุปกรณ์ประกอบฉาก เครื่องดนตรี และเอกสารที่เกี่ยวข้องกับลิเกป่า ผู้ที่สนใจสามารถเข้ามาศึกษา
เรียนรู้ และสัมผัสกับบรรยากาศของลิเกป่าได้อย่างใกล้ชิด การถ่ายทอดความรู้ให้กับนักเรียนใน
สถานศึกษา  โดยได้ร่วมมือกับสถานศึกษาในท้องถิ่น จัดกิจกรรมการเรียนรู้ การสาธิต และการฝึกอบรม 
เกี่ยวกับลิเกป่า เพื่อปลูกฝังความรู้ ความเข้าใจ และความรักในศิลปะการแสดงพื้นบ้านให้กับเยาวชน
และการที่คณะได้รับการยอมรับว่าเป็นมรดกภูมิปัญญาทางวัฒนธรรมประเภทศิลปะการแสดงพื้นบ้าน
ของภาคใต้ ถือเป็นการยืนยันถึงสถานะสำคัญของคณะในฐานะผู้พิทักษ์และสืบทอดศิลปะการแสดง  
อันทรงคุณค่า นอกจากนี้สภาวัฒนธรรมจังหวัดกระบี่มีส่วนสำคัญในการส่งเสริมการอนุรักษ์และสืบทอด
ภูมิปัญญาลิเกป่า โดยมีการจัดประชุมระดมความคิดเพื่อหาแนวทางในการอนุรักษ์สืบทอดลิเกป่าให้
สามารถดำรงอยู ่ได้ทั ้งในระดับชุมชนและในระดับจังหวัด อย่างไรก็ตาม แม้จะได้รับการย อมรับ 
ในเชิงสถาบัน แต่การขาดงบประมาณและการสนับสนุนที่ชัดเจนจากหน่วยงานภาครัฐยังคงเป็นอุปสรรค
สำคัญที่ส่งผลต่อการอยู่รอดของลิเกป่าในระยะยาว สิ่งนี้เน้นย้ำว่าการมีทุนทางวัฒนธรรมในสภาพ
สถาบันที ่แข็งแกร่งมีความสำคัญอย่างยิ ่งต ่อการดำรงอยู ่และการสืบทอดมรดกทางวัฒนธรรม  
อย่างต่อเนื่อง 

การส่งผ่านและการสร้างซ้ำทางสังคมผ่านลิเกป่า 
  ลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์มีบทบาทสำคัญในการขับเคลื่อนกระบวนการ "การส่งผ่าน  
ทางสังคม" และ "การสร้างซ้ำทางสังคม" ซึ่งเป็นกลไกสำคัญในการธำรงรักษาและพัฒนาวัฒนธรรม
ชุมชน 
  1. การส่งผ่านทางสังคม (Social Transmission) การส่งผ่านทางสังคมเกิดขึ้นผ่านหลาย
ช่องทาง ทั้งแบบไม่เป็นทางการและแบบเป็นทางการ การฝึกสอนเยาวชนโดยไม่คิดค่าใช้จ่ายของนาย
ตรึก ปลอดฤทธิ์  เป็นตัวอย่างของการส่งผ่านความรู้และทักษะโดยตรงจากผู้เชี่ยวชาญไปยังคนรุ่นใหม่ 
ซึ่งเป็นการถ่ายทอดทุนทางวัฒนธรรมในรูปแบบฝังแน่นอย่างแท้จริง งานวิจัยของ (Yaemsunthorn, 
2023) กล่าวถึงลิเกป่ามีการปรับเปลี่ยนเพื่อปลูกฝังค่านิยมความกตัญญูและลดอคติต่อผู้สูงอายุในเด็ก  
 



P a g e  12 | 14 

 
 
 
นักเรียนผ่านกระบวนการละครเพื่อการศึกษา (TIE)  แสดงให้เห็นถึงการปรับใช้ศิลปะเพื่อวัตถุประสงค์
ทางสังคมและการศึกษา การแสดงลิเกป่าสามารถถ่ายทอดเรื่องราวได้อย่างเข้าใจง่าย โดยใช้กิริยา
ท่าทาง เพลง และบทพูดที่เป็นภาษาถิ่น เพื่อสอดแทรกเนื้อหาที่มุ่งปลูกฝังค่านิยมและสะท้อนประเด็น
ทางสังคม เพื่อให้ศิลปะการแสดงนี้ยังคงดำรงอยู่และได้รับการส่งผ่านไปยังคนรุ่นต่อไป ลิเกป่าได้มีการ
ปรับตัวในหลายด้าน เช่น การปรับรูปแบบการแสดงให้สั้นลงเพื่อให้เข้ากับลักษณะของงานในปัจจุบัน 
การนำเครื่องดนตรีสากลมาใช้ร่วมกับเครื่องดนตรีพื้นเมืองเพื่อเพิ่มความสนุกสนาน และการสร้าง
เครือข่ายทางสังคม (Social Networking) รวมถึงการใช้ช่องทางออนไลน์เพื ่อเผยแพร่และสร้าง 
ความยั่งยืน  การปรับตัวเหล่านี้เป็นความพยายามอย่างมีสติที่จะทำให้ลิเกป่ายังคงมีความเกี่ยวข้องและ
ดึงดูดใจคนรุ ่นใหม่ ซึ ่งเป็นสิ ่งจำเป็นสำหรับการส่งผ่านแก่นแท้ทางวัฒนธรรมของศิลปะแขนงนี้  
ข้ามกาลเวลาและบริบททางสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป การปรับตัวอย่างพลวัตนี้มีความสำคัญอย่างยิ่ง  
ต่อการอยู่รอดของลิเกป่าและความสามารถในการส่งผ่านทุนทางวัฒนธรรมอย่างต่อเนื่อง 
  2. การสร้างซ้ำทางสังคม (Social Reproduction) ลิเกป่ามีส ่วนช่วยในการสร้างซ้ำ 
ทางสังคมโดยการธำรงรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญาท้องถิ่นของชุมชน การแสดงนี้ถือ
เป็นภูมิปัญญาที่มีคุณค่าและเป็นเอกลักษณ์ของภาคใต้  การอนุรักษ์รูปแบบการเล่น โครงสร้างบท และ
ตัวละครดั้งเดิมจึงเป็นสิ่งสำคัญ การรักษาองค์ประกอบเหล่านี้ช่วยเสริมสร้างกรอบวัฒนธรรมร่วมกันใน
ชุมชน นอกจากนี ้ ลิเกป่ายังเป็นแหล่งส่งเสริมมิตรภาพและความสัมพันธ์ระหว่างคนในชุมชน   
ในบทบาทของการแสดงในโอกาสต่าง ๆ ของชุมชนทำหน้าที่เป็นพิธีกรรมที่จัดขึ้นเป็นประจำซึ่ งนำผู้คน
ในชุมชนมารวมตัวกัน เสริมสร้างความผูกพันและเครือข่ายทางสังคมอันเป็นทุนทางสังคม การมีส่วนร่วม
และการชื่นชมร่วมกันนี้ช่วยปลูกฝังความภาคภูมิใจและความรู้สึกเป็นเจ้าของในหมู่คนในชุมชน ทำให้
เกิดความรักและหวงแหนภูมิปัญญาท้องถิ่นของตนเอง  กระบวนการนี้ฝังค่านิยมทางวัฒนธรรมและ
บรรทัดฐานทางสังคม (habitus) ไว้ในตัวบุคคล และรับประกันความต่อเนื่องของสิ่งเหล่านี้ข้ามรุ่น  
การเสริมสร้างองค์ประกอบทางวัฒนธรรมร่วมกันและโครงสร้างทางสังคมอย่างต่อเนื่องนี้แสดงให้เห็นถึง
บทบาทของลิเกป่าในการสร้างซ้ำโครงสร้างทางสังคมของชุมชนและพัฒนาองค์ความรู้ การดำเนินการ
ทั้งหมดนี้จะช่วยให้ลิเกป่าสามารถดำรงอยู่ได้อย่างยั่งยืนและยังคงเป็นทุนทางวัฒนธรรมที่มีความหมาย
ต่อชุมชนต่อไป 
 
3. บทสรุป (Conclusion) 
   "ทุนทางวัฒนธรรม" เป็นแนวคิดสำคัญที่เสนอโดย ปิแยร์ บูร์ดิเยอ (Pierre Bourdieu) เพื่อทำ
ความเข้าใจปฏิสัมพันธ์ระหว่างวัฒนธรรม ชนชั้น และอำนาจในสังคม ซึ่งเป็นแนวคิดสำคัญที่บทความ
วิชาการนี้นำมาวิเคราะห์ ลิเกป่าคณะรวมมิตรบันเทิงศิลป์ ศิลปะการแสดงพื้นบ้านของจังหวัดกระบี่ โดย
ลิเกป่าคณะนี้ได้มีการสืบทอดและพัฒนาอย่างต่อเนื่องผ่านกลุ่มบุคคลที่มีความรักและความมุ่งม่ัน แม้จะ
ไม่ได้สืบทอดทางสายเลือดก็ตาม               
  ลิเกป่าสะท้อนทุนทางวัฒนธรรมในสามมิติหลัก มิติแรกคือทุนทางวัฒนธรรมในสภาพฝังตัว  
ซึ่งเห็นได้จากความรู้และทักษะการแสดงอันหลากหลายของนักแสดง โดยเฉพาะนายตรึก ปลอดฤทธิ์ 
หัวหน้าคณะ ผู้ได้รับการยกย่องเป็นผู้มีผลงานดีเด่นทางวัฒนธรรม ความสามารถเหล่านี้สร้าง "อุปนิสัย" 
ที่ยืดหยุ่น ทำให้คณะสามารถรักษารูปแบบดั้งเดิมพร้อมปรับตัวให้เข้ากับยุคสมัยได้  รวมถึงรสนิยม
ร่วมกันของชุมชนที่ให้ความสำคัญกับการแสดงนี้ ก่อให้เกิดความเหนียวแน่นทางสังคม มิติที่สองคือ  
ทุนทางวัฒนธรรมในสภาพวัตถุวิสัย ซึ่งปรากฏในวัตถุที่จับต้องได้ เช่น เครื่องแต่งกายที่มีเอกลักษณ์  



P a g e  13 | 14 

 
 
 
เฉพาะตัวและวิวัฒนาการ เครื ่องดนตรี และบทละครที่ดัดแปลงจากวรรณคดีรวมถึงการแต่งขึ ้นใหม่  
สิ่งเหล่านี้ทำหน้าที่เป็นสัญลักษณ์ที่สื่อถึงอัตลักษณ์และภูมิปัญญา การพัฒนาเวทีและพื้นที่การแสดงให้
ทันสมัยก็เป็นการลงทุนเช ิงกลยุทธ์เพื ่อยกระดับประสบการณ์การรับชม และมิต ิส ุดท้ายคือทุน 
ทางวัฒนธรรมในสภาพสถาบัน ซึ่งได้รับการรับรองอย่างเป็นทางการผ่านรางวัลและการยกย่องต่าง ๆ ที่คณะ
ได้รับ เช่น รางวัลชนะเลิศจากการแข่งขัน และการยกย่องนายตรึกเป็นผู้มีผลงานดีเด่นทางวัฒนธรรม รางวัล
เหล่านี ้เป็น “ใบรับรองความสามารถทางวัฒนธรรม” ที ่ช่วยเพิ ่มสถานะและความน่าเชื ่อถือของคณะ 
นอกจากนี้ การที่ลิเกป่าถูกนำไปใช้เป็นกรณีศึกษาในการวิจัยและได้รับการยอมรับเป็นมรดกทางวัฒนธรรมก็
เป็นการสร้างทุนในสภาพสถาบันเช่นกัน 
  อย่างไรก็ตาม ลิเกป่าต้องเผชิญกับความท้าทายจากความนิยมที ่ลดลงและการขาดแคลน 
ผู้สืบทอด ดังนั้น เพ่ือความยั่งยืนในอนาคตจึงจำเป็นต้องได้รับการสนับสนุนจากภาครัฐและผู้นำชุมชน มีการ
ปรับตัวด้านเนื้อหาและรูปแบบการนำเสนอให้เข้ากับสื่อสมัยใหม่ รวมถึงการบูรณาการเข้ากับหลักสูตร
การศึกษา และการต่อยอดในเชิงเศรษฐกิจสร้างสรรค์ เช่น การพัฒนาผลิตภัณฑ์ที ่ระลึกและเส้นทาง
ท่องเที่ยว การดำเนินการเหล่านี้จะช่วยให้ลิเกป่าสามารถส่งผ่านและสร้างซ้ำทางวัฒนธรรมได้อย่างต่อเนื่อง
และแข็งแกร่งต่อไป 
 
4. เอกสารการอ้างอิง (References)  
Anukul, P. (2013). Management for the preservation of folk performance art: A case study of 

Likay Pa, Ruammit Banthoengsin troupe, Krabi Province. [Master's thesis, Thammasat 
University]. [in Thai] 

Cairns, S.  (2019).  “What is cultural capital?”.  
https://www.culturallearningalliance.org.uk/what- is-cultural-capital/   

Changsarn, T. (2013). Guidelines for the conservation and development of Likay Pa in Nakhon Si 
Thammarat Province. Journal of Yala Rajabhat University, 8(1), 76–88. [in Thai] 

Department of Cultural Promotion. (2025). Likay Pa. ICH Thailand. 
  https://ich-thailand.org/heritage/detail/629d76f2472e28a00d0ba9fbKittikorn. [in Thai] 
Kaentong, P., Yodnil, S. & Kosaiyawat, S. (2019). The value of Likay for social development. 

Journal of Education and Social Development, 15(1), 48–61. [in Thai] 
Meksuwan, P. (2023). Photographic record of the Likay Pa performance by the Ruammit 

Banthoengsin troupe. (2023, May 24). At the Likay Pa Folk Artist Learning Center, Khok 
Yang subdistrict, Nuea Khlong district, Krabi Province. [in Thai] 

Prasansakthawee, W. (2017). The management of lifelong education using the cultural capital 
of the Nyahkur ethnic group. [Doctoral dissertation, Srinakharinwirot University]. [in Thai] 

Sornpradit, C.  (2008). The study and development of the potential of southern folk performance 
arts: A case study of Likay Pa and Suat Malai. Research Report, Office of the National 
Culture Commission. [in Thai] 

 
 
 



P a g e  14 | 14 

 
 
 
Wiboonsri, K.  (2009).  Likay Pa Performance Art in the Western Coastal Area: A Case Study of 

Krabi Province. [Master's Thesis, Sukhothai Thammathirat Open University]. [in Thai] 
Yaemsunthorn, R. (2023). Enhancing understanding to prevent ageism against the elderlythrough 

Likay Pa performance for students aged 11–12. [Master's thesis, Srinakharinwirot 
University]. [in Thai] 

 
 


