
วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

166 

ลายผ้าทอชาติพันธุ์ไทลื้อ : สัญวิทยาและบทบาททางสังคม  
กรณีศึกษาไทลื้อ อำเภอเชียงคำ จังหวัดพะเยา 

Tai Lue Ethnic Textile Patterns: Semiotics and Social Role 
A Case Study of Tai Lue, Chiang Kham, Phayao 

 
วรุษา อุตระ1/ ภูวนาท รัตนรังสิกุล2 

Varusa Utara1/ Phuvanart Rattanarungsikul2  
 

1 นักศึกษาระดับปรัชญาดุษฎีบัณฑิต, สาขาศิลปะการออกแบบเชิงวัฒนธรรม คณะมัณฑนศิลป์ มหาวิทยาลัยศิลปากร 
1 Student of, Culture-Baesd Design Arts Ph.D., Faculty of Decorative Arts, Silpakorn University 

2 อาจารย์ท่ีปรึกษาวิทยานิพนธ์ สาขาศิลปะการออกแบบเชิงวัฒนธรรม คณะมัณฑนศิลป์ มหาวิทยาลัยศิลปากร 
2 Thesis Advisor, Culture-Baesd Design Arts Ph.D.. Faculty of Decorative Arts, Silpakorn University 

Corresponding author E-mail : marchwinn@gmail.com, drphuvanart@gmail.com 
(Received: August 27, 2024; Revised: October 15, 2024; Accepted: December 19, 2024) 

 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาลายผ้าในฐานะสัญวิทยา 2) เพื่อวิเคราะห์บทบาท

ทางสังคมของลายผ้าไทลื้อ ผ่านวัฒนธรรมการใช้ผ้าของชาวไทลื้อเชียงคำ ซึ่งเป็นกลุ่มที่มีลายผ้าทอโดดเด่น
สัมพันธ์กับวิถีชีวิต ความเชื่อ วัฒนธรรม ประเพณี และบทบาทหน้าที่ทางสังคม ลายผ้าทอไทลื้อจึงเป็น
สัญลักษณ์ที่สะท้อนมโนคติผ่านหน้าที่ใช้สอย โดยมีกระบวนการศึกษาข้อมูลที่เกี่ยวข้อง และเก็บข้อมูลด้วย
การสังเกต ถ่ายภาพและสัมภาษณ์เชิงลึกผู้เชี่ยวชาญผ้าทอไทลื้อเชียงคำ คือ แม่ครู และช่างทอ จำนวน 5 คน  
โดยวิเคราะห์ด้วยทฤษฎีสัญวิทยาของ แฟร์ดิน็อง เดอ โซซูร์ และมายาคติของ โรล็องค์ บาร์ตส์ ร่วมกับหลักการ
หน้าท่ีใช้สอย 3 ประการของ ลูวิส บินฟอร์ด ผลการศึกษาพบว่าลายผ้าทอไทลื้อเชียงคำ แบ่งเป็น 5 กลุ่ม คือ 
1) ลายเรขาคณิต 2) ลายพฤกษา 3) ลายสัตว์และสัตว์ในตำนาน 4) ลายเครื่องสักการะ 5) ลายสถาปัตยกรรม 
จะสะท้อนคติความเชื่อที่สืบต่อกันมาในแง่ของหน้าที่  หรือประโยชน์ใช้สอยของผลผลิต โดยจำแนกผ่าน
บริบทการใช้ผ้า 3 ประการ ได้แก่ 1) เพื่อศาสนาและการบูชา 2) เพื่อใช้สอย 3) เพื่อแต่งกาย โดยแบ่งแยกลาย
ชัดเจนไม่ปะปน ผลการศึกษานี้เป็นแนวทางในการศึกษาและทำความเข้าใจคติความเชื ่อที ่ส่งผลต่อ
กระบรวนทัศน์ และการดำเนินชีวิตผ่านลายผ้าของแต่ละวัฒนธรรม 
 

คำสำคัญ: ลายผ้าทอชาติพันธ์ุไทลื้อ สัญวิทยา หลักการหน้าท่ีใช้สอย บทบาทหน้าท่ี 

mailto:marchwinn@gmail.com
mailto:drphuvanart@gmail.com


Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

167 

Abstract 
The main purposes of this article are 1 )  to study fabric patterns through semiotic 

approaches 2 )  to analyze the societal role of Tai Lue fabric patterns through the fabric 
culture of an ethnic group called Tai Lue people in Chiang Kham whose woven patterns are 
rather prominent in relation to their lifestyle, beliefs, culture, traditions, and social roles. 
Therefore, Tai Lue weave pattern is considered a symbol upon which reflects various ideas 
through their practical functions. The process of studying relevant literature and collecting 
data includes observation, photography and conducting in-depth interviews with experts in 
the area of Tai Lue, Chiang Kham textiles, namely Mae Kru and 5 professional weavers. 
Additionally, Ferdinand de Saussure's Semiotic Theory and Roland Barthes' Mythologies 
along with 3 functional principles of Lewis Binford are the main frameworks used to analyze 
the obtained data. The results of the study revealed that the patterns of Tai Lue Chiang Kham 
woven fabrics are divided into 5 groups: 1) geometric patterns, 2) botanical patterns, 3) animal 
and mythical animal patterns, 4) temple offerings’ patterns, and 5) architectural patterns which 
mirror the beliefs that have been generationally inherited in terms of the utility of the 
products which are able to be classified through the context of using the fabric in 3 ways: 
1) for religion and worshiping, 2) for using, and 3) for dressing. Finally, the results of this study 
provide a guideline that allows readers to comprehend the beliefs which can affect the 
landscape and lifestyle of people through the fabric pattern of each culture. 
 

Keywords: Tai Lue fabric patterns, Semiotics, Principles of function, Role and Function 
 

บทนำ      
 ไทลื้อเชียงคำเป็นกลุ่มชาติพันธุ ์ไทลื้อมีต้นกำเนิดในสิบสองพันนา มณฑลยูนาน ทางตอนใต้
สาธารณรัฐประชาชนจีน แบ่งออกเป็น 12 หัวเมืองใหญ่ ใช้ระบบปกครองเป็นระบบพันนา หรือปันนา (พระครู
สุนทรวุฒิสาร, 2558: 25) มีเมืองเชียงรุ้งเป็นเมืองหลวง มีการเคลื่อนย้ายถิ่นฐานเข้ามาในประเทศไทย ในช่วง
การฟื้นฟูอาณาจักรล้านนาช่วงต้นศตวรรษที่ 2300 พระเจ้ากาวิละ กษัตริย์แห่งเชียงใหม่ ในช่วงฟื้นฟูเมือง
ต้องการกำลังคนเป็นจำนวนมากจึงได้มีนโยบาย“เก็บผักใส่ซ้า เก็บข้าใส่เมือง” กวาดต้อนผู้คนจากเมืองต่าง ๆ 
เช่น สิบสองพันนา เชียงตุง เมืองยอง เชียงแสน เป็นต้น การกวาดต้อนในลักษณะนี้เรียกว่า  การ “เทครัว” 
อีกสายหนึ่งคือ สายเมืองน่าน ที่เจ้าสุริยพงษ์ผลิตเดช เจ้าเมืองน่าน ยกขึ้นไปตีเมืองพง เมืองหย่วน เมืองมาง 
เมืองล้า และเมืองแพด กวาดต้อนผู้คนมาไว้ที่เมืองเทิงก่อนที่จะย้ายไปเมืองทาวังผาและเมืองเชียงม่วน  



วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

168 

ต่อมาที่ทำกินไม่อุดมสมบูรณ์จึงพากันอพยพย้ายมาอยู่ท่ีราบลุ่มของแม่น้ำแวน แม่น้ำลาว และแม่น้ำยวน ซึ่ง
เรียกบริเวณนั้นว่า “เมืองเชียงคำ” (ประสิทธิ์ ลีปรีชา และคณะ, 2558: 80) 

ชาวไทลื้อมีภาษาพูดและการแต่งกายที่เป็นเอกลักษณ์ มีขนบธรรมเนียมประเพณี  วัฒนธรรม 
ความเชื่อ มาจากรากฐานความเชื่อเกี่ยวกับการนับถือผซีึ่งเป็นความเชื่อดั้งเดิมผสมผสานกับความเชื่อเรื่อง
พุทธศาสนาเป็นตัวกำหนดกระบวนทัศน์ทางความคิดและการดำเนินชีวิตเห็นได้จากหมู่บ้านหนึ่งจะมีใจบ้าน
ที่เป็นสัญลักษณ์ตัวแทนความเชื่อเรื่องผีและวัดประจำหมู่บ้านหนึ่งวัดเป็นตัวแทนสัญลักษณ์คติความเช่ือ
เรื่องพระพุทธศาสนา จนกลายเป็นอัตลักษณ์และมีอิทธิพลในการดำเนินชีวิตของชาวไทลื้อ โดยถ่ายทอด
ผ่านลวดลายบนผืนผ้าทอที่เกิดจากจินตนาการตามคติความเชื่อของช่างทอที่สืบต่อกันมาจากบรรพบุรุษ
ปรากฏเป็นผ้าที่ใช้ในการประกอบทางพิธีกรรม เช่น ตุง ผ้าเช็ด ฯลฯ หรือผ้าเพื่อใช้สอย เช่น สะลี (ฝูก)  
ผ้าแหลบ (ผ้าปูที่นอน) และผ้าเพื่อใช้ในการแต่งกาย เช่น ผ้าซิ่น, เสื้อปา (เสื้อกั๊ก) ซึ่งลายผ้าทอที่ปรากฏ
อยู่ในผ้าแต่ละประเภทเมื่อวิเคราะห์ด้วยทฤษฎีสัญวิทยาของ แฟร์ดิน็อง เดอ โซซูร์ และมายาคติของ 
โรล็องค์ บาร์ตส์ ลายผ้าเหล่านี้จะทำหน้าท่ีเป็น “สัญญะ” (Sign) สิ่งแทนความท่ีก่อให้เกิดความหมาย (เถกิง 
พัฒโนภาษ, 2551: 36) ที่ปรากฏเป็นระบบสัญลักษณ์ในความคิดของมนุษย์เพื่อใช้เป็นเครื่องมือสื่อสารและ
จัดระเบียบสังคม ลายผ้าไทลื้อเหล่านี้จะทำหน้าที่เป็นกระบวนการสื่อความหมายทางวัฒนธรรมที่เข้ายึด
ครองความหมายเบื้องต้น หรือความหมายเดิมของสิ่งนั้นให้เป็นไปตามอุดมคติของสังคมนั้นๆ กระบวนการ
สื่อความหมายเหล่านี้จะแฝงอยู่ในบทบาทหน้าท่ีทางสังคมของผลผลิตภูมิปัญญาผ่านหลักการประโยชน์สอย 
3 ประการ ของ ลูวิส บินฟอร์ด ประกอบด้วย 1) หน้าที่ใช้สอยโดยตรง (Technomic function) 2) หน้าที่ใช้
สอยทางสังคม (Socio-techic  function) และ 3) หน้าที่ใช้สอยเชิงสัญลักษณ์ ( Ideo-technic) (สว่าง 
เลิศฤทธิ์, 2547 อ้างถึงใน ภูวนาท รัตนังสิกุล, 2561: 110)  

 

เนื้อหา 
 ผ้าเป็นหนึ่งในปัจจัยขั้นพ้ืนฐานในการดำเนินชีวิตลายเกิดจากเทคนิคการขัดสานของเส้นใยจนเกิด
เป็นลายพื้นฐานที่ไม่มีความหมายพัฒนาไปสู่ลายที่มีความหมายเชิงสัญลักษณ์ ที่สืบเนื่องมาจากธรรมชาติ 
ความเชื่อ ความศรัทธา อุดมคติและจินตนาการของช่างทอซึ่งในอดีตจะเป็นหน้าที่ของฝ่ายหญิง ถือได้ว่าลาย
บนผ้าทอเป็นตัวสะท้อนมุมมองจากผู้หญิง (ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล, 2551: 19) โดยมีการใช้สอยเป็น
ตัวกำหนดจำแนกลวดลายที่ปรากฏในผ้าทอประเภทต่าง ๆ อย่างชัดเจน โดยเฉพาะไทลื้อเชียงคำ ซึ่ง
วัฒนธรรมของการใช้ผ้าของไทลื้อจะแบ่งบริบทไว้ชัดเจนอยู่ด้วยกัน 3 ประเภท คือ 1) เพื่อศาสนาและการบูชา 
2) เพื่อใช้สอย 3) เพื่อแต่งกาย (หทัยทิพย์ เช้ือสะอาด, 2565)   



Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

169 

 
ภาพที่ 1 บริบทการใช้ผ้าของไทลือ้ 

ที่มา (วรุษา อุตระ, 2566) 
 

บริบทการใช้ผ้าของไทลื้อ 3 ประเภท 
1. บริบทเพ่ือศาสนาและการบูชา 

 ชาวไทลื้อส่วนใหญ่นับถือพุทธนิกายเถรวาท ซึ่งมีข้อกำหนดว่าผู้หญิงไม่สามารถครองตนเป็น
สมณเพศได้โดยเฉพาะผู้หญิงในประเทศไทย ลาว และเขมร จึงทำหน้าท่ีเป็นผู้อุปถัมภ์ค้ำจุนพระพุทธศาสนา
ในฐานะอุบาสิกา การทอผ้าเพื่อใช้ในพระพุทธศาสนา ด้วยการถวายให้พระสงฆ์เพื่อใช้ในโอกาสต่าง ๆ และ
ถวายเป็นพุทธบูชา ถือว่าเป็นรูปแบบหนึ่งในการสร้างบุญบารมีบนพื้นฐานของความเช่ือว่าอานิสงส์แห่งผล
บุญจะเป็น “ปัจจัยภายหน้า” ที่ตนจะได้รับในการเสวยสุขในภพหน้า (จิราวรรณ กาวิละ โอคาโมโตะ 
และคณะ, 2553: 47-48) ด้วยความเชื ่อและความศรัทธาที่มีแก่นมาจาก “ปัจจัยภายหน้า” นี้เอง เป็น
ตัวกำหนดรูปแบบและลายที่ปรากฏบนผ้าที่ใช้ในทางพระพุทธศาสนา ผ้าทอจึงมีบทบาทสำคัญในพิธีกรรมต่างๆ
ทางพระพุทธศาสนา บางลายที่ปรากฏยังเป็นสัญลักษณ์เก่าแก่ท่ีสะท้อนรากความเช่ือดั้งเดิมในเรื่องการนับถือ
ผีหรือสิ่งศักดิ์สิทธ์ิเหนือธรรมชาติ (ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล, 2551: 19) แสดงให้เห็นถึงความผูกพันเหนียว
แน่นระหว่างความเชื่อดั้งเดิมและพระพุทธศาสนาที่แฝงอยู่ในวิถีชีวิตของชาวไทลื้อจนเกิดเป็นวัฒนธรรมการ
ทอผ้าในการสืบทอดประเพณีพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาที่ผสมผสานความเชื่อแบบดั้งเดิมเกิดเป็นผ้าชนิด
ต่าง ๆ เพื่อใช้ในพิธีกรรม เช่น ประเพณีตั้งธรรมหลวง ที่จัดขึ้นช่วงเดือนมีนาคม ที่มีการถวายผ้าเช็ดน้อยเป็น
ผ้าที่ใช้สำหรับเช็ดหน้า หรือใช้รองกราบพระ เป็นส่วนหนึ่งในการประกอบพิธีกรรมใช้สำหรับตกแต่งครัวทาน 
(เครื่องไทยธรรม) และถวายตุงปราสาท (ทอเป็นรูปปราสาทหอผ้า) เพื่อเป็นการอุทิศส่วนบุญส่วนกุศลให้แก่ผู้
ล่วงลับไปแล้ว หรือเพื่อสร้างกุศลผลบุญให้แก่ตนเองและครอบครัวในชาติหน้าด้วยคติความเช่ือที่ว่าเมื่อตาย
ไปแล้วจะพ้นจากการตกนรกโดยอาศัยชายตุงเกาะขึ้นไปสวรรค์ (หทัยทิพย์ เช้ือสะอาด, 2567)    



วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

170 

      
ภาพที่ 2-4 ประเพณีตั้งธรรมหลวง และตุงปราสาท (ทอเป็นรูปปราสาทหอผ้า)  

ใช้ในการประกอบพิธี ที่วัดหย่วน ต.หย่วน อ.เชียงคำ 
ที่มา (วรุษา อุตระ, 2567) 

  

 บริบทผ้าทอเพื่อศาสนาและการบูชาถือว่าเป็นผ้าสูงเพราะเกิดขึ้นด้วยแรงศรัทธามุ่งมั่นในการ
สืบทอดประเพณีพิธีกรรมทางศาสนาจะประกอบด้วย ตุง ผ้าเช็ดหลวง ผ้ามุญจนะ ผ้าเช็ดน้อย และผ้าเช็ด
น้อยเครือ มีรายละเอียด ดังต่อไปนี้  

ตุง  
“ตุง” เป็นคำในภาษาไทลื ้อ แปลว่า “ธง” เป็นวัตถุหรืออุปกรณ์เพื ่อการสักการะบูชา 

(Offering Object) และเป็นสัญลักษณ์ที ่แสดงถึงความหมายการแทนตัวบุคคล (Representative) มี
ลักษณะห้อยในแนวดิ่งจากด้านบนของลงสู่ด้านล่าง ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล (2564) กล่าวว่า ตามคติ
ความเชื่อดั้งเดิมตุงถูกสร้างขึ้นเพื่อใช้ในพิธีกรรมเกี่ยวกับความเชื่อเรื่องผีและโลกหลังความตายเมื่อปรับ
ความเชื่อมาสู่พุทธศาสนา ตุงจึงเปลี่ยนคติเป็นทำขึ้นเพื่อถวายเป็นพุทธบูชา จุดประสงค์เพื่อเป็นการอุทิศส่วน
บุญส่วนกุศลให้แก่ผู้ล่วงลับหรือเพื่อสร้างกุศลผลบุญให้แก่ตนเองในชาติหน้าด้วยคติความเช่ือท่ีว่าเมื่อตายไป
แล้วจะพ้นจากการตกนรกโดยอาศัยชายตุงเกาะขึ้นไปสวรรค์ ตุงจึงเป็นสัญลักษณ์ของคุณธรรมและสิริมงคล
ที่ใช้ในพิธีกรรมต่างๆเกิดเป็นตุงไทลื้อประเภทต่าง ๆ จำแนกได้ 5 ประเภทคือ  

1. ตุงผ้าทอลวดลาย ชาวไทลื้อมักเรียกขานว่า “ตุงดอก” คงฤทธิ์ เชื้อสะอาด (2565) ได้เล่า
ให้ฟังว่า “ตุงดอก” ในความหมายของไทลื้อ คือ ตุงผ้าที่มีลาย ซึ่งคำว่า “ดอก” จึงมีความหมายว่าคือ 
“ลาย” โดยทั่วไปตุงดอกจะทอด้วยเส้นฝ้ายสีขาวและทอลวดลายด้วยเทคนิคขิด หรือจก ซึ่งมักนิยมใช้ทอใน
ผ้าพวกพิธีกรรม 

2. ตุงผ้าสี คือ ตุงที่ไม่มีลวดลาย มีสีต่าง ๆ เช่น ขาว ดำ แดง ม่วง เหลือง เขียว เป็นต้น ซึ่ง
อาจทำขึ้นจากผ้าที่เรียกว่า “ผ้าฮำ” (ผ้าฮำ คือ ผ้าพื้นเป็นผ้าประเภทแรกในการเริ่มฝึกหัดทอ และยังเป็นผ้า
ที่ทอไว้ติดบ้านสำหรับเพื่อไว้ใช้สอยต่าง ๆ) หรือปัจจุบันใช้ผ้าจากโรงงาน 

3. ตุงใย ซึ่งในตุงของไทลื้อ คือ ตุงผ้าทอท่ีทอเว้นเป็นช่วง ๆ เพื่อให้ผ้ามีความโปร่งเห็นเส้นยืน
เป็นใย ๆ คล้ายใยแมงมุม  



Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

171 

4. ตุงแต้ม ตุงแต้มเป็นตุงที่ทำด้วยผ้าสีขาวแล้ววาด หรือเขียนภาพลงบนผืนผ้า มีลักษณะ
คล้ายกับผ้าพระบท ซึ่งคำว่า “แต้ม” แปลว่า วาด หรือเขียน นั้นเอง 

5. ตุงเข็ม เป็นตุงท่ีมีขนาดเล็ก กว้างยาวประมาณ 10 x 50 ซม. ทำจากผ้าทอหรือใช้เส้นด้าย
ร้อยเป็นรูปตุง โดยเส้นด้ายที่ร้อยเป็นขั้นๆนั้นมีเข็มห้อยติดอยู่ เชื่อกันว่าผู้ที่ทาน (ถวาย) ตุงเข็มเป็นพุทธ
บูชาจะมีความเฉลียวฉลาดแหลมคมเหมือนกับเข็ม มักแขวนตุงชนิดนี้ไว้บนฐานชุกชีหน้าพระประธาน
เนื่องจากในอดีตเข็มเป็นเครื่องมือสำคัญสำหรับพระภิกษุใช้เย็บจีวร  

 
ภาพที่ 5 ตุงรูปแบบต่าง ๆ ในศูนยว์ัฒนธรรมเฉลิมราช พิพิธภัณฑ์วัดแสนเมืองมา จากซา้ยไปขวา 

(1) ตุงใย, (2) ตุงไชย, (3),(4),(6),(7),(8),(9) ตุงปราสาท, (5) ตุงผ้าถักโครเชต์, (10) ตุงนักษัตร 
ที่มา (วรุษา อุตระ, 2563) 

  
 

 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 6 -7 ลวดลายที่ปรกฏบนผา้ตุง 

ที่มา (วรุษา อุตระ, 2566) 
 
 
 



วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

172 

 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 8-9 ลวดลายที่ปรกฏบนผ้าตุง 

ที่มา (วรุษา อุตระ, 2566) 
 

ผ้าเช็ดหลวง 
ผ้าเช็ดหลวงเป็นผ้าเพื่อศาสนาและการบูชาอีกประเภทหนึ่งมีลักษณะคล้ายตุงแต่จะไม่มีการทอ

แทรกไม้ไผ่ มีขนาดความยาว 2-3 เมตร และความกว้าง 15-30 เซนติเมตร ผืนจะเป็นสีขาว ส่วนลวดลายเกิด
จากเส้นพุ่งหลากสี สีที่เด่นคือ แดง และดำ โดยมีการทอลายเป็นช่วง ๆ เป็นรูปหอเทศน์ สัตว์ ต้นไม้ ดอกไม้ 
และเรขาคณิต โดยทอด้วยเทคนิคขิดซ้ำกันจากปลายผ้าทั้ง 2 ข้าง ไล่ลำดับลงมาจนถึงตรงกลาง จึงทำให้
การวางลายทั้งสองด้านสมมาตรกันแบบกระจกเงา (Mirror) ไม่ปรากฏลวดลายปราสาท สันนิษฐานว่า
โครงสร้างและลวดลายผ้าเช็ดหลวงนี้อาจจะสืบเนื่องมาจากความเชื่อดั้งเดิมของชาวไทลื้อก่อนรับพุทธ เพื่อ
อุทิศให้แก่บรรพบุรุษเช่นเดียวกับตุง นิยมถวายในวันพญาวัน (วันเป็นวันเถลิงศกเริ่มต้นจุลศักราชใหม่) (ทรงศักดิ์ 
ปรางค์วัฒนากุล, 2551: 120) หทัยทิพย์ เชื้อสะอาด (2565) กล่าวไว้ว่า ในอดีตผ้าเช็ดหลวงนี้พอเก็บกลับ
มาแล้ว ผู้เป็นแม่บางครั้งจะเก็บไว้และตัดแจกจ่ายให้ลูกเพื่อเก็บไว้ ในส่วนนี้ผ้าเช็ดหลวงจึงอาจกล่าวได้ว่าเป็น
ที่รวบรวมลายผ้าแบบดั้งเดิมที่ควรจะศึกษา ซึ่งปัจจุบันผ้าเช็ดหลวงไม่เป็นท่ีนิยมใช้เหมือนแต่ก่อน 
 
 
 
  
 

 
 
 

ภาพที่ 10-11 ผ้าเช็ดหลวงลวดลายต่างๆจากศูนย์วัฒนธรรมไทลื้อวัดหย่วน อ.เชียงคำ 
ที่มา (วรุษา อุตระ, 2565) 



Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

173 

ผ้ามุญจนะ 
“ผ้ามุญจนะ” หรือจีวรพระเจ้า ผ้าชนิดนี้มีลักษณะคล้ายตุงขนาดเล็กแสดงแม่ลาย (ลวดลาย) 

เป็นแนวดิ่งคล้ายตุงแต่ตั้งพ้ืนแบ่งเป็นห้องลายแต่ละช่อง ๆ ไม่มีไม้ไผ่ขั้นเป็นช่อง ๆ ประดับตกแต่งด้วยลูกปัด 
มีขนาดตั้งแต่ 18 x 26 ซม. ถึง 50 x 60 ซม. ส่วนบนของผ้าจะขึงติดกับแท่งไม้รูปตัวที หรือบนโครงไม้รูป
สามเหลี่ยมตั้งถวายบนพ้ืนวิหารบริเวณหน้าพระประธานเพ่ือเป็นเครื่องสักการะ ในอดีตอาจทำข้ึนถวายเป็น
ผ้าเพื่อพระภิกษุนำมาต่อเย็บเป็นจีวร เวลาถวายชาวไทลื้อจะใช้มือข้างนึงจับผ้า มุญจนะส่วนมืออีกข้างจะ
กรวดน้ำไปพร้อมกันเพื่ออุทิศส่วนกุศลให้สรรพสัตว์ทั้งหลายให้พ้นทุกข์ นิยมถวายช่วงเทศกาลออกพรรษา
และในงานเทศนม์หาชาติ 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 12-13 “ผ้ามุญจนะ” หรือจวีรพระเจา้ลวดลายต่าง ๆ  จากศูนย์วฒันธรรมไทลื้อวัดหย่วน อำเภอเชียงคำ 
ที่มา (วรุษา อุตระ, 2565) 

  

ผ้าเช็ดน้อย และผ้าเช็ดน้อยเครือ 
 ผ้าเช็ดน้อยเป็นผ้าฝ้ายสีขาว หรือแบบย้อมสีเหลืองขนาดเล็ก กว้างประมาณ 15-25 ซม. ยาว
ประมาณ 20-45 ซม. มีลายริ้วที่ชายผ้าทั้ง 2 ข้าง เป็นผ้าที่ใช้สำหรับเช็ดหน้า หรือใช้รองกราบพระ รวมทั้ง
ใช้เป็นส่วนหนึ่งในการประกอบพิธีกรรม ใช้สำหรับตกแต่งครัวทาน และถ้าทอต่อเนื่องกันเว้นระยะเส้นยื่น
โดยไม่ได้ตัดขาด เรียกว่า “ผ้าเช็ดน้อยเครือ” ห้อยจากยอดปราสาทลงมาคล้ายกับตุง ในอดีต “ผ้าเช็ดน้อย” 
ยังใช้แทนผ้าบังสุกุลในพิธีฌาปณกิจ จึงมักพบผ้าประเภทน้ีในวิหารไทลื้อ 
                  
 
 
 
 
 
      ภาพที่ 14 ผ้าเช็ดน้อยเครือ และลวดลายที่ปรากฏ    ภาพที่ 15 ผ้าเช็ดน้อย และลวดลายที่ปรากฏ 
              ที่มา (ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล, 2551)                      ที่มา (วรุษา อุตระ, 2566) 



วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

174 

2. บริบทเพ่ือใช้สอย 

ผ้าทอเป็นปัจจัยขั้นพื้นฐานในการดำรงชีวิต ซึ่งในอดีตผู้หญิงเป็นผู้ดูแลจัดหาผ้าต่าง  ๆ ที่ใช้
สอยให้กับครอบครัว หญิงชาวไทลื้อจึงเรียนรู้การทอผ้าจากแม่ ยาย หรือญาติผู้หญิง ผ้าทอจึงแสดงถึงคุณค่า
ของความเป็นแม่ศรีเรือนเพราะในการแต่งงานของตนเอง ผู้หญิงจะต้องเป็นผู้เตรียมผ้าเพื่อใช้สอยสำหรับ
เริ่มต้นชีวิตคู่สร้างครอบครัวผ้าที่ใช้สอยเหล่านี้ล้วนเต็มไปด้วยลวดลายสีสันสวยงามเพื่อเป็นการ แสดง
ฝีมืออย่างมีช้ันเชิง ได้แก่ สะลี (ฟูก) ผ้าแหลบ (ผ้าเสื่อ) ผ้าหลบ (ผ้าห่ม) และ ผ้ากั้ง (ผ้าม่าน) 

สะลี (ฟูก) 
 สะลี หรือฟูก เป็นที่นอนของชาวไทลื้อขนาดเล็ก ประมาณ 60x180 ซม. ขอบของฟูกหนา
ประมาณ 5x10 ซม. ยัดด้วยนุ่น สำหรับนอนคนเดียว มีการเย็บผ้าลายขิดไว้บริเวณตำแหน่งส่วนตีน (เท้า) 
เพื่อเป็นการหมายทิศ และเย็บตกแต่งด้านหลังของฟูกจะได้แสดงลวดลายเมื่อมีการม้วนเก็บ ซึ่งฝ่ายหญิงที่
จะแต่งงานจะเป็นผู้เตรียมสำหรับออกเรือน นิยมใช้ 2 สีหลัก ได้แก่ แดง และดำ (น้ำเงินเข้ม)  
 

 
 
 
 
   

      ภาพที่ 16 สะลี หรือ ฟูก ลายด้านปลายเท้า         ภาพที่ 17 ลวดลายที่ปรากฏบนฟูก หรือสะล ี
จะทำหน้าท่ีบอกทิศที่ใช้ และลายบริเวณด้านหลังฟูก            ที่มา (วรุษา อุตระ, 2566) 
 เพื่ออวดลวดลายเวลาม้วนเก็บ หรือเวลาที่เคลื่อนที ่
              ที่มา (วรุษา อุตระ, 2563) 
 

ผ้าแหลบ (ผ้าเสื่อ)  
ผ้าแหลบ หรือผ้าเติ้ม บางที่เรียกผ้านอน หรือผ้าเสื่อ หมายถึง ผ้าที่ใช้ปูนอนต่างจากผ้าหลบคือ 

ใช้ปูนอนได้เลยเป็นผ้าอเนกประสงค์ เป็นผ้าที่ใช้พกพา หรือนำไปใช้ปูนอนวัด หรือบ้างที่ใช้ห่มแบบเดียวกับ
ผ้าตุ๊ม (ผ้าห่ม) จึงมีอีกชื่อว่า ผ้าเติ้มโครงสร้างของผ้าแหลบหรือผ้าเติ้ม เป็นผ้าทอลายขิดเย็บตกแต่งขอบทั้ง 
4 ด้าน ด้วยผ้าสีแดง หรือสีดำ และซับรองด้านหลังเพื่อให้ผ้าหน้ามากขึ้นนิยมใช้ 2 สีหลัก ได้แก่ แดง และดำ 
(น้ำเงินเข้ม) อดีตได้จากการย้อมสีธรรมชาติ 
 



Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

175 

 
ภาพที่ 18 ผ้าแหลบ หรือ ผา้เติม้ และลวดลายที่ปรากฏ 

ที่มา (วรุษา อุตระ, 2566) 
ผ้าหลบ 
ผ้าหลบ คือ ผ้าปูที่นอน ผ้าปูทับลงบนฟูก หรือสะลี นิยมทอสองชิ้นแล้วนำมาต่อกันตรงกลาง

เพื่อให้มีขนาดพอเหมาะกับฟูก ทอด้วยฝ้ายรูปร่างสี่เหลี่ยมผืนผ้าขนาดตามฟืมสมัยก่อนมีหน้าแคบขนาด
ประมาณ 40x60 ซม. ตกแต่งลายบริเวณปลายผ้าด้านหนึ่งเพื่อเป็น “หมาย” ให้รู้ว่าเป็นส่วนเท้า สัดส่วน
ของลายประมาณ 2 ใน 3 ของผืน เหลือปลายฝ้ายเส้นยืนยาวประมาณ 1 ฟุต เพื่อถัก (ไป่) เป็นชายหรือ
ปล่อยด้ายให้ฟู นิยมผ้าผืนขาวทอด้วยลวยลายขิดสีมาตราฐานดำแดง หรือกรมท่าตกแต่งลาย 

 
  
 
 

 
ภาพที่ 19 ผ้าหลบและลวดลายทีป่รากฏ 
ที่มา (ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล, 2551) 

ผ้ากั้ง 
ผ้ากั้ง หรือผ้าม่าน จะอยู่บริเวณประตูทางเข้าบริเวณที่นอน มีหน้าที่ในการกั้นส่วนห้องนอนซึ่ง

เป็นเขตหวงห้ามสำหรับผู้ที่ไม่ใช่สมาชิกในบ้าน หากล่วงล้ำเข้าไปจะเป็นการผิดผีเรือน ตัวผ้ากั้งเป็นผ้าฝ้ายสี
ขาวทอด้วยลายขิดสีแดง และ ดำ หรือครามมีการเย็บขอบผ้าเป็นกรอบ 4 ด้าน 2 แถว แถวในเป็นสีดำหรือ
คราม ในส่วน แถวนอกเป็นสีแดง แต่บางครั้งก็มีการสลับสี 
 
 
 

 
+ 

ภาพที่ 20-22 ผ้ากั้ง หรือ ผ้าม่านและลวดลายที่ปรากฏ 
                    ที่มา (วรุษา อุตระ, 2566) 



วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

176 

3. เพ่ือใช้ในการแต่งกาย 
เครื่องแต่งกายแสดงความเป็นตัวตนของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์เป็นสิ่งแรกท่ีคนต่างกลุ่มจะเห็นได้

ชัดเจนไม่ว่าจะเป็นผ้าซิ่น เสื้อปั๊ดของผู้หญิง กางเกงและเสื้อของผู้ชาย การโพกศรีษะ ลวดลายสีสัน และ
การประดับตกแต่งต่าง ๆ ล้วนเป็นสัญญะบ่งบอกความเป็นชาติพันธุ์ร่วมไทลื้อและรายละเอียดแยกย่อย
จำแนกลักษณะเฉพาะของแต่ละหมู่บ้านแต่ละชุมชนอีกด้วย ผ้าเพื่อใช้แต่งกายนั้นจะประกอบด้วย เครื่องแต่ง
กายผู้หญิง และเครื่องแต่งกายผู้ชาย โดยเฉพาะเสื้อผ้าและเครื่องแต่งกายของผู้หญิงซึ่งจะมีความวิจิตร
สวยงามด้วยลวดลายและสีสันมากกว่าเครื่องแต่งกายของผู้ชายเนื่องจากชาติพันธุ์ไทลื้อเป็นกลุ่มวัฒนธรรม
สายแม่ “Maternal Lineage” หรือสืบตระกูลมาจากฝ่ายหญิง (วรุษา อุตระ, 2566: 2) 

เคร่ืองแต่งกายผู้หญิง 
การแต่งกายของผู้หญิงไทลื้อจะนุ่งผ้าซิ่น และสวมเสื้อปั๊ด บางโอกาสในพิธีสำคัญก็จะโพก

ศรีษะ  
เสื้อปั๊ด 
ลักษณะเสื้อของสตรีชาวไทลื้อเรียกว่า “เสื้อปั๊ด” เป็นเสื้อแขนยาวเอวลอยพอดีตัวผู้สวม       

มีลักษณะเป็นสาบเฉียงป้ายข้างโดยมีเชือกผูกตรงเอว ไทลื้อเชียงคำเสื้อปั๊ดเป็นสีดำเนื้อบางกว่าที่สิบสองพันนา 
ขลบิด้วยขอบแดงหรือสีเดียวกับตัวเสื้อท่ีชายเสื้อและแขนเสื้อตัวเสื้อมีดำ (น้ำเงินเข้ม) ขลิบแถบผ้า 2 สีหลัก 
ได้แก่ แดง และดำ (น้ำเงินเข้ม) อดีตได้จากการย้อมสีธรรมชาติ 

 
ภาพที่ 23 เสื้อป๊ัด ด้านหน้า ด้านหลัง และด้านใน 

ที่มา (วรุษา อุตระ, 2566) 
ผ้าซ่ิน 
ผ้าซิ่นไทลื้อ มีโครงสร้างมาตราฐาน ประกอบด้วยโครงสร้างหลักอยู่ 3 ส่วน เย็บต่อเข้าด้วยกัน คือ 

หัวซิ่น ตัวซิ่น และตีนซิ่น เปรียบผ้าซิ่นเสมือนร่างกายคน คือ มีหัว ตัว ตีน มีลักษณะเป็นลายริ้วขวาง ซึ่ง
ผ้าซิ่นที่เป็นเอกลักษณ์ชาติพันธุ์ไทลื้อ เรียกว่า “ซิ่นตาลื้อ” เป็นผ้าซิ่น 2 ดูก มีลักษณะเป็นลายริ้วขวางเกิดจาก
เส้นพุ่ง การกระจายของลายริ้วไม่สม่ำเสมอกันบริเวณส่วนตรงกลางผ้าซิ่นแถวสะโพก เรียกบริเวณนี้ว่า   
“ตัวซิ่น” จะเป็นบริเวณที่แสดงลวดลายของผ้าซิ่น ถัดลงมาจะเย็บต่อตีนซิ่นด้วยผ้าสีดำ คราม หรือเขียว  

 
 



Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

177 

 
 

 
 
 
 
 

ภาพที่ 24 ผ้าซิ่นไทลื้อเชียงคำ และโครงสร้างลวดลายที่ปรากฏของผ้าซิ่น 
ที่มา (วรุษา อุตระ, 2566) 

 

เคร่ืองแต่งกายผู้ชาย 
การแต่งกายของผู้ชายไทลื้อจะสวมเสื้อคอกลม แขนยาวผ่าหน้า ตกแต่งด้วยขลิบแถบผ้าสี

ต่างๆ บริเวณคอเสื้อ สาบเสื้อ ชายเสื้อ และปลายแขนเสื้อ และมีผืนผ้าเย็บตอ่จากสาบหน้าป้ายมาติดกระดมุ
ผ้าหรือกระดุมเงินตามฐานะ ตรงบริเวณใกล้รักแร้และตรงเอว สวมกางเกงขายาวสีดำแบบกางเกงขาก๊วย
หรือขากระบอก  บางโอกาสในพิธีสำคัญจะโพกศรีษะเช่นเดียวกัน  

 
ภาพที่ 25 เสื้อผู้ชาย ด้านหน้า ดา้นหลัง และด้านใน 

ที่มา (วรุษา อุตระ, 2566) 
  

จากท่ีกล่าวมาจะเห็นได้ว่าการใช้ผ้าของไทลื้อจะแบ่งบริบทไว้ชัดเจนอยู่ด้วยกัน 3 ประเภท คือ 
1) เพื่อศาสนาและการบูชา 2) เพื่อใช้สอย 3) เพื่อแต่งกาย โดยมีหน้าที่ใช้สอยเป็นตัวกำหนดและจำแนก
ลวดลายที่ปรากฏในผ้าทอไทลื้อเชียงคำแต่ละประเภท แบ่งออกเป็น 5 กลุ่มตามลักษณะทางกายภาพที่
ปรากฏเป็นรูปธรรม ได้แก่ 1) ลายเรขาคณิต 2) ลายพฤกษา 3) ลายสัตว์และสัตว์ในตำนาน 4) ลายเครื่อง
สักการะ 5) สถาปัตยกรรม โดยลวดลายทั้ง 5 กลุ่ม สามารถแนกออกตามบริบทการใช้ผ้า 3 ประเภท แสดง
รายละเอียดได้ดัง ตารางที่ 1 การจำแนกลายที่ปรากฏในกลุ่มผ้าเพื่อศาสนาและการบูชา ตารางที่ 2 การจำแนก
ลายที่ปรากฏในกลุ่มผ้าเพื่อใช้สอย และ ตารางที่ 3 การจำแนกลายที่ปรากฏในกลุ่มเพื่อใช้ในการแต่งกาย 

 
 



วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

178 

ตารางที่ 1 การจำแนกลายที่ปรากฏในกลุ่มผ้าเพื่อศาสนาและการบูชา 

เพ่ือศาสนาและการบูชา 
 

 
กลุ่มลายเรขาคณิต 
 

                               
 
 
 
 
 

 
กลุ่มลายพฤกษา 

(ธรรมชาติ) 

 
 
 

 

 
 
 
 

กลุ่มลายสตัว ์
และสัตว์ในตำนาน 

 
 

 
 
 

    

 
กลุ่มลาย 

เครื่องสักการะ 
และของใช ้

 

  

 ลายมะเด่ียม/เข้ียวหมา 

กดูหบั/กดูตัง้ 

ลายกดูหงาย 

ลายสายสร้อย  

ลายขอเครือ 

ลายขอจ้าย/ขอเอียง 

ลาย

ต้นไม้  

ลายคู้
ไข ้

ลายบวัเครือ 

ลายดอกกดูหาง/สายย้อย  

ลายดอกแก้ว 

/ลายดอกจนัแปดกลีบ  

ดอกจนั

ใหญ่ 

ลายชา้ง ลายม้า  

ลายผีเสื้อ  

ลายมา้มีคนขี่ หรือ  
นกเกาะบนหลังม้า 

ลายนกใหญ/่หงส/์นกยูง ลายงู/นาค/ลวง  

นกหัสดีลิงค์  

รูปสัตว์ประจำราศี / ตัวเปิ้ง  

ลายนก 
/ไก่น้อย ลายคน/วิญญาณ 

ลายเรือ หรือ“แม่นอนทราย”  
ลายกณัฑ์เงิน กัณฑ์ทอง/ 

เคร่ืองสักการะ 

ลายเคร่ืองสักการะ 
(ใส่คัมภีร์/ธรรม) 

ลายมอม/ลายสิงห์  



Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

179 

 
ตารางที่ 2 การจำแนกลายที่ปรากฏในกลุ่มผ้าเพื่อใช้สอย 

เพ่ือศาสนาและการบูชา 

 
 

กลุ่มลาย
สถาปัตยกรรม 

 
 

    

เพ่ือใช้สอย 
 
 

 
กลุ่มลายเรขาคณิต 

 
 
 
 
 

 
 

 
กลุ่มลายพฤกษา 

(ธรรมชาติ) 

 

 

 
กลุ่มลายสตัว์  

และสัตว์ในตำนาน 

 

     

กลุ่มลายเครื่อง
สักการะและของใช ้

  

- ไม่ปรากฏ 
 
 

กลุ่มลาย
สถาปัตยกรรม 

- ไม่ปรากฏ 
    

ลายปราสาท  

ลายอโุบสถ  ลายหอธรรม  

 
ลายกาบ  ลายหน้าผ้า  ลายขอคู่ไขว้  ลายสร้อยตีน  ลายดอกบ่าง 

ลายขอ
เสา/ลาย
หน้าผา้ 

ลายขอ

เครือ  
ลายขอ

เครือหบั 

ลายต ากา้วงู

ลอย 

ลายดอกกดูหาง/สายย้อย  

ลายเป็ด

น้อย 

ลายขอ

เครือ 

ลายมะเด่ียม/เข้ียวหมา กดูหบั/

กดูตัง้ 

ลายกดู

หงาย 

ลายขอจา้ย/ขอเอียง 

ลายดอกกดูหลวง/ขอเลก็ 

ลายชา้ง ลายม้า  



วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

180 

ตารางที่ 3 การจำแนกลายที่ปรากฏในกลุ่มเพื่อใช้ในการแต่งกาย 

  
จากตารางการจำแนกลายผ้าตามบริบทการใช้งานเพื่อวิเคราะห์จัดกลุ่มและหาความหมาย

สัมพันธ์กับหน้าที่หรือประโยชน์ใช้สอย พบว่ากลุ่มลวดลายกลุ่มสถาปัตยกรรม ลายเครื่องสักการะและของใช้ 
โดยเฉพาะกลุ่มลวดลายสัตว์และสัตว์ในตำนาน มักปรากฏอยู่ในกลุ่มผ้าเพื่อศาสนาและการบูชา ซึ่งเป็นผ้าที่
ใช้ในการประกอบพิธีกรรมต่างๆที่มีความใกล้ชิดและผูกพันกับระบบความเชื่อและค่านิยมของคนไทลื้อ  
โดยมีระบบโครงสร้างของสังคมและวัฒนธรรมเป็นตัวกำหนด เพื่อเข้าถึงความหมายแฝงที่สะท้อนมโนคติ
และยอมรับร่วมกันในสังคม ผ่านลวดลายในบริบทการใช้ผ้าประเภทต่าง ๆ ดังที่กล่าวมาข้างต้น เป็น
กระบวนการสื่อความหมายทางวัฒนธรรมที่อาศัยการเข้ายึดครอง (Approprition) และครอบงำ ความหมาย
เบื้องต้น หรือความหมายเดิมของสิ่งนั้น ซึ่งเป็นความหมายเชิงผัสสะหรือประโยชน์ใช้สอยตามทฤษฎี “มายาคติ” 
(Mythologies) ของ โรล๊องด์ บาร์ตส์ ซึ่งสามารถแบ่งออกเป็น 2 ส่วนประกอบ คือ รูปสัญญะ (Signifier) 
และความหมายสัญญะ (Signified) เพื่อใช้วิเคราะห์หาความหมาย (พีรนันท์ จันทมาศ, 2565) แต่ลายผ้า
ไม่ได้ทำหน้าที่เป็นเพียงสัญญะ (Sign) หรือสัญลักษณ์ (Symbol) เพื่อเป็นสิ่งแทนความหมายของตัวมันเอง

เพ่ือใช้ในการแต่งกาย 
 

กลุ่มลายเรขาคณิต 
 

 
  

 
กลุ่มลายพฤกษา 

(ธรรมชาติ) 

 

 

กลุ่มลายสตัว ์
และสัตว์ในตำนาน 

 

 

- ไม่ปรากฏ 

 
กลุ่มลายเครื่อง

สักการะและของใช ้

 

  
 

- ไม่ปรากฏ 

กลุ่มลาย
สถาปัตยกรรม 

 

 

- ไม่ปรากฏ 
    

 

 

ดอกลือ้/ลายมุกกาบ  

ลายน ้าไหล  

ลายผกัแวน่ 

ลายดอกกดูหาง/สายย้อย  



Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

181 

เท่านั้นแต่ยังทำงานสัมพันธ์กับหน้าที่หรือประโยชน์ใช้สอย ดังปรากฏจากการแบ่งบริบทการใช้ผ้าที่กล่าวมา
แต่จะมีนัยยะแฝงหน้าที่หรือประโยชน์ใช้สอยของผลผลิต ว่าด้วยแนวความคิดหน้าที่ใช้สอย 3 ประการของ 
ของ ลูวิส บินฟอร์ด ว่าด้วยเรื่องของ 1) หน้าท่ีใช้งานโดยตรง (Technomic function) หมายถึง ประโยชน์
การใช้สอยอย่างตรงไปตรงมาที่สอดคล้องกับความรู้ เครื ่องมือ เทคนิค และวัสดุ ตามสภาพแวดล้อม
เฉพาะถิ่นตนของวัฒนธรรมนั้น  2) หน้าที่ทางสังคม (Socio-technic function) หมายถึง วัตถุทางด้านวัฒนธรรม
นั้นถูกสร้างขึ ้นมาโดยแฝงการบ่งบอกสถานะหน้าตาทางสังคมนอกเหนือจากหน้าที่การใช้สอยอย่าง
ตรงไปตรงมา และ 3) หน้าที่เชิงสัญลักษณ์ (Ideo-technic function) หมายถึง การใช้งานในด้านบริบท
ของความเชื่อที่สะท้อนมโนคติทางวัฒนธรรม (ภูวนาท รัตนังสิกุล, 2565) เมื่อนำมาวิเคราะห์ร่วมกันจะทำ
ให้เห็นความหมายของลายผ้าที่สัมพันธ์กับหน้าที่ใช้สอยซึ่งเป็นส่วนของแก่น หรือมรดกทางวัฒนธรรมที่จับ
ต้องไม่ได้ (Intangible cultural heritage) เป็นตัวสะท้อนกระบวนทัศน์ในการการดำเนินชีวิต ดังที่วิเคราะห์  
การเปรียบเทียบความหมายและความสัมพันธ์กับหน้าที่ใช้สอยของลายผ้าไทลื้อเชียงคำ รายละเอียดตาม
ตารางที่ 4 การเปรียบเทียบความหมายและความสัมพันธ์กับหน้าท่ีใช้สอยของลายผ้าไทลื้อเชียงคำ 
 
ตารางที่ 4 การเปรียบเทียบความหมายและความสัมพันธ์กับหน้าท่ีใช้สอยของลายผ้าไทลื้อเชียงคำ 
 

            หน้าที่ 
 
ลวดลาย 

หน้าที่ใช้งานโดยตรง
(Technomic-function) 

หน้าที่ทางสงัคม 
(Socio-technic-

function) 

หน้าที่เชิงสญัลักษณ ์
(Ideo-technic 

function) 
กลุ่มลายเรขาคณิต 

1.ลายมะเดี่ยม/ 
เขี้ยวหมา 

ลายประกอบที่เกิดจากเรขาคณิต 
ใช้สำหรับขั้นแบ่งห้องลาย 

 
 

 

2.ลายขอจ้าย/ 
ขอเอียง 

ใช้การตกแต่งขั้นช่วงห้องหรือช่วง
ลายของผ้าทอ  

  

3.กูดหับ/กดูตัง้ ใช้การตกแต่งขั้นช่วงห้องหรือช่วง
ลายของผ้าทอ  

  

4.ลายกูดหงาย ใช้การตกแต่งขั้นช่วงห้องหรือช่วง
ลายของผ้าทอ 

  

5.ลายกาบ มีลักษณะเป็นรูปสามเหลี่ยมบาง
ความเชื่อสื่อถึงกาบไผ่  
บางที่สื่อถึงหน้าจัว่บ้าน  

  

6.ลายหน้าผ้า   ลายตกแต่งขอบปลายฟูก   
7.ลายขอคู่ไขว้   ลายสำหรับใส่หน้าฝูกหรือผ้า   



วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

182 

            หน้าที่ 
 
ลวดลาย 

หน้าที่ใช้งานโดยตรง
(Technomic-function) 

หน้าที่ทางสงัคม 
(Socio-technic-

function) 

หน้าที่เชิงสญัลักษณ ์
(Ideo-technic 

function) 
8.ลายสร้อยตีน  อย ู ่ บ ร ิ เวณชายผ ้ า เพ ื ่ อ เป็ น       

การบอกทิศ 
  

9.ลายดอกบา่ง   เป็นลวดลายสามเหลี่ยม ซึ่งคำว่า 
“บ่าง” แปลว่า ครึ่ง ซ่ึงลายนี้เป็น
ส่วนหนึ่งของลายสี ่เหลี ่ยมขนม
เปียกปูน  

  

10.ลายขอเครือ   มาเป็นเชื้อเป็นสาย(หมายถึง
เครือญาติ) เพื่อแสดงสถานะ
ทางสังคมว่าเป็นเครือญาติกัน 

 

11.ลายขอเครือหับ   มาเป็นเชื้อเป็นสาย(หมายถึง
เครือญาติ) โดยทอลวดลาย
สามเหลี่ยมมาประกบกันเป็น
ทรงสี ่เหลี ่ยมขนมเปียกปูน 
เรียกว่า “หับ” แปลว่า ปิด 

 

12.ลายขอเสา/   
ลายหน้าผ้า 

 ลายสำหรับใส่หน้าฝูกของ
ผู ้ชาย บ่งบอกถึงความเป็น
หลักเป็นผู ้นำเสาหลักของ
ครอบครัว บางผู้เฒ่าผู้แก่ว่า
ต้องผ่านการบวชเรียนก่อน
จึงจะสามารถนอนบนฝูกลาย    
นี้ได ้

 

13.ลายตำก้าวงูลอย    ใช้สำหรับคลุมห่มให้ความ
อบอุ่นแก่ร่างกาย นิยมทอ
ลายขิดสีแดง ขาว ด้วยลายที่ 
เรียกว่า “ลายงูลอย”  สลับ 
“ลาย เคร ื อ ”  ส ่ วน ใหญ่
จะต้องบวชเรียนแล้วจึงจะ
ห่มได ้

 

14.ดอกลื้อ/ 
ลายมุกกาบ   

 เป็นลายประกอบที่เกิดจาก
เรขาคณิตเป็นรูปสามเหลี่ยม
ช่างทอกลุ่มสันปูเลยบอกว่า
เป็นลายที่ได้มาจากคราด ที่
ผู้หญิงหยิบเอาสู้กับพวกฮ่อ 

 



Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

183 

            หน้าที่ 
 
ลวดลาย 

หน้าที่ใช้งานโดยตรง
(Technomic-function) 

หน้าที่ทางสงัคม 
(Socio-technic-

function) 

หน้าที่เชิงสญัลักษณ ์
(Ideo-technic 

function) 
15.ลายสายสร้อย     เป ็นหมายบอกด้านปลาย

ของผ ้าม ุญจนะ บางท ี ่มี
ความหมายคล้ายหางสะเปา
ของไทยวน คือ เป็นเรือที่
ข้ามแม่น้ำสีทันดร หรือข้าม
แม่น้ำไปอีกโลกหน้า 

ลายพฤกษา/ธรรมชาติ 

16.ลายดอกกูดหลวง/
ขอเล็ก 

 ลายดอกกูดหลวง/ขอเล็ก 
จะเป็นลวดลายที่ใช้ตกแต่ง
ผ้าทอสำหรับถวายพระภิกษุ
ใช ้ งาน เป ็นลายท ี ่พบได้
แพร่หลายใน 

ผ้าทอชาติพันธ์ไท เป็นลาย
เก่าแก่ ที่สัมพันธ์กับผกักูดที่
เป็นอาหารของชนชาติ สื่อ
ถึงธรรมชาติและความอุดม
สมบ ูรณ์ ใช ้ เป ็นลวดลาย
ตกแต่งในผ้าพิธีกรรม 

17.ลายบัวเครือ   สื่อถึงความอุดมสมบูรณ์ของ
ธ ร ร ม ช า ต ิ  แ ล ะ ส ื ่ อ ถึ ง    
ความงามในอุดมคติ ใช้ทอ
สำหรับตกแต่งผ้าที ่ใช ้ทาง
พิธีกรรม 

18.ลายดอกกูดหาง/
สายย้อย 

เป็นหมายบอกด้านปลายของตุง เ ป ็ นล าย ท ี ่ เ ป ็ นต ั วบอก
สถานะของผู ้ใช้จะปรากฏ
เฉพาะบนผ ้า เช ็ดพาดบ่า
ผู้ชาย ไม่นิยมใส่ในเสื้อผ้า 

สื่อถึงความอุดมสมบูรณ์ของ
ธรรมชาติ  

19.ลายดอกแก้ว/        
ลายดอกจันแปดกลีบ 

  เป็นลายเก่าแก่ที่สื่อถึงดอกไม้
หมายที ่ม ีคุณค่าในอุดมคติ
และยังมีความคล้ายคลึงกับ
ร ูปเฉลว(ตาเหลว) ท ี ่ เป็น
เครื่องจักรสานที่ที่บ่งบอกถึง
เขตหรือพื้นที่ศักดิ์สิทธ์ใช้ใน
ผ้าพิธีกรรม 

20.ดอกจันใหญ ่   เป็นลายเก่าแก่ที่สื่อถึงดอกไม้
หมายที ่ม ีคุณค่าในอุดมคติ
และยังมีความคล้ายคลึงกับ
ร ูปเฉลว(ตาเหลว) ท ี ่ เป็น



วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

184 

            หน้าที่ 
 
ลวดลาย 

หน้าที่ใช้งานโดยตรง
(Technomic-function) 

หน้าที่ทางสงัคม 
(Socio-technic-

function) 

หน้าที่เชิงสญัลักษณ ์
(Ideo-technic 

function) 
เครื่องจักรสานที่ที่บ่งบอกถึง
เขตหรือพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ใช้ใน
ผ้าพิธีกรรม 

21.ลายต้นไม้   สื่อถึงความอุดมสมบูรณ์ของ
ธรรมชาติ และเป็นสัญลักษณ์
ของสุขภาพและการเยียวยา 
เป็น “ต้นไม้แห่งชีวิต” ที่แสดง
ความเจริญเติบโตเหมือนกับ
ชีว ิตมนุษย์ที ่เป็นส่วนหนึ่ง
ของระบบนิเวศน์ เนื ่องจาก
ต้นไม้ม ีรากอยู ่ในดินและ  
ก ิ ่ งก้ านจรดสวรรค ์จ ึ งทำ
หน้าที่เป็นแกนกลางเชื่อมโยง
ทั้ง 2 โลก       

22.ลายคู้ไข ้  มีน ัยยะแฝงถึงความอ ุดม
สมบูรณ์ลูกเต็มบ้านหลาน
เต็มเมืองเป็นผ้าทอที่ให้แก่
คู่รัก 

 

23.ลายน้ำไหล  ใช้ใส่ในลายผ้าซิ่น สันนิษฐาน
ว่าน่าจะเกิดจากการเลียนแบบ
มาจากสายน้ำน่าน ตอนที่ถูก
กวาดตอนมาจากสิบสองพนันา 
และย ั ง แสดง ให ้ เ ห ็ นถึ ง  
ความเป็นพวกพ้องของกลุ่ม
ชาติพันธุ์ไทลื ้อที่ถูกกวาดมา
จากกลุ่มสายเดียวกัน 

 

24.ลายผักแว่น  ใช้ใส่ในลายผ้าซ่ิน สันนิษฐาน
ว ่ ามาจากจอกแหนจาก
แม่น้ำลาวและแม่น้ำแวนที่
เป็นแม่น้ำสายเล็กที่ไปตั้งถิ่น
ปักหลักใหม่ แสดงถึงสถานะ
ความเป็นพวกพ้องของกลุ่ม
ย่อยที่ตั้งถิ่นฐานร่วมกัน 

 



Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

185 

            หน้าที่ 
 
ลวดลาย 

หน้าที่ใช้งานโดยตรง
(Technomic-function) 

หน้าที่ทางสงัคม 
(Socio-technic-

function) 

หน้าที่เชิงสญัลักษณ ์
(Ideo-technic 

function) 
ลายสัตว์และสตัว์ในตำนาน 
25.ลายเป็ดน้อย   แสดงถึงความอุดมสมบูรณ์

ใช้ใส่ในพวกผ้าหลบ   

26.ลายช้าง  สื่อถึงสติปัญญา ความเป็นผู้นำ 
ความยิ่งใหญ่ความเจริญรุ่งเรอืง 
อำนาจ วาสนา และฐานะทาง 
สังคมที ่ เช ื ่อมโยงกับทรัพย์
สมบัติ ดังคำผู้เฒ่าผู้แก่อวยพร 
“มีช้างมีม้า 3 ใต้ถุนเรือน” มัก
ปรากฏในผ้าเช็ดพาดบ่าผู้ชาย 

อีกนัยนึงลายช้างจะ
เกี่ยวเนื่องกับการปกป้อง 
คุ้มครอง และบำรุงรักษา
ชีวิตบนโลก ปรากฏในผ้า
พิธีกรรมพวกตุง และผา้ 
เช็ดหลวง 

27.ลายมา้  ความยิ่งใหญ่ความเจริญรุ่งเรอืง 
อำนาจ วาสนา และฐานะทาง
สังคมดังคำผู้เฒ่าผู้แก่อวยพร
“มีช้างมีม้า 3 ใต้ถุนเรือน” คือ 
ความร่ำรวย ดังคำผู้เฒ่าผู้แก่
อวยพร“มีช้าง มีม้า 3 ใต้ถุน
เรือน” มักปรากฏในผ้าเช็ด
พาดบ่าผู้ชาย 

สื่อถึงความอุดมสมบูรณ์ของ
ธรรมชาติ ปรากฏในผ้า
พิธีกรรมพวกตุง และ 
ผ้าเช็ดหลวง 

28.ลายนก/ไก่น้อย   สื่อถึงความเป็นธรรมชาติ
และความอุดมสมบูรณ์ มกั
ปรากฏคู่กบัลายมา้ 

29.ลายผีเสื้อ  
 

  สื่อถึงผู้รักษาด้านสวรรค์  
ชั้นที่ 5 เป็นผีพื้นเมืองที่มี
ศักด ิ์ศรีและฐานะตำแหน่ง
เทียบเท่า อมนุษย์ในพุทธ
ศาสนา และได้รับสิทธิ์ลง
สระอโนดาต มกัปรากฏอยู่
ในผ้าพิธีกรรมที่สื่อถึงภพภูมิ
หน้า เช่น ตุง 

30.ลายมา้มีคนขี่ 
หรือนกเกาะบนหลัง
ม้า 

  สื่อถึงความอดทน หรอื
พาหนะ บ้างความเชื่อสือ่ถึง
พาหนะในการเดินทางข้าม
ไปสู่โลกหลังความตาย 



วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

186 

            หน้าที่ 
 
ลวดลาย 

หน้าที่ใช้งานโดยตรง
(Technomic-function) 

หน้าที่ทางสงัคม 
(Socio-technic-

function) 

หน้าที่เชิงสญัลักษณ ์
(Ideo-technic 

function) 
31.ลายนกใหญ/่
หงส์/นกยูง 

  เป็นสัญลักษณ์สวรรค์และ
ความสูงส่งชนชั้นสูง 
ศักดิ์สิทธิ์ เชื่อวา่นกเป็นผู้นำ
พาชีวิตและพรากชวีิตไป
เป็นผู้ค่อยคุ้มครองดูแล
ติดตามชีวิตมนุษย์ระหว่าง
เกิดและตาย นกจึงเป็นส่วน
หนึ่ง ของจุดเริ่มต้นและ   
จุดจบของชีวิต 

32.ลายง/ูนาค/ลวง   สื่อถึงคติความเชื่อดั้งเดิมใน
การนับถือผีบรรพบุรุษและ
ธรมมชาติผู้ให้กำเนิดสรรพสิ่ง 
หมายถึง ผู้สร้างความสมดุล
แห่งระบบนิเวศน์ และผู้นำ
ความอุดมสมบูรณ์ให้แก่
มนุษย์โลก ร่วมทั้งเป็นผู้
คุ้มครองป้องกัน ปกครอง
อาณาจักรพื้นผิวโลกและ
บาดาล 

33.ลายคน/วิญญาณ   สื่อถึงข้าทาสบริวารสำหรับ
อุทิศให้ผู้ล่วงรับไปแล้ว หรือ 
อีกความเชื่อนึงคือ วิญญาณ 
หรือผีบรรพบุรุษที่ที่ค่อย
คุ้มครองและนำวิญญาณ
ผู้ตายไปสู่อีกโลกนึง ซ่ึงคน/
วิญญาณสามารถเดินทางไป
ได้ทั้ง 3 โลก 

34.รูปสัตวป์ระจำ
ราศี/ตัวเปิ้ง 

  เชื่อมโยงกับชะตาปีเกิด จะ
ใช้ในพิธีสืบชะตาหรือ
สะเดาะเคราะห์ของบุคคล
และคนในหมู่บ้าน 

35.นกหัสดีลิงค ์   เป็นสัตว์ในตำนานที่ผสม
ระหว่างนกกับช้าง เป็น



Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

187 

            หน้าที่ 
 
ลวดลาย 

หน้าที่ใช้งานโดยตรง
(Technomic-function) 

หน้าที่ทางสงัคม 
(Socio-technic-

function) 

หน้าที่เชิงสญัลักษณ ์
(Ideo-technic 

function) 
ความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความ
ตายที่รับพุทธศาสนาเข้ามา 
ที่ว่านกหัสดีลิงค์จะเป็นผู้นำ
วิญาณของผู้ล่วงลับไปสู่
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ซึ่งไทลื้อ
จะเรียกนกหัสดีลิงค์ว่า  
“นกงวงงา” 

36.ลายมอม/ 
ลายสิงห ์    

  เป็นสัญลักษณ์แห่งความมี
อำนาจ เป็นผู้ปกปอ้งและ
คุ้มครอง (ผู้พิทักษ์) จาก
วิญญาณชั่วร้าย ตาม
ตำแหน่งจักวาลวิทยาของ 
ไท มอม/สิงค์ตำแหน่ง   
การวางลายจะอยู่ตรง
ด้านล่างเป็นแดนบาดาล
หรือใต้ดินเป็นอาณาจักร
ของ งู/นาคกลาง (พื้นดิน) 
บนฟ้า(ด้านบน)เป็น
อาณาจักรนก 

ลายเครื่องสักการะ และของใช ้
37. เรือ หรือ  “แม่
นอนทราย” 

  พาหนะทีจ่ะนำปราสาท 
และสิ่งของเครื่องใช้ไปยัง
โลกแห่งวิญญาณ 

38.ลายกัณฑ์เงิน 
กัณฑ์ทอง/ 
เครื่องสักการะ                 

  เครื่องสักการะ มีลักษณะ
คล้ายหมากสุ่ม หรือสุ่มดอก 
หรือลายกัณฑ์สตางค์ (ต้นเงิน) 
แสดงถึงการถวายดอกไม้ 
หรือเป็นเครื่องสักการะตาม
ความเชื่อดั้งเดิม 

39.เครื่องสักการะ 
(ใส่คัมภีร์/ธรรม) 

  หมายถึงการตานธรรมหรือ
ถวายคัมภีร์ธรรมเป็นพุทธ
บูชาจะได้บุญสูง 
 



วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

188 

            หน้าที่ 
 
ลวดลาย 

หน้าที่ใช้งานโดยตรง
(Technomic-function) 

หน้าที่ทางสงัคม 
(Socio-technic-

function) 

หน้าที่เชิงสญัลักษณ ์
(Ideo-technic 

function) 
สถาปัตยกรรม 

40.ลายปราสาท   ลายมาจากปราสาทหอผ้า
(มณฑป) ในประเพณีตานทำ
หอผ้าที่อุทิศให้ผู้ตาย ซ่ึง
ปราสาทเป็นที่อยูข่องเทวดา 
นางฟ้า หมายถึง บ้าน หรือ 
ที่อยู่อันพรั่งพร้อมอันงดงาม 
ไปเกิดบนสวรรค์ในภพภูมิ
หน้าตามความเชื่อของไทลื้อ 

41.ลายอุโบสถ   สื่อถึงพื้นที่ศาสนาสถาน 
หรือพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ในการ
ประกอบพธิ ี

42.หอธรรม   ลายโบสถกาบ หรือหอเทศน์ 
(ธรรมาสน์แบบกระทง) 
หรือ (อุโบสถ) ที่คนไทลื้อ
เรียกวา่ “ลุ้ง” และหอเทศน์ 
หรือ ธรรมาสน์หลังกลาย 
(หลังคาตัด) ซึ่งอาจสะท้อน
รูปแบบธรรมาสน์ดั้งเดิม
แบบที่ชาว  ไทลื้อคุ้นเคย 
ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 24-25 

 
จากการศึกษาวิเคราะห์และเปรียบเทียบลายผ้าทอไทลื้อเชียงคำตามตารางพบว่าในมิติทาง

ความหมายสะท้อนคติความเชื่อที่เป็นแก่นทางความคิดเบื้องต้น 3 ประการ ได้แก่ 1 ) ความเชื่อและ
ความศรัทธาไตรภูมิแบบพุทธไทลื้อภูมิทั้ง 3 จะหมายถึง สวรรค์ โลกมนุษย์ และนรก เรื่องการเวียนว่ายตายเกิด 
การเดินทางเปลี่ยนภพและการสั่งสมบุญหนุนภพหน้า ได้แก่ ลายม้ามีคน หรือนกข่ี ลายนกใหญ่(หงส์) ลายงู 
(นาค) ลายคน(วิญญาณ) ลายนกหัสดีลิงค์ ลายมอม(สิงค์) และ เรือ(แม่นอนทราย) เป็นกลุ่มแม่ลายสื่อความ
หมายถึง การเดินทางเปลี่ยนภพ และกลุ่มแม่ลายที่สื่อความถึงการสั่งสมบุญหนุนภพหน้าเพื่อมีกินมีใช้ใน
โลกหน้า ได้แก่ ลายต้นไม้ ลายปราสาท ลายกัณฑ์เงินกัณฑ์ทอง ลายเครื่องสักการะ ลายช้าง และลายม้า   
2) บุญคุณและความกตัญญู จะแฝงอยู่ในวัตถุประสงค์ของการถวายผ้าที่มีลวดลายต่าง ๆ ประกอบเพื่อให้
บรรพบุรุษ หรือพ่อแม่ รวมทั้งผู้มีพระคุณที่เสียชีวิตไปแล้วอยู่สุขสบายในชีวิตในโลกหลังความตาย 3) ระบบ



Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

189 

เครือญาติ สังคมไทลื ้อเป็นรูปแบบการสืบสายโดยเครือญาติ  ซึ ่งสังคมแบบเครือญาติเป็นระบบจัด
ความสัมพันธ์ทางสังคม และการช่วยเหลือเกื้อกูลกันในทุกด้าน (ยศ สันตสมบัติ, 2556 : 139) สะท้อนผ่าน
ลวดลายที่แสดงความเป็นพวกพ้อง และหน้าที่ต่อคนในครอบครัว ได้แก่ ลายขอเครือ ลายขอเครือหับ 
ลายตำก้าวงูลอย และกลุ่มลายบนผ้าซิ่นทั้งหมด นอกจากนี้ความหมายของลวดลายยังสัมพันธ์กับหน้าที่
ใช้สอย 3 ประการที่เป็นหน้าที่ทางสังคมของผลผลิตภูมิปัญญาซึ่งเป็นไปตามมายาคติหรือมโนคตินิยม ที่
ส่งผลต่อกระบวนทัศน์ และวิถีชีวิตของแต่ละวัฒนธรรม ดังนี ้ 1) หน้าที่ใช้งานโดยตรง (Technomic 
function) ส่วนใหญ่จะปรากฏในกลุ่มลายเรขาคณิต เช่น ลายมะเดี่ยม ลายขอจ้าย ลายกูดหับ ลายกูดหงาย 
ลายกาบ ลายหน้าผ้า ฯลฯ และกลุ่มลายพฤกษาและธรรมชาติ เช่น ลายดอกกูดหลวง ลายบัวเครือ ซึ่งมักจะ
เป็นลายประกอบ หรือลายที่ใช้ตกแต่งมากกว่าลายหลัก 2) หน้าที่ทางสังคม (Socio-technic function) 
ประกอบด้วยกลุ่มลายเรขาคณิตที่มีขนาดกลางไปจนถึงใหญ่ เช่น ลายขอเครือ ลายขอเสา(ลายหน้าผ้า) 
ลายตำก้าวงูลอย ฯลฯ กลุ่มลายพฤกษาและธรรมชาติ เช่น ลายดอกกูดหาง (ลายสายย้อย) ลายน้ำไหล 
ลายผักแว่น ฯลฯ และกลุ่มลายสัตว์และสัตว์ในตำนาน เช่น ลายช้าง ลายม้า ฯลฯ ซึ่งส่วนใหญ่จะอยู่ในผ้า
ประเภทผ้าเพื่อใช้สอยและเพื่อใช้แต่งกาย และหน้าที่ใช้สอยประการสุดท้ายคือ 3) หน้าที่เชิงสัญลักษณ์ 
(Ideo-technic function) ประกอบด้วยกลุ่มลายเรขาคณิต ได้แก่ ลายสายสร้อย กลุ่มลายพฤกษาและ
ธรรมชาติ เช่น ลายดอกจัน ลายต้นไม้ ฯลฯ กลุ่มลายสัตว์และสัตว์ในตำนาน เช่น ลายม้ามีคน หรือนกขี่ 
ลายนกใหญ่ (หงส์) ลายงู (นาค) ลายคน (วิญญาณ) ลายนกหัสดีลิงค์ ฯลฯ ลายสักการะ และของใช้ เช่น 
ลายเรือ (แม่นอนทราย) ลายกัณฑ์เงินกัณฑ์ทอง ฯลฯ กลุ่มลายสถาปัตยกรรม ได้แก่ ลายปราสาท ลายอุโบสถ 
ลายหอธรม ลายที่มักปรากฏในกลุ่มหน้าที่เชิงสัญลักษณ์นี้จะปรากฏอยู่ในผ้าเพื่อศาสนาและการบูชามากที่สุด 
 

บทสรุป 
ลวดลายผ้าทอไทลื้อเชียงคำที่สวยงามเป็นเอกลักษณ์นั้น ทำหน้าที่เป็นสัญญะ (Sign) หรือ สัญลักษณ์ 

(Symbol) ที่เป็นสิ่งแทนความ (Representation) ปรากฏอยู่ในความคิดของมนุษย์ ที่เชื่อมโยงกับสรรพสิ่งอยู่
รอบตัว หรือสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นมาเพื่อเป็นตัวแทนบทบาทหรือบริบท สามารถจำแนกลักษณะทางกายภาพที่ปรากฏ 
แบ่งได้เป็น 5 กลุ่ม ได้แก่ 1) ลายเรขาคณิต 2) ลายพฤกษา 3) ลายสัตว์และสัตว์ในตำนาน 4) ลายเครื่อง
สักการะ 5) สถาปัตยกรรม โดยมีความหมายแฝงของแต่ละกลุ่มที่สะท้อนตาม มายาคติ หรือมโนคตินิยม 
ตามทฤษฎี “มายาคติ” (Mythologies) ของ โรล๊องด์ บาร์ตส์ ที่ส่งผลต่อกระบวนทัศน์แก่นทางความคิด
เบื้องต้นในการดำเนินวิถีชีวิตของไทลื้อเชียงคำ 3 ประการ ได้แก่ 1) ความเชื่อและความศรัทธา 2) บุญคุณ
และความกตัญญู และ 3) ระบบเครือญาติ ซึ่งความหมายเหล่านี้จะสัมพันธ์กับเชิงผัสสะหรือประโยชน์ใช้สอย 
ผ่านบทบาทหน้าที่ทางสังคมของผลผลิตภูมิปัญญาจำแนกผ่านหน้าที่การใช้สอย 3 ประการ ตามหลักการ
วิเคราะห์หน้าท่ีใช้สอยของผลผลิตทางภูมิปัญญาที่เป็นศิลปวัตถุ ของ ลูวิส บินฟอร์ด ที่บ่งบอกถึงสถานะของ
ลวดลายเหล่านั้น ได้แก ่1) หน้าที่ใช้งานโดยตรง (Technomic function) ที่ทำหน้าที่ใช้สอยอย่างตรงไปตรงมาที่



วารสารมนุษยสังคมปริทัศน์ (มสป.) 
              ปีที่ 26 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
 

 

190 

สอดคล้องกับเทคนิคการทอ เช่น ทำหน้าที่ตกแต่งตัวผืนผ้า ได้แก่ กลุ่มลายเรขาคณิต กลุ่มลายพฤกษาและ
ธรรมชาติ 2) หน้าที่ทางสังคม (Socio-technic function) ลวดลายกลุ่มนี้จะทำหน้าที่แฝงถึงการบ่งบอกสถานะ
หน้าตาทางสังคม และบทบาทหน้าที่ เช่น ผ่านการบวชเรียนแล้วจึงห่มผ้าที่ทอด้วยลายตำก้าวงูลอยได้ จะ
ประกอบด้วยกลุ่มลายพฤกษาและธรรมชาติ และกลุ่มลายสัตว์และสัตว์ในตำนาน และ 3) หน้าที่เชิง
สัญลักษณ์ (Ideo-technic function) จะทำหน้าที่ในการสะท้อนคติความเชื่อที่คนในสังคมมีร่วมกัน จะ
ประกอบด้วยกลุ่มลายเรขาคณิต กลุ่มลายพฤกษาและธรรมชาติ กลุ่มลายสัตว์และสัตว์ในตำนาน และกลุ่ม
สถาปัตยกรรม หน้าที่ใช้สอย 3 ประการนี้จะถูกจำแนกการใช้ผ่านบริบทการใช้ผ้าไว้ชัดเจน 3 บริบท คือ 
1) บริบทเพื่อศาสนาและการบูชาจะสัมพันธ์กับกลุ่มลายหน้าที่เชิงสัญลักษณ์ ( Ideo-technic function)  
2) บริบทเพื่อใช้สอยจะสัมพันธ์กับกลุ่มลายหน้าที่ทางสังคม (Socio-technic function)  และหน้าที่ใช้งาน
โดยตรง (Technomic function) 3) บริบทเพื่อใช้แต่งกายจะสัมพันธ์กับกลุ่มลายหน้าที่ทางสังคม (Socio-
technic function) ทำให้เห็นว่าลวดลายต่าง ๆ ที่ปรากฏบนผ้าทอทำหน้าที่บอกเล่ามโนคตินิยม กระบวนทัศน์
และการดำเนินชีวิต อีกทั้งยังทำหน้าที่เป็นตัวบ่งบอกและแยกสถานะทางสังคมผ่านลวดลาย ซึ่งหากศึกษา
และทำความเข้าใจอย่างท่องแท้ สามารถช่วยลดความขัดแย้ง หรือความรู้สึกเชิงลบซึ่งเกิดจากความแตกต่าง
ระหว่างวัฒนธรรมระหว่างคนในพื้นที่และต่างพื้นที่ ในการหยิบยกเอาลวดลายผ้าในวัฒนธรรมมาใช้สอยใน
พื้นที่ใหม่ หรือบริบทใหม่  
 

เอกสารอ้างอิง 
คงฤทธิ ์เชื้อสะอาด. (2565). สัมภาษณ์, งานจุลกฐิน วัดป่าญาณรังส ีอ.จุล. 13 ต.ค. 2565 
จิราวรรณ กาวลิะ โอคาโมโตะ แพทรีเซีย ชีสแมน และทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล. (2553). สุนทรีย์แห่งลีลา  

ผืนผ้าแพรพรรณ พินิจผ้าชิ้นเด่นของพิพิธภัณฑ์ธนาคารแห่งประเทศไทย สำนักงานภาคเหนือ. 
เชียงใหม:่ บริษัท นพบุรีการพิมพ์ จำกัด.  

เถกิง พัฒโนภาษ. (2551). สัญศาสตร์ กับภาพแทนความ. วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์  
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 1-2551: 36-50. สืบค้นเมื่อ  มกราคม 21, 2566, จาก 
https://www.arch.chula.ac.th/journal/issue_detail.php?issue_id=3  

ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล. (2551). มรดกวัฒนธรรมผ้าทอไทลื้อ. เชียงใหม่: ภาควิชาภาษาไทย          
คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลยัเชียงใหม่. 

ทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล. (2564). มรดกวัฒนธรรมผ้าล้านนาตะวันออก: น่าน แพร่ เชียงราย  
พะเยา. น่าน: สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดน่าน.  

 
 
 

https://www.arch.chula.ac.th/journal/issue_detail.php?issue_id=3


Journal of Humanities and Social Sciences Review (JHSSR)  
                                                                                                         Vol.26 No.2  July-December 2024 

 

191 

ประสิทธ์ิ ลปีรีชา สงกรานต์ จันตะ๊คาด ปนัดดา บุณยสาระนัย และมุกดาวรรณ ศักดิ์บุญ. (2558). 
ไทยพลัดถิ่นภาคเหนือ ประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์และพรมแดนรัฐชาติ (พิมพ์ครั้งท่ี 1).  
เชียงใหม:่ ศนูย์วิจัยและบริการวิชาการและศูนย์ศึกษาชาติพันธ์ุและการพัฒนา คณะสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลยัเชียงใหม่. 

พระครูสุนทรวุฒิสาร. (2558). หนังสือที่ระลึก พิธีเปิด ศูนย์วัฒนธรรมเฉลิมราช พิพิธภัณฑ์วัดแสนเมืองมา. 
พะเยา: กอบคำการพมิพ์.  

พีรนันท์ จันทมาศ. (2565). กระบวนการสื่อความหมายในการสร้างสรรค์ผลงานจิตกรรมร่วมสมัย.   
สืบค้นเมื่อ มกราคม 21, 2566, จาก https://bsru.net 

ภูวนาท รัตนังสิกุล. (2561). ภูมิปัญญาไทยกับการสร้างสรรค์ (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: โอ เอส พริ้นติ้ง เฮ้าส์ 
จำกัด.  

ยศ สันตสมบัต.ิ (2556). มนุษย์กับวัฒนธรรม (ฉบับท่ี 4). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร.์  
วรุษา อุตระ. (2566). วัฒนธรรมผา้ทอตามความเชื่อของคนไทลื้อสู่การกลืนกลายเพื่อดำรงวิถีตน. 

วารสารอักษรศาสตร์และไทยศึกษา, 45(3): 2.  
หทัยทิพย์ เชื้อสะอาด. (2565). สัมภาษณ,์ ศูนย์วัฒนธรรมไทลื้อวัดหย่วน. 23 มิถุนายน 2565 
หทัยทิพย์ เชื้อสะอาด. (2567). สัมภาษณ,์ ศูนย์วัฒนธรรมไทลื้อวัดหย่วน. 14 มี.ค. 2567 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 
  


