
1 ดุษฎีนิพนธ์ศาสนศาสตรดุษฎีบัณฑิต  สาขาวิชาพุทธศาสน์ศึกษา  มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลัย พ.ศ. 2562 
2 นักศึกษาหลักสูตรศาสนศาสตรดุษฎีบณัฑิต สาขาวิชาพุทธศาสน์ศึกษา  มหาวทิยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั   
อีเมล iammintka@hotmail.com 
Student in Doctor Philosophy Program of  Buddhist Studies, Mahamakut Buddhist University.  
Email: iammintka@hotmail.com 
3 อาจารย์, อาจารย์ประจำบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั อีเมล puzinnian@hotmail.com 
Lecturer, Mahamakut Buddhist University. Email: puzinnian@hotmail.com 
 
 

การแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วยพุทธบูรณาการ1 
Bias Elimination In Thai Society With Buddhist Integrated Approach 

 
วิมุตาพร บริบูรณ์ลาภผลิน2 และ สุวิญ รักสัตย์3 

Vimutapon Boriboonlarppalin and Suvin Ruksat  

 
 

บทคัดย่อ 
การวิจัยนี้ เป็นการวิจัยวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1)

เพื่อศึกษาอคติและการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทย 2) เพื่อศึกษาหลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่
แก้ไขปัญหาอคติ 3)เพื่อบูรณาการการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วยหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 
4)เพื ่อนำเสนอแนวทางและการสร้างองค์ความรู้ใหม่เกี ่ยวกับ “รูปแบบการแก้ไขปัญหาอคติใน
สังคมไทยด้วยพุทธบูรณาการ” โดยศึกษาค้นคว้าจากเอกสารปฐมภูมิจากพระไตรปิฎก และสัมภาษณ์
เชิงลึกผู้ให้ข้อมูลสำคัญ จำนวน 10 รูป/คน  

ผลการวิจัยพบว่า อคติคือทัศนคติที ่เป็นผลมาจากความรู้ ความเชื ่อ ความรู้สึก ความ
คิดเห็นที่นำไปสู่การกระทำในเชิงการยอมรับ หรือไม่ยอมรับ จนเกิดการปฏิบัติต่อบุคคลนั้น  ด้วย
ลักษณะของอคติความลำเอียงที่มีอิทธิพลต่อจิตโดยรวมที่เกี่ยวข้องกับความชอบและไม่ชอบ ซึ่ง
ในทางพระพุทธศาสนาจัดอคติไว้เป็น 4 ประการคือ 1) ความลำเอียงเพราะรัก 2) ความลำเอียง
เพราะไม่ชอบ 3) ลำเอียงเพราะความหลง 4) ลำเอียงเพราะความกลัว เมื่ออคติเกิดขึ้นในจิตมนุษย์
แล้ว การปฏิบัติหน้าท่ีหรือปฏิบัติต่อบุคคลหนึ่งบุคคลใดย่อมมีความไม่เป็นธรรม  

การแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทย ได้แก่ 1.กฎหมาย  2.ขัดเกลาทางสังคม  หลักพุทธธรรม
ที่นำมาเป็นแนวทางการแก้ไขปัญหาอคติ คือ พรหมวิหาร 4, ขันติธรรม, อภัยทาน, โยนิโสมนสิการ 

การบูรณาการการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วยหลักธรรมในพระพุทธศาสนา สามารถ
กระทำได้ร่วมกับหลักทางจิตวิทยา โดยต้องเริ่มต้นท่ีตนเองก่อน เพื่อไม่ให้จิตเกิดความลำเอียงท่ีทำให้
ปฏิบัติผิดไปจากหลักการ องค์ความรู้ที่ได้จากการสังเคราะห์เนื้อหาจึงอยู่บนหลักที่ว่า “รักอย่าง
เข้าใจ สร้างมิตรไมตรี มีความรู้จริง ไม่ทิ้งเหตุและผล” โดยสรุปเป็นรูปแบบองค์ความรู้เรียกว่า 
“GLHDF MODEL” ซึ่งเกิดจากความเข้าใจที่ต้องปฏิบัติต่อแรงโน้มเอียงนั้นให้ถูกต้องเพื่อไม่ให้เกิด
เป็นปัญหาสังคมต่อไป 
คำสำคัญ: อคต,ิ ปัญหาสังคมไทย, บูรณาการการแก้ปญัหา, หลักพุทธธรรม 
 



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 211 
 

 

 
Abstract 

The objectives of this qualitative research were 1)  To study Bias and 
Elimination of Bias in Thai Society 2)  To study Buddhist principles for Eliminating Bias 
in Thai society 3) To integrate the Elimination of Bias in Thai Society with principles in 
Buddhism, and 4)  To propose guidelines in building new knowledge regarding the 
model of elimination of Bias in Thai society with Buddhist integrated approach. The 
research is the documentary qualitative by analyzing Buddhist principles in the primary 
sources, Tipitaka and the in-depth interview of 10 key informants.  

The results indicated as follows: 
Bias is an attitude that results from knowledge, beliefs, feelings, opinions that 

are accepted or rejected and then lead to action. The nature of bias approaches the 
scope of psychology owing to the bias tendency influencing the mental condition. 
Psychological overall, it's about the likes and dislikes. In Buddhism, there are 4 Biases 
namely 1) biased for love 2) biased for anger 3) biased for delusion and 4) biased for 
fear. Whenever Biases occur in the performance of duties or treats other people, there 
will be bias, unfairness and wrong doing.    

The solution to bias in Thai society is still used according to international 
system, based on law and socialization The Buddhist principles that can solve the 
problem of Bias are Brahmavihara 4, Khanti, Yonisomanasikara and Kalamasutta 

Integration of solution to bias in Thai society with the Buddhist principles can 
be done with both psychological condition and socialization. Firstly, it should be 
started in oneself. In order not to cause mental bias that makes the practice go wrong 
in principle.The body of knowledge gained from content synthesis is based on the 
principle that “Love with understanding, Being friendly, Knowing the truth, and Not 
leaving the reason”. It can be concluded as the concreate knowledge called “GLHDF 
MODEL” by understanding to treat the tendency correctly. By having done this so, the 
social problem is not continued so far. 
Keywords:  Bias, Elimination In Thai Society, Buddhist principles, Integrated  Approach 
 

 
 
 
 
 
 



212 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

บทนำ 
อคติถือได้ว่าเป็นรากฐานของความขัดแย้ง และเป็นปัญหาของสังคมไทย ด้วยเหตุที่สังคมเป็น

จุดรวมของประชากรที่มีพื้นฐานทางครอบครัวที่แตกต่างกันท้ังฐานะทางสังคม การศึกษา ศาสนา ความ
เชื่อ ขนบธรรมเนียมประเพณี  และวัฒนธรรมมาอยู่รวมกันย่อมจะเกิดอคติขึ้นได้ ในฐานะที่ทุกคนถือว่า
เป็นสมาชิกของสังคม นับตั้งแต่เป็นสมาชิกครอบครัว สมาชิกหมู่บ้าน ชุมชน การศึกษา สมาชิกในองค์กร
การทำงาน สมาชิกของวัด จนกระทั่งเป็นสมาชิกของประเทศ ไม่ว่าจะอยู่ในฐานะเป็นผู้ปกครอง หรือ      
ผู้ถูกปกครองในสังคมก็ตาม ย่อมต้องพบกับคนหมู่มากท่ีมีความคิดเห็นที่ต่างกัน และมุมมองที่ต่างกันไป 
ซึ่งแนวคิดหรือความคิดที่ต่างกันของแต่ละบุคคลนั้นมาจากทัศนคติ ความคิด  ประสบการณ์ หรือการ
เรียนรู้ของปัญหาที่แตกต่างกันไป จึงทำให้เกิดความเห็นต่าง ส่งผลกระทบต่อสังคมและประเทศชาติได้ 
โดยระดับของผลกระทบที่เกิดขึ้นมีแนวโน้มความรุนแรงเพ่ิมมากข้ึน  
  สำหรับประเทศไทยในห้วงเวลาที่ผ่านมานั้น จะเห็นได้ว่าเป็นประเทศหนึ่งที่ได้รับผลกระทบ
จากอคติของคนในชาติอย่างรุนแรงที่มีแนวโน้มเพิ่มมากขึ้น  จากข้อมูลการเผยแพร่ของสื่อจะเห็นไดว้่า
เป็นส่วนหนึ่งที่ส่งผลกระทบต่อคนในสังคม เช่น ความขัดแย้งด้านความคิด ความขัดแย้งทางการเมือง
ระหว่างสีเสื้อ การแบ่งพรรคแบ่งพวก อำนาจ-ผลประโยชน์ ความไม่เป็นธรรม ฯลฯ ดังที่ปรากฏทางสื่อ
ทุกสำนักพิมพ์อยู่จนถึงทุกวันนี้ ซึ่งสื่อเองก็มีผลในการชี้นำความเปลี่ยนแปลงหรือคงไว้ซึ่งทัศนคติของ
ประชาชนในการรับรู้ข้อมูล  ซึ่งการนำเสนอของข่าวยุคปัจจุบันเป็นไปอย่างรวดเร็ว แต่ขาดการไตร่ตรอง 
มากกว่าความรับผิดชอบต่อผลกระทบจากการนำเสนอที่อาจผิดพลาดได้ ดังเช่น สื่อมักจะใส่ความ
คิดเห็นลงไปในข่าว มีความเอนเอียงไปทางด้านใดด้านหนึ่ง หรือมีอคติต่อข่าวท่ีนำเสนอเป็นฐานอยู่แล้ว 
มักจะนำเสนอข่าวโดยแทรกความคิดเห็นเชิงช้ีนำไปยังผู้รับสารโดยไม่เสนอเฉพาะข้อเท็จจริง  
 ผลที่เกิดจากอคตินั้นได้ส่งผลต่อสังคมไทยในปัจจุบัน และกระทบต่อประเทศชาติ เพราะอคติมี
ผลต่อความขัดแย้ง   การจะลดอคติได้นั้นจะต้องเกิดขึ้นจากสภาวะทางจิตใจที่ยอมลด ละ ความคิด 
ความถือดีต่อกัน ดังจะเห็นได้จากสถานการณ์ของประเทศไทยที่ผ่านมา คนไทยเกิดความไม่ลงรอยกัน
ของคนในสังคมทั้งด้านความคิด ความเห็นที่แตกต่างกัน ความรู้สึก ความเชื่อ ทัศนคติที่ต่างกันไป จนสู่
ความขัดแย้ง ความไม่เป็นธรรม การแบ่งพรรคแบ่งพวก จนกระทั่งขาดความสามัคคี ซึ่งปัญหาดังกล่าวนี้
ส่งผลกระทบต่อตนเอง และสังคม จึงทำให้เป็นอุปสรรคต่อการพัฒนาประเทศ และไปต่อได้ยาก 
 ในการสร้างรูปแบบการลดอคติให้เกิดขึ้นได้นั้น จำเป็นต้องใช้ระยะเวลา และการดำเนินการที่
มีหลักการ มีเป้าหมาย มีระเบียบแบบแผน และมีกลไกในการขับเคลื่อนที่ตกผลึกแล้ว เพื่อให้เกิดความ
เข้าใจ เข้าถึงสาเหตุของปัญหา การร่วมกันหาแนวทางแก้ไข รวมทั้งการป้องกันไม่ให้เกิดขึ้นซ้ำ ทั้งนี้ยัง
ต้องอาศัยรูปแบบการแก้ปัญหาอคติด้วยการนำหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาเข้ามาประยุกต์ใช้  เพื่อ
ปรับเปลี่ยนความคิด ความเชื่อ ความรู้สึกที่มีอคติต่อกัน โดยมีเป้าหมายเพื่อให้เกิดการ ลด ละ ความ
เป็นอคติในจิตใจของตน เพื่อการอยู่ร่วมกันภายในสังคมอย่างเข้าใจกันและกันบนแตกต่างได้อย่างสันติ  
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพื่อศึกษาอคติและการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทย 
  2. เพื่อศึกษาหลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่แก้ไขปัญหาอคติ 
  3. เพื่อบูรณาการการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วยหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 213 
 

 

  4. เพื่อนำเสนอแนวทางและการสร้างองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับ “รูปแบบการแก้ไขปัญหาอคติ
ในสังคมไทยด้วยพุทธบูรณาการ”  
 
กรอบแนวคิดของการวิจัย 

1. แนวคิดทฤษฎีจิตวิทยาเชิงอคติ (George Eaton Simpson and J.Milton Yinger.1965) 
อคตินั ้นคือทัศนคติที ่เป็นไปด้วยอคติที ่เป็นอารมณ์ และเป็นทัศนคติที ่ก ้าวร้าว อคตินั ้นก็คือ 
predisposition หรือความพร้อมที่จะตอบสนองต่อสิ่งกระตุ้นบางอย่างโดยวิธีการบางอย่าง ทัศนคติ
ลักษณะนี้จะมีต่อคนกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งด้านทัศนคติ , แนวคิดอคติเชิงพุทธใน พระวินัยปิฎก คัมภีร์ปริวาร 
ด้วยเรื ่องการถึงอคติ (ความลำเอียง) มี 4 อย่าง คือ 1) ลำเอียงเพราะชอบ 2) ลำเอียงเพราะชัง 3) 
ลำเอียงเพราะหลง 4) ลำเอียงเพราะกลัวและการไม่ถึงอคติ (ความไม่ลำเอียง) มี 4 คือ 1)ไม่ลำเอียง
เพราะชอบ 2)ไม่ลำเอียงเพราะชัง 3)ไม่ลำเอียงเพราะหลง 4) ไม่ลำเอียงเพราะกลัว (วิ.ป. 8/324/460) , 
การแก้ปัญหาสังคมไทย 1.กฏหมาย 2.การขัดเกลาสังคม(Broom and Selznick Sociology.1958) 
  2. หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในการนำมาแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทย โดยการนำหลัก
พรหมวิหาร 4 (ที.ปา.11/305/275), ขันติธรรม (ที.ม. 10/90/43-44),  อภัยทาน (อภิ.กถา.37/287-
290) โยนิโสมนสิการ (วินยฺ 7/613/377) และกาลามสูตร (องฺ.ติก.20/66/257) 
 3. นำแนวคิดทฤษฎี, หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา นำมาบูรณาการร่วมกับบทสัมภาษณ์
ผู้ทรงคุณวุฒิ เพื่อนำมาบูรณาการการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วยพุทธบูรณาการ 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมีขั้นตอนและวิธีการ
ดำเนินการ ดังนี้ 
  1. การศึกษาเอกสาร เป็นการวิเคราะห์ และสังเคราะห์จากเอกสารเกี่ยวกับ แนวคิด ทฤษฎี 
ผลการวิจัยที่เกี่ยวข้อง รวบรวมข้อมูลเอกสารปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎก พร้อมท้ังข้อมูลจากเอกสารทุติย
ภูมิ คือ อรรถกถา ฎีกา หนังสือ บทความ วารสาร ข้อมูลทางอินเตอร์เน็ต ทฤษฎี งานวิจัย วิทยานพินธ์ 
และเอกสารที่เกี่ยวข้องกับรูปแบบการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วยพุทธบูรณาการ 

2. การส ัมภาษณ์เช ิงล ึก ( In-depth interview) จากการแบ่งกล ุ ่มบ ุคคลที ่ม ีความรู้  
ความสามารถ ประสบการณ์ดังนี้ 1) ด้านพระสงฆ์ 4 รูป 2) ด้านนักวิชาการ 4 ท่าน 3) ด้านนักกฎหมาย 
2 ท่าน รวม 10 รูป/คน โดยพิจารณาจากผู้ที่เป็นพุทธศาสนิกชน มีการศึกษาพระพุทธศาสนาท้ังด้านการ
ปริยัติ และปฏิบัติ มีผลงานทางพระพุทธ ศาสนา เช่น การสอน การบรรยายธรรม เขียนหนังสือ 
ผู ้เชี ่ยวชาญทางวิชาการด้านการแก้ไขปัญหาสังคม และผู ้ทรงคุณวุฒิมีความเชี ่ยวชาญและมี
ประสบการณ์ด้านพุทธศาสนา เป็นต้น 

3. วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาค้นคว้าข้อมูลปฐมภูมิ  และข้อมูลการสัมภาษณ์เชิงลึก 
เพื่อสรุปผลของการค้นคว้าเอกสาร และการสัมภาษณ์ เพื่อนำผลการวิเคราะห์มาบูรณาการพุทธธรรมใน
การแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วยพุทธบูรณาการ 



214 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

 4. สรุปผลจากวิจัยเพื่อหาข้อสรุป  และนำเสนอรูปแบบการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วย
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา จากการวิจัย บทสัมภาษณ์ เอกสาร พร้อมด้วยการวิเคราะห์ สังเคราะห์
ข้อมูลจากพระไตรปิฎกทางพระพุทธศาสนา เพื่อให้การวิจัยครั้งนี้บรรลุเป้าหมายอย่างสมบูรณ์ 
  
สรุปผลการวิจัย 

ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ อาศัยข้อมูลจากการทำวิจัยทุกขั้นตอนตามวัตถุประสงค์ เพื่อให้ทราบ
ข้อเท็จจริงในแต่ละประเด็น แล้วนำมาวิเคราะห์และสงัเคราะห์เพื่อนำเสนอแนวทางและสร้างองค์ความรู้
ใหม่เกี ่ยวกับการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วยพุทธบูรณาการ เพื ่อให้คำตอบตามโจทย์วิจัย 
ผลการวิจัยพบว่า 
 
1. อคติ และการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทย 

อคติถือได้ว่าเป็นปัญหาที่สำคัญต่อสมาชิกในสังคมไทย เพราะอคติคือรากฐานของความ
ขัดแย้งต่าง ๆ เมื่อคนในสังคมมีการรวมตัวกันมากกว่า 2 คนขึ้นไป อคติถือเป็นนามธรรมที่เกิดขึ้นในจิต
ของมนุษย์ ทำให้เกิดความโน้มเอียงไปในทิศทางที่ไม่ถูกต้อง ในทางทฤษฎีต่างประเทศจึงนำอคติเข้าไป
ผนวกประกอบกับทัศนคติ โดยทัศนคตินั้นมีหลักเกี่ยวกับความคิด ความเชื่อ ความรู้สึกที่มีผลต่อการ
ยอมรับ และไม่ยอมรับต่อสิ่งที่เกิดขึ้นในสังคม ด้วยการแสดงออกในรูปแบบต่าง ๆ ซึ่งส่งผลกระทบต่อ
สังคมโดยรวม ทำให้เกิดการแบ่งพรรคพวก มีอคติต่อกัน ไม่มีความสามัคคี ดังที่ปรากฏอยู่ในสังคม
ปัจจุบัน 

ปัญหาอคติในสังคมไทยมีหลากหลายปัญหา แต่หนึ่งในปัญหานั้นคือ 1) อคติกับการไม่ยอมรับ
ความคิดเห็นต่าง,  2) อคติกับความขัดแย้งต่อการรับรู้/อำนาจ-ผลประโยชน์, 3) อคติกับความไม่เป็น
ธรรม  

 ปัญหาอคติกับการไม่ยอมรับด้านความคิดเห็นต่าง และพฤติกรรมต่างกัน ปัญหาดังกล่าวเกิด
จากระดับข้อมูลการรับรู้ที่ต่างกัน มีไม่เท่ากัน การรับฟังปัญหา ความเห็นอกเห็นใจผู้อื่นในพื้นฐานระดับ
จิตใจที่ต่างกัน เพราะมุมมองแต่ละคนย่อมมีมุมมองที่แตกต่างกันไปทั้งด้านความคิด และพฤติกรรมที่
สะสมมาจากการเรียนรู้ รับรู้ ความเชื่อ ประสบการณ์พื้นฐาน  จนกระทั่งแสดงพฤติกรรมออกมาใน
รูปแบบการยอมรับ หรือไม่ยอมรับ นำไปสู่ความโน้มเอียงไปในทางที่ชอบ และไม่ชอบ ท้ังนี้การไม่ยอมรับ
ที่เกิดจากอคติที่มีอยู่ในจิตของมนุษย์  เพราะความไม่รู้ การหลงผิด ขาดการพิจารณาไตร่ตรองไม่เปดิใจ
รับข้อมูลใด ๆ จึงทำให้ส่งผลให้เกิดปัญหาแตกแยกในสังคมไทยด้วยความที่ว่าต่างฝ่ายต่างคิดว่าไม่ใช่พวก
ตนเอง 

ปัญหาอคติกับความขัดแย้งที่ประกอบด้วยความขัดแย้งที่เกิดจากการรับรู้ข้อมูล  อิทธิพลผล 
ประโยชน์ สิ่งเหล่านี้เป็นรากเหง้าของปัญหาที่ทำให้คนในสังคมไทยเกิดอคติ 4 จากผลที่ได้ในการรับรู้
ข้อมูลที่บิดเบือนจากความเป็นจริงทำให้เกิดอคติในการที่ไม่รู้จริงท่ีขาดการพิจารณา หรือการสร้างความ
เกลียดชังกับอีกฝ่ายที่จะทำการแฝงไปกับข้อมูลต่าง ๆ ที่ได้รับรู้มาในลักษณะการโพสต์ต่อจนกลายเป็น 
hate speech อย่างเต็มตัวแสดงให้เห็นถึง ฉันทาคติ โทสาคติ โมหาคติ ที่เกิดจากการรับรู้ต่าง ๆ ของ
ข้อมูลที่บิดเบือนจากความเป็นจริง ทำให้คนในสังคมขาดการพิจารณาถึงสาเหตุการรับรู้ แหล่งเช่ือถือได้



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 215 
 

 

จากที่ไหน เพราะเมื่อไม่มีการตรวจสอบจึงทำให้เกิดความขัดแย้งต่อการรับรู้ในข้อมูลที่บิดเบือนจาก
ข้อเท็จจริง 

ส่วนปัญหาผู้มีอำนาจอิทธิพลในการเอื ้อผลประโยชน์ให้กับตนเอง และพวกพ้องก่อเกิด
โมหาคติและภยาคติ ให้กับบุคคลที่เกี่ยวข้องด้วยความกลัว จึงต้องทำตามภายใต้คำสั่งของผู้มีอำนาจ 
เกิดการถูกเอารัดเอาเปรียบทำให้ไม่ได้รับความเป็นธรรม ด้วยความกลัวผู้มีอำนาจอิทธิพล จึงทำให้เกิด
ความเสียหายกับผู้ที่เกี่ยวข้องทั้งทางตรงและทางอ้อม ไม่ว่าจะกระทบถึงบุคคลใกล้ชิด เครือญาติ บุคคล
ที่เรารัก หรือกระทบถึงหน้าที่การงานที่ทำ ดังนั้น ปัญหาความขัดแย้งด้านข้อมูล และการเกรงกลัวต่อ
อำนาจอิทธิพลและผลประโยชน์ จึงถือได้ว่าเป็นภัยต่อสังคมและเป็นปัญหาที่ยากจะแก้ให้หมดไปจาก
สังคมไทย เพราะจะมีผู้ที่ฉกฉวยโอกาสเข้ามาด้วยอำนาจ ผลประ โยชน์เสมอ  

ปัญหาความไม่เป็นธรรม/อยุติธรรมเกิดขึ้นเมื่อได้รับการปฏิบัติต่างกัน ด้วยความไม่เป็นธรรม 
ไม่เที่ยงตรง ไม่เป็นกลาง ซึ่งระบบของ “ความอยุติธรรม” ที่เกิดจากการแข่งขัน แก่งแย่ง ช่วงชิงความ
ได้เปรียบตามกำลัง และศักยภาพของแต่ละบุคคลในสังคม และต้องยอมรับว่าสังคมไทยยังมีระบบในเชิง
อุปถัมภ์ หรือโครงสร้างทางสังคมในลักษณะการแบ่งพรรคแบ่งพวกทำให้เกิดการไม่เป็นธรรม มีอคติต่อ
ฝ่ายตรงข้ามท่ีไม่ใช่พวกตนเอง ไม่ยอมรับความคิดเห็นต่างกันจนทำให้เกิดความขัดแย้ง สู่ความแตกแยก
แบ่งพรรคแบ่งพวก จึงทำให้สังคมไม่ได้รับความเป็นธรรม ขาดความสามัคคี 

แนวทางในการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยประกอบด้วย 1) กฎหมาย ผู้นำ และผู้มีอำนาจใน
การตัดสินใจต้องดำรงความเที่ยงธรรมมีใจเป็นกลางไม่เอนเอียง ไม่เลือกปฏิบัติเข้าข้างฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง 
ประชาชนทุกคนต้องได้รับการตัดสินความจากผู้มีอำนาจตัดสินโดยเฉพาะนักกฎหมาย ผู้พิพากษาต้อง
ดำรงความเป็นธรรมไม่มีอคติต่อฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง หรือมีแนวโน้มการคาดการณ์ไว้ล่วงหน้าแล้ว มีความ
ยุติธรรมในการตัดสินความท่ีปราศจากอคติ 4, 2) การขัดเกลาสังคม เป็นบรรทัดฐานเพื่อให้อยู่ร่วมกันใน
สังคม ด้วยการอบรมสั่งสอนให้รู้รักษาระเบียบวินัยตั้งแต่สังคมในครอบครัว, โรงเรียน, สายงานอาชีพ, 
ศาสนา ซึ่งสิ่งเหล่านี้จะช่วยขัดเกลาจิตใจมนุษย์ให้ลด ละ อคติได้ ไม่ว่าการร่วมมือร่วมใจกันทำกิจกรรม
สืบทอดประเพณี วัฒนธรรมทางศาสนา หรือการสร้างกิจกรรมต่าง ๆ สิ่งเหล่านี้จะเป็นสิ่งหล่อหลอมให้
คนในสังคมรู้จักประณีประนอม รู้จักการเปิดโอกาสที่จะรับฟังผู้อื่นที่มีความคิดทัศนคติต่างกัน 
 
2. หลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่แก้ไขปัญหาอคติ 

สังคมส่วนใหญ่มีความเชื่อในหลักธรรมคำสอนที่จะสามารถขัดเกลาจิตใจมนุษย์ได้ระดับหนึ่ง 
ผู ้วิจัยจึงนำหลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่แก้ไขปัญหาอคติ คือ 1) พรหมวิหาร 4 , 2) ขันติ , 3) 
อภัยทาน,  4) โยนิโสมนสิการ และกาลามสูตร ท่ีมีลักษณะสัมพันธ์กับอคติ ดังนี้ 

1) พรหมวิหาร 4 ถือได้ว่าเป็นหลักธรรมขั้นพื้นฐานทางจิตใจของมนุษย์ ประกอบด้วย เมตตา 
กรุณา มุทิตา อุเบกขา ซึ่งหลักธรรมเหล่านี้จะช่วยขัดเขลาจิตใจของคนในสังคมทุกระดับชั้นของสังคม 
เริ่มจากสมาชิกสังคมในสถาบันครอบครัว  จนถึงผู้นำ ผู้ปกครอง ผู้บริหาร หรือผู้มีอำนาจต่อการตัดสิน
สิ่งหนึ่งสิ ่งใด หลักพรหมวิหารเป็นหลักธรรมที่ต้องคอยช่วยเตือนตัวเองถึงความเหมาะสมในด้าน
พฤติกรรมที่จะคอยกำกับไม่ให้เข้าถึงอคติ 4 เช่น เมื่อมีสิ่งหนึ่งสิ่งใดเข้ามากระทบทางจิตให้เกิดความรูส้กึ
ที่เอนเอียงทำให้เกิดความไม่พอใจ ไม่เป็นที่ยอมรับเพราะต่างทัศนคติกับตน ด้วยฐานของอารมณ์โกรธ 
ความไม่ชอบต่อบุคคลใดก็ต้องระงับจิตใจตนเองด้วยการใช้เมตตาต่อบุคคลนั้น เพื่อไม่ให้ตนลุแก่อำนาจ



216 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

โทสะ หรือแม้กระทั่งบ้างครั้งคนใกล้ชิดอยากจะขอความช่วยเหลือให้ช่วยญาติพี่น้องตนให้พ้นจากการ
กระทำผิด ตนเองจะต้องใช้อุเบกขาธรรมในการเข้ามาตัดสิน เป็นไปตามหลักฐานทางกระบวนการเพื่อ
ไม่ให้เสียในหลักการและไม่เข้าถึงในอคติ 4  

2) หลักขันติธรรม ความอดทนอดกลั้นจะเป็นคุณธรรมที่เตือนสติของบุคคลในสังคม ให้รู้จักท่ี
จะอดทนอดกลั้นถึงปัญหาต่าง ๆ ที่อาจจะเกิดขึ้นจากความแตกต่างของบุคคลในสังคม เพื่อประคับประ
ครองตนมิใหเ้กิดความเอนเอียงในอคติ 4 อันจะเกิดขึ้น ที่มีความจำเป็นอย่างมากต่อการอดทนต่อบุคคล
ใดบุคคลหนึ่ง หรือสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เพื่อไม่ให้กระทำไปในทางที่ผิด เช่น อดทนอดกลั้นที่จะไม่ช่วยเหลือคน
สนิทด้วยใจที่รักมากเกิน ความอดทนนี้จะเป็นการยับยั้งไม่ให้สู่ฉันทาคติ โมหาคติ ภยาคติ ตนเองตอ้งมี
ขันติไม่ใช้อำนาจไปในทางที่ผิดตัดสินบุคคลนั้นความไม่ชอบส่วนตัว  นำมาเป็นเครื่องช้ีวัดว่าผิดถูกจนทำ
ให้เสียหลักการ  ฉะนั้นเพื่อไม่ให้ตัวอคติเข้ามาทำลายให้เสียหลักความเป็นธรรมต่อตนเองและผู้อื่น ต้อง
วางใจเป็นกลางด้วยขันติ 

3) หลักอภัยทาน เป็นทานที่สูงมาก เป็นผลสืบเนื่องมาจากจิตใจที่มีเมตาตาเป็นที่ตั้ง  ถือเป็น
ทานที่ทำได้ยากกว่าทานชนิดอื่น  เพราะผู้ให้จะต้องมีคุณธรรมของพรหมวิหารเป็นหลักยึดมั่นในจิตใจ  
จึงจะเกิดอภัยทานได้ เมื่อต้องอยู่ในสังคมโดยเฉพาะสังคมปัจจุบัน เป็นสังคมที่ยังมีความเป็นอคติปรากฏ
ให้เห็นอยู่ ย่อมส่งผลกระทบขึ้นทางด้านจิตใจของคนในสังคมอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ แม้จะใช้หลักธรรมที่
กล่าวมาแล้วข้างต้น คือหลักพรหมวิหาร 4 และขันติธรรม เป็นหลักท่ียึดมั่นในจิตใจแล้วก็ตาม หากขาด
อภัยทาน ความไม่ถือโกรธ ไม่อาฆาตพยาบาท การยอมยกโทษให้ซึ่งกันและกัน  เพื่ อเป็นการระงับจิต
ไม่ให้ตกสู่ในอคติ 4 การให้อภัยผู้อื่นถือได้ว่าเป็นการยกระดับจิตใจข้ึนมาอีกระดับหนึ่ง  

4) หลักโยนิโสมนสิการและกาลามสูตร จะเป็นคุณธรรมที่คอยกลั่นกรองสิ่งที่มากระทบทางจิต
ในการรับรู้ของบุคคลในสังคมได้เป็นอย่างดี ในปัจจุบันการรับรู้ข่าวสารในสังคมมีความรวดเร็วมาก หาก
การรับรู้ข้อมูลข่าวสารต่าง ๆ ไม่มีการคิดวิเคราะห์ แยกแยะ เหตุและผลอย่างมีสติ ย่อมนำไปสู่ความ
ลำเอียง ความมีอคติต่อเรื่องนั้น ๆ ได้  เพื่อไม่ให้เกิดความลำเอียง จากการรับรู้ข้อมูลที่บิดเบือนจาก
ความจริง  จักต้องมีการพิจารณาอย่างถ้วนถี่ ด้วยการคิดวิเคราะห์ถึงหลักเหตุและผลที่ปรากฏ  พร้อม
ด้วยการพิจารณาอีกขั้น เพื่อให้เกิดปัญญาในการวิเคราะห์ถึงเรื่องหนึ่งเรื่องใด  ด้วยการนำกาลามสูตร
พิจารณาอีกขั้น เพื่อไม่ให้ตนตัดสินที่ผิดพลาดที่เกิดจากความไม่รู้ เมื่อรู้แล้วก่อให้เกิดประโยชน์ก็ปฏิบัติ
เสีย หากเมื่อรู้แล้วไม่เป็นประโยชน์ก็ควรละเสียไม่นำมาปฏิบัติ ฉะนั้นหลักโยนิโสมนสิการและกาลาม
สูตรถือได้ว่าเป็นหลักคิดวิเคราะห์พิจารณาอย่างถี่ถ้วน เพื่อความยุติธรรม และไม่ถูกอคติ 4 เข้าครอบงำ
กระทำในทางที่ผิด 
 
3. บูรณาการการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วยหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 

การบูรณาการการแก้ปัญหาอคติในสังคมไทยนั้น สิ่งแรกสมาชิกในสังคมต้องมีจิตสำนึก ความ
รับผิดชอบต่อการกระทำของตนเองและส่วนรวม เพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข ไม่เลือกปฏิบัติกับผู้ใด
ที่รู ้สึกได้ถึงความไม่เป็นธรรม สมาชิกในสังคมทุกคนต้องอยู่ภายใต้กฎหมายที่เท่าเทียมกั น ปฏิบัติ
เหมือนกัน ไม่มีใครมีอำนาจเหนือกว่าใคร ฉะนั้น หลักธรรมจึงเป็นสิ่งสำคัญในการนำมาพัฒนาจิตใจของ
สมาชิกในสังคมให้ได้เข้าถึงหลักธรรมในพุทธศาสนามากขึ้น โดยมีความเชื่อตามแนวพุทธที่ว่า “ใจเป็น
ใหญ่ ใจเป็นประธาน” เมื่อจิตใจได้ถูกขัดเกลาด้วยหลักธรรมในพุทธศาสนาแล้วย่อมจะทำให้ความคิด 



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 217 
 

 

และการกระทำของคนในสังคม ลดละอคติได้บ้าง ซึ่งหลักธรรมในพรหมวิหาร 4, ขันติธรรม, อภัยทาน, 
โยนิโสมนสิการและกาลามสูตร ซึ่งเป็นหลักท่ีจะช่วยให้การอยู่ร่วมกันในสังคมด้วยความเข้าใจในกันและ
กัน ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ให้เรียนรู้ฝึกฝนอบรมได้มีการปฏิบัติ จนเกิดความเข้าใจในหลักธรรม และน้อม
นำหลักธรรมเหล่านี้ไปปฏิบัติต่อตนเองและบุคคลในสังคมให้เกิดความสงบสุข มีความเอื้ออาทรต่อกัน 

บูรณาการด้วยการเริ่มต้นเข้าถึงสมาชิกในสังคมตั้งแต่ระดับสถาบันครอบครัว ระดับการศึกษา 
องค์กร ศาสนา และสื่อมวลชน ให้มีส่วนร่วมในการอบรม การให้ความรู้ สร้างความเข้าใจในหลักธรรม
และน้อมนำหลักธรรมดังกล่าวนำไปปฏิบัติให้เกิดผลสัมฤทธิ์ ภายใต้ของ “การเข้าใจทางการกระทำที่
ถูกต้อง” ซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดของการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทย  เช่น การจัดกิจกรรมตั้งแต่ระดับ
โรงเรียน สถานท่ีอบรมต่าง ๆ กิจกรรมทางศาสนาทุกศาสนา โดยเฉพาะช่องทางการรับรู้ข่าวสารทางสื่อ 
ให้ทุกคนได้ตระหนักถึงจิตสำนึกการอยู่ร่วมกันอย่างเข้าใจการกระทำนั้น ๆ ด้วยความถูกต้อง ภายใต้
กฎหมายที่เท่าเทียมกัน มีการสร้างจิตอาสาเพื่อขยายโครงการในการเข้าใจทางการกระทำที่ถูกต้อง      
นำหลักธรรมเข้ามาสอดแทรกการทำกิจกรรมต่าง ๆ เพื่อการเรียนรู้หลักธรรมควบคู่กับการทำกิจกรรม
ต่าง ๆ โครงการต่าง ๆ ให้เป็นกิจกรรมร่วมกันเพื่อเป็นการละลายพฤติกรรม  ช่วยขัดเกลาจิตใจคนใน
สังคมให้อยู่ภายใต้การกระทำที่ถูกต้องลดละอคติต่อกัน โดยการยอมรับซึ่งกันและกันบนทัศนคติที่
ตา่งกัน  
 
4. องค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับ “การแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วยพุทธบูรณาการ” 

จากการสังเคราะห์องค์ความรู้ทั้งหมดจึงพบว่า การแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วยพุทธ
บูรณาการนั้น จำเป็นต้องอาศัยหลักธรรมในพระพุทธศาสนาเพื่อช่วยขัดเกลาจิตใจมนุษย์ที่ยังมีความรูส้กึ
ลำเอียงภายในจิตใจ หลักธรรมที่มีความสำคัญต่อการลด ละ เข้าถึงอคติ 4 คือ พรหมวิหาร 4, หลักขันต,ิ 
หลักอภัยทาน, หลักโยนิโสมนสิการและกาลามสูตร เพื่อให้บุคคลเหล่านั้นสามารถขจัดปัญหาอคติให้ลด 
ละ ลงได้ด้วยใจตนเอง และเพื่อการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสงบสุข 

การสร้างกระบวนการให้สังคมลด ละ ปัญหาอคติได้นั้น คือ การมีความเป็นธรรม/ยุติธรรมกับ
คนในสังคมอย่างเท่าเทียมที่ไม่มีการเลือกปฏิบัติ, เปิดโอกาสรับฟังความคิดเห็นผู้อื่น อีกทั้งการขัดเกลา
ทางจิตใจที่ต้องปลูกฝังตั้งแต่เด็กรู้จักระเบียบวินัย เคารพกฎเกณฑ์ที่สังคมกำหนดไม่ละเมิดสิทธิใช้
อำนาจที่ไม่ถูกต้อง ศาสนาจะมีส่วนสำคัญอย่างมากท่ีจะช่วยขัดเกลาจิตใจคนในสังคมให้หล่อหลอมให้มี
ความมีเมตตา ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน การเข้าใจเรียนรู้ที่จะอยู่กับความแตกต่าง โดยไม่ทำร้ายทำลาย
กัน หากสังคมทำได้เช่นนี้ก็จะค่อย ๆ ละลายพฤติกรรมการลด ละ อคติต่อกัน ถึงแม้จะแก้ได้ยากแต่ก็จะ
ทำให้เบาบางลงได้บ้างด้วยใจตนเอง เมื่ออคติได้สลายลดลงบ้างแล้วจะเกิดความเป็นกลาง ไม่สู่ความเอน
เอียงได้ง่าย เพื่อรักษาความเป็นธรรมไม่ให้เข้าถึงอคติ 4  

1) รูปแบบขององค์ความรู้ใหม่ 
องค์ความรู้ที่ปรากฏในการแก้ไขอคติเพื่อการลด ละ อคติที่เกิดขึ้นภายในจิตใจของมนุษย์

พบว่า การอยู่ร่วมกันด้วยความเข้าใจ เรียนรู้ที่จะเข้าใจบุคคลในสังคมหรือคนรอบตัวเรา แม้บางครั้ง
อาจจะเกิดความไม่พอใจ ไม่ยอมรับ ทัศนคติไม่ตรงกันแต่สามารถร่วมงานได้ ทำกิจกรรมต่าง ๆ ได้ ด้วย
การนำหลักพรหมวิหาร 4 มาใช้ในชีวิตประจำวัน ร่วมด้วยความอดทนอดกลั้นต่อคำพูด ต่อการกระทำ
ของผู้อื่นที่อาจทำให้ตนเกิดไม่พอใจ ไม่ยอมรับ, พร้อมให้อภัยต่อตนเองและผู้อื่น เพื่อสร้างมิตรไมตรีต่อ



218 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

กัน อีกทั้งการรับรู้ที่เรารับจากการสื่อสารเรื่องต่าง ๆ ต้องคิดวิ เคราะห์แยกแยะเหตุปัจจัยเพื่อมีความรู้
จริงในเรื่องนั้น ๆ สิ่งใดท่ีรู้แล้วเป็นเรื่องดีก็ปฏิบัติตาม หากสิ่งใดรู้แล้วไม่ดีก็ละจากเรื่องเหล่านั้น  ฉะนั้น
หลักธรรมที่ใช้ในการลดละอคติ คือ พรหมวิหาร 4, ขันติธรรม, อภัยทาน, โยนิโสมนสิการและกาลาม
สูตร  

รูปแบบขององค์ความรู้ใหม่สำหรับวิทยานิพนธ์นี้จึงอยู่บนหลักการที่ว่า “รักอย่างเข้าใจ สร้าง
มิตรไมตรี มีความรู้จริง ไม่ทิ้งเหตุและผล” สมาชิกในสังคมสามารถอยู่ร่วมกันได้ด้วยความเข้าใจในกัน
และกัน เรียนรู้ที่จะเข้าใจในความแตกต่างไม่ว่าจะทัศนคติความคิด พฤติกรรมมีความต่างกันก็สามารถ
เข้าใจได้ทางการกระทำนั้น ๆ จึงได้รูปแบบ “GLHDF MODEL” ซึ่งเกิดจากความเข้าใจที่จะปฏิบตัิต่อ
แรงโน้มเอียงนั้นให้ถูกต้องเพื่อไม่ให้เกิดเป็นปัญหาสังคมต่อไปดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 1 GLHDF Model 

 
GLHDF Model ประกอบด้วย 
G = Go  หมายถึง  การไปท่ีถูกต้อง, เข้าใจในทางการกระทำท่ีถูกต้อง 
Go + L   = Lust   หมายถึง ไปในทางที่ถูกต้องทางการกระทำต่อความรัก 
Go + H   = Hatred     หมายถึง ไปในทางที่ถูกต้องทางการกระทำต่อความไม่ชอบ 
Go + D   = Delusion  หมายถึง ไปในทางที่ถูกต้องทางการกระทำต่อความไม่รู้ 
Go + F   = Fear   หมายถึง ไปในทางที่ถูกต้องทางการกระทำต่อความกลัว 
แนวทางขั้นตอนการนำองค์ความรู้ใหม่ GLHDF Model นี้ไปปรับใช้เพื่อการแก้ไขอคติใน

สังคมไทยสามารถปฏิบัติได้ดังนี้  
1. กระบวนการเข้าใจทางการกระทำ  
G คือการเข้าใจทางการกระทำต้องอาศัยเกณฑ์ในการตรวจสอบความเที่ยงธรรมเชิงอคติใน

ตนเอง ด้วยการเข้าใจการกระทำที่มีผลต่อกระบวนการในการตัดสิน หรือพฤติกรรมอย่างใดอย่างหนึ่ง
ต่อบุคคลใดบุคคลหนึ่ง เนื่องจากถ้าไม่เข้าใจและไม่ตรวจสอบแนวโน้มในจิตของตนเองจะทำให้เกิดความ
ลำเอียงได้ง่ายไม่ประการใดก็ประการหนึ่ง โมเดลนี้มิใช่โมเดลในการขจัดอคติ 4 ให้หมดสิ้นไปจากจติใจ 
เนื่องจากโดยฐานของปุถุชนแล้ว กิเลสซึ่งเป็นรากเหง้าแห่งอกุศลนี้ย่อมมีทุกคน หากกิเลสที่เป็นรากเหง้า
ของอกุศลนี้สามารถปรับสมดุลที่เรียกว่า “ไปในทางที่ถูกต้อง” คือ (L) การรักอย่างเข้าใจ  (H) การเข้าใจ



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 219 
 

 

ในความโกรธความไม่ชอบ (D)การเข้าในความหลง ความไม่รู้  (F) การเข้าใจในการกระทำต่อความกลัว 
เมื่อเกิดความเข้าใจแล้ว จึงสามารถปฏิบัติกิจกรรมเชิงพฤติกรรมนั้นได้ในเชิงของความเที่ยงตรง ความ
เป็นกลางในการทำให้การกระทำในสิ่งที่ตนรักตนชอบ ไม่ ให้เกิดความลำเอียงนั้น ต้องอาศัยหลักทาง
พระพุทธศาสนาอันได้แก่ หลักอุเบกขาธรรม และขันติธรรม ความอดทน อดกลั้น ไม่ให้เกิดความลำเอยีง 
แม้บุคคลที่ตนรักกระทำไปในทางที่ผิดก็ต้องยอมในผลการกระทำ ไม่ล่วงละเมิด ไม่ขัดแย้งหรือขัดขวาง
ความยุติธรรมเหล่านั้น ในขณะเดียวกันภาคของอุเบกขาธรรมในการปฏิบัติต่อบุคคลที่รักและสิ่งที่ชอบ
นั้น คือความสามารถอดทนต่อผลอันจะเกิดขึ้นภายภาคหน้าด้วยการวางใจให้เป็นกลางด้วยรักอย่าง
เข้าใจ 

โมเดลด้านโทสาคติ ในการปรับใช้คือการเมตตา และอภัยต่อการกระทำล่วงเกินที่ผู้นั้นเคย
กระทำกับตนและอดทนท่ีจะไม่โต้ตอบในเชิงของการทำร้ายทำลายผู้อื่น แม้กระทั่งมีบุคคลใดบุคคลหนึ่ง
ยั่วยุให้ตนเกิดอารมณ์คล้อยตามจักต้องอดทนอดกลั้น มีเมตตา ให้อภัยต่อผู้อื่น และการให้อภั ยตนเอง
หากเคยล่วงเกินบุคคลอื่นบุคคลใดด้วยการกระทำทางกาย วาจา ออกไป เช่น หากไม่ชอบบุคคลหนึ่ง
บุคคลใดในครอบครัวของตน จะต้องเรียนรู้ที่จะเข้าใจในการกระทำของบุคคลนั้นเสีย ให้ความเมตตากับ
บุคคลนั้น อดทนให้อภัยที่จะไม่โต้ตอบกับการกระทำน้ัน ๆ เรียนรู้ที่จะอยู่กับบุคคลนั้นด้วยความเข้าใจ   

โมเดลทางด้านโมหาคติ คือการพิจารณาเห็นความเป็นจริงด้วยปัญญา ตรวจสอบ วิเคราะห์ 
แยกแยะเหตุปัจจัยของข้อมูลก่อน  ไม่เช่ือหรือยอมรับในสิ่งท่ีตนไม่รู้ ไม่เข้าใจ และปฏิบัติต่อสิ่งเหล่านั้น
ถือเป็นเรื่องที่ผิด และขาดความยุติธรรมได้ง่าย จะต้องพิจารณาความจริง เมื่อรู้ข้อมูลที่ชัดเจนแล้ว
สามารถให้ความช่วยเหลือผู้อื่น โดยการบอกต่อในความจริง เมื่อบุคคลนั้นรู้แล้วก็ชื่นชมยินดีกับบุคคล
นั้น ๆ  ส่วนบุคคลที่ไม่รู้และผิดพลาดไปจักต้องช่วยเหลือ เพื่อให้บุคคลนั้นหลุดพ้นจากความไม่รู้ที่เกิด
จากความหลง หลงเชื่อคิดว่าข้อมูลการรับรู้มาเป็นเรื่องน่าเชื่อถือ ทั้ง ๆ ที่ไม่ใช่เรื่องจริง จะต้องให้บุคคล
นั้นเข้าใจ ชี้แจงแนะแนวทางให้ความรู้ถึงข้อเท็จจริง เพื่อช่วยเหลือในการให้ข้อมูลที่ถูกต้อง ดังนั้นการ
ปฏิบัติจะต้องมีความรอบครอบที่ผ่านการตรวจสอบพิจารณาถึงต้นตอนั้น ๆ เพื่อ ไม่สู่โมหาคติ คือ มี
ความรู้จริง  

อีกส่วนหน่ึงการประยุกต์ใช้โมเดลที่เรียกว่าภยาคติต้องอาศัยปัญญารอบรู้ในอิทธิพลที่มีผลกับ
จิต เพื่อไม่ให้อิทธิพลนั้นสร้างความเสียหายในกระบวนการยุติธรรมทางพฤติกรรม หรือทางปฏิบัติอย่าง
ใดอย่างหนึ ่ง เมื ่อพิจารณาอย่างรอบครอบแล้วต้องยึดหลักความเที ่ยงตรง ยุต ิธรรมเป็นหลัก 
กระบวนการใช้โมเดลนี้ต้องใช้ทั้งระบบที่เรียกว่า ระบบตรวจสอบในเชิงพฤติกรรม หรือการตรวจสอบ
ทางการกระทำว่าตกอยู่ในอคติ 4 ในข้อใดข้อหนึ่งหรือไม่ แต่ถ้าไม่ตกอยู่ในอำนาจของอคติ 4 จึงสามารถ
ปฏิบัติสิ่งนั้น ๆ ได้ นับตั้งแต่การดูแลบุคคลในครอบครัว การตัดสินใจบุคคลในครอบครัว จนกระทั่ง
รูปแบบการของการพิจารณาความในกระบวนการทางความยุติธรรมทางสังคมที่ให้ความเป็นธรรมกับทกุ
ฝ่าย ด้วยการไม่เลือกปฏิบัติเข้าข้างฝ่ายหนึ่งฝ่ายใด เพื่อเข้าใจต่อการปฏิบัติที่ไม่ทิ้งเหตุและผล 
 2. ขั้นตอนปลกูคุณธรรมข่มอคติ 

ในกระบวนการใช้โมเดลนี้ จะต้องปลูกคุณธรรมทั้งหมดที่เข้ามาแก้ไขอคติเหล่านี้ให้เกิดขึ้นใน
ใจได้แก่ พรหมวิหาร , ขันติธรรม,อภัยทาน,โยนิโสมนสิการและกาลามสูตร เป็นกระบวนการปลูก
คุณธรรมเหล่านี้ขึ้นในจิตของตนเอง ต้องอาศัยการพินิจพิเคราะห์ความเข้าใจองค์รวมทั้งตนเองและ
สังคม กระบวนการปลูกคุณธรรมนี้โดยง่ายคือ การใช้ตนเองเป็นเครื่องมือตรวจสอบอยู่เสมอ ฝึกให้



220 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

ตนเองมีคุณธรรมเหล่านั้นเสมอ เช่น การปลูกพรหมวิหารได้แก่การฝึกยิ้ม มีเมตตา เห็นใจผู้อื่น ชื่นชม
ผู้อื่น ช่วยเหลือผู้อื่น ให้กำลังใจผู้อื่น เป็นคนที่อดทนต่อสถานการณ์ต่าง ๆ ทั้งการทำงาน และถ้อยคำ     
ที่อาจจะกระทบกระทั่งตนเอง รู้จักให้อภัยผู้อื่นและตนเอง รวมถึงการฝึกพินิจพิเคราะห์ข้อมูลที่ปรากฏ
ไม่หลงเข้าไปเชื่อในสิ่งที่ปรากฏอยู่เบื้องหน้าจากการได้ยินได้ฟัง หรือการอ่าน การตรึก การเช่ือถือบุคคล
ผู้กล่าวก็มิได้ หากแต่จะเช่ือได้ก็ต่อเมื่อไดพ้ิจารณาโดยแยบคายด้วยปัญญาและการพิสจูน์ด้วยตนเองแลว้ 

กระบวนการใช้โมเดลนี้ต้องอาศัยความร่วมมือทางสังคมอย่างมาก จึงจะทำให้ปัญหาอคตนิั้น
ลดละลง หรือบรรเทาลงได้ หากสังคมยังไม่มีโมเดลนี้ต่อการเรียนรู้  รับรู้ และนำไปปฏิบัติก็ยากต่อการ
ประสบความสำเร็จได้ เพราะการกระทำของบุคคลหนึ่งบุคคลใดท่ีมีความเที่ยงตรงและให้ความเป็นธรรม
ถูกต้องนั้น อาจไม่เป็นที่พึงพอใจของบุคคลใดบุคคลหนึ่งได้ แต่ผู้ที่ปราศจากอคติ 4 จักต้องกระทำเพื่อ
ไม่ให้เสียหลักการ แม้อาจทำให้ใครไม่พอใจในการกระทำก็ตาม ซึ่งสังคมโดยส่วนรวมยึดความถูกต้อง
เป็นหลัก หากการกระทำของบุคคลที่ปฏิบัติโดยอคติจะทำให้ไม่ได้รับการยอมรับทางสังคม ลักษณะ
เช่นนี้จึงทำให้โมเดลนี้มีประสิทธ์ิภาพในการลดละอคติในสังคมไทยได้ 

 

ข้อเสนอแนะ 
 จากการวิจัยเรื่องการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทยด้วยพุทธบูรณาการได้มีข้อเสนอแนะ เพื่อ
การอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสงบสุข มี 2 แนวทาง ดังนี ้

1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 การที่จะให้ผู้ที่อยู่ร่วมกันภายในสังคมลด ละ อคติความไม่ชอบในกันและกันได้นั้น จะต้อง
เริ่มต้นตั้งแต่สถาบันครอบครัว สถาบันการศึกษา สถาบันศาสนา  สถาบันสื่อมวลชน ดังนี้ 

1) สถาบันครอบครัว เป็นสถาบันอันดับแรกในการสร้างความรู้ การรับรู้ต่อบุตรและบุคคลใน
ครอบครัวถือได้ว่าเป็นสถาบันที่มีความสำคัญเป็นอย่างมากต่อการเรียนรู้ของบุคคลในครอบครัว ฉะนั้น 
บุคคลในครอบครัวต้องเป็นตัวอย่างที่ดีท่ีไม่มีอคติ ความลำเอียงด้วยความรักใครมากกว่าใคร หรือความ
ไม่ชอบทะเลาะขัดแย้งในกันและกัน การปลูกฝังต้องกระทำเมื่อเด็กยังเล็กเพื่อการเรียนรู้และรับรู้ถึงการ
กระทำตามในสิ่งที่เป็นเหตุและผล เมื ่อบุคคลในครอบครัวเป็นตัวอย่ างที่ดี เด็กก็จะเกิดพฤติกรรม
เลียนแบบกระทำตาม ปฏิบัติในสิ่งท่ีถูกต้อง 

2) สถาบันการศึกษา เป็นสถาบันที่ให้ความรู้กับเด็กในการรับรู้ต่าง ๆ ถึงการเรียนการสอน 
การจดจำ ประพฤติเลียนแบบกันและกัน บุคคลที่ได้ขึ้นช่ือว่าเป็นครู อาจารย์ต้องเป็นตัวอย่างที่ดีไม่เลือก
ปฏิบัติกับนักเรียนที่ไม่เท่าเทียมกัน ต้องกำหนดการเรียนรู้ที่จะให้เด็กได้เรียนรู้การอยู่ร่วมกัน การ
ยอมรับกันและกันในทัศนคติที่ต่างกัน โรงเรียนจะเป็นสถานที่ให้เด็กได้แลกเปลี่ยนทัศนคติต่าง ๆ ได้
อย่างไม่มีใครผิด ใครถูกในความคิดต่าง เปิดใจรับฟังด้วยเหตุและผล 

3) สถาบันศาสนา เป็นสถาบันที่สามารถขัดเกลาจิตใจในการอยู่ร่วมกันของสังคม สามารถ
หล่อหลอมให้ผู ้ที ่ปฏิบัติร่วมกิจกรรมทางพระพุทธศาสนา โดยให้ความรู้ ความเข้าใจถึงข้อธรรมที่
ก่อให้เกิดอคติ สถาบันศาสนาจะต้องชี้โทษข้อเสีย-ข้อดีของการกระทำนั้น ๆ เช่น การรับรู้ข้อมูลต่าง ๆ 
จะต้องพิจารณาวิเคราะห์ถึงต้อตอความจริง หรือการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างถ้อยทีถ้อยอาศัยในการอยู่
ร่วมกันมีจิตเมตตา อภัยกันและกันเพื่อสร้างมิตรภาพต่อกัน ฝึกอบรมให้นักปฏิบัติธรรมได้พิจารณา



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 221 
 

 

ตนเอง อยู่กับตนเอง เพื่อดูจิตตนเองว่าสิ่งใดกระทำผิดก็ละเสีย สิ่งใดเป็นเรื่องดีก็นำไปปฏิบัติ และยัง
สามารถบอกต่อให้คนใกล้ชิดหรือในครอบครัวได้ปฏิบัติตามจากสิ่งที่ดี 

4) สถาบันสื่อสารมวลชน เป็นสถาบันที่สำคัญต่อการเรียนรู้ของบุคคลในสังคมทุกช่วงวัย 
เพราะการรับรู้ของข่าวสารเป็นการรับรูท้ี่เร็วมากในยุคปัจจบุัน สื่อฯจะต้องมีจรรยาบรรณในการนำเสนอ
ข่าวสารต่าง ๆ ที่ไม่เป็นการกระทำที่สร้างความเกลียดชังให้กับบุคคลอื่น ในขณะที่ผู้รับสารนั้นรู้สึกได้
และคล้อยตามไปกับกระแสค่านิยม เพราะยุคปัจจุบันบุคคลในสังคมจะปฏิบัติตนตามกระแสต่าง ๆ เป็น
ค่านิยมของสังคม ฉะนั้นสื่อต้องมีจริยธรรมไม่มีอคติ 4 ต่อการนำเสนอ แต่ต้องนำความรู้ที่เป็นจริง
นำเสนอเชื่อมโยงกับคุณธรรมในการอยู่ร่วมกันในสังคมไทยเพื่อลดละอคติในตน 

2. ข้อเสนอแนะเพ่ือการวิจัย 
จากผลการวิจัยที่ค้นพบเป็นการนำเสนอรูปแบบการบูรณาการแก้ไขปัญหาอคติในสังคมไทย

ด้วยพุทธบูรณาการตาม GLHDF Model นั้น มุ่งเน้นการอยู่ร่วมกันในความเข้าใจทางการกระทำนั้นไม่
ว่าจะอยู่ชนชั้นสังคมใด สามารถอยู่ได้อย่างมีความเข้าใจในกันและกันบนทัศนคติที่แตกต่างกันได้อย่าง
สันติสุข ผู้วิจัยจึงขอเสนอแนะในการทำวิจัยในครั้งต่อไป ดังต่อไปนี้ 

1).อคติ 4 กับการอยู่ร่วมกันในสังคมไทยท่ีต่างทัศนคติด้วยพุทธบูรณาการ 
2).การจัดการองค์ความรู้เชิงวิเคราะห์ในการอยู่ร่วมกันในสังคมไทยด้วยพุทธบูรณาการ 

 
 

บรรณานุกรม 
แคทเธอรีน มอริส. (2547). การจัดการความขดัแย้งและการขอโทษ. แปลและเรียบเรียงโดย  

ศ.นพ.วันชัย วัฒนศัพท์ และคณะ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ศาลาแดง จำกัด. 
ชัยวัฒน์ สถาอานันท์. (2539). สันติวิธีทฤษฎี/วิถีวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: เรือนแก้วการพิมพ.์  
ป่ิน มุทุกันต์ พันเอก. (2538). แนวสอนธรรมะตามหลักสูตรนักธรรมตรี. พิมพ์ครั้งท่ี 2. กรุงเทพฯ:  

มหามกุฏราชวิทยาลัย.   
พจนานุกรม ฉบับราชบณัฑิตยสถาน (2542). กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโฺต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสน ์ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ:

สำนักพิมพ์ผลิธัมม์.  
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2556). พระไตรปฎิกฉบับสยามรัฐ. กรุงเทพฯ: มหามกฏุราชวิทยาลัย.  
              . (2525).  พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏ 

ราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎิกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
            กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
Broom and Selznick. (1958). Sociology: A Text with Adapted Readings. 2nd ed.  

New York: Harper and Row.  
George Eaton Simpson and J.Milton Yinger. (1965). Racial and Cultural Minorities.  

3rd ed. New York: Harper and Row.  
 


