
1อาจารย์ประจำสาขาวิชารัฐศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวทิยาลัยราชภัฏนครสวรรค์  อีเมล 
Tom333tam@gmail.com 
Lecturer in Political Science Program, Faculty of Humanities and Social Sciences, Nakhon Sawan 
Rajabhat University. Email: Tom333tam@gmail.com 

ความย่ังยืนทางนิเวศกับระบอบกรรมสิทธิ์ในผืนป่าตะวันตก:  
บทวิพากษ์นิเวศวิทยาการเมืองและวัฒนธรรม 

Ecological Sustainability and Property Regimes in Western Forests 
 in Thailand: A Critique of Political Ecology and Culture 

 
วรวิทย์ นพแก้ว1    

Worawit Noppakaew 
 
 

บทคัดย่อ 
งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวิถีชีวิตชุมชนกับการจัดการทรัพยากรธรรมชาติบนฐาน

นิเวศวัฒนธรรมของชุมชนและการเปลี่ยนแปลงระบอบกรรมสิทธิ์ในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติ 
เพื่อศึกษารูปแบบระบอบกรรมสิทธ์ิที่เหมาะสมในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติของชุมชนที่สัมพันธ์
กับความยั่งยืนทางนิเวศ ในผืนป่าตะวันตก ผ่านบทวิพากษ์นิเวศวิทยาการเมืองและวัฒนธรรม โดยใช้
วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ เก็บรวบรวมข้อมูลจากกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก ด้วยการสังเกต การสัมภาษณ์ 
และการเข้าร่วมเวทีประชุมสัมมนาเพื่อศึกษาข้อมูลเชิงลึก  

ผลการศึกษาพบว่าชุมชนกะเหรี่ยงลุ่มน้ำแม่จันกลางผืนป่าตะวันตก มีชีวิตวัฒนธรรมที่
สัมพันธ์กับธรรมชาติ ทั้งคน ภูเขา ลำห้วย ต้นไม้ และสัตว์ป่า ที่ไม่ได้แยกขาดออกจากกัน ต่างมี
ปฏิสัมพันธ์และสร้างความหมายต่อกันระหว่างคนกับธรรมชาติ มีการจัดการทรัพยากรธรรมชาติ
ร่วมกันผ่านความเชื่อและคำสอนของ “ฤาษี” หรือ “อิสิ” และองค์ความรู้ของชุมชน จากกการไม่
ยอมรับสิทธิทางวัฒนธรรมและระบบความเชื่อดั้งเดิมของชุมชน โดยรัฐยังให้ความสำคัญเฉพาะ
กรรมสิทธิ ์ของรัฐและเอกชน ทำให้คนในชุมชนประสบปัญหาการดำรงชีพ ส่วนรูปแบบระบอบ
กรรมสิทธิ์ของชุมชนที่สัมพันธ์กับความยั่งยืนทางนิเวศ พบว่า ชุมชนยึดหลักระบบสิทธิการจัดการ
ทรัพยากรร่วมในพ้ืนท่ีทางวัฒนธรรมร่วมกันตามสิทธิทางวัฒนธรรม ระบบสิทธสิ่วนรวมช่ัวคราวแบบ
รวมหมู่เพื่อการดำรงชีพและจัดโซนพื้นที่สีเขียวเพื่อการอนุรักษ์ตามคำสอนของฤาษ ีพร้อมกับการลุก
ขึ้นมาเคลื่อนไหวทางวัฒนธรรมผ่านสำนึกร่วมทางนิเวศ 
คำสำคัญ: การจัดการทรัพยากรรว่ม, ความยั่งยืนทางนิเวศ, ระบอบกรรมสิทธ์ิ, นิเวศวิทยาการเมือง,      
นิเวศวิทยาวัฒนธรรม  
 

Abstract 
This research aimed to study community life and natural resource 

management on the framework of community's cultural ecology and property regime 
changes in natural resource management. To study the appropriate proprietary regime 
in the management of natural resources of communities that are related to ecological 

mailto:Tom333tam@gmail.com
mailto:Tom333tam@gmail.com


ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 289 
 

 

sustainability in Western Forests. Through the criticism of political and cultural 
ecology. This research is a qualitative research. Collect data from key informants, by 
observation, interviews, and participation in the symposium to study insights.  

  The study found that the Karen community, Mae Chan basin, in the middle 
of the western forest there is a cultural life that is related to nature, both people, 
mountains, creeks, trees and wild animals that cannot be separated from each other. 
All have interactions and create meaning between people and nature. There is a 
Common-Pool resource management through the beliefs and teachings of "Hermit" or 
"Isi" and the original knowledge of the community. But from not accepting the cultural 
rights and the traditional belief system of the community. The state also emphasizes 
only state and private proprietary. Causing people in the community to encounter 
problems of living. As for the form of community proprietary regime that is related to 
ecological sustainability found that the communities adhere to the system of 
Common-Pool resource management rights in the cultural area together. Temporary 
collective rights system for a living and arrange green zone for conservation according 
to the teachings of Hermit along with cultural movements through ecological 
consciousness. 
Keywords: Common-Pool Resource Management, Ecological Sustainability, Property 
Regimes, Political ecology, Cultural ecology 
 

 
บทนำ 

ผืนป่าตะวันตก เป็นกลุ ่มป่าที ่มีความสำคัญอีกกลุ ่มป่าหนึ ่ง ซึ ่งเป็นกลุ ่มป่าขนาดใหญ่
ต่อเนื ่องกันอยู่ทางด้านตะวันตกของประเทศไทยในเขตพื้นที่ติดต่อกัน 6 จังหวัด คือ จังหวัดตาก 
กำแพงเพชร นครสวรรค์ อุทัยธานี สุพรรณบุรี และกาญจนบุรี มีขนาดพื้นที่ป่าประมาณ 12 ล้านไร่      
จึงจัดได้ว่าเป็นผืนป่าธรรมชาติที่มีขนาดใหญ่ที่สุดในประเทศไทย และยังเป็นผืนป่าที่ใหญ่ที่สุดในเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้ อันเป็นแหล่งความหลากหลายของสังคมแห่งชีวิตมากมายหลายชนิดและเป็นแหล่ง
ทรัพยากรพันธุกรรมพืชที ่สำคัญ ในพื้นที่อันอุดมสมบูรณ์ของผืนป่าตะวันตก และนอกจากความ
มหัศจรรย์ของความอุดมสมบูรณ์ในด้านระบบนิเวศและความหลากหลายทางชีวภาพ และแหล่งต้นน้ำ
สำคัญ ๆ ในผืนป่าแห่งนี้ ยังมีเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ของกลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่และใช้ชีวิตอยู่กับ
ป่ามาอย่างยาวนาน และยังเป็นพื้นที่ปฏิบัติการทางวัฒนธรรมของคนกับธรรมชาติ ในผืนป่าแห่งนี้มี    
ทั้งชุมชนดั้งเดิมที่อาศัยอยู่กับป่ามาอย่างยาวนาน และเป็นชุมชนที่มีการอพยพเข้าไปทำมาหากินและ
อาศัยอยู่อย่างถาวรอีกหลายชุมชน  และแต่ละชุมชนก็มีประวัติศาสตร ์วิถีชีวิตวัฒนธรรม ความเชื่อ และ     
อัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุที่หลากหลายแตกต่างกันไป  ชุมชนเหล่านี้สามารถสืบสาวได้ว่าหลายชุมชนมีอายุ
เก่าแก่ซึ่งอาศัยอยู่ในเขตผืนป่าตะวันตกมาก่อนการเกิดขึ้นของรัฐ -ชาติของไทยเกือบทั้งสิ้น (อานันท์ 
กาญจนพันธุ์ และมิ่งสรรพ์ ขาวสอาด, 2538)   



290 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

ชุมชนกลุ่มชาติพันธ์ุต่าง ๆ หลายชุมชน ที่อาศัยอยู่ในผืนป่าตะวันตกกว่า 400 ชุมชน ซึ่งแต่ละ
ชุมชนเหล่านี้มีประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน บ้างก็เป็นชุมชนที่อยู่มานานมากกว่าสองร้อย
ปี บ้างก็เป็นชุมชนที่อพยพเข้ามาใหม่ อย่างไรก็ตามแต่ละชุมชนก็มีวิถีชีวิต การดำรงชีพ ภาษา จารีต
ประเพณี และความเชื่อซึ่งแตกต่างกันตามรูปแบบวัฒนธรรมและเป็นลักษณะเฉพาะของแต่ละชาติพันธุ์
ลักษณะการใช้พื้นที่ของชุมชนที่อาศัยอยู่ในผืนป่าตะวันตก จากคู่มือการมีส่วนร่ วมและจัดการความ
ขัดแย้งในผืนป่าตะวันตก (อภิญญา กอนี, 2557) สามารถจำแนกตามลักษณะการใช้พื้นที่เกษตรกรรม
ของชุมชนในผืนป่าตะวันตก ซึ่งมีท้ังการทำไร่ข้าวในลักษณะหมุนเวียนพักดิน และการทำนาในพื้นที่ราบ
เล็ก ๆ ซึ่งมีชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงที่อาศัยอยู่ตามลุ่มน้ำแม่จัน ยังเป็นพื้นที่ที่มีความอุดมสมบูรณ์
ของระบบนิเวศน์ทางธรรมชาติ คนในชุมชนยังคงมีวิถีวัฒนธรรม และความเชื่อที่สัมพันธ์กับธรรมชาติ 
ส่วนบางพื้นที่ที่มีการทำไร่ข้าวในลักษณะหมุนเวียนพักดิน โดยมีการปลูกพืชเศรษฐกิจเชิงเดี่ยวร่วมด้วย 
และนอกจากน้ันยังมีพื้นท่ีปลูกพืชเศรษฐกิจเชิงเดี่ยว  ส่วนใหญ่คือชุมชนที่อพยพเข้ามาบุกเบิกตั้งถิ่นฐาน
ใหม่ พื้นที่ส่วนใหญ่ถูกขยายเพื่อปลูกพืชไร่และแปลงผักอย่างกว้างขวาง มีทั้งชุมชนที่อาศัยอยู่กลางป่า
และประชิดขอบพ้ืนท่ีป่าตะวันตก และพื้นที่ไร่พืชเศรษฐกิจเชิงเดี่ยวท่ีอยู่รอบผืนป่าตะวันตก  ส่วนใหญ่มี
การขยายพื้นท่ีพืชไร่อย่างกว้างขวาง ส่วนใหญ่อาศัยอยู่ตามแนวประชิดขอบผืนป่าตะวันตก  

สถานการณ์การจัดการทรัพยากรธรรมชาติในผืนป่าตะวันตก หลังจากที่รัฐได้ใช้สิทธิขยาย
อำนาจเข้ามาควบคุมและจัดการทรัพยากรในพื้นที่ผืนป่าตะวันตกที่ผ่านมาชี้ให้เห็นว่ายังล้มเหลวและ    
ไร้ประสิทธิภาพ ในหลาย ๆ พื้นที่ขาดการมีส่วนร่วมของชุมชน เพราะคนในชุมชนไม่รู้สึกว่าเป็นเจา้ของ  
ถึงแม้ว่ารัฐพยายามที่จะอ้างสิทธิความเป็นเจ้าของในการจัดการทรัพยากร ส่วนหนึ่งอาจเป็นเพราะ
ระบอบกรรมสิทธ์ิที่จำกัดเฉพาะกรรมสิทธ์ิของรัฐกับกรรมสิทธ์ิของบุคคล โดยไม่สนใจสิทธิที่เป็นรูปแบบ
ดั้งเดิมในแต่ละพื้นท่ี และการจัดการทรัพยากรโดยรัฐสมัยใหม่ยังส่งผลกระทบต่อชุมชนที่อาศัยอยู่กับป่า 
ตามจารีตประเพณีที ่มีมาตั้งแต่อดีต และขยายวงกว้างไปในหลายพื้นที่ เพราะนอกจากทรัพยากร
ส่วนรวมของชุมชนจะถูกปรับเปลี่ยนไปเป็นกรรมสิทธ์ิส่วนบุคคลมากข้ึน  รัฐยังอ้างสิทธิเหนือทรัพยากร
และยอมรับเฉพาะกรรมสิทธิ์ส่วนบุคคล มองข้ามระบอบกรรมสิทธิ์ร่วมของชุมชน มีการประกาศเขต   
หวงห้าม รวมทั้งมีการดำเนินโครงการพัฒนาต่าง ๆ และการให้สัมปทานในพื้นที่ที่รัฐอ้างความเป็น
เจ้าของ ได้ส่งผลกระทบต่อชุมชนท้องถิ่นและทำให้เกิดปัญหาและความขัดแย้งตามมา ไม่ว่าจะเป็นเรื่อง
แนวเขตการใช้พื้นที่ทำกินหรือการใช้ประโยชน์ด้านที่อยู่อาศัย  

จากปรากฏการณ์ดังกล่าว นำไปสู่ปัญหาด้านการจัดการทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม
ในช่วงหลายปีที่ผ่านมา และเกิดการตั้งคำถามว่าสิทธิในการจัดการทรัพยากรนั้นควรเป็นของใคร และ
กรรมสิทธิ์ที่เหมาะสมที่จะทำให้เกิดความยั่งยืนทางนิเวศในผืนป่าตะวันตกนั้นควรมีลักษณะอย่างไร   
ด้านหนึ่งรัฐก็พยายามนำแนวคิดการผูกขาดและการควบคุมการจัดการทรัพยากรแบบตะวันตกที่ยอมรับ
เฉพาะกรรมสิทธิ์ของรัฐกับเอกชนมาใช้  ด้วยการเริ่มจากการอ้างสิทธิในการจัดการและควบคุมพื้นที่
ทั้งหมด ส่งผลให้ทรัพยากรชนิดต่าง ๆ ตกเป็นกรรมสิทธิ์ของรัฐโดยปิดกั้นการใช้สิทธิและการจัดการ    
ไปจากชุมชนท้องถิ ่นอย่างสิ ้นเชิง มองข้ามระบอบกรรมสิทธิ ์ตามประเพณีของชุมชน โดยเฉพาะ
กรรมสิทธิ ์ร่วมของชุมชน ส่วนเป็นอีกด้านหนึ่งของชุมชนกะเหรี่ยงที่ยังคงรักษาอัตลักษณ์และวิถี
วัฒนธรรมที่สัมพันธ์กับธรรมชาติ ผ่านความเชื่อและคำสอนของบรรพบุรุษมีความสอดคล้องและนำไปสู่
ความยั่งยืนทางนิเวศมาจนถึงปัจจุบัน ส่งผลให้เกิดความขัดแย้งกันระหว่างกฎหมายของรัฐกับกฎจารีต



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 291 
 

 

ประเพณีและวัฒนธรรมของชุมชน ซึ่งนับว่าเป็นจุดเริ่มต้นของปัญหาและความขัดแย้งในเรื่องการอ้าง
สิทธิในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติ ดิน น้ำ ป่า ในพ้ืนท่ีผืนป่าตะวันตกจนมาถึงปัจจุบัน  

อย่างไรก็ตาม การควบคุมและการจัดการทรัพยากรของรัฐในปัจจุบัน รัฐยังขาดความเข้าใจ
แบบองค์รวม เพราะยังมองปัญหาแบบแยกส่วนตามแนวคิดอนุรักษ์ท่ีสุดโต่ง มองว่าคนกับป่าอยู่ร่วมกัน
ไม่ได้ ต้องแยกคนออกจากป่า จึงเกิดกรณีการใช้นโยบายอพยพคนออกจากป่า ซึ่งคนที่อยู่ในป่าตอนนั้น  
ก็มีทั้งคนที่อยู่ดั้งเดิม หลังจากที่ภาครัฐประกาศใช้กฎหมายอนุรักษ์ป่าอย่างเข้มข้นเพื่อรักษาระบบ
นิเวศน์ทางธรรมชาติ  รัฐอ้างสิทธิในการจัดการทรัพยากร  ผูกขาดความรู้ด้านเดียวไม่ยอมรับความรู้     
ภูมิปัญญาชุมชนและสิทธิทางวัฒนธรรมของชุมชน  นโยบายการจัดการทรัพยากรธรรมชาติยังขาดความ
เข้าใจในมิติทางด้านนิเวศวัฒนธรรมของชุมชนที่อาศัยอยู่ในป่าตะวันตกเป็นถิ่นฐานและดำรงชีวติมานับ
หลายศตวรรษ   อีกทั้งแนวคิดการต่อต้านหรือห้ามการทำไร่หมุนเวียนและการพยายามกดดันให้          
คนกะเหรี่ยงออกจากผืนป่าตะวันตก โดยมองข้ามสิทธิของชุมชนตามจารีต ประเพณีและวัฒนธรรมที่
ดำรงอยู ่จึงเต็มไปด้วยความขัดแย้งระหว่างชุมชนกับเจ้าหน้าทีข่องรัฐเรื่อยมา เนื่องจากการขยายอำนาจ
ของรัฐเข้าไปครอบงำพื้นท่ีของชุมชนดั้งเดิมที่มีวิถีชีวิตวัฒนธรรม ความเชื่อของคนท่ีสัมพันธ์กับป่า และ
เป็นเงื่อนไขให้มีการลุกข้ึนมาเรียกร้องสิทธิในการจัดการตนเองตามสิทธิทางวัฒนธรรมของชุมชน และมี
การสร้างวาทกรรมต่อต้านขึ้นมาหลายรูปแบบ เพื่อต้องการให้เกิดการยอมรับสิทธิของชุมชนในการ
จัดการทรัพยากรธรรมชาติ  

และนอกจากนั้น ชุมชนในผืนป่าท่ามกลางโลกสมัยใหม่ภายใต้ระบบเศรษฐกิจทุนนิยมที่ส่งผล
ต่อการเปลี่ยนแปลงเงื่อนไขทางการผลิต กระทบกับสิทธิส่วนรวมของชุมชนที่ดำรงตามวิถีวัฒนธรรม 
การสร้างอุดมการณ์สังคมแบบใหม่ เหล่านี้มีผลทำให้ชาวบ้านต้องสูญเสียสิทธิในการเข้าถึงทรัพยากร
พื้นที่ป่าเพื่อการยังชีพ หลายๆ ชุมชนรอบผืนป่าตะวันตกถูกผลักดันให้เป็นผู้ผลิตสินค้าทางการเกษตร    
ที่ต้องแบกรับหนี้สินจากการผลิต ทำให้วิถีชีวิตวัฒนธรรมของชุมชนเปลี่ยนแปลงไป ภายใต้บริบทของ
การพัฒนาที่รัฐไม่สามารถสร้างความเป็นธรรมอย่างเท่าเทียมกันในการเข้าถึงทรัพยากรต่าง  ๆ และ     
ไม่สามารถสร้างความยั่งยืนให้กับระบบนิเวศสิ่งแวดล้อมในเขตพื้นที่ป่าอันซึ่งมีความอุดมสมบูรณ์ทาง
ระบบนิเวศได้ แต่กลับทำให้เกิดความขัดแย้งมากขึ้น  โดยเฉพาะเรื่องกรรมสิทธิ์หรือสิทธิในการจัดการ
ทรัพยากรของชุมชนตามวิถีวัฒนธรรม ที่ยังคงไร้ทางเลือกให้กับชุมชนในการจัดการทรัพยากร ดิน น้ำ 
ป่า ในเขตพื้นที่ของตนเอง และไม่สามารถได้พิสูจน์ตัวเองในการจัดการทรัพยากรบนวิถีวัฒนธรรมของ
ชุมชนอันจะนำไปสู่ความยั่งยืนทางนิเวศและความเป็นธรรมทางสังคมได้ และยังคงเป็นโจทย์ที่ท้าทาย
อย่างยิ่งว่าสิทธิในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติทั้งการใช้ประโยชน์และการดูรักษาทรัพยากรธรรมชาติ
ในพื้นที่ชุมชนกลางผืนป่าตะวันตกควรเป็นอย่างไร และรูปแบบระบบกรรมสิทธ์ิที่เหมาะสมของชุมชนใน
การจัดการทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมในพื้นที่ผืนป่าตะวันตะควรมีลักษณะอย่างไรบ้างจึงจะ
นำไปสู่ความยั่งยืนทางนิเวศได้และสร้างความเป็นธรรมให้กับชุมชนที่อาศัยอยู่ในพื้นที่ผืนป่าตะวันตก 

ด้วยเหตุผลดังกล่าว จึงเป็นเหตุให้ผู ้วิจัยมีความสนใจที่จะศึกษาความยั่งยืนทางนิเวศกับ
ระบอบกรรมสิทธิ์ในพื้นที่ผืนป่าตะวันตก และค้นหาระบบกรรมสิทธิ์ในการจัดการทรัพยากรภายใต้
บริบทการเปลี่ยนแปลง หลังจากการขยายอำนาจรัฐในการเข้าไปควบคุมและจัดการทรัพยากรอันส่งผล
ให้รูปแบบของระบบกรรมสิทธิ์เปลี่ยนแปลงไป ผ่านบทวิพากษ์ทางนิเวศวิทยาการเมืองและวัฒนธรรม 
เพื่อวิเคราะห์สาเหตุเชิงโครงสร้างที่เป็นปัจจัยอยู่เบื้องหลังการเปลี่ยนแปลง และนำเสนอรูปแบบระบอบ



292 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

กรรมสิทธิ์ที่เหมาะสมในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติว่ารูปแบบระบบกรรมสิทธิ์ที่เหมาะสมในการ
จัดการทรัพยากรธรรมชาติในพื้นที่ที่ชุมชนอาศัยอยู่ควรมีลักษณะอย่างไรบ้าง อันจะทำให้เกิดความ
ยั่งยืนทางนิเวศและความเป็นธรรมทางสังคม  

 
วัตถุประสงค์ของการศึกษา 

1) เพื่อศึกษาวิถีชีวิตชุมชนกับการจัดการทรัพยากรบนฐานนิเวศวัฒนธรรมของชุมชนกะเหรี่ยง
ลุ่มน้ำแม่จันที่สัมพันธ์กับความยั่งยืนทางนิเวศ ในผืนป่าตะวันตก  

2) เพื่อศึกษาการเปลี่ยนแปลงระบอบกรรมสิทธิ์ในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติของชุมชน
กะเหรี่ยงลุ่มน้ำแม่จันที่อาศัยอยู่ในผืนป่าตะวันตก   

3) เพื่อศึกษารูปแบบระบอบกรรมสิทธ์ิที่เหมาะสมในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติของชุมชน
ที่สัมพันธ์กับความยั่งยืนทางนิเวศและความเป็นธรรมทางสังคมในผืนป่าตะวันตก   
 
ระเบียบวิธีการวิจัย 
   การศึกษาวิจัยเรื่อง “ความยั่งยืนทางนิเวศกับระบอบกรรมสิทธิ์ในเขตพื้นที่ผืนป่าตะวันตก : 
บทวิพากษ์นิเวศวิทยาการเมืองและวัฒนธรรม” เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) ผ่าน
มุมมองทางเศรษฐศาสตร์การเมืองแนวประวัติศาสตร์เชิงบูรณาการ โดยใช้กระบวนการเชิงวิพากษ์แนว
วิภาษวิธี (Dialectic) เน้นการวิเคราะห์ที่ไม่แยกส่วนระหว่างเศรษฐกิจกับการเมืองและยังให้ความสำคัญ
ต่อสังคมและวิถีชีวิตวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธ์ การจัดการทรัพยากร ภายใต้การศึกษาเชิงสหวิทยการ 
ผ่านบทวิพากษ์นิเวศวิทยาการเมืองและวัฒนธรรม เพื่อวิเคราะห์สาเหตุเชิงโครงสร้างที่เป็นปัจจัยอยู่
เบื้องหลังของการเปลี่ยนแปลงท่ีเกิดจากการขยายอำนาจของรัฐและทุนนิยมโลกาภิวัตน์  เพื่อหารูปแบบ
การจัดการทรัพยากรที่จะนำไปสู่ความยั่งยืนทางนิเวศและความยุติธรรมทางสังคม 
   1) การเลือกพื้นที่ศึกษา และกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก  

 การศึกษาครั้งนี้ ผู้วิจัยจึงเลือกพื้นที่ชุมชนกะเหรี่ยงลุ่มน้ำแม่จันตอนบน ตั้งแต่บ้านกุยเลอตอ 
บ้านกุยต๊ะ บ้านกุยเคล๊ะ บ้านพอกระทะ บ้านมอทะ บ้านแกวอทะ จนถึงบ้านหม่องกั๊วะ มีทั้งหมด 7 
กลุ่มบ้าน ปัจจุบันอยู่ในพื้นที่เขตรักษาพันธุ์สัตว์ป่าอุ้มผาง เป็นชุมชนที่อาศัยอยู่กลางผืนป่าตะวันตกใน
เขตตำบลแม่จันทะ อำเภออุ้มผาง จังหวัดตาก  และกลุ่มเป้าหมายที่ เป็นกลุ่มผู ้ให้ข้อมูลหลัก (Key 
Informants) ประกอบด้วย เจ้าหน้าที่รัฐที่เกี่ยวข้อง  ผู้นำชุมชน  ตัวแทนชุมชน และประชาชนทั่วไป 
ผู้นำทางจิตวิญญาณ/ผู้อาวุโส และกลุ่มนักวิชาการ/นักพัฒนา 

2) การศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร (Document Study)  
 เป ็นการศึกษาและรวบรวมข้อม ูลจากเอกสาร ตำรา บทความเชิงวิชาการ งานวิจัย 
วิทยานิพนธ์ที่เกี่ยวข้อง ที่เกี่ยวกับประวัติศาสตร์เชิงพื้นที่ภูมิวัฒนธรรมของผืนป่าตะวันตก วิถีชีวิต
วัฒนธรรมของชุมชนกลุ่มชาติพันธุ ์ต่าง ๆ กฎหมายและนโยบายต่าง ๆ ความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่
เกี่ยวกับการจัดการทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม รวมทั้งข้อมูลเบื้องต้นที่เกี่ยวกับการจัดการ
ทรัพยากรธรรมชาติในผืนป่าตะวันตก เพื่อช่วยให้วิเคราะห์สมบูรณ์ยิ่งข้ึน 
 
 



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 293 
 

 

3) เคร่ืองมือท่ีใช้ในการวิจัย 
ในการศึกษาและเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนามครั้งนี้ ผู้วิจัยใช้เก็บรวบรวมข้อมูลเชิงคุณภาพ 

โดยการสังเกต พูดคุย และแบบสัมภาษณ์แบบไม่เป็นทางการจากผู้ให้ข้อมูลหลัก รวมทั้งเข้าร่วม
ประชุมสัมมนาเพื่อศึกษาข้อมูลเชิงลึก และการเข้าร่วมกิจกรรมต่าง ๆ ทีม่ีการวางแผนและเตรียมตัวเข้า
พื้นที่อย่างรอบคอบ โดยเริ่มตั้งแต่การเตรียมภาษาท้องถิ่น การเตรียมทีมคณะที่เดินทางร่วมกับผู้วิจัย 
และการเตรียมอุปกรณ์อื่น ๆ ที่จําเป็นต่อการเก็บรวบรวมข้อมูล เช่น แผนที่ สมุดบันทึก ดินสอ กล้อง
ถ่ายรูป เทปบันทึกเสียง เป็นต้น 

4) การเก็บรวบรวมข้อมูล  
ผู้วิจัยใช้วิธีการรวบรวมข้อมูลหลายรูปแบบ ยืดหยุ่นได้ ไม่ยึดติดกับวิธีใดวิธีหนึ่ง ได้แก่ 

การศึกษาและเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร (Documentary research) และ การศึกษาและเก็บ
รวบรวมข้อมูลจากภาคสนาม (Field research) โดยการสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม พูดคุยสนทนา การ
สัมภาษณ์แบบไม่เป็นทางการ และการสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสร้างจากกลุ่มเป้าหมายผู้ให้ข้อมูลหลัก 
และการเข้าร่วมประชุม/สัมมนา/เสวนาเพื่อศึกษาข้อมูลเชิงลึก และให้ได้รายละเอียดของข้อมูลที่
สมบูรณ์มากยิ่งข้ึน  
  5) การวิเคราะห์ข้อมูล  

การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพในครั้งนี้ ใช้วิธีการวิเคราะห์เนื้อหา (Content analysis) ตาม
กรอบแนวคิดนิเวศวิทยาวัฒนธรรมและนิเวศวิทยาการเมืองซึ่งเป็นกรอบแนวคิดหลักในการวิจัย โดยการ
นำข้อมูลเบื้องต้นจากการสำรวจวรรณกรรมและการศึกษาจากเอกสาร แล้วนำมาประกอบกับข้อมูลจาก
การศึกษาภาคสนาม มาจัดเรียงข้อมูลโดยจัดกลุ่มเป็นหมวดหมู่ แยกกลุ่มเนื้อหา สังเคราะห์ เชื่อมโยงหา
ข้อสรุปจากสิ่งที่เป็นรูปธรรมและอธิบายตีความปรากฏการณ์ต่าง  ๆ ตามแนววิภาษวิธี (dialectic) ที่
สามารถตรวจสอบข้อมูลและเชื่อถือได้  
 
สรุปผลการวิจัย 
1) วิถีชีวิตชุมชนกับการจัดการทรัพยากรบนฐานนิเวศวัฒนธรรมของชุมชนกะเหรี่ยงลุ่มน้ำแม่จัน    
ที่สัมพันธ์กับความยั่งยืนทางนิเวศ ในผืนป่าตะวันตก  
  จากการศึกษา พบว่า ภูมิวัฒนธรรมผืนป่าตะวันตกเป็นผืนป่าธรรมชาติที่มีขนาดใหญ่ที่สุด       
ในประเทศไทย และยังเป็นผืนป่าที่ใหญ่ที่สุดในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ เป็นถิ่นฐานดั้งเดิมอันทรงคุณค่า
ทั้งทางนิเวศน์แห่งการดำรงชีพและเป็นดินแดนอันศักดิ์สิทธ์ิที่เป็นศูนย์รวมทางจิตวิญญาณชาวกะเหรี่ยง 
ถือว่าชุมชนกะเหรี่ยงมีบทบาทสำคัญในการรักษาป่าแห่งนี ้ให้คงความอุดมสมบูรณ์จวบจนปัจจุบั น 
เพราะป่าแห่งนี้คือมรดกทางธรรมชาติที่สืบทอดมาแต่บรรพบุรุษ ที่กลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงมีส่วนในการ
ดูแลรักษาเอาไว้ด้วยคุณค่าของความรู้และภูมิปัญญาทางนิเวศวิทยาอันสัมพันธ์กับธรรมชาติของคนกับ
ป่า ซึ่งเป็นความรู้ที่อยู่เบื้องหลังประวัติศาสตร์การดำรงชีวิตอันยาวนาน แสดงให้เห็นถึงความต่อเนื่อง
ของการตั้งถิ่นฐาน และการสืบทอดความรู้ในการดำรงชีพภายใต้วิถีการทำไร่หมุนเวียน ที่สร้างความ
สมดุลทางธรรมชาติกับวิถีวัฒนธรรมของชุมชน ด้วยการจรรโลงรักษาความสัมพันธ์ของระบบนิเวศและ
สรรพชีวิตในป่า อันมี “มนุษย์” เป็นองค์ประกอบหนึ่งที่ สำคัญในระบบนิเวศธรรมชาติไว้ได้อย่าง
กลมกลืนมาจนถึงทุกวันน้ี  



294 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

  ชุมชนกะเหรี่ยงลุ่มน้ำแม่จัน มีวิถีชีวิตที่ผูกพันอยู่กับธรรมชาติ อาศัยธรรมชาติในการดำรงชีพ 
ทำการเกษตรด้วยวิธีการทำไร่หมุนเวียน มีความเชื่อของฤาษีและคำสอนของบรรพบุรุษที่สอนให้เคารพ
ธรรมชาติดังคำกล่าวที่ว่า “อยู่กับป่าต้องรักษาป่า ใช้น้ำก็ต้องรักษาน้ำ” เพราะ “กะเหรี่ยงอยู่ที่ไหน    
ป่าอยู่ที่นั่น ป่าอยู่ที่ไหนกะเหรี่ยงก็อยู่ที่นั่น”   วิถีชีวิตของชาวกะเหรี่ยงจึงมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน    
กับทรัพยากรทางธรรมชาติ ซึ่งชุมชนมีความเชื่อว่า “ถ้าป่าสมบูรณ์ ชีวิตคนก็สมบูรณ์” ดังนั้นความเช่ือ
และคำสอนของบรรพบุรุษชาวกะเหรี่ยงจึงเน้นไปที่การักษาดิน รักษาน้ำ เพราะชาวกะเหรี่ยงคิดว่า ถ้า
ดินสมบูรณ์ น้ำก็สมบูรณ์ ป่าก็สมบูรณ์ ชีวิตในป่าก็สมบูรณ์ตามไปด้วย ซึ่งชาวกะเหรี่ยง เปรียบ “ผืนดิน 
คือแม่” ทุกสรรพสิ่งเกิดจากท้องแม่ ถ้าแม่สมบูรณ์ ชีวิตอื่น ๆ ก็สมบูรณ์ คำสอนของกะเหรี่ยงส่วนใหญ่
จึงให้รักษาแม่ แล้วแม่จะรักษาเรา แม่จะรักษาโลกธรรมชาติเอาไว้ เพราะแม่คือดิน ดินจะสร้างทุก   
สรรพสิ่ง ให้มีป่า มีน้ำ มีสรรพสัตว์ และพันธุ์พืชต่าง ๆ นานาชนิด มนุษย์ก็อาศัยดิน อาศัยท้องแม่ในการ
ดำรงชีวิต กะเหรี่ยงจึงเชื่อว่า การใช้ดินด้วยความเคารพ ดินก็จะรักษาเราด้วยเช่นกัน เราจึงต้องใช้
ร่วมกันอย่างระมัดระวัง และการทำไร่แบบหมุนเวียนจึงเป็นการักษาความสมดุลของดิน ไม่ให้ดิน
เสื่อมสภาพ เพราะถ้าผืนดินถูกทำซ้ำ ๆ นาน ๆ ดินก็จะเสื่อมสภาพลง ดินเสีย น้ำก็จะเสีย ป่าก็หาย ชีวิต
ในป่าก็จะอยู่ไม่ได้  เหล่านี้จึงเป็นที่มาของความเชื่อ และคำสอนของชาวกะเหรี่ยง ที่อาศัยอยู่กลาง     
ป่าใหญ่ในผืนป่าตะวันตก  

วิถีชีวิตของชุมชนกะเหรี ่ยงและการดำรงชีพของคนกับธรรมชาติ เกิดจากรากฐานทาง
วัฒนธรรมและจิตสำนึกทางนิเวศผ่านความเชื ่อของฤาษีและคำสอนของบรรพบุรุษ ชาวกะเหรี่ยงมี     
ความเชื่อว่า ดิน น้ำ ป่า คือ รากฐานของชีวิต คนในชุมชนจึงมีความสัมพันธ์กับชีวิตป่า สื่อสารกันผา่น
ความเชื่อเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ชาวกะเหรี่ยงเชื่อว่า ในป่า มีเจ้าป่าเจ้าเขา คอยดูแลปกปักษ์รักษาและ
คุ้มครองทุกสรรพชีวิต ทั้งมนุษย์ สัตว์ และพันธุ์พืช มนุษย์กับธรรมชาติไม่ได้แยกขาดออกจากกัน และ  
ไม่สามารถแยกออกจากกันได้  ทุกสรรพสิ่งยังสัมพันธ์กันด้วยภาษา การสื่อสาร และการปฏิบัติต่อกัน     
มีการสร้างความหมายที่ปฏิสัมพันธ์กัน (interrelated) ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ ผ่านพิธีกรรมต่าง ๆ  
สัตว์ป่าบางชนิดอยู่ร่วมกับมนุษย์ คนและสัตว์ต่างก็เข้าไปแบ่งปันอาหารกันกินในพื้นที่ไร่ซากที่เริ่มเป็น
ป่าอ่อน   เสียงร้องของสัตว์บางชนิดคือการสื่อสารและการสร้างความหมายต่อกัน และที่สำคัญ         
ชาวกะเหรี่ยงยงัเคารพต่อธรรมชาติผ่านความเช่ือและการปฏิบัติอย่างมีสำนึกร่วมตามจารีตประเพณีจน
กลายเป็นวัฒนธรรมร่วมกันของคนกับป่า โดยไม่ต้องมีกฎหมายในการควบคุม  แต่ใช้กลไกทางสังคมเป็น
กฎเกณฑ์ในการใช้ประโยชน์จากทรัพยากรทางธรรมชาติ ซึ่งชุมชนเข้าใจร่วมกันว่า มนุษย์ไม่ใช่เจ้าของ
ธรรมชาติ เป็นเพียงผู้ขอใช้ ดั้งนั้นทรัพยากรธรรมชาติจึงไม่ใช่สิ่งที่มนุษย์จะต้องเข้าไปจับจอง เวลาจะใช้
ต้องขอจากเจ้าที่ เจ้าป่า เจ้าเขา ที่คอยปกปักรักษาด้วยความเคารพ ชาวกะเหรี่ยงเรียกว่า “หล่า”       
ซึ่งเป็นวิญญาณที่ชาวกะเหรี่ยงเช่ือว่าหล่าจะคอยปกปักษ์รักษา หล่าอยู่ในดินเรียกว่า “ซ่งทรี” (เจ้าแห่ง
แผ่นดิน) อยู่ในน้ำเรียกว่า โพ่ตุกุ๊ (เจ้าแห่งสายน้ำ) ในต้นไม้เรียกว่า “รุกขจือ” (เจ้าแห่งต้นไม้) เพราะ
กะเหรี่ยงเชื ่อว่าธรรมชาติทุกสิ ่งทุกอย่างจะมีเจ้าที ่หรือสิ ่งศักดิ ์สิทธิ ์คอยปกป้องและดูแลรักษาอยู่      
ก่อนทำไร่ข้าวก็ต้องเคารพต่อธรรมชาติและจะต้องทำพิธีกรรมบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เจ้าป่าเจ้าเขา ผู้ดูแลผืน
ดินและป่าไม้ ซึ่งทุกการสื่อสารล้วนผูกพันเช่ือมโยงความหมายร่วมกันของคนกับกับธรรมชาติ  สิ่งเหล่านี้
คือความเช่ือของฤาษีที่สอนให้เคารพต่อธรรมชาติ และรักษาธรรมชาติ ปฏิบัติต่อ กันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ 
โดยมีผู้นำทางจิตวิญญาณและผู้อาวุโส คอยย้ำเตือนให้คนในชุมชนร่วมกันปฏิบัติตามจนถึงปัจจุบันนี้ 



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 295 
 

 

การศึกษาวิถีชีวิตชุมชนกับการจัดการทรัพยากรบนฐานนิเวศวิทยาวัฒนธรรมของชุมชน
กะเหรี่ยงที่อาศัยอยู่กลางผืนป่าตะวันตก พบว่าคนกับป่าอยู่ร่วมได้อย่ างสอดคล้องและสัมพันธ์กัน       
กับธรรมชาติ ชุมชนมีวิถีแห่งการปรับตัวเข้ากับบริบทของภูมินิเวศ และดำรงอยู่ได้ตามวิถีวัฒนธรรม    
ทำเกษตรด้วยการทำไร่หมุนเวียน และการดำรงชีพอยู่กับป่า เพราะชุมชนมีรูปแบบการจัดการทรัพยากร
ทางธรรมชาติอย่างสมดุล คำนึงถึงข้อจำกัดทางนิ เวศ โดยมีระบบและกลไกที่สอดคล้องกับธรรมชาติ    
ทั้งความเชื่อ คำสอน และความรู้ภูมิปัญญาที่ปฏิบัติมาตั้งแต่บรรพบุรุษ ตลอดจนข้อห้ามต่าง  ๆ จน
กลายเป็นกฎจารีตประเพณีและวิถีการปฏิบัติ ที่สัมพันธ์กันกับธรรมชาติ ซึ่งเป็นกลไกทางสังคมที่สำคัญ 
ทำให้คนในชุมชนดำรงชีพที่สอดคล้องกับแนวคิดความยั่งยืนทางนิเวศและแนวคิดเศรษฐกิจสีเขียวกับ
การพัฒนาท่ียั่งยืนท่ีชุมชนเชื่อว่า ดิน น้ำ ป่า คือรากฐานของชีวิต มีระบบคุณค่าทางวัฒนธรรมที่สัมพันธ์
กันระหว่าง “ทรัพยากร/ระบบนิเวศ” และ “ความรู้/ภูมิปัญญา” ผ่านความเชื่อและคำสอนของฤาษี    
ซึ่งนอกจากจะใช้ประโยชน์ทรัพยากรธรรมชาติแล้วชุมชนยังมีมิติของการอนุรักษ์และดูแลรักษา คำนึงถึง
ฐานทางทรัพยากรธรรมชาติ  
 
2) การเปลี่ยนแปลงระบอบกรรมสิทธิ์ในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติของชุมชนกะเหรี่ยงลุ่มน้ำ   
แม่จันที่อาศัยอยู่ในเขตรักษาพันธ์สัตว์ป่าอุ้มผาง ผืนป่าตะวันตก   

จาการศึกษาพบว่า  ภายใต้โครงสร้างความสัมพันธ์เชิงอำนาจใหม่ในบริบทของการ
เปลี่ยนแปลง หลังจากการขยายอำนาจรัฐกับองค์กรต่าง ๆ จากภายนอก เข้ามาอ้างสิทธิ์ในการควบคุม
และจัดการทรัพยากรในพื้นที่ผืนป่าตะวันตก อันส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงรูปแบบกรรมสิทธิ์ดั้งเดิมของ
ชุมชนกะเหรี่ยงที่อาศัยอยู่กับป่ามาเป็นเวลานาน   รัฐพยายามอ้างสิทธิ์เข้าไปจัดการพื้นที่ป่าและรักษา
ผืนป่าเอาไว้ให้เป็นพื้นที่อนุรักษ์โดยปราศจากมนุษย์และปลอดจากการรบกวน  ชุมชนในป่าถูกมองว่า
เป็นสิ่งแปลกปลอมและเป็นภัยคุกคามของธรรมชาติ  ขณะที่กิจกรรมการใช้ประโยชน์จากป่าซึ่งเคยมีมา
แต่ดั้งเดิมถูกมองว่าเป็นวิถีที่ทำลายธรรมชาติ   ไม่ว่าจะเป็นการทำไร่ ใช้ป่า หาอาหาร ล่าสัตว์  ตัดไม้     
ทำที่อยู่อาศัย ฯลฯ นำไปสู่การกีดกันชุมชนท้องถิ่นที่อาศัยอยู่กับป่า หรือห้ามการใช้ประโยชน์จากป่า 
ด้วยการนิยามความหมายการอนุรักษ์ที่คับแคบเกินไป   ไม่เปิดโอกาสให้คนอยู่กับป่าต้องใช้ป่าเพื่อการ
ดำรงชีพ จึงเป็นท่ีมาของนโยบายอพยพคนออกจากป่าในหลาย ๆ พื้นที่ในป่าตะวันตก โดยเฉพาะในช่วง
ประมาณปี พ.ศ. 2532–2537 ท่ามกลางกระแสอนุรักษ์ท่ีเกิดขึ้น ภายใต้การอ้างสิทธ์ิของรัฐในการเข้าถึง
ทรัพยากรและการกีดกันชุมชนแยกคนออกจากป่า เน้นการควบคุมและข้อห้ามต่าง  ๆ ข้อจำกัดและ
โอกาสที่ชุมชนผู้ตกเป็นเบี้ยล่างของโครงสร้างอำนาจในปัจจุบัน ทำให้ “กลุ่มคนต้นทะเล” ที่อาศัยอยู่ใน
พื้นที่ลุ ่มน้ำแม่จันกลางผืนป่าตะวันตก ได้รวมตัวกันลุกขึ ้นมาเพื่อปกป้องฐานทรัพยากรของตัวเอง 
ประกาศเจตนารมณ์ที่จะรักษาวิถีวัฒนธรรมตามความเชื่อและคำสอนของฤาษี เพราะพวกเขามองว่า 
ทรัพยากร ดิน น้ำ ป่า คือชีวิตและจิตวิญญาณ และพวกเขาก็ควรมีสิทธิ์ในการเข้าถึงทรัพยากรเช่นกัน 
การลุกข้ึนมาเคลื่อนไหวของชุมชนจึงมีเป้าหมายซึ่งนอกจากจะเป็นไปเพื่อการทวงสิทธ์ิอันชอบธรรมตาม
สิทธ์ิของชุมชนแล้วยังมีเจตนารมณ์เพื่อรักษาความยั่งยืนทางนิเวศและเพื่อความเป็นธรรมทางสังคมของ
ชุมชนที่ดำรงชีพอยู่กับป่าในผืนป่าตะวันตก   เหล่านี้จึงช้ีให้เห็นการเปลี่ยนแปลงเรื่อกรรมสิทธิ์ที่ยอมรับ
เฉพาะกรรมสิทธิ์ของรัฐเพียงด้านเดียวเกิดจากการกระทำของเจ้าอาณานิคมที่มาในรูปแบบอำนาจรัฐ 
และความเป็นปรปักษ์ระหว่างรัฐกับชาวบ้านที่อาศัยอยู่กับป่า ที่พยายามเข้าไปควบคุมและมีอำนาจ



296 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

เหนือทรัพยากรของรัฐยังเป็นปรากฏที่เกิดขึ ้นภายใต้ความขัดแย้งระหว่างกฎหมายและกฎจารีต
วัฒนธรรมของชุมชมจนถึงปัจจุบัน 

เดิมดินแดนป่าแห่งนี้ คือดินแดนทางวัฒนธรรมของชาวกะเหรี่ยง ที่นับว่าเป็นถิ่นฐานดั้งเดิม   
อันทรงคุณค่าทั้งทางนิเวศน์แห่งการดำรงชีพ  และทางจิตวิญญาณของชาวกะเหรี่ยงมานานนับหลาย
ศตวรรษ  ประวัติศาสตร์การดำรงชีพของชุมชนกะเหรี่ยงในบริเวณพื้นที่กลางป่าใหญ่แห่งนี้ ซึ่งเป็นพื้นที่
ที่มีความสัมพันธ์ระหว่างชุมชนกะเหรี่ยงกับทรัพยากรธรรมชาติทั้งคุณค่าของความรู้และภูมิปัญญาทาง
นิเวศวิทยาอันสัมพันธ์กับธรรมชาติของคนกับป่า อันเป็นความรู้ที่อยู่เบื ้องหลังประวัติศาสตร์การ
ดำรงชีวิตด้วยการผลิตเพื่อการยังชีพอันยาวนาน และเป็นความรู้ที่ได้ช่วยให้ป่าผืนนี้ยังคงรักษาความ
อุดมสมบูรณ์ได้มาจนถึงปัจจุบัน บริบททางประวัติศาสตร์และความเป็นชุมชนกะเหรี่ยงในอาณาบรเิวณ
นี้ที่มีวิถีชีวิตผูกพันอยู่กับป่ามาอย่างยาวนาน แสดงให้เห็นถึงความต่อเนื่องของการตั้งถิ่นฐาน และการ
สืบทอดความรู้ในการดำรงชีพภายใต้ระบบการทำไร่หมุนเวียน ที่ไม่มีใครเป็นเจ้าของพื้นที่ เพราะเช่ือว่า
ธรรมชาติทั้งดิน น้ำ ป่า ต่างก็มีเจ้าของคอยปกป้องดูแล มนุษย์เป็นเพียงผู้ขอใช้เท่านั้น และต้องใช้ด้วย
ความเคารพหมุนเวียนกันไป ด้วยการทำเกษตรแบบไร่หมุนเวียน ซึ่งเป็นวิถีการผลิตเพื่อการดำรงชีพด้วย
ความรู้ทางธรรมชาติอันมีคุณลักษณะของชาวกะเหรี่ยงเอง และยังเป็นความรู้ที่สร้างความสมดุลทาง
ธรรมชาติ อันเป็นความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ ที่ชุมชนกะเหรี่ยงมีพลังและศักยภาพในการ
จรรโลงรักษาความสัมพันธ์ระหว่างป่าและสรรพชีวิตในป่า จากคำสอนของฤาษี หรือ อิสิ เชื ่อว่า 
ทรัพยากรธรรมชาติ ดิน น้ำ ป่า ไม่ใช่ของใคร และที่สำคัญชาวกะเหรี่ยงยังเคารพต่อธรรมชาติ  โดยไม่
ต้องมีกฎหมายในการควบคุม  ซึ่งกะเหรี่ยงที่นับถือฤาษี ไม่ใช้กฎหมายก็สามารถอยู่ได้ แต่ใช้กลไกทาง
สังคมเป็นกฎเกณฑ์ในการใช้ประโยชน์จากทรัพยากรทางธรรมชาติ ซึ่งชุมชนเข้าใจร่วมกันว่า มนุษย์ไม่ใช่
เจ้าของธรรมชาติ เป็นเพียงผู้ขอใช้เท่านั้น ซึ่งอันนี้ถือว่าพวกเขาเป็นองค์ประกอบหนึ่งในระบบธรรมชาติ 
ที่คอยรักษาธรรมชาติไว้ได้อย่างสมบูรณ์มาจนถึงทุกวันน้ี 

และหลังจากที่รัฐประกาศเป็นเขตรักษาพันธุ์สัตว์ป่าอุ้มผาง ปี พ.ศ. 2537 ทำให้เจ้าหน้าที่รัฐ
สังกัดกรมอุทยานแห่งชาติ สัตว์ป่า และพันธ์ุพืช เริ่มเข้ามาควบคุมและจัดการทรัพยากรทางธรรมชาติใน
เขตพื้นที่ชุมชนกะเหรี่ยงลุ่มน้ำแม่จันที่อาศัยอยู่มาก่อน พื้นที่ทางวัฒนธรรมของชุมชนกะเหรี่ยงที่มีวิถี
ชีวิตสัมพันธ์กับป่ามาอย่างยาวนาน กลายเป็นพื้นที่ภายใต้การควบคุมและการจัดการโดยรัฐ ที่มุ่งเน้น
การจัดการทรัพยากรทางธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมบนฐานแนวคิดการอนุรักษ์ ให้ความสำคัญกับความ
หลากหลายทางชีวภาพมากกว่าวิถีวัฒนธรรมของชุมชน   มองคนท่ีเคยอาศัยอยู่ในป่าว่าเป็นปัญหาและ   
ภัยคุกคามต่อเป้าหมายการจัดการพื้นที่อนุรักษ์ ทำให้หลายชุมชนต้องโดนอพยพและให้ย้ายออกนอก
พื้นที่อนุรักษ์   และมีการบังคับใช้กฎหมายอย่างเคร่งครัด ส่วนชุมชนกะเหรี่ยงลุ่มน้ำแม่จันรัฐยังคงให้อยู่
ในพื้นที่เดิมต่อไปได้   เนื่องจากเห็นว่าการดำรงชีวิตของชุมชนไม่มีผลกระทบต่อทรัพยากรธรรมชาติและ
ระบบนิเวศในพื้นที่มากนัก จึงยังไม่มีการอพยพออกไป แต่การจัดการพื้นที่ของชุมชนให้อยู่ในรูปแบบ
ของ “การผ่อนปรน” ภายใต้เงื่อนไขท่ีกำหนดให้   

ภายใต้การจัดการพื้นท่ีคุ้มครองอย่างมีส่วนร่วมในผืนป่าตะวันตก เป็นโครงการที่ถูกกำหนดขึ้น
ด้วยความร่วมมือจากหลายฝา่ย ด้วยความมุ่งหวังจะเป็นแนวทางในการแก้ไขปัญหาความขัดแยง้ระหวา่ง
เจ้าหน้าท่ีกับชุมชน ซึ่งภายใต้การดำเนินการมาตั้งแต่ปี พ.ศ. 2540 มาจนถึงปัจจุบัน ยังขาดความเข้าใจ
ในมิตินิเวศวัฒนธรรมของชุมชนที่เคยอาศัยอยู่กับป่า    การจัดการยังคงมุ่งเน้นในการคุ้มครองรักษา    



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 297 
 

 

สัตว์ป่า พันธุ์พืช และความหลากหลายทางชีวภาพ โดยแยกคนออกจากป่าและระบบนิเวศโดยรวม เป็น
การมุ่งเน้นการควบคุมและห้ามชุมชน นำไปสู่การพยายามกีดกันและห้ามกิจกรรมมนุษย์ที่ส่งผลกระทบ
ต่อธรรมชาติ การใช้ประโยชน์เพื่อการยังชีพตามวิถีจึงถูกมองว่าเป็นปัญหาและภัยคุกคาม คนในชุมชน
ถูกทำให้เป็นสิ่งแปลกปลอมของระบบนิเวศ และกรอบแนวคิดการอนุรักษ์ท่ียังคับแคบเกินไป ขาดความ
เข้าใจในมิติทางวัฒนธรรมและวิถีการดำรงชีพของคนกับป่า ที่มีทั้งการใช้ประโยชน์และมิติของการดูแล
รักษา ส่วนนโยบายและกฎหมายของรัฐก็ยังไม่สอดคล้องกับกฎจารีตประเพณีของชุมชน  รวมทั้งการไม่
ยอมรับในวิถีการทำเกษตรแบบไร่หมุนเวียน โดยมีการห้ามเปิดป่าใหม่ในไร่ซากเดิม ห้ามเผา โดยอ้าง
เหตุผลว่าจะทำให้โลกร้อน ห้ามตัดไม้ทำลายป่า ซึ่งที่ผ่านมาได้นำไปสู่ความขัดแย้งระหว่างรัฐกับชุมชน
เป็นอย่างมาก เพราะชุมชนมองว่าทรัพยากรธรรมชาติคือรากฐานของชีวิตและจิตวิญญาณของคนกับป่า 
ที่ผ่านมาถึงแม้จะมีการใช้ประโยชน์จากทรัพยากรและในขณะเดียวกันก็ยังมีวิถีการในการดูแลรั กษา 
รวมทั้งการอนุรักษ์ตามวิถีวัฒนธรรมผ่านความเชื่อและคำสอนของบรรพบุรุษมาโดยตลอด   ส่วนรัฐกลับ
มองว่าคนคือภัยคุกคามที่ต้องควบคุมและจัดการ ห้ามขยายพื้นท่ีทำกิน มองการอนุรักษ์ในความหมายที่
ยังคับแคบที่ต้องมีทั้งการใช้ประโยชน์และการดูแลรักษา ชุมชนกลายเป็นเบี้ยล่างของการกระทำโดยรัฐ 
ดำรงชีพภายใต้กฎหมายที่รัฐพยายามอ้างสิทธิ ์ในการควบคุมและจัดการดูแล รัฐยังให้ความหมาย
กรรมสิทธ์ิที่คับแคบเกินไป เช่น กรรมสิทธ์ิของเอกชนและกรรมสิทธ์ิโดยรัฐ  มองข้ามกรรมสิทธิ์รวมของ
ชุมชน หรือสิทธิทางวัฒนธรรม สิทธิทางธรรมชาติ ของกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงท่ีเคยดำรงชีวิตอยู่ในผืนปา่
แห่งนี้มาก่อนท่ีจะมีการประกาศเป็นเขตรักษาพันธุ์สัตว์ป่า 

ประเด็นปัญหาที่ยังเป็นข้อถกเถียงที่สำคัญ หลังจากที่รัฐพยายามอ้างสิทธิเข้าไปควบคุมและ
จัดการทรัพยากรในพื้นที่ มุ่งให้ความสำคัญกับการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมภายใต้
กฎเกณฑ์ทางวิทยาศาสตร์ แยกคนออกจากธรรมชาติ ขาดความเข้าใจในมิติทางนิเวศวัฒนธรรมของ
ชุมชน โครงการและนโยบายต่าง ๆ มุ่งเน้นการปกป้องคุ้มครองสัตว์ป่าและพันธุ์พืชมากกว่าวิถีชีวิตของ
ชุมชน การจัดการทรัพยากรของรัฐยังมองข้ามความสัมพันธ์ของคนกับธรรมชาติซึ่ งเคยมีรูปแบบการ
จัดการทรัพยากรโดยจารีตประเพณีของชุมชน มีระบบและกลไกที่สอดคล้องกับธรรมชาติ ทั้งความเช่ือ 
คำสอน และความรู้ภูมิปัญญาที่ปฏิบัติมาตั้งแต่บรรพบุรุษ ตลอดจนข้อห้ามต่าง ๆ จนกลายเป็นกฎจารีต
ประเพณีและวิถีการปฏิบัติที่สัมพันธ์กันกับธรรมชาติ    แต่กฎหมายของรัฐยังคงเดินสวนทางกันกับ       
กฎจารีตประเพณีของชุมชน จึงทำให้เกิดความขัดแย้งท้ังทางความคิดและวิธีการปฏิบัติ เช่น การจัดการ
พื้นที่แนวเขตผ่อนปรน วิถีการทำไร่หมุนเวียนของชุมชนที่มีขั้นตอนการใช้ประโยชน์จากทรัพยากรต่าง ๆ 
ทั้งการเลือกพื้นที่ปลูกข้าว การตัดไม้ในพื้นที่ไร่ซากเก่าและการเผาไร่ เพื่อเตรียมพื้นที่ทำไร่หมุนเวียน 
รวมทั้งข้อถกเถียงเรื่องสิทธิชุมชนในการเข้าถึงทรัพยากรอื่น ๆ ตามวิถีวัฒนธรรม ปัญหาเหล่านี้ยังเป็น
ข้อถกเถียงที ่กลายเป็นความขัดแย้งระหว่างรัฐกับชุมชน รัฐเริ ่มสร้างความสับสนให้กับชาวบ้าน 
คำอธิบายใหม่ของรัฐในการใช้ประโยชน์จากทรัพยากรที่ขาดความเข้าใจในบริบทพื้นที่และวิถีวัฒนธรรม 
โดยไม่เปิดโอกาสให้ชุมชนออกแบบการบริหารจัดการโดยใช้หลักจารีตประเพณี หรือองค์ความรู้ตามวิถี
วัฒนธรรมที่เคยปฏิบัติมาตั้งแต่บรรพบุรษุ การห้ามและควบคุมภายใต้ข้อกำหนดและเง่ือนไขการอนุรักษ์
ที่ยังคับแคบเกินไปสำหรับคนที่ดำรงชีพอยู่กับป่า ผนวกกับการใช้มาตรการทางกฎหมายเข้ามาจัดการ
พื้นที่และวิถีของชุมชนที่ยังขาดความเข้าใจทางประวัติศาสตร์และมิติทางวัฒนธรรมของชุมชน  ยิ่งจะ
นำไปสู่ข้อโต้แย้งในเรื่องสิทธิการดำรงอยู่และการเข้าถึงทรัพยากรของชุมชนตามวิถีวัฒนธรรม  



298 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

ความขัดแย้งเรื่องกรรมสิทธิ์ในการจัดการทรัพยากร   พบว่ามีรากฐานมาจากความขัดแย้ง      
ในการเข้าถึงทรัพยากรซึ่งมีระบบกรรมสิทธิ์ซ้อนทับกันอยู่เช่นกันไม่ว่าจะเป็นเรื่องของที่ดิน แหล่งน้ำ     
พันธุ์พืช พันธุ์สัตว์น้ำ พันธุ์สัตว์ป่า และระบบนิเวศ รัฐก็พยายามอ้างสิทธิ์และแสดงความเป็นเจ้าของ 
โดยอาศัยกลไกและโครงสร้างอำนาจส่วนบนในการควบคุมและจัดการ  ส่วนชุมชนก็อ้างพยายามถึงสิทธิ
ทางวัฒนธรรมที่ปฏิบัติตามกฎกติกาจารีตประเพณีผ่านความเชื่อและคำสอนของบรรพบุรุษที่สัมพันธ์กับ
การใช้โยชน์จากทรัพยากรได้อย่างสมดุลและยั่งยืนมาจนถึงปัจจุบันนี้ ซึ่งมีรูปแบบการจัดการภายใต้
ระบบกรรมสิทธิ์ร่วมที่ชาวบ้านใช้ร่วมกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ จนเกิดพื้นที่ทางวัฒนธรรม/เขตรักษา
วัฒนธรรมของชุมชน ท่ีรัฐและองค์กรอื่น ๆ ควรยอมรับและให้สิทธ์ิในการจัดการ 
 
3) รูปแบบระบอบกรรมสิทธิ์ที่เหมาะสมในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติที่สัมพันธ์กับความยั่งยืน
ทางนิเวศและความเป็นธรรมทางสังคม  

 จากการศึกษารูปแบบระบอบกรรมสิทธิ ์ที ่เหมาะสมในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติ          
ที ่สัมพันธ์กับความยั่งยืนทางนิเวศและความเป็นธรรมทางสังคม ให้ชุมชนสามารถดำรงอยู่ร่วมกับ
ธรรมชาติได้อย่างสมดุลและยั่งยืนต่อไปในผืนป่าตะวันตก ลดปัญหาความขัดแย้งระหว่างรัฐกับชุมชม 
และคำนึงถึงข้อจำกัดทางนิเวศและข้อจำกัดทางวิถีวัฒนธรรม ซึ่งด้านหนึ่งก็เพื ่อการพิทักษ์รักษา
ธรรมชาติให้รอดพ้นจากการคุกคามของระบบอุตสาหกรรมนิยม ทุนนิยมโลก และโลกาภิวัตน์ และอีก
ด้านหนึ่งต้องดำเนินการทุกรูปแบบเพื่อปลดปล่อยให้กลุ่มคนผู้ยากไร้ ผู้ถูกกีดกัน ผู้ถูกผลักดันให้ตกขอบ  

จากการศึกษาครั้งนี้ ผู้วิจัยจึงขอเสนอตัวแบบในจัดการทรัพยากรธรรมชาติของชุมชนที่อาศัย
อยู่กับป่าในชื่อว่า ที่มีรูปแบบวิธีการจัดการทรัพยากรธรรมชาติที่น่าสนใจสำหรับนิเวศวิทยาวัฒนธรรม
ท่ามกลางการบุกรุกของความทันสมัยและการขยายอำนาจรัฐเข้าไปแทรกแซงและอ้างสิทธิ ในการ
ควบคุมและจัดการทรัพยากร  แต่ยังขาดความเข้าใจในมิตินิเวศทางวัฒนธรรม รวมทั้งการให้ความหมาย
กรรมสิทธ์ิที่ยังคับแคบเกินไป ดังนั้น หลักการสำคัญ คือ สีเขียวต้องเป็นสีเขียวของชุมชนที่ยังมีมโนทัศน์
เรื่องทรัพยากร ดิน น้ำ ป่า คือ ชีวิตและจิตวิญญาณ ที่ยังมีการจัดการทรัพยากรผ่านความเชื่อและ        
คำสอนของ “ระบบฤาษี” จนกลายเป็นองค์ความรู้และภูมิปัญญา และวัฒนธรรมของชุมชนที่มีมาตั้งแต่
บรรพบุรุษ โดยมีรูปแบบการจัดการทรัพยากรธรรมชาติ ดังนี้  

 1) ชุมชนกะเหรี่ยงลุ่มน้ำแม่จันในผืนป่าตะวันตก ยึดหลักการระบบสิทธิการจัดการทรัพยากร
ร่วมกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ ตามความเชื่อและคำสอนของ “ฤาษี” หรือ “อิสิ” ที่สอนให้เชื่อว่า ทรัพยากร 
ดิน น้ำ ป่า คือ ชีวิตและจิตวิญญาณ มนุษย์เป็นเพียงองค์ประกอบหนึ่งของธรรมชาติ  มนุษย์เป็นเพียง   
ผู้มาขอใช้ทรัพยากรแค่เพียงชั่วคราว หมุนเวียนเปลี่ยนกันไป ไม่ใช่ของคนใดคนหนึ่ง ไม่ควรครอบครอง
ไว้เป็นของตนเอง และใช้ทรัพยากรธรรมชาติด้วยความเคารพ โดยยึดหลักระบบสิทธิการจัดการ
ทรัพยากรร่วมกันตามกฎกติกาข้อตกลงของชุมชนและความเชื่อคำสอนของบรรพบุรุษ  

 2) ขอบเขตพื้นที่ทางวัฒนธรรม หรือ “เขตฤาษี” คือ ขอบเขตพื้นที่การดำรงชีพของชุมชน
กะเหรี่ยงลุ่มน้ำแม่จันที่สัมพันธ์กับธรรมชาติ ท้ังการอยู่อาศัยและทำเกษตรแบบไร่หมุนเวียน ดำรงชีพอยู่
ตามลุ่มน้ำแม่จันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ ชุมชนจึงใช้พื้นที่ลุ่มน้ำแม่จันเป็นการกำหนดขอบเขตพื้นที่ดินแดน
ทางวัฒนธรรม การจัดการทรัพยากรในเขตพื้นท่ีทางวัฒนธรรมจึงมีความสมัพันธ์กับความยั่งยืนทางนิเวศ
และความเป็นธรรมทางสังคมภายใต้หลักคิดการจัดการทรัพยากรร่วมกัน หมุนเวียนเปลี่ยนกันไป ไม่มี



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 299 
 

 

ใครมีสิทธิ์ในการครอบครองและจับจองเป็นเจ้าของธรรมชาติ แต่สามารถจัดการทรัพยากรร่วมกันได้ 
ผ่านความเชื่อและคำสอนของฤาษี จนกลายเป็นพื้นที่ทางวัฒนธรรมที่ปฏิบัติร่วมกัน 

 3) สิทธิทางวัฒนธรรม หมายความว่า การอ้างสิทธิในการเข้าถึงทรัพยากรส่วนรวมในเขต
พื้นที่ทางวัฒนธรรมก็ต้องใช้สิทธิทางวัฒนธรรม ด้วยการปฏิบัติตามกฎกติกาและข้อตกลงของชุมชน 
ผ่านความเชื ่อและคำสอนของฤาษี โดยไม่ต้องมีกฎหมายบังคับ แต่ต้องปฏิบัติตามกฎเกณฑ์ทาง
วัฒนธรรมและข้อตกลงของชุมชน 

 4) ระบบสิทธิชั่วคราว หมุนเวียนเปลี่ยนกันไป โดยเฉพาะพื้นที่ทำไร่หมุนเวียน ซึ่งเป็นพื้นที่
การจัดการร่วมกันมาตั้งแต่อดีต ไม่มีใครเป็นเจ้าของ หมุนเวียนเปลี่ยนกันไป ใช้พื้นที่ระยะสั้น และให้
ปล่อยทิ้งไว้ระยะยาว ตามความเหมาะสม คนในชุมชนสามารถเข้าถึงแหล่งทรัพยากรได้อย่างเท่าเทียม
กัน โดยปฏิบัติตามความเชื่อและคำสอนของบรรพบุรุษ ท่ีสอดคล้องละสัมพันธ์กับระบบนิเวศ 

 5) การจัดการพื้นที่แบบแปลงรวมกับสิทธิร่วมของชุมชน เป็นพื้นที่วัฒนธรรมอีกพื้นที่หนึ่ง     
ที่ทุกคนสามารถเข้าถึงทรัพยากรร่วมกันได้ โดยให้คนในชุมชนปฏิบัติตามกฎกติกาและข้อตกลงของ
ชุมชน ลดการใช้พื้นที่ป่าสมบูรณ์ในพื้นที่ป่าใหญ่ ด้วยการกำหนดเขตพื้นที่แปลงรวมไว้ใช้ประโยชน์
ร่วมกัน ในพ้ืนท่ีแต่ละชุมชน  

6) การจัดโซนพื้นที่ส ีเขียวผ่านสำนึกร่วมทางนิเวศ หมายความว่า ภายในเขตพื้นที ่ทาง
วัฒนธรรมของชุมชนกะเหรี่ยงลุ่มน้ำแม่จัน นอกจากจะมีพื้นที่อยู่อาศัยและพื้นที่ทำไร่หมุนเวียน ยังมี
พื้นที่สีเขียวอีกหลายๆ พื้นที่ที่ชุมชนมีส่วนร่วมในการดูแลรักษาไว้ เช่น พื้นที่ป่าต้นน้ำ ป่าศักดิ์ สิทธิ ป่า
เจ้าที่ แหล่งน้ำและลำห้วยต่าง ๆ ด้วยการกำหนดเขตพื้นที่อนุรักษ์หรือเขตพื้นที่สีเขียว ซึ่งไม่ใช่แค่การ
จัดการแต่เป็นสำนึกร่วมทางวัฒนธรรมของชุมชน นั่นหมายความว่า นอกจากชุมชนจะมีการใช้ประโยชน์
จากทรัพยากรธรรมชาติเพื่อการดำรงชีพตามวิถีวัฒนธรรมแล้ว ชุมชนยังมีการดูแลรักษาและอนุรักษ์
พื้นที่สีเขียวในเขตพื้นท่ีทางวัฒนธรรมที่ปฏิบัติร่วมกันมาจนกลายเป็นสำนึกร่วมทางสังคม 

 7) การเคลื่อนไหวแนวใหม่ภายใต้สำนึกร่วมทางนิเวศ เป็นการรวมกลุ่มกันของผู้นำชุมชน 
ผู้นำทางจิตวิญญาณ รวมทั้งชาวบ้านและเยาวชน ภายใต้ช่ือว่า “กลุ่มคนต้นทะเล” เพื่อประกาศเจตณา
รมณ์ในการอนุรักษ์อัตลักษณ์วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธ์ุกะเหรี่ยงและปกป้องรักษาทรัพยากรธรรมชาติ
ให้เกิดความยั่งยืนทางนิเวศและสร้างความเป็นธรรมทางสังคม ให้คนอยู่ร่วมกับป่าได้อย่างมั่นคงและ
ยั่งยืน ผ่านฐานความคิดและการปฏิบัติตามความเชื่อและคำสอนของ “ฤาษี” หรือ “อิสิ” ที่จะทำให้เกิด
พื้นที่ชุมชนสีเขียวที่คำนึงถึงขีดจำกัดทางนิเวศและวิถีชีวิตวัฒนธรรม และสัมพันธ์กับความยั่งยืนทาง
นิเวศ และสร้างความเป็นธรรมทางสังคม  

 8) สร้างกลไกการจัดการความขัดแย้งร่วมกัน กรณีเกิดปัญหาความขัดแย้งระหว่างคนใน
ชุมชนกนัเอง หรือ ระหว่างรัฐกับชุมชน โดยมีคณะกรรมการร่วมกันจากทุกฝ่าย 
 
อภิปรายผลวิจัย 

การศึกษาวิถีชีวิตบนฐานนิเวศวิทยาวัฒนธรรมพบว่า คนกับป่าอยู่ร่วมได้อย่างสอดคล้องและ
สัมพันธ์กันกับธรรมชาติ ชุมชนมีวิถีแห่งการปรับตัวเข้ากับบริบทของภูมินิเวศ และดำรงอยู่ได้ตามวิถี
วัฒนธรรม ทำเกษตรด้วยการทำไร่หมุนเวียน การดำรงชีพอยู่กับป่า เช่น การเข้าป่า ล่าสัตว์ ตัดไม้       
เก็บฟืน หาอาหาร เพราะชุมชนมีรูปแบบการจัดการทรัพยากรทางธรรมชาติอย่างสมดุล คำนึงถึง



300 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

ข้อจำกัดทางนิเวศ โดยมีระบบและกลไกที่สอดคล้องกับธรรมชาติ ทั้งความเชื่อ คำสอน และความรู้    
ภูมิปัญญาที่ปฏิบัติมาตั้งแต่บรรพบุรุษ   ตลอดจนข้อห้ามต่าง ๆ จนกลายเป็นกฎจารีตประเพณีและวิถี
การปฏิบัติที ่สัมพันธ์กันกับธรรมชาติ ซึ่งเป็นกลไกทางสังคมที่สำคัญ  ทำให้คนในชุมชนดำรงชีพ              
ที่สอดคล้องกับแนวคิดความยั่งยืนทางนิเวศและแนวคิดเศรษฐกิจสีเขียวกับการพัฒนาที่ยั่งยืนที่ชุมชน    
เชื่อว่า ดิน น้ำ ป่า คือรากฐานของชีวิต มีระบบคุณค่าทางวัฒนธรรมที่สัมพันธ์กันระหว่าง “ทรัพยากร/
ระบบนิเวศ” และ “ความรู้/ภูมิปัญญา” ผ่านความเชื่อและคำสอนของฤาษี ซึ่ งนอกจากจะใช้ประโยชน์
ทร ัพยากรธรรมชาต ิแล ้วช ุมชนย ังม ีม ิต ิของการอน ุร ักษ ์และด ูแลร ักษา คำน ึงถ ึงฐานทาง
ทรัพยากรธรรมชาติ ข้อค้นพบเหล่านี้จึงทำให้เชื่อว่า “คนกับป่า” สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างสมดุลและ
อยู่ได้อย่างยั่งยืน ซึ่ง ปรีชา เปี่ยมพงศ์สานต์  (2559: 37-39) ได้อธบิายความหมายนิเวศวิทยาวัฒนธรรม  
โดยมีการอธิบายและอ้างถึง Julian H. Steward นักมานุษยวิทยา ผู้ซึ่งวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหวา่ง
มนุษย์กับธรรมชาติมาตั้งแต่ต้น ๆ ของศตวรรษที่ 20 และเป็นผู้สร้างแนวคิดนิเวศวิทยาวัฒนธรรม 
“Cultural Ecology” ที่เน้นความสำคัญของเรื่อง “การปรับตัวทางวัฒนธรรม” ให้เข้ากับธรรมชาติที่
ล้อมรอบตัวเขา วัฒนธรรมจึงเป็นกระบวนการสร้างสรรค์ ไม่ได้ถูกกำหนดโดยธรรมชาติ หากแต่ได้รับ
อิทธิพลจากธรรมชาติและถูกกระตุ้นโดยธรรมชาติ ทำให้วัฒนธรรมของแต่ละชุมชนจะมีอัตลักษณ์เฉพาะ
ของตนเอง และมีวิถีแห่งการปรับตัวและเปลี่ยนแปลงท่ีไม่เหมือนใคร ขึ้นอยู่กับบริบทของระบบภูมินิเวศ
และความรู้พื ้นบ้าน ดังนั ้นข้อค้นพบนี้จึงสอดคล้องกับชุมชนที่ศึกษา โดยเฉพาะวัฒนธรรมการใช้
ประโยชน์และการดูแลรักษาทรัพยากรที่เป็นลักษณะเฉพาะและปฏิบัติร่วมกันมา เป็นความสัมพันธ์
ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ จนกลายเป็นความรู้และภูมิปัญญาของชุมชน ผ่านกลไกความเชื่อ และกฎ
จารีตประเพณี ที่ควรมีสิทธิในการเข้าถึงฐานทรัพยากรตามวิถีวัฒนธรรมของตน โดยไม่ต้องมีกฎหมาย
มาบังคับหรือควบคุมวิถีการปฏิบัติของชุมชน 

จากการศึกษารูปแบบระบอบกรรมสิทธ์ิของชุมชนกะเหรี่ยงลุม่น้ำแม่จันในพื้นท่ีผืนป่าตะวนัตก 
ที่เน้นในสิทธิชุมชนดั้งเดิมในการจัดการทรัพยากร ด้วยรูปแบบกรรมสิทธ์ิร่วมของชุมชน ซึ่งมีการจัดการ
ทรัพยากรร่วมกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ รวมทั้งมีการกำหนดพื้นที่แปลงรวม เพื่อการจัดการทรัพยากร
ร่วมกันของชุมชนกะเหรี่ยงลุ ่มน้ำแม่จัน รวมทั้งให้ชุมชนมีส่วนร่วมในการกำหนดแนวเขตพื้นที่ทาง
วัฒนธรรมให้ชัดเจนและปรับให้เป็นเขตวัฒนธรรมพิเศษ ร่วมกันกำหนดและจัดโซนพื ้นที ่การใช้
ประโยชน์และการอนุรักษ์ทรัพยากรภายในพื้นที่ของชุมชนให้ชัดเจน โดยการใช้หลักสิทธิชุมชนร่วมกับ
สิทธิของรัฐเพื่อการจัดการทรัพยากรธรรมชาติร่วมกันอย่างยั่งยืน ด้วยการกันเขตพื้นที่ทางวัฒนธรรม
ออกจากพื้นที่เพื ่อการอนุรักษ์ แล้วร่วมกันกำหนดแนวเขตพื้นที่ให้ชัดเจน ตรงกับแนวคิด Green 
Economy Model ของ Elinor Ostrom  ที่มีหลักการสำคัญ คือ เศรษฐกิจสีเขียวต้องเป็นเศรษฐกิจจาก
ชุมชนรากหญ้า การบริหารจัดการเศรษฐกิจสีเขียวก็ต้องเป็นเรื่องของประชาธิปไตยของชุมชนท้องถิ่น 
ปราศจากการแทรกแซงของอำนาจนิยมทางการเมืองและอำนาจทุน เพื่อประกันความยั่งยืนทางนิเวศ
ของชุมชนรากหญ้า คือ ความชัดเจนของขอบเขต (boundaries) คือขอบเขตของทรัพยากร และ
ขอบเขตของผู้ใช้ทรัพยากร โดยที่ทรัพยากรที่ถูกจัดการนั้นต้องมีขอบเขตชัดเจน ระหว่างขอบเขตที่
ชุมชนดูแลกับระบบนิเวศเชิงสังคมที่ใหญ่กว่านั้น ดังนั้น คนในชุมชนสามารถกำหนดและแยกแยะไดว้่า
ใครมีสิทธ์ิใช้ทรัพยากร หรือใครไม่มีสิทธ์ิในการใช้ทรัพยากร และสามารถระบุขอบเขตของทรัพยากรรว่ม
ที่อยู่ภายใต้การจัดการ แต่ Ostrom ก็เสนอว่า ถ้าเป็นทรัพยากรในผืนป่าอนุรักษ์ ต้องระบุได้ว่าจะดแูล



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 301 
 

 

ร่วมกันแค่ไหน และต้องมีความสอดคล้อง (congruence) ระหว่างกฎกติกาของชุมชนว่าด้วยการใช้
ประโยชน์จากทรัพยากรและการบำรุงรักษาระบบทรัพยากรกับเงื ่อนไขทางสังคมและสิ่งแวดล้อม        
ในพื้นที่ เช่น ความสอดคล้องระหว่างประโยชน์ที่สมาชิกได้รับกับต้นทุนที่เสียไป นอกจากนั้น Ostrom 
ยังเสนอว่า ระบบท่ีเปิดให้สมาชิกส่วนใหญ่มีส่วนร่วมในการตัดสินใจและปรับปรุงกฎกติกา (collective-
choice arrangements) ถ้าคนส่วนใหญ่ไม่มีส่วนร่วมในการตัดสนิใจ พวกเขาก็จะขาดแรงจูงใจท่ีจะร่วม
ดูแลรักษาทรัพยากร ซึ่งก็ตรงกับงานวิจัยนี้ ที่ ให้ชุมชนมีส่วนร่วมในการกำหนดแนวเขตพื้นที่ทาง
วัฒนธรรมให้ชัดเจนและปรับให้เป็นเขตวัฒนธรรมพิเศษ ร่วมกันกำหนดและจัดโซนพื ้นที ่การใช้
ประโยชน์และการอนุรักษ์ทรัพยากรภายในพื้นที่ของชุมชนให้ชัดเจน โดยการใช้หลักสิทธิชุมชนร่วมกับ
สิทธิของรัฐเพื่อการจัดการทรัพยากรธรรมชาติร่วมกันอย่างยั่งยืน ด้วยการกันเขตพื้นที่ทางวัฒนธรรม
ออกจากพื้นที่เพื่อการอนุรักษ์ แล้วร่วมกันกำหนดแนวเขตพื้นที่ให้ชัดเจน โดยคำนึงถึงมิติ นิเวศวิทยา
วัฒนธรรมของชุมชน ใช้พื้นที่ชุมชนเป็นฐาน  ส่วนภายในพื้นที่คุ้มครองวัฒนธรรมของชุมชน ให้ร่วมกัน
ออกแบบและจัดโซนพ้ืนท่ีต่าง ๆ บนฐานนิเวศวิทยาวัฒนธรรมของชุมชน โดยยึดชุมชนศูนย์กลางในการ
ออกแบบการจัดการพื้นที่ภายใน รวมทั้งให้มีการสอดส่องดูแลที่มีประสิทธิผล (effective monitoring) 
ต้องมีกลไกการสอดส่องดูแลว่าสมาชิกใช้ทรัพยากรตามกติกาที่ตกลงร่วมกันหรือไม่เพียงใด และคอย
สอดส่องดูแลสภาพของทรัพยากรอย่างสม่ำเสมอ จะได้สามารถปรับเปลี่ยนกฎกติกาได้อย่างทันท่วงที  
โดยออสตรอมเสนอว่า ให้มีการลงโทษอย่างค่อยเป็นค่อยไป (graduated sanctions) คนที่ละเมิดกฎ
กติกาครั้งแรก ๆ จะถูกลงโทษค่อนข้างเบา ถ้าทำผิดซ้ำซากจะถูกลงโทษรุนแรงขึ้น เรื่องนี้สำคัญด้วย
เหตุผลคล้ายกันกับการเปิดให้คนมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ นั่นคือ ถ้าคนผิดถูกลงโทษหนักตั้งแต่ต้น     
คนก็จะไม่ค่อยอยากเข้าร่วมวงด้วย  รวมทั ้งให้มีกลไกจัดการความขัดแย้ง (conflict resolution 
mechanisms) ทั้งกลไกระหว่างผู้ใช้กันเอง โดยมอบหมายให้ผู้อาวุโสในชุมชนเป็นคนไกล่เกลี่ย และ
กลไกระหว่างผู้ใช้กับเจ้าหน้าที่รัฐ ในแง่นี้วิธีหนึ่งที่รัฐจะช่วยเหลือชุมชนได้คือ  เป็นผู้ไกล่เกลี่ยเมื่อมี       
ข้อขัดแย้งระหว่างกติกาของชุมชนกับกฎหมาย 

นอกจากนั้น ข้อเสนองานวิจัยนี้ยังสอดคล้องกับแนวคิด Green Economy Model ของ 
Elinor Ostrom  ที่ต้องการให้รัฐยอมรับในสิทธิของชุมชน (recognition of rights) ชุมชนที่ประสบ
ความสำเร็จได้ต้องได้รับการยอมรับจากรัฐว่ามีสิทธิในการวางกติกา ในการใช้ประโยชน์ และจัดการ
ทรัพยากรร่วม แต่หลักการข้อนี้เป็นประเด็นที่ประเทศไทยยังล้าหลังมาก เพราะระบบคิดของรัฐยังให้
สิทธิรัฐหรือเอกชนในการจัดการทรัพยากรตามแนวคิดเศรษฐศาสตร์กระแสหลัก มากกว่าจะคุ้มครอง
สิทธิของชาวบ้านในการจัดการตัวเอง ระบบการจัดการทรัพยากรของชุมชนหลายแห่งถึงแม้จะมีความ
ยั่งยืน แต่สุดท้ายก็ไปต่อไม่ได้เพราะถูกนายทุนซื้อกรรมสิทธิ์ในที่ดินอย่างถูกกฎหมาย    เจ้าหน้าที่รัฐ      
จับชาวบ้านในข้อหาบุกรุกหรือทำให้โลกร้อน   

การปรับแก้กฎหมายให้สอดคล้องกับความเป็นจริงจึงเป็นสิ่งสำคัญ เพราะกฎหมายที่มีอยู่       
ยังขาดความเข้าใจในมิติทางนิเวศวัฒนธรรมและเป็นปัญหาเชิงโครงสร้างยังนำไปสู่ปัญหาความขัดแย้ง   
ไม่มีสิ ้นสุด เพื่อลดปัญหาความขัดแย้งในทางปฏิบัติทั้งเจ้าหน้าที่รัฐและชุมชน เพราะนโยบายและ
กฎหมายต่าง ๆ ถือว่าเป็นปัญหาเชิงโครงสร้างและนำไปสู่ความขัดแย้งระหว่างเจ้าหน้าที่รัฐกับคนใน
ชุมชน ดังนั้น ทางออกของปัญหา กฎหมายกับกฎจารีตประเพณีของชุมชนต้องสัมพันธ์และสอดคล้อง
กันทั้งในหลักการและในทางปฏิบัติ ซึ่งตรงกับข้อเสนอของ Ostrom  ที่ว่าทรัพยากรร่วมที่มีขนาดใหญ่ 



302 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

กติกาและกระบวนการจัดการทรัพยากรจะต้องเชื่อมโยงสอดรับกับระบบที่ใหญ่กว่า อาทิ กฎหมาย 
(nested enterprises) โดยมีระบบการจัดการของชุมชนเป็นฐานราก  

แต่สิ่งที่ Elinor Ostrom ไม่ได้นำเสนอนั้น คือเรื่องของชีวิตและจิตวิญญาณ ซึ่งเป็นความเช่ือ
อันเป็นตัวกำหนดรากฐานทางวัฒนธรรมให้เข้มแข้ง และสามารถสร้างสำนึกร่วมทางนิเวศให้สามารถ
จัดการทรัพยากรบนฐานนิเวศวัฒนธรรมไดอ้ย่างเป็นธรรมและยั่งยืนได ้และที่สำคัญคือ Ostrom จะเน้น
ในเรื่องการจัดการทรัพยากรที่ผ่านกลไกโครงสร้างเชิงสถาบันเป็นหลัก ขาดการมองในมิตินิเวศวิทยา
วัฒนธรรม ไม่ได้คำนึงถึงพื้นที่ทางวัฒนธรรมที่เป็นความสัมพันธ์ของมนุษย์กับธรรมชาติ โดยเฉพาะ
ชุมชนกะเหรี่ยงลุ่มน้ำแม่จัน ที่อาศัยอยู่กลางผืนป่าตะวันตก เป็นชุมชนที่มี วิถีวัฒนธรรมที่สัมพันธ์กับ
ธรรมชาติ โดยมีรากฐานทางวัฒนธรรมมาจากความเช่ือเรื่องฤาษี หรือ “อิสิ” จนกลายเป็นสำนึกร่วมของ
คนกับธรรมชาติ ทั้งคำสอนและข้อห้ามต่าง ๆ ถูกถ่ายทอดและผลิตซ้ำมาเรื่อย ๆ ผ่านพิธีกรรมต่าง ๆ      
ทำให้คนในชุมชนมีจิตสำนึกทางนิเวศร่วมกัน และเป็นสาเหตุหนึ่งที่สำคัญของชุมชนในการรักษามรดก
ทางธรรมชาตินี้เอาไว้ได้อย่างยั่งยืน และถือว่าชุมชนกะเหรี่ยงมีบทบาทสำคัญในการรักษาป่าแห่งนี้ให้คง
ความอุดมสมบูรณ์จวบจนปัจจุบัน เพราะป่าแห่งนี้คือมรดกทางธรรมชาติที่สืบทอดมาแต่บรรพบุรุษ       
ที ่กลุ ่มชาติพันธุ ์กะเหรี่ยงมีส่วนในการดูแลรักษาเอาไว้ด้วยคุณค่าของความรู ้และภูมิปัญญาทาง
นิเวศวิทยาอันสัมพันธ์กับธรรมชาติของคนกับป่า ที่สร้างความสมดุลทางธรรมชาติกับวิถีวัฒนธรรมของ
ชุมชน ด้วยการจรรโลงรักษาความสัมพันธ์ของระบบนิเวศและสรรพชีวิตในป่า อันมี “มนุษย์” เป็น
องค์ประกอบหนึ่งที่สำคัญในระบบนิเวศธรรมชาติไว้ได้อย่างกลมกลืนมาจนถึงทุกวันนี้  ในพื้นที่ทาง
วัฒนธรรมของมนุษย์กับธรรมชาติ ที่ควรได้รับการคุ้มครองเช่นเดยีวกันกับธรรมชาติ ภายใต้ช่ือว่า “พ้ืนท่ี
คุ้มครองทางวัฒนธรรม” ตามมติคณะรัฐมนตร ีเมื่อวันท่ี 3 สิงหาคม 2553 ตามแนวนโยบายการฟื้นฟูวถิี
ชีวิตชาวกะเหรี่ยง  

 
ข้อเสนอแนะ  

จากรูปแบบระบอบกรรมสิทธิ ์ในการจัดการทรัพยากรของชุมชนที่อาศัยอยู่ในพื้นที่ผ ืนป่า
ตะวันตก เป็นรูปแบบการจัดการทรัพยากรที่นำไปสู่ความยั่งยืนทางนิเวศและสามารถสร้างความเป็น
ธรรมทางสังคม แต่โจทย์ท่ีท้าทายก็คือ ชุมชนที่อยู่ในผืนป่าใหญ่ท่ามกลางการบุกรุกของความทันสมัยจะ
ดำรงชีวิตอยู่อย่างไรให้มั่นคงและยั่งยืน ภายใต้ความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่ปรับเปลี่ยนไปมาและโครงสร้าง
อำนาจที่รวมศูนย์อยู่ที่รัฐเพียงฝ่ายเดียว   ดังนั้นรูปแบบนี้จะดำรงและคงอยู่ได้ยังต้องมีแนวทางในการ
จัดการที่สอดคล้องและสัมพันธ์กับวิถีวัฒนธรรมของชุมชนที่ดำรงอยู่ ผู้วิจัยจึงขอเสนอแนวทางในการ
จัดการทรัพยากรบนฐานนิเวศวิทยาวัฒนธรรมของชุมชนในพื้นที่ผืนป่าตะวันตก ซึ่งเป็นข้อเสนอเชิง
นโยบายเพื่อนำไปสู่การปฏิบัติได้อย่างเป็นรูปธรรมต่อไป ดังน้ี 

 1) ให้การยอมรับระบบกรรมสิทธิ ์ร ่วม (common-property regimes) หรือการจัดการ
ทรัพยากรร่วมกันของชุมชนในเขตพื้นที่ทางวัฒนธรรม โดยชุมชนมีสิทธิเป็นเจ้าของทรัพยากรร่วมกัน 
เพื่อสร้างความเป็นธรรมทางสังคมอันสอดคล้องสัมพันธ์กับความยั่งยืนทางนิเวศ โดยหลักการของอำนาจ
แห่งสิทธิ มนุษย์ควรมีสิทธิที ่จะดำรงอยู่ตามวิถีวัฒนธรรม ทุกภาคส่วนต้องยอมรับสิทธิชุมชนตาม
รัฐธรรมนูญ ให้ชุมชนมีสิทธิในการเข้าถึงทรัพยากรได้ตามวิถีวัฒนธรรมและการเข้าถึงทรัพยากรในพื้นที่
ทางวัฒนธรรมของชุมชน   ดังนั้นหน่วยงานรัฐและองค์กรภาคส่วนอื่น ๆ ต้องยอมรับสิทธิของชุมชนใน



ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2562 | 303 
 

 

การเข้าถึงฐานทางทรัพยากร ทั้งสิทธิในการใช้ประโยชน์จากทรัพยากรและสิทธิในการดูแลรักษา
ทรัพยากรของชุมชน ซึ่งเป็นสิทธิชุมชนตามรัฐธรรมนูญ  

2) ชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงควรได้รับในการคุ้มครอง ตามมติ ครม. 3 สิงหาคม 2553 ที่
ให้ความคุ้มครองและฟื้นฟูวิถีชีวิตชุมชนกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงที่เป็นชุมชนท้องถิ่นดั้งเดิม ทั้งอัตลักษณ์
และวัฒนธรรม การจัดการทรัพยากรของชุมชน รวมทั้งการสืบทอดมรดกทางวัฒนธรรม ดังนั้นการกีด
กันชุมชนในการเข้าถึงทรัพยากรและการลดทอนบทบาทการดำรงชีพตามวิถีวัฒนธรรม จึงถือว่าเป็นการ
ละเมิดสิทธิของชุมชนตามรัฐธรรมนูญ และมติ ครม. 3 สิงหาคม 2553อ 

3) สร้างการมีส่วนร่วมของชุมชมในการจัดการทรัพยากร และควรแก้กฎหมายให้สอดคล้องกบั
วิถีวัฒนธรรมของชุมชนดั้งเดิมที่อาศัยอยู่กับป่า คนในชุมชนมีสิทธิในการเข้าถึงทรัพยากรและการดำรง
ชีพอยู่กับป่าได้อย่างถูกต้องตามวิถีวัฒนธรรม เพราะถ้ากฎหมายที่มีอยู่ยังขาดความเข้าใจในมิติทางนิเวศ
วัฒนธรรม จะกลายเป็นปัญหาเชิงโครงสร้างที่จะนำไปสู่ปัญหาความขัดแย้งไมม่ีสิ้นสดุ ดังนั้น จึงควรให้มี
การปรับแก้กฎหมายป่าไม้ฉบับต่าง ๆ ที่ยังขัดกับหลักการของสิทธิชุมชน และให้เพิ่มหลักการมีส่วนร่วม
ของชุมชนในการจัดการพื้นที่ เพื่อลดปัญหาความขัดแย้งในทางปฏิบัติทั้งเจ้าหน้าท่ีรัฐและชุมชน  
  4) กำหนดพื้นที่ทางวัฒนธรรมให้มีสิทธิทางกฎหมาย  ตามมติคณะรัฐมนตรี เมื ่อวันที่ 3 
สิงหาคม 2553 ตามแนวนโยบายการฟื้นฟูวิถีชีวิตชาวกะเหรี่ยง เปิดโอกาสให้ชุมชนมีสิทธิในการจัดการ
ตนเองตามวิถีวัฒนธรรม สอดคล้องกับหลักการมีส่วนร่วมของชุมชนในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อม โดยการกำหนดแนวเขตพื้นที่ทางวัฒนธรรมให้ชัดเจนและปรับให้เป็นเขตวัฒนธรรม
พิเศษ มีสถานะทางกฎหมายรองรับ  ให้ชุมชนร่วมกันกำหนดและจัดโซนพื้นที่การใช้ประโยชน์และการ
อนุรักษ์ทรัพยากรภายในพ้ืนที่ของชุมชนให้ชัดเจน โดยการใช้หลักสิทธิชุมชนร่วมกับสิทธิของรัฐเพื่อการ
จัดการทรัพยากรธรรมชาติร่วมกัน ในขณะเดียวกันก็ให้ความสำคัญกับการอนุรักษ์ทรัพยากรทาง
ธรรมชาติให้ยั่งยืน 
 
 

บรรณานุกรม 
ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร. (2549). วาทกรรมการพัฒนา: อำนาจ ความรู้ ความจริง เอกลักษณ์  

และความเป็นอื่น. กรุงเทพฯ: ศูนย์วิจัยและผลิตตำรา มหาวิทยาลัยเกริก. 
ปรีชา เปี่ยมพงศ์สานต์. (2555). รื้อถอนการพัฒนา ความยั่งยืนทางนิเวศ และความยุติธรรมทางสังคม: 
  บทวิพากษ์เศรษฐศาสตร์การเมือง. ชลบุรี: กลุ่มเศรษฐศาสตร์การเมืองบูรพา.  
_______. (2559). เศรษฐศาสตรก์ารเมืองสเีขียวและนิเวศวิทยาการเมือง. จันทบุรี: หลักสตูรปรัชญา 

ดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาสหวิทยาการเพื่อการพัฒนาท่ียั่งยืน  มหาวิทยาลัยราชภัฏรำไพพรรณี. 
ปิ่นแก้ว เหลืองอร่ามศรี. (2539). ภูมิปัญญานิเวศวิทยาชนพ้ืนเมือง ศึกษากรณีชุมชนกะเหรี่ยงใน 

ป่าทุ่งใหญ่นเรศวร. นนทบรุี: โครงการฟื้นฟูวิถีชีวิตและธรรมชาติ. 
พฤกษ์ เถาถวิล, (2542). พลวัตของความขัดแย้งในการเข้าถึงพื้นที่ป่า: กรณีศึกษาหมู่บ้านป่า ชุมชน 

ในจังหวัดลำพูน (วิทยานิพนธ์มหาบัณฑิต). เชียงใหม่: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  
เพ็ญพรรณ อินทปันตี. (2552). วิถีแห่งจอมป่ารักษาผืนปา่ตะวันตก. กรุงเทพฯ: มูลนิธสิืบนาคเสถียร. 
มูนีเร๊าะ เจะแต. (2556). การปรับตัวในการดำรงชีพอย่างยั่งยืนของชุมชนในพื้นที่อุทยานแห่งชาติบูโด  



304 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

–สุไหงปาดี: กรณศีึกษาชุมชนในตำบลปะลุกาสาเมาะ อำเภอบาเจาะ จังหวัดนราธิวาส.
วิทยานิพนธม์หาบัณฑติ). สงขลา: มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร์. 

ยศ สันตสมบัติ. (2543). รัฐ ชุมชน และนโยบายการจัดการทรัพยากร : บทสำรวจองค์ความรู้. 
ใน อานันท์ กาญจนพันธุ์ (บ.ก), พลวัตของชุมชนในการจัดการทรัพยากร: กระบวนทัศน์และ
นโยบาย. กรุงเทพฯ: สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย. 

หทัยกานต์ สังขชาติ. (2551). พลวัตของการอ้างสิทธิในการควบคุมและจัดการที่ดินในเขตป่า:  
กรณีศึกษาชุมชนกะเหรี่ยงโปว์ บ้านหนองหลัก อำเภอทุ่งหัวช้าง จังหวัดลำพูน (วิทยานิพนธ์ 
มหาบัณฑิต). เชียงใหม่: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

อนุสรณ์ อุณโณ. (2547). ขบวนการสิทธิเหนือทรัพยากรส่วนรวมในสังคมไทย เกษตรกรรมยั่งยืน 
ในบริบทระบอบกรรมสิทธ์ิเหนือทรัพยากรส่วนรวม กรณีศึกษาโครงการนำร่องเพื่อพัฒนา 
เกษตรกรรมยั่งยืนของเกษตรกรรายย่อย. กรุงเทพฯ: สำนักพิพิธภัณฑ์และวัฒนธรรม 
การเกษตร มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร.์ 

อานันท์ กาญจนพันธุ.์ (2541). สิทธิในการเข้าถึงทรัพยากร : สถานภาพการศึกษาเกี่ยวกับวิธีคิด.  
เชียงใหม:่ โครงการวิจยัชุมชนกับการจัดการทรัพยากร คณะสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัย 
เชียงใหม.่ 

อานันท์ กาญจนพันธุ์ และมิ่งสรรพ์ ขาวสอาด. (2538). วิวัฒนาการของการบุกเบิกที่ดินทำกิน 
ในเขตป่า : กรณีศึกษาภาคเหนือตอนบน. กรุงเทพฯ: สถาบันวิจัยเพือ่การพัฒนาประเทศไทย. 

เอมอร สุขสวัสดิ์อำนวย. (2557). คู่มือการมีส่วนร่วมและจัดการความขัดแย้งในผืนป่าตะวันตก.  
  กรุงเทพฯ: มูลนิธิสืบนาคะเสถียร.  
Julian H. Steward. (1976). Theory of Culture Change: The Methodology of Multilinear  

evolution. Chicago: University of Illinois Press. 
Ostrom, Elinor. (1990). Governing the Commons: The Evolution of Institutions for  

Collective Action. New York: Cambridge University Press. 
 
 


