
 

1 ผู้ช่วยศาสตราจารย ์ ดร. สาขาวิชาดนตรี  คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม 
อีเมล ์tung_rmu@hotmail.com 
Assistant Professor Dr.  at  Music Program, Faculty of Humanities and Social Sciences,  
Rajabhat Maha Sarakham University. Email: tung_rmu@hotmail.com 
2 อาจารย์  สาขาวิชาดนตรี  คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลยัราชภฏัมหาสารคาม 
อีเมล ์pariyat_golf@hotmail.co.th 
Lecturer at Music Program, Faculty of Humanities and Social Sciences, Rajabhat Maha Sarakham 
University. Email: pariyat_golf@hotmail.co.th 
3 อาจารย์ สาขาวิชาดนตรี  คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม 
อีเมล ์tun-rmu@hotmail.com 
Lecturer at Music Program, Faculty of Humanities and Social Sciences, Rajabhat Maha Sarakham 
University.  Email: tun-rmu@hotmail.com 

อัตลักษณ์ด้านดนตรีและศิลปะการแสดงชาวผู้ไทย อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ์ 
The Identity of Music and Performance Phu Tai People  

In Kuchinarai District, Kalasin Province 
 

พิทยวัฒน์  พันธะศรี1  ปริยัติ  นามสง่า2  และวุฒิสิทธิ์  จีระกมล3 
Pittayawat Pantasri, Pariyat Namsanga and Wutthisit Jeerakamon 

 
 

บทคัดย่อ 
ดนตรีและศิลปะการแสดงของชาวผู้ไทยเป็นภูมิปัญญาที่สืบทอดจากบรรพบุรุษสู่ลูกหลาน

ชาวผู้ไทยซึ่งควรค่าต่อการอนุรักษ์  การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์การวิจัย 2 ประการ คือ  1. เพื่อศึกษา   
อัตลักษณ์ด้านดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย  2. เพื่อศึกษาปัจจัยท่ีทำให้เกิดความเปลี่ยนแปลงของ
ดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย  เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพมีเครื่องมือที่ใช้ ได้แก่ แบบสำรวจ  แบบ
สัมภาษณ์ที่มีโครงสร้าง และแบบสังเกต  โดยการเลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง  วิเคราะห์โดยการ
จำแนกประเภทข้อมูล และการสร้างข้อสรุปแบบอุปนัย ระยะเวลาการศึกษา ตุลาคม 2561 - 
กันยายน 2562  ผลการศึกษาปรากฏดังนี้ 

อัตลักษณ์ด้านดนตรีผู้ไทยพบเครื่องดนตรปีระกอบดว้ย 1. ซอบั้งไม้ไผ่  2. ซอบั้งไม้ไผ่ไฟฟ้า  
3. แคน  4. พิณโปร่ง  5. พิณไฟฟ้า  6. กลอง  บทเพลงประกอบพิธีกรรมได้แก่ฟ้อนหมอเหยา       
บทเพลงประกอบการแสดง ได้แก่  1. เซิ้งบั้งไฟ  2. ฟ้อนผู้ไทย และพิธีกรรมความเชื่อเกี่ยวกับการ
ไหว้ครูทางดนตรี 

ศิลปะการแสดงผู้ไทยพบเครื่องแต่งกายประกอบด้วย  1. เสื้อผู้ไทย  2. ผ้าสไบหรือแพร
เบี่ยง  3. ผ้าถุงหรือผ้าซิ่นหรือผ้ามัดหมี่  4. ผ้าพันมวยผมหรือผ้าแพรมนหรือผ้าผูกผม  พบเครื่อง
เครื่องประดับประกอบด้วย  1. สร้อยคอหรือสร้อยเงิน  2. เข็มขัดหรือมัดแอว  3. ต่างหหูรือกระจอน  
4. กำไลข้อมือหรือก่องแขน  ลักษณะท่ารำประกอบด้วย  ท่ารำเพลงฟ้อนผู้ไท มีทั้งหมด 16 ท่ารำ  
ท่ารำเพลงฟ้อนหมอเหยา มีทั้งหมด 2 ท่ารำ  และท่ารำเพลงเซิ้งบั้งไฟ มีทั้งหมด 9 ท่ารำ 
 ปัจจัยที่ทำให้เกิดความเปลี่ยนแปลงของดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย  ประกอบด้วย
ปัจจัยภายใน  ได้แก่  1. การเปลี่ยนแปลงด้านสังคม  2. การปรับปรุงรูปแบบการบรรเลงให้ทนัสมัย  



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 139 
 

 

 

3. ความไม่สนใจค่านิยมวัฒนธรรมท้องถิ่น  4. การถ่ายทอดองค์ความรู้แบบมุขปาฐะ  และปัจจัย
ภายนอก  ได้แก่  1. การติดต่อสัมพันธ์กับสังคมอื่น ๆ  2. การรับวัฒนธรรมจากสื่อสังคมออนไลน์ 
 จากผลการศึกษาพบว่าอัตลักษณ์ด้านดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย  ดำรงอยู่และ
ปรับตัวด้วยกระบวนการขัดเกลาทางสังคม  ผ่านกระบวนการที่สำคัญคือ  1 . เรียนรู ้คุณค่าของ
ตัวตน  กฎเกณฑ์และระเบียบแบบแผนของสังคม  2. สืบทอด ถ่ายทอดวัฒนธรรมและอัตลักษณ์ของ
ชุมชนสังคม  3. ปรับตัวเข้ากับกฎเกณฑ์และระเบียบแบบแผนของสังคม  4. ความรู้สึกอัตลักษณ์เป็น
ตัวของตัวเอง 
 อัตลักษณ์ด้านดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ์ เป็น
การอนุรักษ์และส่งเสริมวัฒนธรรมดั้งเดิมของชนชาวผู้ไทยเพื่อท่ีจะนำไปสู่การจัดทำโครงการด้านการ 
อนุรักษ์ และส่งเสริมวัฒนธรรมทางดนตรีของท้องถิ่นอย่างเป็นระบบต่อไป 
คำสำคัญ: อัตลักษณ์  ชาวผู้ไทย  ดนตรี  ศิลปะการแสดง  ชาวผู้ไทยจังหวัดกาฬสินธุ์ 
 

Abstract 
The purposes of the current study were 1) to study Music  and  Performance 

of Phu Tai ethnic in Kuchinarai District, Kalasin Province and 2) to investigate factors 
contributing changes in Music and Performance of the ethnic. The study was 
conducted in a qualitative design. The instruments were a questionnaire, a structured 
interview, and an observation. The samples were selected using purposive sampling 
method. The typological analysis and analytic induction were used in data analysis. 
The data collection took place in October 2018- September 2019. The results of the 
study were as follows. 
  The musical identity of Phu Tai people in the area included 1) Sor Bung Mai 
Phai (Acoustic Bamboo fiddle), 2) Sor Bung Mai Phai Fai Fah (Electric Bamboo fiddle), 
3) Khan (Isan traditional woodwind), 4) Pin (Isan acoustic stringed instrument), 5) Pin Fi 
Fah (Isan electric stringed instrument), and 6) Percussion. One song found to be in 
rituals was “Fon Moa Yao” and two songs found to be in performances were “Serng 
Bung Fai” used in celebrating bamboo rocket festival and “Fon Phu Tai” used in 
ceremonies held to pay respect for teachers. 
 In terms of performance identity, the ethnic had unique costumes including 
1) Phu Tai outfit, 2) Sabai (breast cloth), 3) Pa Tung, Pa Sin, Pa Mudmi (long silk skirt), 
4) Pa Mud Muay Pom (Hair band) or Pa Prae Mon (Another hair band). Moreover, 
uniqueness in jewelry ware was also found as performers usually wore silver 
necklaces, linin belts, Krajoun (earrings), and waistbands. Phu Tai people also had 
iconic dancing performances which could be divided into 16 acts of Phu Tai dances, 
2 acts of Moa Yao dances, and 9 acts of Bung Fai dances. 



140 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

 

 Both internal and external factors seemed to affect the wisdoms of Phu Tai 
people in the area. Changes of social values, modernization, ignorance of local 
wisdom, lack of face to face knowledge transfers were found to be internal factors 
while social interaction and online cultures were found to be external factors affecting 
both braches of art. 
 The results of the study also indicated that music and performance passed 
through the socialization processes of 1) self and social standard learning, 2) 
implantation of cultural and social identity, 3) adaptation to modern society 
disciplines, and 4) self-awareness of identity in order to remain in the modern society. 
Keywords: Identity, Phu Tai people, Music, Performance, Phu Tai people in Kalasin 
Province 

 
 
บทนำ 
 ผู้ไทย หรือ ภูไทย เป็นกลุ่มชนที่มีวัฒนธรรมการดนตรีที่น่าสนใจเป็นอย่างยิ่ง ซึ่งพจนานุกรม 
ฉบับราชบัณฑิตยสถาน  (2526: 553)  อธิบายว่า  ผู้ไทย  เป็นชนชาติไทยสาขาหนึ่งแถวสิบสองจุไทย 
 การอพยพเข้าสู่ประเทศไทยของคนเผ่าผู้ไทยได้มผีู้แบ่งการอพยพออกเป็น 3 ครั้งใหญ่ๆ คือ 
 การอพยพครั้งที่ 1 การอพยพของคนเผ่าผู้ไทเข้าสู่ประเทศไทย (สยาม) สมัยสมเด็จพระเจ้า
ตากสินแห่งกรุงธนบุรี  ตรงกับประวัติศาสตร์ของไทย (สยาม) ในระหว่าง พ.ศ. 2321-2322 สมเด็จ   
พระเจ้าตากสินมหาราชทรงมีรับสั่งให้คนผู้ไทยดำที่อพยพเข้ามากลุ่มนี้    ไปตั้งบ้านเรือนอยู่ที่เมือง
เพชรบุรี  แต่ไทย (สยาม) เรียกคนผู้ไทยดำว่า “ลาวทรงดำ” เพราะคิดว่าเป็นคนลาวเนื่องจากอาศยัอยู่
ในประเทศลาว 
 การอพยพครั้งท่ี 2 การอพยพของคนเผ่าผู้ไทยเข้าสู่ประเทศไทย (สยาม) สมัยรัชกาลที่ 1 แห่ง
กรุงรัตนโกสินทร์  โดยหลังจากเมื่อหลวงพระบางถูกกองทัพเมืองเวียงจันทร์ตีแตก เมืองแถนและ        
เมืองพวนซึ่งเคยอยู่ภายใต้อำนาจของเมืองหลวงพระบาง ได้พากันแข็งข้อไม่ยอมขึ้นตรงต่อเมือ ง
เวียงจันทน์  กองทัพเวียงจันทน์จึงยกทัพเข้าตีเมืองแถนและเมืองพวนจนกระทั่งแตก  กองทัพเมือง
เวียงจันทน์ได้กวาดต้อนคนเผ่าไทยดำ  ลาวพวน เป็นเชลยส่งกรุงเทพ  พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้า
จุฬาโลกมหาราชทรงมีรับสั่งให้นำคนเผ่าผู้ไทยดำกลุ่มนี้ไปอยู่ที่เพชรบุรีเหมือนคนเผา่ไทดำกลุม่แรกท่ีเข้า
มาประเทศไทย คนผู้ไทยดำหรือที่คนไทยเรียกว่าลาวทรงดำที่อพยพเข้ามาด้วยการถูกเกณฑ์เข้ามา        
ทั้งสองครั้งจึงมารวมตัวกันอยู่ในเมืองเพชรบุรีเพียงแห่งเดียว 
 การอพยพครั้งที ่ 3 การอพยพของคนเผ่าผู ้ไทยเข้าสูประเทศไทย (สยาม) ประมาณ พ.ศ. 
2384-2387  สมัยรัชกาลที่ 3 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์  การอพยพของคนเผ่าผู้ไทยเข้าสู่ประเทศไทยใน     
ครั้งท่ี 3 นี้ นับเป็นการอพยพครั้งใหญ่ที่สุด  นอกจากคนผู้ไทยแล้วยังมีคนเผ่าอื่น ๆ บริเวณฝั่งซ้ายแม่น้ำ
โขงอพยพเข้ามาในฝั่งขวาแม่น้ำโขงคือภาคอีสาน  และมีบางส่วนท่ีถูกส่งมาสู่ภาคกลางของประเทศไทย  
โดยแบ่งการอพยพออกเป็นหลายกลุ่ม ดังน้ีคือ 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 141 
 

 

 

 กลุ่ม 1 เป็นกลุ่มคนเผ่าผู้ไทยท่ีอพยพมาจากจากเมืองวังของประเทศลาว  กลุ่มนี้ถูกกวาดต้อน
ให้มาตั้งถ่ินฐานอยู่ตามที่ต่าง ๆ ในอำเภอคำม่วง  อำเภอสหัสขันธ์  จังหวัดกาฬสินธุ์  
 กลุ่ม 2 เป็นกลุ่มคนเผ่าผู้ไทยที่อพยพมาจากเมืองวังของประเทศลาวเช่นเดียวกันกับกลุ่มที่ 1 
โดยได้ถูกกวาดต้อนมาตั้งถิ่นฐานอยู่ที่ต่าง ๆ อำเภอกุฉินารายณ์  จังหวัดกาฬสินธุ์  
 กลุ่ม 3 เป็นกลุ่มผู้ไทที่อพยพมาจากเมืองวังประเทศลาวเช่นเดียวกัน  โดยถูกกวาดต้อนใหม้า
ตั้งถิ่นฐานอยู่ในที่ต่าง ๆ บริเวณจังหวัดสกลนคร ได้แก่ อำเภอพรรณนานิคม อำเภอเมืองสกลนคร  
อำเภอพังโคน อำเภอบ้านม่วง อำเภอวานรนิวาส อำเภอกุสุมาลย์ อำเภอสว่างแดนดิน อำเภอกุดบาก  
และอำเภอวาริชภูมิ   
 กลุ่ม 4 กลุ่มคนเผ่าผู้ไทยกลุ่มนี้อพยพมาจากเมอืงวังและเมืองคำอ้อ  โดยได้ไปตั้งถ่ินฐานที่บ้าน
หนองสูงและบ้านคำชะอ ี ในปัจจุบันข้ึนอยู่กับจังหวัดมุกดาหาร 
 กลุ่ม 5 เป็นกลุ่มคนเผ่าผู้ไทท่ีอพยพมาจากเมืองวัง ประเทศลาว แต่อพยพมาก่อนคนเผ่าผู้ไทย 
4 กลุ่มแรก โดยได้อพยพมาตั้งแต่ พ.ศ. 2373  ปัจจุบันอาศัยในอำเภอนาแก อำเภอเรณูนคร อำเภอ    
ธาตุพนม อำเภอศรีสงคราม และอำเภอเมือง จังหวัดนครพนม 
 กลุ ่ม 6 เป็นกลุ ่มคนเผ่าผู ้ไทยที ่อพยพมาจากเมืองตะโปน (เซโปน) มีประมาณ 1 ,847 
ครอบครัว อพยพมาตั้งถิ่นฐานอยู่ที่บ้านช่องนาง ต่อมาได้ยกบ้านช่องนางเป็นเมืองเสนางคนิคม  ปัจจุบัน
มีชาวผู้ไทยอาศัยอยู่ในอำเภอเสนางคนิยมและอำเภอชานุมาน จังหวัดอำนาจเจริญ 
 กลุ่ม 7 เป็นกลุ่มคนเผ่าผู้ไทยท่ีอพยพมาจากเมืองตะโปนเช่นกันกับกลุ่มที่ 6 โดยได้อพยพมาตั้ง
ถิ่นฐานอยู่ที่บ้านคำเมืองแก้ว  ต่อมายกขึ้นเป็นเมืองคำเขื่อนแก้ว จังหวัดยโสธร 
 กลุ่ม 8 เป็นกลุ่มคนเผ่าผู้ไทยที่อพยพมาจากเมืองกะปอง ประเทศลาว โดยมาตั้งถิ่นฐานอยู่ที่
บ้านปลาเป้า  ถูกยกเป็นเมืองเมืองวาริชภูมิ  คนผู้ไทยในอำเภอวาริชภูมิกลุ่มนี้เรียกว่า “ผู้ไทยกระป๋อง” 
ซึ่งคงจะแผลงมาจากกะปอง  (เกรียงไกร หัวบุญศาล, 2554) 
 ศิลปะการแสดงที่โดดเด่นของชาวผู้ไทย ได้แก่ การฟ้อนผู้ไทย ซึ่งเป็นการแสดงด้วยท่าทางที่
นุ ่มนวล อ่อนช้อย จากท่าทางที่ประดิษฐ์จากความเชื ่อ ธรรมชาติรอบตัวและวรรณกรรมท้องถิ่น  
ผสมผสานเข้ากับความงดงามของสาวผู ้ไทยที่มีธรรมชาติผิวพรรณขาวผุดผ่องและกิริยามารยาท            
ที่นุ่มนวลอ่อนหวาน เป็นนาฏศิลป์ที่ติดตราตรึงใจแก่ผู้ได้ชม  ส่วนดนตรีที่เป็นเอกลักษณ์ของชาวผู้ไทย
อันมีพิณหรือกระจับปี่ในภาษาผู้ไทย แคนและปี่ผู้ไทย ภาษาผู้ไทยเรียกใค้ และซอบั้งไม้ไผ่  ลักษณะ    
การบรรเลงลายมีสองทำนอง ได้แก่  ผู้ไทยทางน้อยและผู้ไทยทางใหญ่  ใช้ในการประกอบการฟ้อนและ
การขับลำของชาวผู้ไทย เรียกว่า ลำผู้ไทย (สุเทพ ไชยขันธุ์ , 2556: 304) ซึ่งสอดคล้องกับเจริญชัย      
ชนไพโรจน์ (2529: 17) ได้กล่าวถึงเครื่องดนตรีของชาวผู้ไทยว่ามีมากมายหลายอย่างซึ่งล้วนแล้วแต่เป็น
เครื่องดนตรีเก่าแก่ทั้งสิ้น  เครื่องดนตรีเหล่านี้หากจะแบ่งประเภทตามลักษณะการแบ่งเครื่องดนตรีของ
ไทยก็จะแบ่งได้ดังนี้ 
 1.  เครื่องดีด  ได้แก่  กระจับปี่ และโกย 
 2.  เครื่องสี  ได้แก่  ซอ 
 3.  เครื่องตี  ได้แก่  หมากกลิ้งกลอ่ม  ฆ้อง  พางฮาด  กลองแต่  กลองตุ้ม  กลองกระเบื้อง  
กลองหาง  หมากกับแก้บ  สิ่ง  และแส่ง 
 4.  เครื่องเป่า  ได้แก่  ปี่  แคน  และโหวด 



142 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

 

 แต่ในสภาพการณ์ปัจจุบันเครื่องดนตรีที่เป็นอัตลักษณ์ของชาวผู้ไทย เช่น ซอไม้ไผ่หรือซอบ้ัง 
หรือ นักวิชาบางแห่งก็เรียกว่าซอผู้ไทยและปี่ผู้ไทย กลับมีผู้สืบทอดจำนวนน้อย  ท้ังด้วยขั้นตอนกรรมวิธี
การประดิษฐ์เครื่องดนตรีที่ต้องใช้ความเชี่ยวชาญ  และวิธีการบรรเลงที่ต้องใช้ความอดทนในการฝึกฝน  
จึงทําให้ผู้ที่เห็นความสําคัญและต้องการเรียนรู้วัฒนธรรมดนตรีของชาวผู้ไทยลดน้อยลง  ด้วยเหตุนี้
ผ ู ้ว ิจัยจึงสนใจศึกษาอัตลักษณ์ทางดนตรีและศิลปะการแสดงผู ้ไทย และปัจจัยที ่ทำให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงของดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ ์
 
วัตถุประสงค์การศึกษา 
 1.  เพื ่อศึกษาอัตลักษณ์ทางดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัด
กาฬสินธุ ์
 2.  เพื่อศึกษาปัจจัยท่ีทำให้เกิดความเปลี่ยนแปลงของดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย  อำเภอ 
กุฉินารายณ์  จังหวัดกาฬสินธุ ์
 
กรอบแนวคิด 
 

 
 

ภาพที ่1  กรอบแนวคิดการวิจัย 
 

 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 143 
 

 

 

วิธีดำเนินการศึกษา 
 พื้นที่ที่ทำการศึกษาวิจัย อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ์ โดยผู้วิจัยใช้วิธีเลือกพื้นที่แบบ
เจาะจง  (Purposive Sampling)  เพราะเป็นพื้นที่ที ่ม ีเอกสารระบุว่ามีชาวผู้ไทยอาศัยอยู่มาเป็น
เวลานานและมีวัฒนธรรมการดนตรีที่สืบทอดมาจนถึงปัจจุบัน  (บุญยงค์ เกศเทศ, 2536: 113-114) 
 กลุ่มเป้าหมายในการศึกษา  ได้แก่ กลุ่มบุคคลที่ให้ข้อมูลเกี่ยวกับอัตลักษณ์ทางดนตรีและ
ศิลปะการแสดงชาวผู ้ไทย ซึ ่งผู ้ว ิจัยได้เลือกกลุ ่มเป้าหมายแบบเจาะจง  (Purposive Sampling)   
ประกอบด้วยบุคคล  3  กลุ่ม  คือ 
 1. กลุ่มผู้รู้  (Key Informants)  เป็นนักวิชาการหรือผู้ทรงความรู้เกี่ยวกับอัตลักษณ์ทางดนตรี
และศิลปะการแสดงผู้ไทยในอำเภอกุฉินารายณ์  จังหวัดกาฬสินธุ์ จำนวน 3 คน  ให้ข้อมูลที่เกี่ยวกับ
ประวัติความเป็นมา  ขนบธรรมเนียม  ภูมิปัญญา  การเปลี่ยนแปลง  และการเผยแพร่ ดนตรีและ
ศิลปะการแสดงผู้ไทย  อำเภอกุฉินารายณ์  จังหวัดกาฬสินธุ ์
 2. กลุ่มผู ้ปฎิบัติ  (Casual Informants)  เป็นผู้สืบทอดหรือปฏิบัติทางด้านดนตรีและ
ศิลปะการแสดงผู้ไทยมาไม่น้อยกว่า 20 ปี  จำนวน 3 คน ให้ข้อมูลในเชิงลึกในด้านภูมิปัญญา การ
เปลี่ยนแปลง  และการเผยแพร่ดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ ์
 3. กลุ่มบุคคลทั่วไป  (General Informants)  เป็นกลุ่มประชาชนทั่วไป  ที่อาศัยอยู่ในชุมชน
ซึ่งมีส่วนเกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนแปลง และการเผยแพร่ดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทยไม่น้อยกว่า 5 ปี  
จำนวน 3 คน ให้ข ้อม ูลเก ี ่ยวกับการเปลี ่ยนแปลงและการเผยแพร่อ ัตลักษณ์ทางดนตรีและ
ศิลปะการแสดงผู้ไทย อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ ์
 เคร่ืองมือท่ีใช้ในการวิจัย  ในการวิจัยครั้งนีม้ีเครื่องมือประกอบด้วย 
 1. แบบสำรวจ (Basic Survey) เพ ื ่อการสำรวจข ้อม ูลเบ ื ้องต ้นเก ี ่ยวก ับดนตร ีและ
ศิลปะการแสดงผู้ไทย  อำเภอกุฉินารายณ์  จังหวัดกาฬสินธุ ์
 2. แบบสัมภาษณ์ที่มีโครงสร้าง (Structured Interview)  แบบสัมภาษณ์ที่ไม่มีโครงสร้าง 
(Unstructured Interview) เป็นแนวทางการสัมภาษณ์แบบเจาะลึก  (In-depth Interview Guide)  
ใช้เก็บข้อมูลเกี่ยวกับเครื่องดนตรี บทเพลง เครื่องแต่งกาย ท่ารำ และพิธีกรรมความเช่ือท่ีเกี่ยวข้อง 
 3. แบบสังเกต (Observation) ใช้สำหรับสังเกตสภาพทั่วไปภายในชุมชนที่เกี่ยวข้องกับการ
เปลี่ยนแปลงทางด้านดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย  การเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตความเป็นอยู่วัฒนธรรม
การดำเนินกิจกรรมต่าง ๆ และเหตุการณ์ทั่วไปของชุมชนที่ศึกษา 
 วิธ ีการเก็บรวบรวมข้อมูล  การศึกษาวิจ ัยในครั ้งนี ้ เป็นการศึกษาวิจ ัยเช ิงคุณภาพ  
(Qualitative Research) ทำการเก็บข้อมูลภาคสนามซึ่งการเก็บรวบรวมข้อมูลยดึหลกัข้อมูลที่มีลกัษณะ
สอดคล้องกับความมุ่งหมายของการวิจัย  สามารถตอบคำถามของการวิจัยได้ตามที่กำหนดไว้  ซึ่งมี
วิธีการเก็บข้อมูลเป็น  2  ลักษณะ  คือ 
 1. การเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร เป็นข้อมูลที่เก็บรวบรวมได้จากเอกสาร งานวิจัย หรือที่
ได้มีการศึกษาไว้ในประเด็นที่เกี่ยวกับดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัด
กาฬสินธุ ์  



144 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

 

 2. การเก็บข้อมูลจากภาคสนามแบบสำรวจ  ใช้เทคนิคการเก็บข้อมูลโดยการสัมภาษณ์เชิงลึก 
(In-depth interview) การสัมภาษณ์ที ่มีโครงสร้าง (Structured Interview)  และไม่มีโครงสร้าง  
(Unstructured Interview)  การสังเกตแบบมีส่วนร่วม  (Participant Observation)   
 การจัดกระทำและวิเคราะห์ข้อมลู   
 การจัดกระทำข้อมูลแบ่งเป็น  2  ขั้นตอนคือ 
 1.  การจัดกระทำข้อมูล  ตรวจสอบความสมบูรณ์ของข้อมูล  ตรวจสอบความถูกต้องของ
ข้อมูล  จัดหมวดหมู่ข้อมูล 
 2.  การตรวจสอบข้อมูลแบบสามเส้า (Triangulation)  เพื่อเป็นการตรวจพิสูจน์ความถูกต้อง
ความเที่ยงตรงของข้อมูลซึ่งจะมีการตรวจสอบ 4 ด้าน คือ ด้านข้อมูล  ด้านผู้วิจัย  ด้านทฤษฎี และด้าน
การเก็บรวบรวมข้อมูล   
 การวิเคราะห์โดยการจำแนกประเภทข้อมูล  (Typological Analysis)  คือการจำแนกข้อมูล
เป็นชนิด ๆ  (Typological)  การตีความโดยใช้แนวคิดทฤษฎีที ่มีอยู ่เป็นแนวทางในการวิเคราะห์ 
(สุภางค์ จันทวานิช, 2542: 69-88) ได้แก่ ทฤษฎีวิวัฒนาการ  ทฤษฎีการแพร่กระจายทางวัฒนธรรม  
ทฤษฎีการขัดเกลาทางสังคม  และทฤษฎีโครงสร้างและหน้าที่  ใช้ในการวิเคราะห์องค์ความรู้เกี่ยวกับ
ดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ์  การสร้างข้อสรุปแบบอุปนัย  
(Analytic Induction)  คือ วิธีการประมวลความคิดขึ้นจากข้อมูลเชิงรูปธรรมแล้วทำเป็นข้อสรุปซึ่งมี
ลักษณะเป็นนามธรรมตามวิธีการแบบอุปนัย  (สุภางค์  จันทวานิช, 2542: 106-121)  
 การนำเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูล คณะผู้วิจัยใช้วิธีพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive Analysis)  
ประกอบรูปภาพ  และสัญลักษณ์ต่าง ๆ  
 
ผลการศึกษา 
1. อัตลักษณ์ด้านดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย 
 1.1 อัตลักษณ์ด้านดนตรีผู้ไทย 
  1.1.1 เคร่ืองดนตรีซอบั้ง ที่พบในการศึกษาครั้งน้ีเป็นของนายสีทัด อุทโท เป็นซอบั้งไม้ไผ่
เหลาใหส้่วนด้านล่างบางกว่าด้านบนและเจาะรูขยายเสียงด้านหนา้ซอ (ด้านสายซอ) 
 การบรรเลงซอบั้งไม้ไผ่นั้นจากการสัมภาษณ์และการสังเกตพบว่า  รูปแบบการบรรเลงมี   
สองลักษณะ คือ รูปแบบโบราณ ซอบั้งไม้ไผ่มี 3 สาย เป็นสายหลักสองสาย และสายรองอีกหนึ่งสาย  
ปรับตั้งเสียงของสายหลักให้มีระดับเสียงเดียวกัน  โดยสายที่หนึ่งที่อยู่ทางด้านซ้ายของผู้บรรเลงจะทำ
หน้าท่ีเป็น “สายบรรเลงทำนอง” และสายซอบั้งไม้ไผ่ที่อยู่ตรงกลางจะทำหน้าท่ีเป็น “สายเสียงประสาน
ยืน” (Drone) ส่วนสายรองที่อยู่ด้านขวาสุดจะใช้ทำหน้าที่บรรเลงรับทำนองเสียงต่ำเฉพาะของลาย
ทำนองฟ้อนผู้ไทยเท่าน้ัน 
 รูปแบบทั่วไป ซอบั้งไม้ไผ่จะใช้สายหลักสองสาย  โดยปรับตั้งเสียงให้สายที่หนึ่งกับสายที่
สองมีระดับเสียงห่างกันเป็นคู่สี่ (4th Perfect)  โดยผู้บรรเลงจะลากหางม้าให้สัมผัสกับสายซอบั้งไม้ไผ่    
ทีละสายเช่นเดียวกับการสีซอด้วงหรือซออู้  ซึ่งการบรรเลงซอบั้งไม้ไผ่ในลักษณะรูปแบบทั่วไปนี้ จะใช้
บรรเลงลายทำนองและประสมวงร่วมกับเครื่องดนตรีของชาวผู้ไทยอ่ืน ๆ 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 145 
 

 

 

ระบบเสียงของซอบั้งไม้ไผ่ที่พบมี 3 ระบบ คือ ระบบสองสายเสียงเดียวกันเป็นการปรับตั้ง
เสียงโดยให้สายซอทั้งสองสายมีระดับเสียงเดียวกันหรือใกล้เคียงกันมากที่สุด  ระบบสองสายเสียง        
ไม่เท่ากัน  เป็นการปรับตั้งเสียงโดยให้สายซอทั้งสองสายมีระยะห่างของเสียงเป็นคู่สี่เปอร์เฟค  (4 TH 
Perfect) และระบบสามสาย เป็นการปรับตั้งเสียงโดยให้สายซอ สายที่ 1 และสายที่ 2  มีระดับเสียง
เดียวกันหรือใกล้เคียงกันมากที่สุด  ส่วนสายที่ 3 ให้มีระดับเสียงที่ต่ำลงมาหนึ่งขั้นเสียงหรือมีระยะหา่ง
เป็นคู่สองเมเจอร์  (2nd Major) 
  1.1.2 เครื ่องดนตรีแคน ที่ใช้เป่าประกอบการแสดงนี้เป็นแคนแปด หรือเป็นแคนที่มี        
ลูกแคน 8 ลูก ซึ่งผลิตโดยช่างทำแคน จากอำเภอนาหว้า จังหวัดนครพนม  ลักษณะท่าทางการบรรเลง  
ผู้เป่าแคนจะนั่งเป่าโดยมีลักษณะท่าทางคือน่ังขัดสมาธิ จับแคนโดยใช้มือท้ัง 2 ข้าง จับที่เต้าแคนให้แน่น
ในอุ้งมือ ใช้นิ้วมือทั้งข้างซ้ายและขวาปิดรูเสียงที่อยู่บนลูกแคนของมือแต่ละข้าง  โดยนิ้วโป้งทั้งสองมือ
จะคอยปิดรูแพวท่ีอยู่ด้านหน้าเหนือบริเวณช่องปากเป่า  ใช้ปากเป่าลมเข้าหรือดูดลมออกออกเพื่อให้ลิ้น
แคนท่ีติดอยู่กับลูกแคนกระพือ และผู้เป่าแคนก็จะขยับปรับเปลี่ยนนิ้วตามเสียงท่ีต้องการ 
  1.1.3  เคร่ืองดนตรีพิณ  พิณที่ใช้บรรเลงในการศึกษาครั้งน้ี  พบอยูส่องประเภท  คือ   
 พิณโปร่ง ทำจากไม้ขนุน ลำตัวตัดให้เป็นรูปใบโพธิ์ขุดส่วนลำตัวด้านในให้เป็นโพรงแล้วปิด
ด้วยแผ่นไม้ขนุน เจาะรูรับเสียงด้านหน้า ส่วนลำคอพิณด้านหลังเหลาให้กลมส่วนด้านหน้าไสให้แบนราบ
และติดขั้นเสียง 16 ขั้น  ส่วนหัวติดลูกบิด 3 อัน ตามจำนวนของสายที่ใช้จำนวน 3 สาย และติดหัวโขน
เป็นรูปกนกลายไทย 
 พิณไฟฟ้า ทำจากไม้ขนุน ลำตัวตัดให้เป็นรูปหยดน้ำ เจาะส่วนลำตัวเพื ่อวางตัวรับ
สัญญาณเสียง  และชุดควบคุมสัญญาณเสียง  ส่วนลำคอพิณด้านหลังเหลาให้กลมส่วนด้านหน้าไสให้
แบนราบและติดขั้นเสียง 16 ขั้น  ส่วนหัวติดลูกบิด 3 อัน  ตามจำนวนของสายที่ใช้จำนวน 3 สาย  ส่วน
หัวพิณมีช่องสำหรับติดหัวโขนเพื่อความสวยงามเช่นเดียวกับพิณโปร่ง 
 การบรรเลง  ผู้ดีดพิณจะนั่งบนเตียงไม้  ใช้ผ้าเป็นสายสะพาย  โดยผูกตัวพิณและหัวพิณ  
ให้ตัวพิณอยู่บริเวณหน้าอกระหว่างกึ่งกลางลำตัว  ไม่สูงหรือต่ำเกินไป  ส่วนหัวพิณเชิดขึ้นเล็กน้อยเพื่อ
ความสะดวกในการบรรเลง  โดยใช้มือซ้ายจับที่คอพิณส่วนบนให้คอพิณอยู่ในอุ้งมือที่พอเหมาะ  หัวแม่
มือโผล่เหนือคอพิณเล็กน้อยเพื่อบังคับคอพิณได้สะดวก และนิ้วมือทั้ง 4 คือ ชี้ กลาง นาง ก้อย ให้อยู่
ด้านหน้าคอพิณ  พร้อมท่ีจะกดตามขั้นเสียงต่าง ๆ ตามแต่ทำนองที่บรรเลง 
 ระบบเสียงของพิณ  การศึกษาครั้งนี้พบพิณที่ใช้บรรเลงสองลักษณะคือพิณโปร่งและพิณ
ไฟฟ้า แต่ทั้งสองลักษณะใช้ระบบการตั้งเสียงแบบเดียวคือพิณสามสาย  ตั้งเสียงสายที่ 1 และสายที่ 3  
มีระดับเสียง E  และสายที่สองจะมีระดับเสียง A  ซึ่งต่ำกว่าสายที่ 1 และสายที่ 3 เป็นระยะห่างคู่  5th  
และมีระดับเสียงสูงกว่าสายที่ 3 เป็นระยะห่างคู่  4th 
  1.1.4 เครื ่องดนตรีกลอง  กลองที่ใช้ประกอบในการบรรเลงดนตรีของชาวผู ้ไทยใน
การศึกษาครั้งนี้ จัดเป็นกลองประเภทหุ่นกลวง (Tubular) เป็นกลองหน้าเดียว ทำจากไม้ขนุน  มีเส้น
ผ่านศูนย์กลางประมาณ 30 เซนติเมตร  ความยาวของตัวกลองประมาณ 50 เซนติเมตร  ขึ้นหน้าด้วย
หนังวัว ขึงให้ตึงด้วยเชือก ใช้ตีประกอบจังหวะ จะมีระดับเสียงที่ไม่แน่นอน  ก่อนการบรรเลงจะดึงหนัง
ที่ใช้ขึงหน้ากลองให้ตึง และทดลองตีเพื่อให้ได้เสียงท่ีทุ้ม นุ่มนวล 



146 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

 

  1.1.5 บทเพลง การศึกษาภูมิปัญญาด้านดนตรีและนาฏศิลป์ผู้ ไทย อำเภอกุฉินารายณ์  
จังหวัดกาฬสินธุ์ ในครั้งนี้พบบทเพลงประกอบพิธีกรรม ได้แก่  ฟ้อนหมอเหยา และบทเพลงประกอบ   
การแสดง ได้แก่ เซิ้งบั้งไฟ และฟ้อนผู้ไทย ดังตัวอย่างเพลง “ฟ้อนหมอเหยา” ของเครื่องดนตรี “ซอ” 
ดังนี ้
 

ฟ้อนหมอเหยา 
 

 
 
 
 1.2 อัตลักษณ์ด้านศิลปะการแสดงผู้ไทย 
  1.2.1 การแต่งกาย ประกอบด้วย 1) เสื้อผู้ไทย  2) ผ้าสไบเฉียง  3) ผ้าถุงหรือผ้าซิ่นหรือ
ผ้ามัดหมี่  4) ผ้าพันมวยผมหรือผ้าแพรมนหรือผ้าผูกผม   
   1.2.2 เครื่องประดับ  ประกอบด้วย  1) สร้อยคอหรือสร้อยเงิน  2) เข็มขัดหรือมัดแอว  
3) ต่างหูหรือกระจอน  4) กำไลข้อมือหรือก่องแขน   



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 147 
 

 

 

 1.2.3 ลักษณะท่ารำ ศิลปะการแสดงท่ีโดดเด่นของชาวผู้ไทย อำเภอกุฉินารายณ์  จังหวัด
กาฬสินธุ์  ประกอบด้วย 1) ฟ้อนผู้ไทยมีทั้งหมด 16 ท่ารำ  2) ฟ้อนหมอเหยามีทั้งหมด 2 ท่ารำ  3) เซิ้ง
บั้งไฟมีท้ังหมด  9  ท่ารำ 
 
2.  ปัจจัยที่ทำให้เกิดความเปลี่ยนแปลงของดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย  อำเภอกุฉินารายณ์  
จังหวัดกาฬสินธุ ์
 2.1 ปัจจัยภายใน 
 ปัจจัยที่ก่อให้เกิดความเปลีย่นแปลงดนตรีและศลิปะการแสดงซึ่งเกดิจากการปัจจัยภายในของ
สังคมและวัฒนธรรมชาวผู้ไทย อำเภอกุฉินารายณ์  จังหวัดกาฬสินธุ ์ คือ 
  2.1.1 การเปลี่ยนแปลงด้านสังคมชาวผู้ไทยในปัจจุบัน  ทั้งวิถีการดำเนินชีวิต  การติดต่อ
สัมพันธ์กับสังคมอื่นๆ การเข้ามาของบุคคลภายนอกชุมชน  หรือแม้แต่การออกไปและรับเอาวัฒนธรรม
จากภายนอกเข้ามาโดยบุคคลในชุมชนเอง  ทำให้วัฒนธรรมเกิดแลกเปลี่ยนและประสมประสานกัน  
กอปรกับการนำองค์ความรู้ที่มีอยู่เดิมมาผสมผสานกับฐานความคิดในการประดิษฐ์คิดค้นขอ งคนใน
ชุมชน  จึงทำให้เกิดกระบวนการการคลี่คลายเปลี่ยนแปลงแบบค่อยเป็นค่อยไป    
  2.1.2 การปรับปรุงรูปแบบการบรรเลงให้ทันสมัย  จากลักษณะการบรรเลงและหลักอุโฆษ
วิทยาของเครื่องดนตรีพบว่าการสั่นสะเทือนของสายซอบั้งไม้ไผ่นั้น  ฐานรองสายซอที่ช่วยกระจายเสียง
ซึ่งเป็นไม้ไผ่นั้นมีลักษณะแข็ง  การสั่นสะเทือนเพื่อกระจายเสียงของสายซอบั้งไม้ไผ่จึงทำได้น้อย  ทำให้
เสียงของซอบั้งไม้ไผ่มีระดับเสียงค่อนข้างเบา  และการบรรเลงรวมวงดนตรีผู้ไทยก็พบว่าเครื่องดนตรี
ทั้งหมดเป็นเครื่องดนตรีที่มีระดับเสียงค่อนข้างเบา  เหมาะที่จะใช้บรรเลงเพื่อการขับกล่อมมากกว่าที่จะ
ใช้บรรเลงเพื่อการประโคมหรือแห่แหนต่าง ๆ  แต่เนื่องด้วยซอบั้งไม้ไผ่เป็นเครื่องดนตรีประเภทเสียงเกิด
จากการสั่นสะเทือนของสา  (Chordophones) จัดอยู่ในประเภทพิณ (Lute) ชนิดที่ใช้สี (Bowed)  และ
มีระดับเสียงที่ไม่แน่นอน (Indefinite Pitch Instruments)  จึงทำให้เครื่องดนตรีชนิดนี้สามารถนำไป
บรรเลงร่วมกับเครื่องดนตรีหรือวงดนตรีอื่น ๆ ได้  จึงมีการปรับปรุงให้เป็นซอบั้งไม้ไผ่ไฟฟ้า ที่ติดตั้ง
วงจรรับสัญญาณเสียงเพื่อขยายเสียงให้ดังขึ้น 
  2.1.3  ความไม่สนใจค่านิยมวัฒนธรรมท้องถิ่  สภาพสังคมแห่งโลกาภิวั ตน์ และกระแส
วัฒนธรรมจากภายนอกชุมชน  ทำให้ความสนใจในวัฒนธรรมท้องถิ่นดั ้งเดิมภายในสังคมชาวผู้ไทย        
ลดน้อยลง  โดยพบว่าส่วนหนึ่งเนื่องมาจากการสืบทอดและถ่ายทอดภูมิปัญญาความรู้ด้านดนตรีและ
ศิลปะการแสดงเดิมเป็นการถ่ายทอดภายในครอบครัว  แต่ในสภาพปัจจุบันเยาวชนต้องมีหน้าที ่ใน
การศึกษาเพียงในสถานศึกษาของรัฐที่อาจมีหรือไม่มีการส่งเสริมให้เรียนรู้วัฒนธรรมด้านดนตรีและ
ศิลปะการแสดงประจำถิ่น  อีกทั้งสภาพเศรษฐกิจก็ส่งผลกระทบให้ผู้ที่อยู่ในวัยทำงานต้องหาอาชีพเสริม
หรือประกอบอาชีพนอกบ้านเพื่อหารายได้มาเลี้ยงครอบครัวให้มากขึ้น  ทำให้กระบวนการสืบทอด     
องค์ความรู้ภายในครอบครัวและการให้ความสำคัญกับค่านิยมวัฒนธรรมท้องถิ่นลดน้อยลง  รวมถึงการ
แต่งงานกับคนภายนอกสังคมทำให้การถ่ายทอดองค์ความรู้ทางดนตรีและศิลปะการแสดงจึงค่อย ๆ 
เลือนหายไปจากสังคมชาวผู้ไทย   
  2.1.4 การถ่ายทอดองค์ความรู้แบบมุขปาฐะ (Oral Tradition)  การถ่ายทอดองค์ความรู้
ด้านวัฒนธรรมและภูมิปัญญาพื้นบ้านจากคนรุ่นหนึ่งสู่คนอีกรุ่นหนึ่งโดยวิธีแบบโบราณคือ การจดจำ



148 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

 

ต่อเนื ่องกันมาสอนแบบปากต่อปาก การท่องด้วยปาก การกล่าวด้วยปาก   ซึ ่งก็คือการถ่ายทอด         
องค์ความรู้แบบมุขปาฐะ  จึงอาจทำให้การถ่ายทอดองค์ความรู้ในรูปแบบดั้งเดิมไม่สามารถถ่ายทอดได้
อย่างครบถ้วน (Imperfect socialization)  เนื่องจากขาดการบันทึกองค์ความรู้ดั้งเดิมอย่างเป็นระบบ
และเป็นลายลักษณ์อักษร ทำให้รายละเอียดข้อมูลองค์ความรู้ต่าง  ๆ อาจจะสูญหายหรือบกพร่องใน
รายละเอียดไป  นานวันเข้าก็ไม่มีผู้ใดจดจำได้กลายเป็นวัฒนธรรมหรือองค์ความรู้ที่ถูกลืมเลือน   
 2.2 ปัจจัยภายนอก 
  2.2.1 การติดต่อสัมพันธ์กับสังคมอื่นๆ เป็นการเปลี่ยนแปลงที่เกิดจากการติดต่อสัมพันธ์
กับสังคมอื่น ๆ อันเป็นกระบวนการที่มีทั้งการให้และการรับจากการที่มีการติดต่อกับสังคมอื่น ๆ  เช่น  
การรับวัฒนธรรมบทเพลงจากชาติตะวันตก  การรับวัฒนธรรมรูปแบบการแสดงจากสังคมภายนอก      
อื่น ๆ  เป็นต้น  ซึ่งจากปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นนี้ก่อให้เกิดการผสมผสานวัฒนธรรมดั้งเดิมกับวัฒนธรรม
เพลงสมัยใหม่   
  2.2.2 การรับวัฒนธรรมจากสื่อสังคมออนไลน์  ปัจจุบันเยาวชนท่ีอยู่ในช่วงวัยรุ่นทุกคนใน
ชุมชนบ้านหนองห้างสามารถเข้าถึงสื่อสังคมออนไลน์ได้  ทำให้เยาวชนสามารถรับรู้เหตุการณ์ต่าง  ๆ 
กระแสความนิยมในโลกสังคมออนไลน์  จนไปถึงการยอมรับวัฒนธรรม  และการลอกเลียนวัฒนธรรมมา
ปรับใช้ในชุมชนของตนเอง เช่น การนำเอารถแห่ที่มีการแสดงดนตรีที่ได้รับความนิยมในสื่อสังคม
ออนไลน์มาใช้ประกอบในขบวนแห่งานประเพณีต่าง ๆ ในชุมชน  เป็นต้น   
 
อภิปรายผล 
 1. การเปลี่ยนแปลงของเครื่องดนตรีชาวผู้ไทย วัฒนธรรมการดนตรีของชาวผู้ไทย จังหวัด
กาฬสินธุ์ เป็นอีกวัฒนธรรมหนึ่งที่ได้มีการสืบทอดต่อกันมา  แต่เมื่อถึงระยะเวลาหนึ่งก็มีการปรับตัวให้
เข้ากับการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ ้นในสังคม  โดยเฉพาะลักษณะทางกายภาพของเครื่องดนตรี  จาก
การศึกษาพบว่ามีการเปลี่ยนแปลงจากเครื่องดนตรีในอดีตที่หลักการทางอุโฆษวิทยาจะเป็นเสียงจาก
ธรรมชาติทั ้งหมด (Acoustic) แต่ปัจจุบันพบว่าเครื ่องดนตรีบางส่วนได ้นำระบบการรับเส ียง
อิเล็กทรอนิกส์มาใช้  ซึ ่งปรากฏการณ์เช่นนี้ส่วนหนึ่งเกิดขึ ้นจากการเข้ามาของวัตถุจากวัฒนธรรม
ภายนอก  และส่วนหนึ่งก็เกิดขึ้นจากความคิดประดิษฐ์ดัดแปลงเพื่อใช้ให้เกิดประโยชน์ในการใช้งาน  
โดยส่วนใหญ่เกิดจากการที่นักดนตรีหรือผู้ที่ประดิษฐ์เครื่องดนตรีได้สังเกตและดัดแปลงจากเครื่องดนตรี
อื่นที่พัฒนาก่อนแล้ว เช่น พิณที่ใช้สายเป็นโลหะเช่นเดียวกับกีตาร์ เป็นต้น ซึ่งสอดคล้องกับทฤษฎีการ
แพร่กระจายทางวัฒนธรรม (The Diffusion Theory of Culture) ของ ราล์ฟ ลินตัน (Ralp Linton)  
(สมศักดิ ์ ศรีสันติสุข, 2544) ที ่กล่าวว่าการเปลี่ยนแปลงทางสังคมเกิดจากการแพร่กระจายทาง
วัฒนธรรม  โดยเกิดจากการติดต่อสื่อสารกันระหว่างสังคมที่ต่างวัฒนธรรมร่วมกันและต่างแพร่กระจาย
วัฒนธรรมไปสู่กันและกัน  และเกิดการรับวัฒนธรรมซึ่งกันและกัน  และสอดคล้องกับวาสนา  ซึ่งรัมย์  
(2552: 80–112)  ได้ศึกษาดนตรีผู้ไทยบ้านโพนสวาง อำเภอเขาวง จังหวัดกาฬสินธุ์  พบว่าวัฒนธรรม
ดนตรีผู้ไทยเป็นการสืบต่อกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษจนถึงปัจจุบัน   การประดิษฐ์เครื่องดนตรีจะใช้วัสดุ 
อุปกรณ์ที่มีในท้องถิ่นเป็นหลักสำคัญตามหลักภูมิศาสตร์  ในปัจจุบันเครื่องดนตรีบางชนิดไม่ได้ประดิษฐ์
เอง แต่เป็นการซื้อจากท่ีอื่นหรือเป็นการดัดแปลง และสอดคล้องกับศิริวรรณ แก้วเพ็งกรอ (2551: 150–
217)  ได้ศึกษาภูมิปัญญาพื้นบ้านเพื่อสืบสานและพัฒนารูปแบบการแสดงดนตรีของชาวผู้ไทย   พบว่า



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 149 
 

 

 

ชาวผู้ไทยจังหวัดกาฬสินธุ์มีเครื ่องดนตรีทั้งประเภทดีด  สี ตี เป่า  เมื ่อมีความเจริญแทรกซึมเข้ามา       
ชาวผู้ไทยติดต่อสัมพันธ์กับชาวอีสานจึงนำเอาเครื่องดนตรีที่ใช้บรรเลงในวงดนตรีพื้นบ้านอีสานหรือ      
วงโปงลางและวงกลองยาวมาร่วมบรรเลง ส่งผลให้การลำ การฟ้อน  เครื่องแต่งกาย การฝึกซ้อม ลำดับ
การแสดงมีแบบแผนมากขึ้น  ซึ่งมีทั้งเครื่องดนตรีที่คิดประดิษฐ์ดัดแปลงสร้างสรรค์ขึ้นเอง เครื่องดนตรี   
ที่ใช้บรรเลงในวงดนตรีพื้นบ้านอีสานหรือวงโปงลางและวงกลองยาว  ทำให้เกิดความหลากหลายใน    
การบรรเลง 
 2. การเปลี่ยนแปลงบทบาททางสังคมของดนตรีผู้ไทย  พบว่าในอดีตมีการสืบทอดในชุมชน
ชาวผู้ไทยมาเป็นเวลานานแล้ว  โดยมีลักษณะการสืบทอดและถ่ายทอดภายในครอบครัว  หรือภายใน
ชุมชนเป็นหลัก  โดยใช้วิธีการถ่ายทอดแบบปากต่อปากหรือมุขปาฐะ  จึงอาจทำให้การถ่ายทอด         
องค์ความรู ้ในรูปแบบดั ้งเดิมไม่สามารถถ่ายทอดได้อย่างครบถ้วน (Imperfect socialization)  
เนื่องจากขาดการบันทึกองค์ความรู้ดั้งเดิมอย่างเป็นระบบและเป็นลายลักษณ์อักษร  ทำให้รายละเอยีด
ข้อมูลองค์ความรู้ต่าง ๆ อาจจะสูญหายหรือบกพร่องในรายละเอียดไป  นานวันเข้าก็ไม่มีผู้ใดจดจำได้
กลายเป็นวัฒนธรรมหรือองค์ความรู้ที่ถูกลืมเลือน  นอกจากนี้ดนตรีและการแสดงยังถูกลดบทบาทของ
งานแสดงและพิธีกรรมต่าง ๆ เนื ่องจากสภาพสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป  จารีตประเพณี  ความเช่ือ  
ทัศนคติ  และมีวิถีการดำรงชีวิตของชาวผู้ไทยก็ปรับเปลี่ยนตามไปด้วย  แต่กระนั้นก็ตามกลุ่มชาติพันธุ์     
ผู ้ไทย  จังหวัดกาฬสินธุ ์ก็ยังสามารถรักษาเอกลักษณ์และขนบธรรมเนียมประเพณีที ่โดดเด่นหลาย
ประการเอาไว้ได้จนปัจจุบัน เช่น  การฟ้อนผู้ไทย  ดนตรีผู้ไทย  พิธีกรรมการรักษาการเจ็บป่วย  (เหยา)  
เป็นต้น   
 ลักษณะการเปลี่ยนแปลงทางสังคมเช่นนี้  สอดคล้องกับทฤษฎีวิวัฒนาการทางสังคมของ       
ออกุสต์ คอมท์  ที่ว่าการเปลี่ยนแปลงทางสังคมเกิดจากโครงสร้างสองส่วน  คือส่วนที่เปลี่ยนแปลงและ
ส่วนที่อยู่คงที่ซึ่งก็คือวัฒนธรรมที่ยังคงเหลืออยู่  (Survival)  เพราะคนบางกลุ่มในสังคมยังมีความเช่ือ
คล้ายคลึง หรือยดึมั่นในความเชื่อของสังคมและวัฒนธรรมเดิม  การสูญเสียบทบาททางสังคมของดนตรี
ผู้ไทย  จังหวัดกาฬสินธุ์นั้นจึงเกิดขึ้นจากโครงสร้างทางสังคมส่วนที่เปลี่ยนแปลงหรือพลวัต  (Social  
Dynamics)  ซึ่งปัจจุบันเป็นคนกลุ่มใหญ่ในสังคม  เป็นกลุ่มเยาวชน  กลุ่มคนทำงาน  และเป็นกลุ่มคนที่
มีปฏิสัมพันธ์กับวัฒนธรรมภายนอก  เป็นกลุ่มคนที่รับเอาวัฒนธรรมภายนอกเข้ามาใช้หรือดัดแปลงให้
เข้ากับวัฒนธรรมดั้งเดิมของตนเอง  จนทำให้ความนิยมในดนตรีผู้ไทยในกลุ่มคนเหล่านี้ค่อยๆ ลดลง  
งานประเพณีหรือกิจกรรมทางสังคมต่าง ๆ ที ่เคยใช้ดนตรีผู ้ไทยจึงถูกละเลยหรือถูกแทนที ่ด้วย         
เครื่องดนตรีอื่น ๆ จากวัฒนธรรมภายนอก  คงเหลือเพียงกลุ่มคนรุ่นเก่าและผู้ที่สนใจจำนวนน้อยเท่านั้น
ที่ยังคงให้ความสำคัญกับดนตรีผู้ไทยแบบดั้งเดิม สอดคล้องกับ สกุณา พันธุระ (2554: 26–93) ได้ศึกษา
ดนตรีผู้ไทย ตำบลหนองห้าง อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ์  ผลการศึกษาพบว่า การสืบทอด
ดนตรีเป็นการเรียนและการถ่ายทอดด้วยปากเปล่า  ไม่มีการจดบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษร  ทำให้       
คนรุ่นใหม่ไม่เข้าใจในความลึกซึ้งของดนตรีและระบบการถ่ายทอดดนตรีของนักดนตรีอาวุโส  ด้วยเหตุนี้
ดนตรีผู้ไทยจึงอยู่ในวงจำกัดกับนักดนตรีอาวุโส และสอดคล้องกับพงค์ธร พันธุ์ผาด (2554: 41–71)  ได้
ศึกษาเรื่องปี่ภูไท (ผู้ไทย) บ้านกุดหว้า ตำบลกุดหว้า อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ์  โดยศึกษา
ประวัติความเป็นมาของการทำปี่  วิธีการบรรเลง  บทเพลงที่บรรเลง  และศึกษาภาพสะท้อนทางสังคม
วัฒนธรรมของชาวภูไทท่ีมองผ่านปี่ภูไท ผลการศึกษาพบว่าบทเพลงของปี่ผู้ไทยเป็นเพลงท่ีมีทำนองช้า ๆ 



150 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

 

เนิบๆ ชาวผู้ไทยนิยมใช้ปี่เป่าประกอบการลำผู้ไทย และใช้ในพิธีเหยาซึ่งเป็นพิธีกรรมรักษาโรค ชาวผู้ไทย
ถือว่าปี่เป็นเครื่องดนตรีที่ให้ทั้งความสนุกสนานและใช้ในพิธีกรรมต่าง ๆ เป็นสิ่งที่ควบคู่กับวิถีชีวิตของ
ชาวผู้ไทยอย่างไม่สามารถแยกออกจากกันได้  ด้วยเหตุนี้ปี่ผู้ไทยจึงสะท้อนภาพสังคมวัฒนธรรมของ     
ชาวผู้ไทยในด้านต่าง ๆ คือ  เป็นสิ่งสร้างความบันเทิงและก่อให้เกิดความสามัคคีในชุมชน  เป็นศิลปะ
และสุนทรียะด้านดนตรขีองชาวผู้ไทย  มีบทบาทสำคัญด้านความเชื่อและพิธีกรรม สะท้อนการดำรงชีวติ
ในสิ่งแวดล้อมท่ีเป็นธรรมชาติและปี่ผู้ไทยบอกอัตลักษณ์หรือตัวตนของชาวผู้ไทย 
 3. การสืบทอดอัตลักษณ์ด้านดนตรีและศิลปะการแสดงชาวผู้ไทย มีลักษณะเช่นเดียวกับการ
สืบทอดดนตรีและศิลปะการแสดงของไทยท่ีเป็นแบบมุขปาฐะ  เป็นการเรียนรู้ที่เริ่มต้นจากการถ่ายทอด
ภายในครอบครัว  ผ่านระบบเครือญาติ แล้วออกสู่ชุมชน  โดยครอบครัว  เครือญาติ  และชุมชนจะเป็น
ผู้ตรวจสอบ  ปรับปรุง  แก้ไขความรู้หรือภูมิปัญญาให้เป็นไปตามที่สังคมชาวผูไ้ทยให้การยอมรบั  ซึ่งเป็น
กระบวนการที่ถูกจัดการโดยคนในสังคม สอดคล้องกับทฤษฎีการขัดเกลาทางสังคม  (Socialization)  
เป็นการสืบทอดวัฒนธรรมระหว่างคนรุ่นหนึ่ง กับคนอีกรุ่นหนึ่ง  (Socialization As Enculturation)  ที่
เป็นกระบวนการทางสังคมกับจิตวิทยาซึ่งมีผลทำให้บุคคลมีบุคลิกภาพตามแนวทางที่สังคมต้ องการ  
เมอร์เซอร์ และเมอร์ตัน (Mercer, Blaime E. and Merton, Robert K., 1958)  อธิบายว่าการขัดเกลา
ทางสังคมเป็นกระบวนการที่ช่วยให้บุคคลมีการเรียนรู้และรับวัฒนธรรม  ขนบธรรมเนียม  ประเพณี
บรรทัดฐานทางสังคม อุปนิสัย คุณค่าของระบบสังคมที ่ตนอยู ่ไว้เป็นของตน และยอมรับทำตาม
กฎเกณฑ์ของสังคมในชีวิตประจำวันจนกลายเป็นนิสัย  ซีคอร์ด และแบคแมน (Secord, Paul F. and 
Backman, Carl W, 1968) กล่าวว่าเป็นกระบวนการกระทำตอ่กันระหว่างบุคคล โดยที่พฤติกรรมบุคคล
จะต้องทำตามความคาดหวังของกลุ่มหรือมีพฤติกรรมเหมาะสม  ตามความมุ่งหวังของผู้ใหญ่  และ
สอดคล้องกับ มานะชาติ คล่องดี (2552: 100–215)  ได้ศึกษาการศึกษารูปแบบการสร้างเครือข่ายความ
เข้มแข็งทางสังคม ด้วยพิธีกรรมเหยาของชาวผู้ไทย จังหวัดมุกดาหาร  พบว่ารูปแบบการสร้างเครือข่าย
ความเข้มแข็งทางสังคมด้วยพิธีกรรมเหยาของของชาวผู้ไทยในจังหวัดมุกดาหาร  เป็นรูปแบบที่เกิดขึ้น
เองโดยธรรมชาติไม่มีหน่วยงานภาครัฐ  ภาคเอกชน  เข้าไปบริหารจัดการเครือข่ายโดยความความเช่ือ
และความสมัครใจของสมาชิก  โดยสรุป พิธีกรรมเหยาเป็นสื่อพื้นบ้านด้านวัฒนธรรมความเชื่อที่มีส่วน
ทำให้ชุมชนเข็มแข็ง  สามารถพึ่งพาตนเองได้  อีกทั้งเป็นเครื่องมือเชื่อมโยงบุคคลหลายฝ่ายที่ต่างเพศ  
ต่างวัยในชุมชนมีความรัก  ความสามัคคีในชุมชน     
 จากผลการศึกษาอัตลักษณ์ด้านดนตรีและศิลปะการแสดงชาวผู้ไทย อำเภอกุฉินาร ายณ์  
จังหวัดกาฬสินธุ์  จึงพบว่าอัตลักษณ์ด้านดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทย  ดำรงอยู่และปรับตัวด้วย
กระบวนการขัดเกลาทางสังคม  โดยสมาชิกในชุมชนจากคนรุ่นหนึ่งสู่คนอีกรุ่นหนึ่ง   ผ่านการขัดเกลา
ตั้งแต่วัยเยาว์โดยสังคมปฐมภูมิคือครอบครัว  และกระบวนการขัดเกลาจากชุมชนและสังคม  ผ่าน
กระบวนการที่สำคัญคือ 
 1.  เรียนรู้คณุค่าของตัวตน  กฏเกณฑ์และระเบียบแบบแผนของสังคม 
 2.  สืบทอด  ถ่ายทอดวัฒนธรรมและอัตลักษณ์ของชุมชน  สังคม  (Cultural transfer) 
 3.  ปรับตัวเข้ากับกฎเกณฑ์และระเบียบแบบแผนของสังคมของสังคม  (Adaptation) 
 4.  ความรู้สึกอัตลักษณเ์ป็นตัวของตัวเอง (Self) 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 151 
 

 

 

 ด้วยเหตุนี้อัตลักษณ์ด้านดนตรีและศิลปะการแสดงชาวผู้ไทย  อำเภอกุฉินารายณ์  จังหวัด
กาฬสินธุ์  จึงสามารถดำรงอยู่ได้ท่ามกลางการรุกรานของกระแสวัฒนธรรมจากสังคมออนไลน์ในยุค
ปัจจุบัน 
 
ข้อเสนอแนะ 
 ข้อเสนอแนะเพ่ือการนำงานวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
 1.  ศิลปินดนตรีและศิลปะการแสดงผู้ไทยควรนำองค์ความรู้   และถ่ายทอดองค์ความรู้แก่
ผู้สนใจอย่างต่อเนื่อง  บันทึกองค์ความรู้เป็นลายลักษณ์อักษร  หรือสื่อประเภทต่าง ๆ   
 2.  ผู้นำชุมชน  ควรปฏิบัติเป็นแบบอย่างท่ีดีในการอนุรักษ์และส่งเสริมวัฒนธรรมท้องถิ่น ทั้งนี้
เพื่อปลูกฝังจิตสำนึกในการให้เกียรติและยอมรับนับถือ  ความภาคภูมิใจ  ความรู้จักตนเอง  และเพื่อให้
สมาชิกในชุมชนทุกคนมองเห็นข้อดีและประโยชน์ของสิ่งดี ๆ ในท้องถิ่น ตลอดจนก่อให้เกิดความสามัคคี
และหวงแหนมรดกในท้องถิ่น 
 ข้อเสนอแนะเพ่ือการวิจัยคร้ังต่อไป 
 1.  การศึกษาอัตลักษณ์ด้านดนตรีและศิลปะการแสดงชาวผู้ไทยในท้องถิ่นต่าง ๆ ทั้งในและ
ต่างประเทศ   
 2.  การศึกษาเปรียบเทียบบทเพลงของชาวผู้ไทยในท้องถิ่นต่าง ๆ ทั้งในและต่างประเทศ   
 
 
เอกสารอ้างอิง 
เกรียงไกร หัวบุญศาล. (2558). ภูไทหรือผูไ้ท  ชนเผ่าไทแห่งแคว้นสบิสองจุไทในประเทศไทย. สืบค้น 19  

มิถุนายน  2558, จาก http://www.oknation.net/blog/kriengkrai/2014/04/14/entry-1.   
เจริญชัย ชนไพโรจน์.  (2529). ดนตรีผูไ้ท. มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวโิรฒ มหาสารคาม. 
บุญยงค์ เกศเทศ. (2536). วัฒนธรรมเผ่าพันธุ์มนุษย์. กรุงเทพฯ: ดวงกมลสมัย. 
พงค์ธร พันธุ์ผาด. (2554). ปี่ภูไท (ผู้ไทย) บ้านกุดหว้า ตำบลกดุหว้า อำเภอกุฉินารายณ์ จังหวัด

กาฬสินธุ ์(วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). นครปฐม: มหาวิทยาลยัมหิดล. 
พจนานุกรมฉบับราชบัณฑติยสถาน.  (2526).  กรุงเทพฯ : อักษรเจริญทัศน์. 
มานะชาติ คล่องด.ี (2552). การศึกษารูปแบบการสร้างเครือข่าย ความเข้มแข็งทางสังคม ด้วยพิธีกรรม

เหยาของชาวผู้ไท จังหวัดมุกดาหาร (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบณัฑติ). มหาสารคาม:  
มหาวิทยาลยัมหาสารคาม. 

วาสนา ซึ่งรัมย.์ (2552).  ดนตรีผู้ไทบ้านโพนสวาง อำเภอเขาวง จังหวัดกาฬสินธุ ์(วิทยานิพนธ์ปรญิญา
มหาบัณฑิต). มหาสารคาม: มหาวทิยาลัยมหาสารคาม. 

ศิริวรรณ แก้วเพ็งกรอ. (2551).  ภูมิปัญญาพื้นบ้านเพ่ือสืบสานและพัฒนารูปแบบการแสดงดนตรีของ
ชาวผู้ไทจังหวัดกาฬสินธุ์ (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบณัฑิต). มหาสารคาม: มหาวิทยาลยั
มหาสารคาม. 

สกุณา พันธุระ. (2554).  การศึกษาดนตรผีู้ไทย  ตาํบลหนองห้าง อําเภอกุฉินารายณ์ จังหวัดกาฬสินธุ์ 
(วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบณัฑิต). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลยัศรีนครินทรวิโรฒ. 



152 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

 

สมศักดิ์ ศรีสันติสุข. (2544).  การศึกษาสังคมและวัฒนธรรม : แนวความคิด  วิธีวิทยา  และทฤษฏี.  
ขอนแก่น: ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะมนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์  
มหาวิทยาลยัขอนแก่น. 

สุเทพ ไชยขันธุ์. (2556).  ผู้ไท  ลูกแถน. กรุงเทพฯ: ตถาตา. 
สุพัตรา สุภาพ. (2537). การขัดเกลาทางสังคม. สังคมและวัฒนธรรม. พิมพ์ครั้งท่ี 4. กรุงเทพฯ: 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สุภางค์ จันทวานิช. (2542).  การวิเคราะห์ข้อมูลในการวิจยัเชิงคุณภาพ.  พิมพ์ครั้งท่ี 2. กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณม์หาวทิยาลัย. 
Mercer, Blaime E. and Merton, Robert K. (1958). The Study of Society. New York: 

Harcout and World. 
Secord, Paul F. and Backman, Carl W. (1968). Social Psychology. New York: McGraw-Hill  

Book comp. 
 


