
1 บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื่อง “การปรับตัวทางวัฒนธรรมของนักศึกษามุสลิมจากสามจังหวัดชายแดน
ภาคใต้ในพื้นที่จังหวัดสงขลา: กรณีศึกษานักศึกษาชมรมมุสลิมมหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลศรีวิชั ย” ได้รับทุน
สนับสนุนการวิจัยงบประมาณเงินรายได้ 2562 คณะศิลปศาสตร์และสถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยเทคโนโลยี        
ราชมงคลศรีวิชัย 
2 อาจารย์, หลกัสูตรรายวิชาสังคมศาสตร์ สาขาศึกษาทั่วไป คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลศรีวิชัย  
อีเมล ์vilasinee.s@rmutsv.ac.th 
Lecturer at Social Science, Department of General Education, Faculty of Liberal Arts, Rajamangala 
University of Technology Srivijaya. Email: vilasinee.s@rmutsv.ac.th 
3 อาจารย์, หลกัสูตรรายวิชาสังคมศาสตร์ สาขาศึกษาทั่วไป คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลศรีวิชัย   
อีเมล ์ekarach.m@rmutsv.ac.th 
Lecturer at Social Science, Department of General Education, Faculty of Liberal Arts, Rajamangala 
University of Technology Srivijaya. Email: ekarach.m@rmutsv.ac.th 
4 ผู้ช่วยศาสตราจารย ์ดร., หลักสูตรรายวิชาสังคมศาสตร์ สาขาศึกษาทั่วไป คณะศิลปศาสตร์  หาวิทยาลัยเทคโนโลยีราช
มงคลศรีวิชัย  อีเมล ์9keangdin@gmail.com 

Assistant Professor Dr. at Social Science, Department of General Education, Faculty of Liberal Arts, 
Rajamangala University of Technology Srivijaya.  Email: 9keangdin@gmail.com 

แนวทางการศึกษาปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของวัยรุ่นมุสลิม 
ในสามจังหวัดชายแดนใต้1 

The Study of Everyday Life’s Practices of Muslim Teenagers 
In Deep South of Thailand 

 
วิลาสินี สุขกา2  เอกราช มะลิวรรณ์3  และมนัสสวาส กุลวงศ์4 

Vilasinee Sukka, Ekarach Maliwan and Manassawas Kullawong 
 

 
บทคัดย่อ 

จากเดิมในการศึกษาเกี่ยวกับอัตลักษณ์ของกลุ่มวัยรุ่นมุสลิมในสามจังหวัดชายแดนใต้      
มักถูกมองในเชิงตีตราและเป็นความเบี่ยงเบนแปลกแยกไปจากขนบธรรมเนียมวิถีชีวิต ตามที่ควร      
จะเป็น  โดยการศึกษาจำนวนมากเกี่ยวกับมุสลิมนั้น ยังคงเป็นการศึกษาเพื่อตอบคำถามที่ว่ามุสลิม
คือใคร มีลักษณะทางสังคมวัฒนธรรมอย่างไร และควรจะปฏิบัติต่อไปอย่างไร ซึ่งเป็นการศึกษาสังคม
และวัฒนธรรมมุสลิมแบบหยุดนิ่งตายตัวและมีคำตอบสำเร็จรูป  ดังนั้นบทความชิ้นนี้จึงมุ่งเสนอ      
ให้เห็นความสำคัญของการศึกษาเกี่ยวกับมุสลิมในสังคมไทยโดยเฉพาะการศึกษาเรื่องอัตลักษณ์        
ผ่านกลุ่มมุสลิมวัยรุ่นด้วยแนวคิดปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน (Practice of Everyday Life) ของ    
De Certeau ด้วยการวิเคราะห์เอกสาร เพื่อเป็นกรอบแนวคิดในการทำความเข้าใจวัยรุ่นมุสลิม      
ในแง่มุมความคิด การให้ความหมาย ความรู ้ส ึก รวมถึงการใช้ชีวิตประจำวันของพวกเขา  ซึ่ง
ความสำคัญของแนวคิดนี้ คือการวิเคราะห์กลุ่มวัยรุ่นเหล่านี้ ในฐานะของผู้มีศักยภาพในการเป็น
ผู้กระทำการ (Agency) ว่าพวกเขาให้ความหมายกับสิ่งที่ทำอย่างไรและพวกเขาใช้มันเพื่อต่อรอง   
กับวัฒนธรรมเดิมและความเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมในปัจจุบัน 
คำสำคัญ: ปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน  วัยรุ่นมุสลิม  ผู้กระทำการ 
 



126 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

Abstract 
Previously, the study of identity of Muslim teenagers in the three southern 

border provinces had been focused on a stigmatization and a deviation of Muslim 
teenager from the traditions or conventional term of religious practices. Many studies 
are focus to answer the question of who the Muslim is, what are the social, cultural 
characteristics of them and how to practice the religion properly. Therefore, this kind 
of the study on Muslim society and culture creates a stagnant and has a ready-made 
answer. Hence, this article aims to highlight the importance of research on Muslims in 
Thai society, especially the study of identity through Muslim teenager by employing 
de Certeau's Practice of Everyday Life. The documentary analysis have been used in 
order to analyze and formulate a conceptual framework for understanding Muslim 
adolescents in terms of ideas, the meaning, the feeling, including their daily lives. The 
importance of this concept is offering an analysis of Muslim teenager’s agency as well 
as it also provides an idea of how they negotiate with traditional culture and social 
change and current culture. 
Keywords: Practice of everyday life, Muslim teenager, agency  

 
บทนำ  

สังคมภาคใต้มีความหลากหลายทางอัตลักษณ์และวัฒนธรรมสืบเนื่องมาจากสภาพสังคมที่มี
ผู้คนต่างเชื้อชาติและความเชื่ออาศัยอยู่ร่วมกัน   ในส่วนของชาวไทยพุทธและชาวไทยมุสลิมถือเป็น      
คนสองกลุ่มสำคัญที่อาศัยอยู่ในภูมิภาคนี้  อย่างไรก็ตามในกลุ่มคนมุสลิมภาคใต้ซึ่งนับถือศาสนาอิสลาม 
ยังประกอบไปด้วยกลุ่มย่อยซึ่งจำแนกลงไปได้อีก  เช่น  กลุ่มมลายูมุสลิมซึ่งเป็นกลุ่มประชากรหลักใน
พื้นที่จังหวัดปัตตานี ยะลา นราธิวาส และไทยมุสลิมในจังหวัดสงขลาและสตูล  โดยความแตกต่างของ
มุสลิมทั้งสองกลุ่มนี้ Kobkua Suwannathat-Pian (2008) ได้อธิบายว่า กลุ่มมุสลิมในจังหวัดปัตตานี 
ยะลาและนราธิวาสเป็นกลุ่มคนซึ่งมีประวัติศาสตร์ทางการเมืองสังคมและวัฒนธรรมยึดโยงอย่าง     
เหนียวแน่นกับอาณาจักรปัตตานี  แตกต่างจากมุสลิมในจังหวัดสตูลและสงขลาซึ่งมีประวัติศาสตร์ทาง
เชื ้อชาติที ่ยึดโยงกับรัฐเคดาห์ซึ่งปัจจุบันเป็นส่วนหนึ่งของประเทศมาเลเซีย และเป็นกลุ่มที่ประนี- 
ประนอมตนเองเข้ากับวัฒนธรรมหลักของไทย แต่ก็ยังคงไว้ซึ ่งอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์บางอย่าง 
เช่นเดียวกับที่อัสรี มาหะมะ (2017) กล่าวว่าคนมุสลิมท้องถิ ่นในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้  มีวิถี       
อัตลักษณ์และวัฒนธรรมความเป็นมลายูถิ่นรวมทั้งนับถือศาสนาอิสลามอันแตกต่างจากคนไทยท้องถิ่น
และคนไทยในภูมิภาคอื่น 

กล่าวอีกนัยหนึ่ง  ผู้นับถือศาสนาอิสลามซึ่งเป็นมลายูมุสลิมที่อาศัยอยู่เป็นจำนวนมากใน
จังหวัดชายแดนใต้ ชาวมุสลิมเหล่านี้มีความเคร่งครัดในการดำเนินชีวิตเพราะพวกเขามีวิถีชีวิตที่ยึดโยง
เข้ากับความเชื ่อทางศาสนาอย่างแนบแน่น  โดยในศาสนาอิสลามระบุแนวทางการดำเนินชีวิตของ     
ชาวมุสลิมเอาไว้ในคัมภีร์อัล-กุรอานอย่างชัดแจ้ง ดังที่ เสาวนีย์ จิตต์หมวด (2535) ที่ได้อธิบายถึงความ
เป็นมุสลิมที่เชื่อมโยงกับศาสนาอิสลามว่า อิสลามถือเป็นวัฒนธรรมหรือวิถีแห่งการดำเนินชีวิตซึ่งได้วาง



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 127 
 

 

รูปแบบแห่งพฤติกรรมของมุสลิมไว้ตั้งแต่เกิดไปจนถึงวาระสุดท้ายของชีวิต ดังนั้นวิถีชีวิตประจำวันของ
ชาวมุสลิมจึงเกี่ยวข้องกับหลักการทางศาสนาเกือบทุกด้าน ไม่ว่าจะเป็นการจัดการอาหารในระดับ
ครัวเรือนตามวิถีมุสลิม (ฐิติญา วิมลวัฒน์, 2557) การดูแลสุขภาพหรือชีววิถีของมุสลิม (ณัฐวัชร์ เผ่าภู่, 
2012) การส่งเสริมการออกกำลังกายตามหลักการอิสลามในกลุ่มแม่บ้านจังหวัดปัตตานี (การียา ยือแร, 
สาวิตรี ลิ้มช้ันอรุณเรือง และเพชรน้อย สิงห์ช่างชัย, 2010) หรือการแต่งงานตามวิถีอัตลักษณ์ของมุสลิม 
(วันเพ็ญ สุภาจันทร์, เก็ตถวา บุญปราการ และเอมอร เจียรมาศ, 2556) เป็นต้น ยิ่งไปกว่านั้นงานของ 
สมัคร์ กอเซ็ม (2560) ดูจะเป็นตัวอย่างท่ีช้ีชัดเป็นอย่างดีว่าหลักการทางศาสนาช้ีนำและกำหนดลงไปถึง
ความสัมพันธ์ทางสังคมและทางเพศอย่างไร  และศาสนายังมีวิธีการเข้ามาจัดการกับร่างกายและ          

เพศสภาพของผู้นับถือด้วย   ดังนั ้นการรักร่วมเพศในศาสนาอิสลามจึงกลายเป็นพวกผิดเพศและ             

ถูกสาปแช่ง 

การศึกษาแง่มุมต่าง ๆ ในชีวิตของมุสลิมดังตัวอย่างข้างต้น ส่วนใหญ่ล้วนมีข้อสรุปคล้ายคลึง
กัน คือ ผู ้น ับถือศาสนาอิสลามใช้หลักการทางศาสนาเป็นเสมือนแนวทางในการปฏิบัต ิการใน
ชีวิตประจำวัน ดังนั้นควรยึดถือไว้เป็นอัตลักษณ์สำคัญของกลุ่ม  ส่วนงานของสมัคร์เป็นงานที่แตกต่าง
ออกไปเพราะมีความต้องการให้ตั้งคำถามกับอิสลามแบบที่เหนือพ้นไปจากกรอบที่อ้างอิงถ้อยคำหรือ
การตีความทางศาสนา  เพราะไม่เช่นนั้นแล้วก็เป็นเพียงการเลือกตั้งคำถามและให้ความสนใจต่อประเดน็
ที่มีคำตอบตายตัวอยู่แล้ว โดยไม่นำไปสู่ข้อถกเถียงอื่น ๆ  

อย่างไรก็ตามในยุคที่โลกก้าวสู่ความสนใจเรื่องโลกาภิวัตน์ในงานของ Kasetchai Leaheem 
(2013) ก็ได้ศึกษาเกี่ยวกับโลกาภิวัตน์และมุสลิมเช่นกันโดยกล่าวว่า โลกาภิวัตน์และความเป็นสมัยใหม่
ย่อมส่งผลต่อวิถีชีวิตของชาวมุสลิมทั้งทางตรงและทางอ้อม มุสลิมมีรูปแบบการดำเนินชีวิตที่แตกต่าง
จากผู้นับถือศาสนาอ่ืน ๆ  เนื่องจากมีการนำเอาหลักการทางศาสนามาใช้ในการดำเนินชีวิต  แต่ด้วยการ
พัฒนาท่ีรวดเร็วและถาโถมส่งผลต่อวิถีชีวิตของคนเหลา่นี้ ยกตัวอย่างเช่นพ่อแม่ไม่ได้ดูแลลกูอย่างใกลชิ้ด
เนื่องจากมีภาระงานและความจำเป็นทางด้านเศรษฐกิจ  ทำให้ลูกในวัยรุ่นละเลยกิจกรรมทางศาสนา
และหันไปสนใจแต่เรื่องสนุกสนานเละเรื่องตื่นเต้นเร้าใจท่ีได้รับรู้ผ่านทางสื่อ  

สถานการณ์ของวัยรุ ่นในจังหวัดชายแดนใต้จึงถูกมองว่าตกอยู่ในความเสี่ยง มีพฤติกรรม
ก้าวร้าวและการปฏิบัติตนขัดกับหลักการทางศาสนา  การพยายามศึกษาหาวิธีการให้วัยรุ่นกลับมา
ปฏิบัติตามหลักศาสนาจึงกลายเป็นประเด็นสำคัญในการศึกษากลุ่มวัยรุ่นเหล่านี้ ซึ่งในการศึกษาเรื่อง 
ปัจจัยเสี่ยงที่ส่งผลต่อพฤติกรรมก้าวร้าวของเยาวชนไทยมุสลิมในสามจังหวัดชายแดนใต้ ของเกษตรชัย 
และหีม และดลมนรรจ์ บากา (2012) เป็นเสมือนการต่อยอดการศึกษาจากข้อสรุปทีว่่าพฤติกรรมต่าง ๆ 
ของวัยรุ ่นมุสลิมเป็นความก้าวร้าว การศึกษาชิ้นนี้จึงค้นหาสาเหตุของพฤติกรรมก้าวร้าวนั้น โดย
สันนิษฐานปัจจัยอันเป็นที่มาของความก้าวร้าวนั้นเอาไว้ 4 ประการ คือ ปัจจัยส่วนบุคคล ปัจจัย
ครอบครัว ปัจจัยศาสนา และปัจจัยสภาพแวดล้อมของสื่อ ประมวลผลจากการวิเคราะห์ผ่านโปรแกรม
ทางสถิติจนได้ข้อสรุปถึงตัวแปรหรือปัจจัยที่มาของความก้าวร้าวของวัยรุ่น คือ การเห็นพ่อแม่ทะเลาะ
ตบตีกัน การอบรมเลี้ยงดูแบบอิสลาม ระดับความรู้ด้านศาสนา ระดับการปฏิบัติศาสนกิจ และประเภท
เกมที่ชอบเล่น เป็นที่น่าสังเกตว่าระดับความรู้ด้านศาสนา และการปฏิบัติศาสนกิจเป็นตัวแปรอันเป็น
ที่มาของความก้าวร้าวดังท่ีเกษตรชัยและดลมนรรจ์ สันนิษฐานเอาไว้ก่อนหน้าน้ีแล้ว ด้วยเหตุนี้เองวัยรุ่น



128 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

มุสลิมโดยเฉพาะในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ที่ไม่ได้ปฏิบัติตามหลักการทางศาสนาจึงถูกมองว่าเป็น
ความเสี่ยงและเป็นปัญหาที่ต้องได้รับการแก้ไข      

การศึกษาวิจัยที่กล่าวถึงแนวทางการปรับพฤติกรรมของเยาวชนมุสลิมในสามจังหวัดชายแดน
ใต้จึงเป็นงานช้ินต่อมาของ Kasetchai Leaheem (2017) เรื่อง Guidelines for correcting behavior 
incongruent with the Islamic way of life among risk groups of Muslim youth in the three 
southern border provinces of Thailand กล่าวถึงพฤติกรรมที่เปลี่ยนแปลงไปของวัยรุ่นมุสลิมใน
ปัจจุบันที่ขัดแย้งกับหลักการทางศาสนา เช่น การไม่เข้าร่วมกิจกรรมทางศาสนา บางส่วนตกเป็นเหยื่อ
ของวัตถุนิยม บางส่วนติดการเล่นเกมส์ การดูหนังฟังเพลงและติดการพูดคุยกับเพื ่อนผ่านทาง
อินเทอร์เน็ตและสื่อต่าง ๆ หรือแม้กระทั่งการแต่งกายที่โชว์เรือนร่าง ซึ ่งสิ ่งเหล่านี ้ถูกมองว่าเป็น
พฤติกรรมที ่ไม่สอดคล้องกับแนวทางของอิสลาม (incongruent with the Islamic way) เป็นต้น 
Kasetchai จึงศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพใช้การระดมความคิดเห็น (brainstorming) และการประชุม
ถกเถียง (critique meeting) จากตัวแทนของวัยรุ่นกลุ่มเสี ่ยงและตัวแทนจากผู้นำทางศาสนาจนได้
ข้อเสนอว่า ในการปรับปรุงพฤติกรรมของวัยรุ่นมุสลิมควรใช้แนวทางภูมิปัญญาที่เรียกว่า “Al-Hikmah” 
อันประกอบไปด้วยกิจกรรมย่อย 6 กิจกรรมและสรุปว่าด้วยแนวทางนี้จะช่วยป้องกันไม่ให้เยาวชนมุสลิม
ประพฤติตัวไม่สอดคล้องกับหลักการทางศาสนาอิสลาม 

งานของ Kasetchai Laeheem (2018) อ ีกช ิ ้นหน ึ ่ งเร ื ่อง Approaches to promoting 
Islamic ethics in adherence to the faith among Thai Muslim youth in Pattani province, 
Southern Thailand เป็นอีกการศึกษาที่สะท้อนให้เห็นว่า การมีพฤติกรรมที่ไม่ลงรอยกับศาสนาของ
วัยรุ ่นมุสลิมในจังหวัดปัตตานี มีความจำเป็นต้องได้รับการแก้ไขหรือปรับปรุง โดยการศึกษาของ 
Kasetchai ใช้ข้อมูลจากการสนทนากลุ่มย่อย การระดมสมองและการประชุมถกเถียงจากตัวแทนจาก
ผู ้นำทางศาสนา ผู ้นำในท้องถิ่น และบรรดาผู้ปกครองของเยาวชนในพื ้นที่จนได้เป็นข้อสรุปของ
การศึกษาว่า รัฐหรือผู ้ที ่เกี ่ยวข้องควรจัดทำโครงการพัฒนาพฤติกรรมเยาวชนมุสลิมในพื้นที่ โดย
โครงการต้องใช้หลักการของศาสนาอิสลามเข้ามาประยุกต์เข้ากับกิจกรรมที่ทันสมัยสอดคล้องกับ     
ความต้องการของกลุ่มเยาวชน  พร้อมทั้งต้องเปิดโอกาสให้ผู้ปกครองของเยาวชนเข้ามามีส่วนร่วมใน
กิจกรรมดังกล่าวอย่างต่อเนื่องและเป็นระบบ เพื่อประโยชน์ในแง่ที่เยาวชนมุสลิมจะสามารถประพฤติตัว
ได้อย่างสอดคล้องกับหลักการของศาสนาอิสลาม 

จากการศึกษากลุ่มวัยรุ่นในจังหวัดชายแดนใต้ของ Kasetchai ผู้เขียนมีข้อสังเกตว่า การศึกษา
วัยรุ่นมุสลิมของ Kasetchai มองวัยรุ่นมุสลิมเหล่านี้อย่างแปะป้ายให้พวกเขาในทันทีว่าเป็นปัญหาของ
กลุ่มและมีความจำเป็นอย่างยิ่งในการหาวิธีการแก้ไขปัญหา อย่างไรก็ดีในความเสี่ยงหรือเป็นปัญหาของ
กลุ่ม มีงานศึกษาอ่ืน ๆ ที่ไม่ได้มองผู้คนเหล่านี้ว่า“เป็นปัญหา” เช่น งานของแพร ศิริศักดิ์ดำเกิง (2558) 
ซึ่งศึกษากลุ่มผู้ใช้ยาเสพติดในหมู่บ้านแห่งหนึ่งในจังหวัดชายแดนภาคใต้ งานแนวชาติพันธุ์วรรณาของ
แพรช้ินนีส้ะท้อนให้เห็นมุมมองความคิด การให้ความหมาย ความรู้สึก และการใช้ชีวิตประจำวันของผู้ใช้
ยาเสพติดในครอบครัวของมุสลิม งานของแพรอธิบายจากชีวิตของผู้ใช้ยาเสพติดที่ต้องเผชิญกับบรรทัด
ฐานที่หลากหลาย ทั้งกฎหมาย หลักการแพทย์ กฎศาสนาและบรรทัดฐานของชุมชนที่เป็นคุณค่าและ
ธรรมเนียมปฏิบัติที่คนในชุมชนนับถือ ผู้ใช้ยาเสพติดและครอบครัวต่างเข้าใจดีว่าการใช้ยาเสพติดเป็น
การกระทำที่อยู่นอกเหนือบรรทัดฐานของครอบครัวและชุมชน อย่างไรก็ตามผู้ใช้ยาเสพติดก็พยายาม



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 129 
 

 

ควบคุมตัวเองไม่ให้การใช้ยาเสพติดและสร้างความเดือดร้อนให้กับคนในชุมชน  นอกจากนี้พวกเขายัง
พยายามทำหน้าที่ต่อครอบครัวในฐานะเป็นพ่อ สามี และลูกให้เหมือนเช่นเดิม และมีการรักษาบทบาท
ในชุมชนด้วยการช่วยงานสาธารณะ ช่วยแก้ปัญหาที่เกิดขึ้นในชุมชน ทั้งหมดนี้กระทำไปเพื่อให้ตนเอง
สามารถอยู่ในสังคมและกลุ่มได้ ปฏิบัติการเช่นนี้แพรเรียกว่าเป็นรูปแบบหนึ่งของการต่อรอง  

งานที่ศึกษาเกี่ยวกับวัยรุ่นมุสลิมอีกชิ้นหนึ่งที่น่าสนใจคืองานเชิงชาติพันธ์วรรณาของ วิภาวี 
พงษ์ปิ่น (2555) เรื่อง ยุวมุสลิมมะห์ ศรัทธากับภาวะสมัยใหม่ โดยวิภาวีต้องการโต้แย้งกับนักคิดกรอบ
เสรีนิยมของตะวันตกท่ีมองว่าความพยายามอยู่ในกรอบของศาสนาของผู้หญิงมุสลิมนั้นคือความล้าหลัง
และถูกกดขี่ครอบงำจากโครงสร้างสังคมชายเป็นใหญ่ โดยงานวิภาวีได้ชี้ให้เห็นว่าการกลับไปเคร่งครัด
ศาสนาโดยเฉพาะมุสลิมหญิงในชุมชนสร้างศักยภาพในการเป็นผู้กระทำการให้กับเยาวชนหญิงเหล่านั้น
จากพื้นที่ที ่พวกเธอได้สร้างขึ ้นเพื่อต่อรองกับสถานภาพต่าง  ๆ ของพวกเธอทั้งในระดับชุมชนและ
ครอบครัวรวมถึงต่อรองกับเพศตรงข้ามด้วย วิภาวี พงษ์ปิ่นสรุปว่าผู้หญิงมุสลิมไม่ได้ขัดแย้งกับความเป็น
สมัยใหม่แต่พวกเธอได้ผลิตซ้ำตัวตนในสิ่งแวดล้อมของภาวะสมัยใหม่ขึ้นและอาศัยหลักการของศาสนา
อิสลามและหยิบยืมโอกาสจากความเป็นสมัยใหม่นั่นเอง 

แม้จะเห็นได้ว่าในระยะหลัง มีการศึกษาเกี่ยวกับวิถีชีวิตของผู้ที่นับถือศาสนาอิสลามกับภาวะ
สมัยใหม่เพิ่มมากขึ้น ในขณะเดียวกันการศึกษาเกี่ยวกับชีวิตและความเป็นไปของผู้นับถือศาสนาอิสลาม
ในจังหวัดชายแดนภาคใต้ก็ยังคงวนเวียนอยู่กับประเด็นการให้ความสำคัญต่อการปฏิบัติตนให้สอดคล้อง
กับหลักการทางศาสนาอยู่ดี 

ในประเด็นนี้ดังที ่ Ekarin Tuansiri (2018) ชี้ให้เห็นว่าการศึกษาเรื่องมุสลิมโดยเฉพาะใน
บริบทจังหวัดชายแดนใต้ควรไปให้พ้นจากประเด็นอิสลามคืออะไร อะไรเป็นหรือไม่เป็นอิสลาม โดยการ
พิจารณาอย่างรอบคอบและเชื่อว่าความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นต่อมลายูมุสลิมนั้น มีลักษณะเป็นพลวัต
ของปรากฎการณ์ที่มาจากโลกาภิวัตน์ อีกทั้งผู้คนท่ีต่างวัยกันก็รับมือกับความเปลี่ยนแปลงนี้แตกต่างกัน
ไปและยังเสนอว่า ในพื้นที่เฉพาะมุสลิมในท้องถิ่นนั้น ๆ อาจจะรับหรือไม่รับวัฒนธรรมใหม่  หาก
วัฒนธรรมนั้นละเมิดต่อสิ่งที ่เป็นที่เคารพของเขา อย่างไรก็ตามมุสลิมจะมีพื ้นที่ของการเลือกที่จะ
ประนีประนอมระหว่างความศรัทธาและอัตลักษณ์ใหม่ อีกทั้งขนาดของชุมชนมุสลิมเองก็มีส่ วนใน      
การกำหนดความสามารถที่จะคงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ของพวกเขา กล่าวคือในสังคมที่มีมุสลิมเป็นส่วนน้อย       
พวกเขามีแนวโน้มจะถูกกลืนกลายวัฒนธรรม ดังนั้นพวกเขาจึงมีแนวโน้มที่จะปฏิเสธวัฒนธรรมใหม่
มากกว่ามุสลิมที่อาศัยอยู่เป็นประชากรส่วนมากของกลุ่ม  แต่กระนั้นมุสลิมที่อาศัยอยู่ในชุมชนเดียวกัน   
ก็อาจมีการยอมรับหรือปฏิเสธวัฒนธรรมใหม่ที่แตกต่างกันออกไปอีก  ด้วยเหตุนี้เองจึงนำมาสู่ความ
ร่วมมือและความขัดแย้ง ทั้งระหว่างรัฐไทยและกลุ่มคนมุสลิม ระหว่างมุสลิมกับคนต่างศาสนาและ
ระหว่างมุสลิมด้วยกันเองด้วย 

จากการวิเคราะห์ดังกล่าวจึงชี ้ให้เห็นว่าในการศึกษากลุ่มมุสลิมวัยรุ ่นด้วยแนวทางอื่น ๆ 
สามารถโต้แย้งข้อสรุปของ Kasetchai ที่มองพฤติกรรมของวัยรุ่นมุสลิมที่ปฏิบัติตัวไม่สอดคล้องกับ
ศาสนาว่าเป็นพฤติกรรมที่ก้าวร้าวและควรได้รับการปรับปรุงได้ เนื่องจากจะเห็นได้ว่าในบริบทสังคม     
ที่เปลี่ยนแปลงไปแล้วควรมีคำอธิบายอื่น ๆ ที่ก้าวพ้นการอธิบายแบบขั้วตรงข้ามเกี่ยวกับพฤติกรรม    
การปฏิบัติตัวให้สอดคล้องหรือไม่สอดคล้องกับหลักการศาสนาว่าเป็นเรื่องดีเลวหรือถูกผิดด้วยแนวทาง
การศึกษารูปแบบอ่ืน ๆ  เนื่องจากพฤติกรรมการแสดงออกของกลุ่มวัยรุ่นผ่านการใช้ชีวิตประจำวันของ



130 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

พวกเขาเหล่านี้ ย่อมเกิดขึ ้นจากมุมมอง ความคิด การให้ความหมาย ความรู้สึก การตัดสินใจ ซึ่ง        
การเปลี่ยนแปลงของประสบการณ์และแบบแผนในชีวิตประจำวันของพวกเขาย่อมเชื่อมโยงถึงการปรับ
ปฏิสัมพันธ์กับผู้อื่น  

 
วัฒนธรรม : พ้ืนที่การต่อสู้เพ่ือแย่งชิงอำนาจ 

วัฒนธรรมเป็นสิ่งสร้างทางสังคมและประวัติศาสตร์ การศึกษาวัฒนธรรมของแนวคิดยุคหลัง
สมัยใหม่จึงให้ความสำคัญกับความสัมพันธ์เชิงอำนาจและการต่อต้าน รวมถึงเน้นบทบาทของผู้อ่อนแอ
ในฐานะเป็นผู ้กระทำทางสังคม อันทำให้เกิดเป็นความสนใจในการศึกษารูปแบบในการต่อต้าน          
การครอบงำเป็นการเผยแสดงให้เห็นถึงมิติที่ซ่อนเร้นของความสัมพันธ์เชิงอำนาจ จนนำไปสู่การมอง
วัฒนธรรมว่าเป็นพื ้นที ่ของการต่อสู ้ เพ ื ่อแย ่งช ิงอำนาจและความมีต ัวตนของกลุ ่มคนต่าง  ๆ 
(Santasombat, 2008)  สำหรับวัฒนธรรมที ่ผสมผสานเข้ากับศาสนาอย่างแนบแน่นคงหนีไม่พ้น
วัฒนธรรมและศาสนาอิสลาม ซึ่งการศึกษาจำนวนมากเกี่ยวกับศาสนาอิสลามกับความเป็นสมัยใหม่        
ในไทยเป็นการศึกษาในเชิงรัฐศาสตร์ว่าด้วยเรื่อง ประวัติศาสตร์การปกครองของรัฐไทยต่อคนมุสลิม    
การต่อสู้ช่วงชิงดินแดน การไม่ยอมรับอัตลักษณ์ของกันและกัน เป็นต้น แต่ที่น่าสนใจคือประเด็นเรื่อง
วัฒนธรรมที่กลายมาเป็นเครื่องมือสำคัญในการครอบงำผู้คนของรัฐไทย การผสมผสานทางวัฒนธรรม  
คนมุสลิมให้เข้ากับวัฒนธรรมไทยเปรียบเหมือนเทคโนโลยีทางอำนาจ ดังที่อัสรี มาหะมะ (2560) กล่าว
ไว้ในการศึกษาเรื ่องมลายูมุสลิมกับกระบวนการทำให้เป็นไทยว่า นโยบายการขยายอิทธิพลทาง
วัฒนธรรมคือการควบคุมอย่างแยบยลและเข้มข้นของรัฐไทยต่อมลายูมุสลิม งานชิ้นนี้จึงสะท้อนใหเ้ห็น
ว่าวัฒนธรรมเป็นสนามแห่งการใช้อำนาจ  

ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร (2549) กล่าวถึงลักษณะของ โลกสมัยใหม่ วัฒนธรรม และศาสนา   
ว่ามีความเกี่ยวข้องกันอย่างมาก เขากล่าวว่าในโลกสมัยใหม่ศาสนาแม้จะถูกมองว่าเป็นคู่ตรง ข้ามกับ
ความเป็นสมัยใหม่ แต่แท้จริงแล้วศาสนาไม่ได้หมดความสำคัญลงตามที่เข้าใจกัน แต่ความเป็นสมัยใหม่
ที ่อำนวยให้เกิดการสื่อสารที่สะดวก รวดเร็วและประหยัด ทำให้ศาสนากลับมามีพลังขึ้นมาอีกครั้ง        
ในยุคโลกาภิวัตน์  อีกทั้งการเคลื่อนย้ายของคนที่เกิดขึ้นอย่างรวดเร็วและมีปริมาณมาก ยิ่งในปัจจุบัน
การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมเกิดขึ้นตลอดเวลาในโลกที่มีการเคลื่อนไหวอย่างรวดเร็วและ
การเชื่อมต่อที่สลับซับซ้อนนี้เป็นผลให้สังคมและวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน เชื่อมต่อและสัมพันธ์กันได้    
มากขึ้นและง่ายขึ้น แต่ในทางกลับกันก็ทำให้เกิดการแตกหักขาดตอนได้ง่าย ดังนั้นสิ่งต่าง ๆ ที่ไปปรากฏ
ตัวในพื้นที่/เวลา หรือบริบทแบบใหม่ตามความคิดเรื่องการสลายเส้นแบ่ง/การลากเส้นแบ่งใหม่นั้น 
(Deterritorialization /Reterritorialization) ก่อให้เกิดความซับซ้อนเกินกว่าจะพูดได้ง่าย ๆ ว่าสิ่งที่
ปรากฏนั้นถูกครอบงำด้วยวัฒนธรรมใดวัฒนธรรมหนึ่ง   

ดังนั้นอาจกล่าวได้ว่า ในกรณีของคนมุสลิมจากสามจังหวัดชายแดนใต้ แม้ศาสนาอิสลามจะมี
อำนาจเบ็ดเสร็จในระดับหนึ่งในการนิยามความหมายของวัฒนธรรมอิสลามที่เป็นศูนย์กลาง แต่ภายใต้
เงื่อนไขของสังคมปัจจุบันที่การเคลื่อนย้ายของผู้คนเกิดขึ้นอย่างมากและการที่คนผู้ถือครองวัฒนธรรม
หนึ่งๆ เคลื่อนย้ายได้อย่างเสรี ย่อมนำมาสู่การเปิดพื้นที่ในการต่อรองกับอำนาจผ่านการแสดงออกทาง
วัฒนธรรมที่แตกต่างออกไปจากเดิม 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 131 
 

 

จากการทบทวนวรรณกรรมเกี่ยวกับวัฒนธรรมของกลุ่มคนมุสลิมในจังหวัดชายแดนใต้พบว่า   
มีงานการศึกษาจำนวนมากที่เน้นศึกษาวัฒนธรรมกับผู้คนแบบหยุดนิ่ง กล่าวคือ มุ่งเน้นการอธิบายเพียง
คุณลักษณะวัฒนธรรมของผู้ที่นับถือศาสนาอิสลาม เช่น การศึกษาของ Kasetchai Laeheem (2016) 
เร ื ่อง Relationships between Islamic ethical behavior and Islamic factors among Muslim 
youths in the three southern border provinces of Thailand กล่าวถึง ความสัมพันธ์ระหว่าง
หลักจริยธรรมของอิสลามกับปัจจัยในการดำเนินชีวิตของวัยรุ่นมุสลิมในสามจังหวัดชายแดนใต้ ซึ่งพบว่า 
หลักคิดหรือจริยธรรมที่เกี่ยวข้องกับศาสนาส่งผลต่อการดำเนินชีวิ ตของวัยรุ่นมุสลิมในสามจังหวัด
ชายแดนเป็นอย่างมาก และสรุปว่าในการศึกษาเรื่องการปรับตัวของวัยรุ่นหรือนักศึกษามสุลมิที่ก้าวเขา้สู่
สิ่งแวดล้อมใหม่วัฒนธรรมใหม่นั้นมีความจำเป็นอย่างยิ่ง เพื่อนำไปสู่การเติมเต็มองค์ความรู้และเพื่อ    
การสร้างความเข้าใจต่อกลุ ่มคนที่มีความแตกต่างทางสังคมและวัฒนธรรม  ส่วนการศึกษาเรื ่อง          
การผสมผสานทางวัฒนธรรมระหว่างชาวไทยพุทธกับชาวไทยมุสลิมบ้านนาทับ ของอาดีช วารีกูล จำเรญิ 
แสงดวงแข และนพพร ด่านสกุล (2549) แสดงให้เห็นว่ามีวัฒนธรรมของไทยพุทธและไทยมุสลิม        
เป็นอย่างไร และมีการผสมผสานทางวัฒนธรรมระหว่างชาวไทยพุทธและชาวไทยมุสลิม การผสมผสาน
ทางวัฒนธรรมนั้นมีปัจจัยมาจากการมีชาติพันธุ์ร่วมกัน มีความเป็นพวกเดียวกันทำให้มีการผสมผสานใน
ด้านต่าง ๆ เช่น ด้านการกิน การใช้ถ้อยคำ ด้านการแต่งกาย ด้านความเช่ือประเพณี ซึ่งสามารถนำไปสู่
การลดความขัดแย้งได้ ส่วนหะสัน หมัดหมาน (2536) เสนอว่าควรมีการส่งเสริมวัฒนธรรมอิสลาม          
ที่ถูกต้องให้มากขึ้นในสถาบันการศึกษาเพราะการเข้าในวัฒนธรรมของสังคมเป็นพื้นฐานอันสำคัญและ
เป็นการเคลื่อนไหวแบบรัฐศาสตร์ในการได้มาซึ่งการพัฒนาสังคมนั้น ๆ แต่ไม่ควรใช้นโยบายแบบ 
Melting Pot ในการผสมผสานวัฒนธรรมความเชื่อและประสบการณ์ของคนท่ีแตกต่างกัน  

ตัวอย่างของการศึกษาวิจัยข้างต้นเป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาวัฒนธรรมของผู้คนภายใต้
เงื่อนไขบริบททางสังคมชายแดนใต้ เพื่อจุดประสงค์คือการสร้างความเข้าใจที่ดีต่อกัน การศึกษาจึงให้
ความสำคัญกับการหาคุณลักษณะสำคัญเฉพาะบางประการของผู้คนที่นับถือศาสนาอิสลามโดยเน้น
แสดงให้เห็นอย่างเด่นชัดถึงความแตกต่างกันของวัฒนธรรมไทยพุทธและไทยมุสลิม เพื่อหวังสร้างความ
เข้าใจระหว่างผู้ที่มีวัฒนธรรมแตกต่างกันให้เข้าใจกันได้อย่างสำเร็จรูป   

อย่างไรก็ดีในการศึกษาด้านวัฒนธรรมเหล่านี้ยังขาดการศึกษาส่วนของประสบการณ์ของ
ปัจเจกบุคคลเมื่อต้องเผชิญกับบริบทสังคมและวัฒนธรรมแบบใหม่ สิ่งที่ขาดหายไปคือการพิจารณาหรือ
ศึกษาวิจัยการดำเนินชีวิตของมนุษย์ผู้ถือครองวัฒนธรรมในฐานะของการเป็นผู้กระทำการ (Agency) ใน
บริบทหนึ่ง ๆ เพื่อแสดงให้เห็นถึงศักยภาพในการรับมือกับความเปลี่ยนแปลง โดยเฉพาะเมื่อเส้นแบ่ง   
เขตแดนทางวัฒนธรรมทั้งด้านพื้นที่และเวลานั้นพร่าเลือนลง โดยสามารถใช้แนวคิดเรื่องผู้กระทำการ
เป็นแว่นในการมองได้  

แนวคิดนี้  Laura M. Ahern (1999) เสนอว่าแนวคิดเรื ่องผู ้กระทำการสามารถตีความได้
หลากหลายแบบ เช่นที่ Laura ยกตัวอย่างหนึ่งของการใช้แนวคิดเรื่อง agency ของ Sherry Ortner ซึ่ง 
Sherry มองว่าแนวคิดเรื่อง Agency เกิดขึ้นในบริบททางสังคมและวัฒนธรรมรวมถึงเป็นส่วนหนึ่งของ
การใช้ภาษาในการอธิบายลักษณะดังกล่าว อย่างไรก็ดีนักวิชาการจำนวนมากใช้ Agency ในความหมาย
เดียวกับการต่อต้าน (Resistance) แต่ปฏิเสธไม่ได้ว่า Agency เกี่ยวข้องกับความสามารถและการเสริม



132 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

เน้น (Reinforcement) เรื่องสถานภาพที่เป็นอยู่ของผู้คน จึงกล่าวได้ว่าลักษณะดังกล่าวเป็นส่วนหนึ่ง
ของการต่อรองที่เกิดขึ้นในการดำเนินชีวิตของมนุษย ์

ในการทบทวนวรรณกรรมเกี่ยวกับเรื่องนี้ จึงพบว่าแนวคิดเรื่องผู้กระทำการ (Agency) นั้นมัก
เชื ่อมโยงกับแนวคิดเรื ่องการปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน (Practice of Everyday Life) ซึ ่งสนใจ
เรื่องราวของชุมชนและชีวิตของคนธรรมดาๆ ความสนใจใหม่นี้นำไปสู่การตีความ การวิเคราะห์ทางด้าน
วัฒนธรรม และการอธิบายประวัติศาสตร์ใหม่ โดยมิติโครงสร้างทางเศรษฐกิจ สังคม และการเมือง เป็น
เพียงส่วนประกอบหนึ่งของเรื่องราวเท่านั้นเพราะในการดำเนินชีวิตประจำวันเป็นเรื่องของการแย่งชิง
และต่อรองความสัมพันธ์ของอำนาจ (Power Relation) ระหว่าง “ผู้กำหนด” กับ “ผู้ใช้” (Users) ซึ่ง
ไม่ใช่ความสัมพันธ์ทางเดียวแต่เป็นวงจรของอำนาจที่หมุนเวียนอย่างไม่สิ้นสุด 

 
ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันคือการต่อรองกับอำนาจ 

De Certeau พัฒนาแนวคิดปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน (Practice of Everyday Life) มา
จาก Outline of the Theory of Practice ของ Bourdieu ว่าปฏิบัติการในชีวิตประจำวันนั้นสามารถ
แบ่งออกเป็น 2 ลักษณะ กล่าวคือ “ยุทธศาสตร์” (Strategy) ซึ่งเป็นพื้นที่ของฝ่ายที่มีอำนาจ และ      
“กลยุทธ์” (Tactics) คือส่วนที่อยู ่ตรงข้ามกับยุทธศาสตร์และเปรียบเสมือนพื ้นที่ ของผู ้ที ่อ่อนแอ       
(ไชยณรงค์ เศรษฐเชื ้อ, 2552) แต่ศูนย์กลางของความสนใจของ De Certeau คือคนธรรมดาสามัญ       
ที่เดิมมักถูกเข้าใจว่าเป็นกลุ่มที่อ่อนแอและว่าง่ายแต่ De Certeau ไม่ได้มองอย่างนั้น เพราะแท้จริงแล้ว
พวกเขามีความตื่นตัวและสามารถจัดการ (Manipulate) สิ่งแวดล้อมรอบตัวเขาได้ อีกทั้ง De Certeau 
ยังเห็นว่าวัฒนธรรมไม่ได้เป็นผลผลิต (Product) และเกิดจากความเป็นระบบ (System) แต่วัฒนธรรม
เกิดจากผู้ใช้วัฒนธรรมมีปฏิสัมพันธ์และการเกิดขึ้นอย่างเหมาะสม ดังนั้นวัฒนธรรมซึ่งเป็นเหมือน
ผลผลิตก็เป็นช่องทางหนึ่งของการใช้อำนาจและเป็นกลไกแห่งความมีระเบียบวินัย อีกทั้งผู้ใช้วัฒนธรรม
สามารถจัดการ (Manipulate) กลไกนี้ได้ (Lamont, 1987) อาจกล่าวได้ว่าจากแนวคิดนี้ ให้ความสนใจ
กับเสียงจากกลุ่มคนเล็กคนน้อยหรือผู้ที่อ่อนแอ และมีความสนใจที่จะศึกษาประสบการณ์ของกลุ่มคน
เหล่านี้ผ่านการดำเนินชีวิตของพวกเขาและให้ความสำคัญกับศักยภาพในการรับมือกับสิ่งต่าง ๆ ที่เกิด
ขึ้นกับพวกเขาในฐานะเป็นความรู้ 

นอกจากนี ้จากการสังเคราะห์วรรณกรรมพบว่า การศึกษาที ่ใช้แนวคิดปฏิบัต ิการใน
ชีวิตประจำวันของ De Certeau ปรากฎการศึกษาเป็นสองแนวทางสำคัญคือ แนวทางแรกเป็น
การศึกษาปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของผู้คนท่ีอยู่บริเวณชายแดนของรัฐกับอำนาจรัฐ  โดยคนเหล่านี้มี
ลักษณะชีวิตที่ข้ามไปมาระหว่างสองรัฐ ซึ่งในการศึกษาแนวทางนี้เป็นความพยายามเผยแสดงให้เห็นว่า 
มีโครงสร้างทางอำนาจอย่างเป็นทางการและไม่เป็นทางการของรัฐดำเนินการอย่างเคร่ งครัดอยู่ใน
บริเวณชายแดน แต่ในทางกลับกันผู้คนธรรมดาสามัญมี “อุบาย” หรือ “กลยุทธ์”ในการสร้างประโยชน์
ให้กับเขาได้เป็นอย่างดีและคนธรรมดาสามัญเหล่านี้คือคนเล็กคนน้อยในสังคมที่เดิมทีถูกมองว่าไม่มีพลัง
อำนาจในการต่อรองใดใด โดยในการศึกษาแนวทางนี้เน้นศึกษาตัวผู้ค้าหรือผู้ที่มีงานทำหรือเกี่ยวข้องกับ
พื้นที่ชายแดน เช่น การศึกษาของ ไชยณรงค์ เศรษฐเชื้อ (2552) เรื่องกลยุทธ์ปฏิบัติการในชีวิตประจำวนั
ของแรงงานข้ามชาติจากชายแดนกัมพูชา -ลาว ที่ทำงานในประเทศไทยภายใต้กระแสการพัฒนา          
อนุภูมิภาคลุ่มน้ำโขง ซึ่งหยิบเอาแนวคิดกลยุทธ์ปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน ของ De Certeau ผนวกเข้า



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 133 
 

 

กับแนวคิดลักษณะข้ามชาติของคนส่วนน้อย โดยให้ความสำคัญกับการวิเคราะห์ความสัมพันธ์เชิงอำนาจ
ของผู้คนที่หลากหลาย โดยพบว่าชีวิตของแรงงานต้องต่อรองและปรับตัวตลอดเวลา แต่ขณะเดียวกัน
ด้วยอัตลักษณ์ที่สามารถลื่นไหลได้ แรงงานได้ร่วมมือกับนายจ้างเพื่ออำพรางตัวเองจากอำนาจรัฐที่เข้า
มาจัดระเบียบ อีกทั้งพวกเขายังต่อรองกับวัฒนธรรมเดิมด้วย เช่นเดียวกับงานของ คะนึงนิจ พรมนัส 
และพัชรินทร์ ลาภานันท์ (2017) เรื ่องการต่อรองปฏิบัติการในชีวิตประจำวันและอำนาจในตลาด
ชายแดนไทย-กัมพูชา กรณีศึกษาแรงงานเข็นรถรับจ้างขนสินค้าชาวกัมพูชา ตลาดโรงเกลือ อำเภอ   
อรัญประเทศ จังหวัดสระแก้ว ช้ีให้เห็นว่าชายแดนไม่ได้มีอำนาจรัฐท่ีอ่อนแอแต่มีความเข้มข้น อีกทั้งยังมี
ความหลากหลายจากอำนาจทุนด้วย แต่คนเข็นรถรับจ้างไม่ได้สิ้นอำนาจอย่างสิ้นเชิง  เพราะพวกเขา
สามารถต่อรองกับอำนาจและฉกฉวยโอกาสเพื่อประโยชน์ของตนได้ และมีข้อสรุปเรื่องความจำเป็นที่
ต้องคำนึงถึงอำนาจที่หลากหลายเช่นเดียวกัน 

แนวทางที่สอง เป็นการศึกษาปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของผู้คนกับโครงสร้างทางสังคมและ
วัฒนธรรม ในงานของ สโรชพันธุ์ สุภาวรรณ์ (2559) เรื่องปฏิบัติการในชีวิตประจำวันกับการต่อรอง    
อัตลักษณ์ของผู้สูงอายุ ซึ่งใช้แนวคิดปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน และแนวคิดเรื ่องผู้ กระทำการมา
วิเคราะห์ สโรชพันธุ์ สุภาวรรณ์ ได้กล่าวถึงบริบทของการครอบงำผู้สูงอายุด้วยภาพลักษณ์เหมารวมที่   
ผูกโยงกับความเสื่อมถอยและการพึ่งพิง  สิ่งนี้ทำหน้าท่ีเบียดขับผู้สูงอายุให้เป็นเพียงกลุ่มวัฒนธรรมร่วม
เพื่อควบคุมบงการ แต่พบว่าผู ้สูงอายุมิได้ยอมจำนนต่อภาพลักษณ์ดังกล่าว แต่กลับใช้กลยุทธ์ใน
ชีวิตประจำวันเป็นเครื่องมือเพื่อต่อรองและประกอบสร้างอัตลักษณ์ใหม่ขึ้นเป็น “ผู้สูงอายุ” ที่ยังคงมี  
งานทำเป็นเสาหลักทางเศรษฐกิจของครอบครัว และมีอำนาจกำหนดความเป็นไปในทางสังคมของ
ตนเอง ท้ังยังจัดวางตนเองเข้ากับรูปแบบความสัมพันธ์ใหม่ๆ เพื่อก้าวข้ามภาพลักษณ์เหมารวมอัตลกัษณ์
ที่ถูกประกอบสร้างขึ้นนี้จึงสามารถลื่นไหลไปตามเงื่อนไขและสถานการณ์ได้ 

 ส่วนการศึกษาเรื่องปฏิบัติการในชีวิตประจำวันผ่านพื้นที่การแต่งงานข้ามชาติพันธุ ์ของ       
วันเพ็ญ สุภาจันทร์, เก็ตถวา บุญปราการ และเอมอร เจียรมาศ (2556) ใช้พื้นที่ของการแต่งงาน มอง
ผู้คนจากวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน แต่ต้องมาแต่งงานกัน โดยกล่าวว่าก่อนแต่งงานมลายูมุสลิมมีอัตลกัษณ์
ที่ผูกโยงอยู่กับหลักศาสนาและปฏิบัติการในชีวิตประจำวันอยู่บนพื้นฐานความเชื ่อทางศาสนาและ
วัฒนธรรมดั้งเดิม ส่วนอัตลักษณ์ของชาวจีนและชาวไทยพุทธ มีความสำนึกทางชาติพันธุ ์เกี ่ยวกับ      
ความเชื ่อตามบรรพบุรุษ มีปฏิบัติการในชีวิตประจำวันผ่านพิธีกรรมการแต่งงาน เมื ่อคนจากสอง
วัฒนธรรมต้องแต่งงานกัน บางคู่ทำพิธีนิก๊ะห์ (การหมั้น) อย่างเดียวถือว่าเป็นการแต่งงานที่สมบูรณ์แล้ว 
บางคู่มีพิธีกรรมการแต่งงานแบบผสมผสานคือกินเหนียวภาคใต้การนิก๊ะห์ และการเลี้ยงฉลองแบบ
ใหญ่โต หลังการแต่งงาน มีการข้ามพรมแดนทางชาติพันธุ์ของชาวไทยพุทธคือปรับเปลี่ ยนไปนับถือ
ศาสนาอิสลาม เปลี่ยนแปลงการแต่งกาย วิถีปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน ความเชื ่อ ความศรัทธา
บางอย่าง 

 เก็ตถวา บุญปราการ (2553) ศึกษาเรื่องปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของผู้ค้ามุสลิมข้ามแดน
ปาดังเบซาร์ไทย-มาเลเซีย โดยแสดงให้เห็นว่าในบริเวณปาดังเบซาร์ไทย -มาเลเซีย ผู ้ค้ามีการให้
ความหมายทางสังคมตามเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในแต่ละมิติเวลา อีกทั้งรูปแบบความสัมพันธ์ของเครือข่าย
ทางการค้าของผู้ค้ามุสลิมข้ามแดนนั้นมีความซับซ้อนและการดำเนินกิจกรรมทางการค้าของผู้คา้มุสลิม
ล้วนเผชิญกับสิ่งต้องห้ามตามหลักการของศาสนาอิสลามอีกด้วย 



134 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

 
บทสรุป 

จากการทบทวนและสังเคราะห์วรรณกรรมข้างต้นพบข้อสังเกตสำคัญบางประการเพื่อใช้เป็น
แนวทางในการทำการศึกษาวิจัยเกี่ยวกับวัยรุ่นมุสลิมในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ ดังนี้ 

ประการแรก การศึกษาเกี่ยวกับผู้นับถือศาสนาอิสลามในจังหวัดชายแดนใต้ที่มีจำนวนมากขึ้น 
ส่วนหนึ่งเป็นผลมาจากความไม่สงบในชายแดนภาคใต้ จึงก่อเกิดความพยายามที่จะทำความเข้าใจผู้คน
ต่างศาสนาและวัฒนธรรมอันเป็นส่วนหนึ่งของแนวทางการศึกษาปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของผู้คน
กับโครงสร้างทางสังคมและวัฒนธรรม  อย่างไรก็ตามในการศึกษาจำนวนมากเกี่ยวกับมุสลิมนั้น ยังเป็น
การศึกษาเพื่อตอบคำถามที่ว่ามุสลิมคือใคร มีลักษณะทางสังคมวัฒนธรรมอย่างไร ซึ่งเป็นการศึกษา
สังคมและวัฒนธรรมแบบหยุดนิ่งตายตัวและมีคำตอบสำเร็จรูปคือวัฒนธรรมของมุสลิมเป็นไปตาม
หลักการทางศาสนา ต่อมาเมื่อสังคมเปลี่ยนแปลงและถูกท้าทายจากความเป็นสมัยใหม่ การศึกษาต่าง ๆ 
จึงมุ่งไปค้นหาและอธิบายการปะทะกันของความเป็นอิสลามและภาวะสมัยใหม่ ในทางหนึ่งผู้ เขียน    
เห็นว่าเป็นการศึกษาที่ก่อให้เกิดคุณูปการต่อการทำความเข้าใจสังคมของชาวมุสลิมที่เปลี่ยนแปลงไป    
แต่ในทางกลับกันการศึกษาเรื่องนี้ยังละเลยกลุ่มคนที่มีความแตกต่างกัน ต้องไม่ลืมว่าในกลุ่มผู้นับถือ
ศาสนาอิสลามด้วยกันเองก็มีความไม่เหมือนกัน อีกทั้งหน่วยการวิเคราะห์ที่เป็นชุมชนมุสลิมที่ตั้งอยู่ใน   
ที่ต่าง ๆ ของประเทศไทย ย่อมมีความเฉพาะและมีบรบิทแตกต่างกันออกไป หรือแม้กระทั่งกลุ่มอายุของ
ผู้ที่จะศึกษาหรือเพศสภาพของพวกเขาก็ยังมีความสำคัญอย่างยิ่งที ่จะต้องให้ความสำคัญและได้รับ
การศึกษาต่อไป 

 ประการที่สอง การศึกษาเกี่ยวกับวัยรุ่นมุสลิมในจังหวัดชายแดนภาคใต้ยังสนใจอยู่กับการหา
ความหมายอัตลักษณ์ของมุสลิมหรืออิสลามและการปฏิบัติตัวตามหลักการของศาสนา การศึกษา
บางส่วนมีการแปะป้ายให้กลุ่มคนท่ีปฏิบัติตัวไม่สอดคล้องกับศาสนาว่าเป็นกลุ่มที่ต้องได้รับการปรับปรุง
แก้ไขพฤติกรรม โดยละเลยหรือไม่คำนึงถึงแบบแผนชีวิต สิ่งที่พวกเขาต้องเผชิญ การเปลี่ยนแปลง      
การเคลื่อนย้าย ทั้งในสิ่งแวดล้อมเดิมและในสิ่งแวดล้อมใหม่ ซึ ่งสิ ่งเหล่านี ้คือความเป็นสมัยใหม่ที่       
ทะลุทะลวงเข้าไปสู่ชีวิตประจำวันของพวกเขา ดังนั ้นเพื่อเผยให้เห็นวิธีการหรือความพยายามใน        
การต่อรองกับอำนาจจากวัฒนธรรม ความเป็นไปของชีวิต รวมไปถึงความขัดแย้งที่เกิดขึ้น การศึกษา
ด้านอัตลักษณ์และการต่อรองด้านอัตลักษณ์ของผู ้คน จึงสามารถมองผ่านแนวคิดปฏิบัติการใน
ชีวิตประจำวัน (Practice of Everyday Life) และแนวคิดผู้กระทำการ (Agency) มาศึกษาโดยวิธี    
ชาติพันธุ์วรรณากับกลุ่มวัยรุ่นมุสลิมได้  เพื่อเผยให้เห็นถึงกลยุทธ์ในชีวิตประจำวันที่แตกต่างกันออกไป
ตามบริบทเวลาและสถานที่และศึกษาถึงความคิด การนิยามความหมายที่ปรากฏขึ้นผ่านประสบการณ์
ของวัยรุ่นเหล่านี้แทนที่จะศึกษาเพื่อมุ่งเน้นการปรับพฤติกรรมของกลุ่มวัยรุ่นให้สอดคล้องกับหลักการ
ทางศาสนา และไม่เหมารวมว่าพฤติกรรมที่แตกต่างออกไปนี้เป็นความแปลกแยกของสังคม 

ประการที ่สาม จะเห็นได้ว ่าในเชิงทฤษฎีของกระบวนการผลิตซ้ำทางสังคม (Social 
Reproduction) แนวคิดผ ู ้กระทำการ (Agency) ช ่วยคลี ่คลายให้เห ็นความเป็นไปได ้ของการ
เปล ี ่ยนแปลงทางส ังคม (Social Transformation) (Laura M. Ahern,1999) ด ังน ั ้นในกรณีของ
ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของกลุ่มวัยรุ่นมุสลิมจากสามจังหวัดชายแดนใต้ จึงเป็นตัวอย่างที่เผยให้เห็น
พลวัตที่อาจจะนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมของกลุ่มผู้นับถือศาสนาอิสลามในบริบท



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 135 
 

 

พื้นที่สามจังหวัดชายแดนภาคใต้ได้  อย่างไรก็ดีในการให้ความสนใจการเป็นผู้กระทำการ (Agency) ต้อง
ตระหนักถึงแรงต้านทานต่อการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นภายในสังคมและวัฒนธรรมนั้น ๆ ด้วย เนื่องจาก
ผู้กระทำการซึ่งเป็นคนเล็กคนคนน้อยในสังคมย่อมเผชิญกับแรงเสียดทาน ทั้งจากภายในกลุ่มสังคมและ
วัฒนธรรมของตนเอง และจากกระบวนการเปลี่ยนแปลงจากภายนอกโดยเฉพาะกระบวนการของ     
โลกาภิวัตน์  
 
ข้อเสนอแนะต่อแนวทางการศึกษาวิจัยในอนาคต 

 จากการทบทวนวรรณกรรมพบว่าการศึกษาจำนวนมากเกี่ยวกับวัยรุ่นมุสลิมในสามจังหวัด
ชายแดนภาคใต้ให้ความสำคัญกับการศึกษาพฤติกรรมที่สอดคล้องหรือไม่สอดคล้องกับหลักการทาง
ศาสนา สังคม และวัฒนธรรมของชาติพันธุ์มลายู ส่วนแนวทางการศึกษาอื่น ๆ ที่เริ่มปรากฏเพิ่มมากขึ้น
คือความสนใจมุสลิมกับพลวัตการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นจากโลกาภิวัตน์ จึงเป็นที่น่าสนใจในการศึกษา
ต่อไปอย่างยิ่งว่าในกระบวนการเปลี่ยนแปลงสู่ความเป็นสมัยใหม่ที่ปฏิ เสธไม่ได้นี้ ความขัดแย้งหรือ    
การปะทะกันของปฏิบัติการของผู้คนกลุ่มต่าง ๆ ในพื้นที่นี้ดำเนินไปอย่างไร และปฏิบัติการของผู้คน
เหล่านั้นมีลักษณะอย่างไร อันจะช่วยฉายภาพให้เห็นถึงสังคมและวัฒนธรรมของชาวไทยมุสลิมใน      
สามจังหวัดชายแดนภาคใต้ที่มีพลวัตไม่ได้หยุดนิ่งอยู่กับที่ และเพื่อสร้างความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับผู้คน
และสังคมมุสลิมในจังหวัดชายแดนใต้ได้ต่อไป 
 
 
เอกสารอ้างอิง 
การียา ยือแร, สาวิตรี ลิ้มชัยอรณุเรือง และเพชรน้อย สิงห์ช่างชัย. (2010). การส่งเสริมการออกกำลัง 

กายตามหลักศาสนาอิสลามในกลุม่แม่บ้านจังหวัดปตัตานี. AL-NUR JOURNAL OF 
GRADUATE SCHOOL, FATONI UNIVERSITY, 5(9), 83-92. 

เก็ตถวา บุญปราการ. (2553). ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของผู้ค้ามสุลิมข้ามแดนปาดังเบซาร์ไทย- 
มาเลเซีย. Journal of Liberal Arts Prince of Songkla University, 2(1), 1-25. 

เกษตรชัย และหีม, และดลมนรรจน์ บากา. (2012). ปัจจัยเสี่ยงท่ีส่งผลต่อพฤติกรรมก้าวร้าวของ 
เยาวชนไทยมสุลมิในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้. NIDA Development Journal, 51(3),  
59-90. 

คะนึงนิจ พรมนัส, และพัชรินทร์ ลาภานันท์.  (2017).  การต่อรอง ปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน และ 
อำนาจในตลาดชายแดนไทย-กัมพูชา กรณีศึกษาแรงงานเข็นรถรับจา้งขนสิ้นค้าชาวกัมพูชา 
ตลาดโรงเกลือ อำเภออรญัประเทศ จังหวัดสระแก้ว. Journal of Mekong Society. 13(3) : 
151-174 doi: 10.14456/jms.2017.29 

ไชยณรงค์ เศรษฐเชื้อ. (2552). กลยุทธ์ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของแรงงานข้ามชาติจากชายแดน 
กัมพูชา-ลาวท่ีทำงานในประเทศไทยภายใต้กระแสการพัฒนาอนุภูมภิาคลุม่น้ำโขง. วารสาร 
ลุ่มน้ำโขง, 5(2), 23-44 

ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร. (2549) รัฐ-ชาติกับ (ความไร้) ระเบยีบโลกชุดใหม่. กรุงเทพฯ : วิภาษา  
ฐิติญา วิมลวัฒน์. (2557). การจัดการอาหารในระดับครอบครัวตามวิถีมุสลมิและกระบวนการขับเคลือ่น 



136 | วารสารวิชาการ คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร ์
     มหาวิทยาลัยราชภฏันครสวรรค ์
 

เพื่อให้เกิดความมั่นคงทางอาหารในครอบครัว: กรณีศึกษาชุมชนบ้านชาใจ อำเภอไชโย 
จังหวัดอ่างทอง. Journal of Social Development วารสารพัฒนาสังคม, 15(2). 

ณัฐวัชร์ เผ่าภู่. (2012). สุขภาพกับชีววิถีของมุสลิม: ศึกษากรณีชุมชนสมอเอก. Health and Muslim  
Way of Life: Case of Samoreak. NIDA Development Journal, 52(1), 189-208. 

แพร ศิริศักดิด์ำเกิง. (2558). ชีวิตมุสลมิใน "รังยาเสพติด" : ความปกติที่ต้องต่อรองในชุมชนแห่งหนึ่งใน 
ภาคใต้ของประเทศไทย (วิทยานิพนธด์ุษฎีบัณฑิต). กรุงเทพฯ: มหาวทิยาลัยธรรมศาสตร ์

วันเพ็ญ สุภาจันทร์, เก็ตถวา บุญปราการ และเอมอร เจียรมาศ. (2556). ปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน 
ผ่านพ้ืนท่ีการแต่งงานข้ามชาติพันธุ์. Journal of Liberal Arts Prince of Songkla  
University, 5(1), 76-89. 

วิภาวี พงษ์ปิ่น. (2555). ยุวมุสลิมมะห์ ศรัทธา กับภาวะสมัยใหม่ (วิทยานิพนธ์มหาบัณฑิต). กรุงเทพฯ:  
มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร์. 

สมัคร์ กอเซ็ม. (2560). ปอแนใต้ปอเนาะ : ชาติพันธ์ุวรรณาย้อนมองดูตัวเองของ“เควียร์มสุลมิ”และ 
ความทรงจำวัยเด็กในโรงเรียนสอนศาสนา. Thammasat Journal of History, 4(1). 

สโรชพันธุ์ สุภาวรรณ์. (2559). ปฏิบัติการในชีวิตประจําวันกับการต่อรองอัตลักษณ์ ของผู้สูงอายุ. 
วารสารสังคมศาตร์มนุษยศาสตร์มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์., 34-58 

เสาวนีย์ จติต์หมวด. (2535) วัฒนธรรมอสิลาม. พิมพ์ครั้งท่ี 3  กรุงเทพฯ : ทางนำ. 
หะสัน หมัดหมาน. (2536). ควรมองสังคมมุสลิมอย่างไร: กรณีสังคมจังหวัดชายแดนภาคใต้. วารสาร

ทักษิณคดี, 49-59. 
อัสรี มาหะมะ. (2560). มลายูมสุลิมกับกระบวนการทำให้เป็นไทย. Journal of Social Sciences,  

Faculty of Social Sciences, Chiang Mai University, 29(1), 127-159. 
อาดีช วารีกูล, จำเริญ แสงดวงแข และนพพร ด่านสกุล. (2549). ศึกษาการผสมผสานทางวัฒนธรรม

ระหว่างชาวไทยพุทธกับชาวไทยมุสลิมบ้านนาทับ ตำบลนาทับ อำเภอจะนะ จังหวัดสงขลา. 
วารสารปาริชาต (ฉบับบัณฑิตศึกษา), 77-81. 

Laeheem, K. (2013). The Islamic way of youth care by Muslim leaders in the three  
southern-border provinces of Thailand. Asian Social Science, 9(10), 160. 

Laeheem Kasetchai. (2016). Relationships between Islamic ethical behavior and Islamic 
factors among Muslim youths in the three southern borders provinces of 
Thailand. Kasetsart Journal of Social Science, 1-7. 

Laeheem, K. (2017). Guidelines for correcting behavior incongruent with the Islamic way  
of life among risk groups of Muslim youth in the three southern border 
provinces of Thailand. Kasetsart Journal of Social Sciences. 

Laeheem, K. (2018). Approaches to promoting Islamic ethics in adherence to the faith  
among Thai Muslim youths in Pattani province, Southern Thailand. Kasetsart  
Journal of Social Sciences. 

Lamont, M. (1987). The Practice of Everyday Life. Michel de Certeau , Steven F.Rendall.  
American Journal of Sociology, 93(3), 720–721. doi:10.1086/228800 



ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม-มิถุนายน 2563 | 137 
 

 

Laura M. Ahearn. (1999). Agency. Journal of Liguistic Anthropology, Vol.9 No. 1/2, 12-15. 
Santasombat, Y. (2008). Power, Space and Ethnic Identities: Cultural Politics of Nation- 

State in Thai Society. Bangkok: Princess Maha Chakri Sirindhorn Anthropology 
Centre (Public Organisation). 

Suwannathat-Pian, K. (2008). National identity, and “Sam-Sams” of Satun, and the Thai  
Malay  Muslims. Thai south and Malay north: Ethnic interactions on a plural 
peninsula, 155-172. 

Tuansiri, E. (2018). In the name of Identity : Islam Melayu Patani. Songkhlanakarin  
Journal (Social and Humanity), 23(3), 49-83 

 


