
83 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 
Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 

 

การอ้างถึงวรรณกรรมในพิธีกรรมของภาคใต้:  
กลวิธีการสื่อสารและความสำคัญต่อบทพิธีโนรา 

The Allusion to Literature in Southern Rituals:  
Communication Strategies and Significance to the Nora Ritual Texts  

 
 ชาญณรงค์ คงฉิม* 

Channarong Kongchim 

 

            บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มุ่งศึกษา 1) กลวิธีการอ้างถึงวรรณกรรมในพิธีกรรมโนรา 2) บทบาทความสำคัญของ      
การอ้างถึงวรรณกรรมของบทพิธีโนรา โดยใช้วิธีการเก็บข้อมูลจากเอกสาร ลงพื้นท่ีสัมภาษณ์และสังเกตการณ์
พิธีกรรม 4 พิธีกรรม ได้แก่ พิธีเหยียบเสน พิธีแก้เหมฺรฺย พิธีคล้องหงส์ และพิธีแทงเข้ ของโนรา 3 คณะใน
จังหวัดพัทลุง สงขลา และปัตตานี แล้วสรุปผลการวิจัยด้วยวิธีการพรรณนาวิเคราะห์  
 ผลการวิจัยพบว่า 1) กลวิธีการการอ้างถึงวรรณกรรมในบทร้องพิธีโนรา ใน 4 พิธีกรรมนั้นมีการใช้บท
ร้องของวรรณกรรมท่ีกวีประพันธ์บทร้องใหม่ มีลักษณะการอ้าง 3 แบบ คือ (1) อ้างถึงบางตอน ในพิธีเหยียบ
เสนใช้   บทร้องเรื่องรามเกียรติ์ ตอนพระลักษณ์ต้องหอกโมกขศักดิ์ ที่กวีแต่งบทร้องให้ล้อกับบทวรรณกรรม 
(2) อ้างถึงบางเหตุการณ์ ในพิธีแก้เหมฺรฺยใช้บทร้องเรื่องขุนช้างขุนแผน ตอนขุนแผนขึ้นเรือนขุนช้าง ท่ีกวีแต่ง
บทร้องใหม่ และ(3) อ้างถึงท้ังเหตุการณ์ พิธีคล้องหงส์ใช้บทร้องเรื่องพระสุธนมโนราห์ และพิธีแทงเข้ใช้บทร้อง
เรื่องไกรทอง ที่มีบทร้องคล้ายกับบทวรรณกรรมและแต่งบทร้องใหม่ โดยบทร้องโนราที่นำมาอ้างนั้นมาจาก
วรรณกรรมท้องถิ่นประเภทประโลมโลก และประเภทมุขปาฐะบทขับร้องบทลำ ซึ่งบทร้องโนรานั้นเดิมเป็น
วรรณกรรมท่ีแพร่กระจายในพื้นท่ีภาคใต้ 2) บทบาทความสำคัญของบทร้องพิธีโนรากับการอ้างถึงวรรณกรรม 
พบ 4 ประเด็น ได้แก่ (1) ความสัมพันธ์ระหว่างภาคใต้กับราชธานีผ่านวรรณกรรมการแสดง (2) ด้านความสำคัญ
ต่อวิถีของชาวใต้ โดยเฉพาะองค์ประกอบสำคัญของพิธีกรรม มี 3 ประเด็น คือ การแก้บน การรักษาโรค และ
ฤกษ์ยาม (3) บทร้องกับความสัมพันธ์ของคนในลุ่มทะเลสาบสงขลา 3 ประเด็น คือ ความสัมพันธ์กับตำนาน
โนราในการอธิบายพิธีกรรม ความสัมพันธ์ของบทร้องกับการแทงศาสตรา (4) บทร้องโนรากับขวัญกำลังใจของ
คนในชุมชน และ (5) โนราใหญ่เป็นผู้นำทางความคิดจิตวิญญาณของคนในชุมชน  
 
คำสำคัญ: การอ้างถึงวรรณกรรม กลวิธีการส่ือสาร บทพิธีโนรา 

 
* อาจารย์คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลยัทักษิณ 
Lecturer, Faculty of Education, Thaksin University 
Email: Channarong_jf@hotmail.com 

Received 20 March, 2025 
Revised 27 April, 2025 
Accepted 3 June, 2025 



84 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 
 

Abstract 
 This research article aims to study: 1) The strategies of literary references in Nora rituals. 
2) The significance of literary references in the chants of Nora rituals. The study employs data 
collection methods including document analysis, field interviews, and participant observation 
of four Nora rituals: Yieb Sen, Kae Mern, Klong Hong, and Taeng Khe. The research focuses on 
three Nora troupes from Phatthalung, Songkhla, and Pattani provinces and concludes with a 
descriptive analysis of the findings. 
 The research findings reveal that: 1) The strategies of literary references in the chants 
of Nora rituals across the four ceremonies involve newly composed verses inspired by classical 
literature. These references occur in three forms: (1) Partial Episode Reference: In the Yieb Sen 
ritual, the chant references an episode from Ramayana, specifically Phra Lak being struck by 
the Mokkasak spear, where the poet adapts the original text into a Nora chant. (2) Event-based 
Reference: In the Kae Mern ritual, the chant refers to Khun Chang Khun Phaen, specifically the 
scene where Khun Phaen climbs into Khun Chang’s house, with a newly composed verse 
inspired by the literary work. ( 3 )  Full-Event Reference: In the Klong Hong ritual, the chant 
references Phra Suthon-Manora, and in the Taeng Khao ritual, the chant is derived from Krai 
Thong, with lyrics closely resembling the original texts but modified for the Nora performance. 
The Nora chants used in these references are drawn from local romantic literature and oral 
traditions of sung poetry, which were originally widespread in Southern Thailand. 2 )  The 
significance of Nora ritual chants in relation to literary references can be categorized into four 
key aspects: (1) The connection between Southern Thailand and the royal capital through 
performance literature. (2) The role of literary references in the Southern way of life, 
particularly in three major ritual components: votive offerings, healing practices, and 
auspicious ceremonies. (3) The relationship between Nora chants and the communities around 
Songkhla Lake, which includes three key aspects: their connection to Nora legends in 
explaining rituals, the association between chants and weapon-piercing ceremonies, and their 
role in local traditions. (4) The role of Nora chants in fostering morale and spiritual strength 
within the community. (5) The Nora master (Nora Yai) as a spiritual and intellectual leader 
within the community. 
 
Keywords: Allusion to Literature, Communication Strategies, Nora Ritual Texts 
 



85 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 
Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 

 

1. บทนำ  
 โนราโรงครู เป็นพิธีกรรมทางวัฒนธรรมที่สำคัญของชาวไทยภาคใต้ และพื้นที่บางรัฐในประเทศ
มาเลเซีย เป็นศิลปะการแสดงพื้นบ้านที่สำคัญเกี่ยวกับการร่ายรำและการขับร้องบท มีความเกี่ยวข้องกับการ
นับถือผีบรรพบุรุษ (เรียกว่าครูหมอ) โดยพิธีกรรมโนราโรงครูนั้นท่ีนิยมจัดขึ้นในช่วงเดือน 4 6 7 8 และ 9 ตาม
ปฏิทินจันทรคติ ในแต่ละจังหวัดมีความแตกต่างกันออกไป แต่นิยมจัดขึ้นเป็นเวลา 1-3 คืน เป็นการแสดงโนรา
โรงครูมี 2 ประเภท คือ โรงครูใหญ่จะแสดง 2-3 คืน หากแสดงเพียง 1 คืน (บางท่ีเรียกว่า ค้ำครู) เรียกว่า โรง
ครูเล็ก การจัดพิธีกรรมโนราโรงครูจะนับเป็นคืน เช่น 3 วัน 2 คืน หรือ 4 วัน 3 คืน ตามความต้องการและ
กำลังทรัพย์ของเจ้าภาพ พิทยาบุษรารัตน์ กล่าวว่า จุดมุ่งหมายของพิธีกรรมโนราโรงครูที่สำคัญมี 3 ประการ 
คือ (1) เพื่อไหว้ครูหรือไหวตายายโนรา (2) เพื่อทำพิธีแก้บนหรือแก้เหมรฺย (3) เพื่อครอบเทริด คือ การครอบ
มือศิลปินใหม่ (พิทยา บุษรารัตน์, 2539)  
 จากการเก็บข้อมูลจากเอกสารและการลงพื้นท่ีเบ้ืองต้น พบว่าพิธีกรรมโนราโรงครูมีพิธีกรรมปลีกย่อย      
4 พิธีกรรม ได้แก่ 1) พิธีการเหยียบเสน 2) พิธีการแก้เหมรฺย 3) พิธีการคล้องหงส์ และ 4) พิธีการแทงเข้ ท่ีเป็น
การรำที่มีลักษณะต่างจากปกติ จัดขึ้นในโอกาสการผูกผ้าตัดจุกศิลปินใหม่ หรือการรำขึ้นมาเพื่อแก้เหมยบน
ให้แก่เจ้าภาพ โดยการแสดงจะมีการขับร้องบทและการเจรจาสลับกันไป และบางครั ้งมีการอุปกรณ์
ประกอบการแสดง 
 การประกอบพิธีกรรม 4 พิธีกรรมข้างต้น มีการขับร้องบทตามเรื่องวรรณคดี คือ 1) พิธีการเหยียบเสน     
ใช้บทเรื่องรามเกียรติ์ 2) พิธีการแก้เหมรฺยใช้บทเรื่องขุนช้างขุนแผน 3) พิธีการคล้องหงส์ใช้บทเรื่องพระสธุน
มโนราห์ และ 4) พิธีการแทงเข้ใช้บทเรื่องไกรทอง มาแสดง เดิมวรรณคดีทั้ง 4 เรื่องดังกล่าว เป็นวรรณคดี
ประเภทลายลักษณ์ของภาคกลาง ต่อมาการแพร่กระจายของเรื่องผ่านการคัดลอกหรือแบบมุขปาฐะ ทำให้ครู
โนราในสมัยก่อนได้จดจำนำมาใช้เป็นบทการแสดงในพิธีกรรมโนราโรงครู มาปรับเปล่ียนหรือแปลงรูปแบบกับ
ปริบทใหม่ ให้เหมาะสมกับกลุ่มเป้าหมายใหม่  
 ผู้วิจัยเห็นว่าตัวบทวรรณคดีไทยใช้ในพิธีกรรรมทั้ง 4 ของโนราโรงครูนั้น นักแสดงได้ผสมผสานความ
เชื่อ ลีลาการแสดง และองค์ประกอบเสริมอื่นที่สำคัญลงไปขณะแสดง ทำให้พิธีกรรมมีความเข้มขลังและ
ศักดิ์สิทธิ์ ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษาเคราะห์บทวรรณคดีท่ีใช้ในพิธีกรรมดังกล่าว เพื่อพัฒนาองค์ความรู้ โดย
เลือกเก็บข้อมูลนักแสดง 3 คณะ ในพื้นท่ีจังหวัดสงขลา จังหวัดพัทลุง และจังหวัดปัตตานี ท่ีให้ความยินยอมใน
การเก็บข้อมูลและขออนุเคราะห์ภาพท่ีคณะโนราเคยบันทึกไว้มาประกอบ 
 
2. วรรณกรรมที่เก่ียวข้อง  
 2.1 เอกสารเกี่ยวกับวรรณคดีไทยและการละคร  
 การแสดงท่ีเป็นแบบแผนของไทย ได้แก่ โขน ละคร และระบำ โดยท้ัง 3 ชนิดนี้ว่าด้วยศิลปะการฟ้อน
รำ โดยเฉพาะละครที่แยกประเภทออกเป็น 3 ชนิด คือ ละครนอก ละครใน และละครชาตรี (รื่นฤทัย สัจจ
พันธุ์, 2553) ขณะท่ีสุจิตต์ วงษ์เทศ (2532) ได้สันนิษฐานว่า “ละคร” มาจากภาษาเขมร เพราะเขมรเขียนว่า 



86 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 
 

ละโขน แต่อ่านละคร “ละโขนพระกรุณา” อ่านว่า ละครพระกรุณา หมายถึง ละครหลวง ถือเป็นนาฏกรรม
ประเภทหนึ่งที่หมายถึง ศิลปะการขับร้อง ฟ้อนรำ ระบำ และดนตรี สำหรับวรรณคดีการละครของไทย ได้
แสดงให้เห็นพัฒนาการมาตั้งแต่สมัยสุโขทัยแต่ไม่เด่นชัด เหตุว่าหลักฐานในสมัยนี้มีไม่มาก หากจะพิจารณา
ตามข้อความในศิลาจารึก หลักท่ี 1 พบว่า มีการกล่าวถึงการละเล่นในเทศกาลกฐินว่า “เมื่อจักเข้ามาเวียงเรียง
กันแต่อรัญญิกพู้น ท้าวหัวลานดํบงดํกลอยด้วยเสียงพาทย์เสียงพิณ เสียงเล่ือนเสียงขับ ใครจักเล่นเล่น ใครจัก
หัวหัว ใครจักมักเล่ือนเล่ือน” เช่นเดียวกับศิลาจารึกหลักท่ี 8 กล่าวถึงเทศกาลไหว้พระพุทธบาทท่ีเขาสุมนกูฏ 
ว่า “ระบำรำเต้นเล่นทุกวัน ด้วยเสียงอันสาธุการบูชาอีกด้วยดุริยพาทย์พิณฆ้องกลอง...” (มนตรี มีเนียม, 
2560)  
 ในสมัยกรุงศรีอยุธยา เริ ่มเด่นชัดขึ้นโดยเฉพาะในสมัยพระรามาธิบดีที ่ 2 มีการจัดงานเฉลิมพระ
ชนมพรรษา โปรดให้มีการเล่นดึกดำบรรพ์และในสมัยนี้มีคำว่า “ละคร” เกิดขึ้น ปรากฏครั้งแรกในจดหมาย
เหตุของเมอสิเออร์ เดอลาลูแบร์ ท่ีบันทึกเกี่ยวกับการแสดงในสมัยสมเด็จพระนารายณ์มหาราช ว่า “การเล่น
ของชาวสยามเรียกว่า “ละคร” เป็นกลอนแกมเจรจา” และในสมัยสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวบรมโกศ ได้มีละครใน
เกิดขึ้นแล้วดังปรากฏในปุณโณวาทคำฉันท์ ขณะที่สมัยกรุงธนบุรีสมเด็จพระเจ้ากรุงธนบุรี ทรงรวบรวม
วรรณคดีและการละครไว้ หลังจากที่ได้รับความเสียหายจากศึกสงครามในยุคกรุงศรีอยุธยา พบว่า  นางละคร
ส่วนใหญ่ได้มาจากเมืองนครศรีธรรมราช ในสมัยรัตนโกสินทร์การละครไทยเริ ่มเป็นแบบแผนมาก ยิ่งขึ้น 
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช ทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯ ให้หัดโขนและละครหลวงขึ้น ใน
ด้านบทละครนั้นพระองค์ทรงเป็นทั้งกวีและโปรดเกล้าฯ ให้กวีนักปราชญ์ราชบัณฑิตช่วยกันชำระวรรณคดี
สำหรับใช้เป็นบทละครหลวง (ละครใน) มี 4 เรื่อง คือ รามเกียรติ์ อุณรุท อิเหนา และดาหลัง  
 สมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย พระองค์ทรงพระราชนิพนธ์วรรณคดีเพื่อการขับร้อง
และการแสดงไว้หลายเรื่อง มีการปรุงบทและร้อยเรียงองค์ประกอบต่าง ๆ ตลอดทั้งบทละครนอก 5 เรื่อง 
ได้แก่ ไชยเชษฐ์ สังข์ทอง ไกรทอง มณีพิชัย และคาวี โดยบทละครเหล่านี้มีการปรุงบทผสมผสานลักษณะเด่น
แบบละครนอกของชาวบ้านกับลักษณะเด่นละครแบบหลวง (ธานีรัตน์ จัตุทะศรี, 2566) ทำให้เป็นแบบแผนก
ว่ารัชกาลก่อน  
 ขณะท่ีในสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ทรงอนุญาตให้มีการเล่นละครหลวงดังเดิมและ
มีการเก็บภาษีโขนละครขึ้น ปี พ.ศ. 2402 และสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ได้พัฒนาละคร
รำและละครพูดแบบตะวันตก โดยเฉพาะละครดึกดำบรรพ์ ละครพันทาง ละครพูดแบบฝรั่ง และละครร้อง 
และต่อมาสมัยพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว พระองค์ทรงเป็นทั้งกวี ผู้จัดการละคร และนักแสดง 
พระองค์ได้นำบทละครพูดเข้ามาสู่วงการการละครของไทยเป็นครั้งแรก ทำให้การละครไทยจึงพัฒนาต่อเนื่อง 
 ในสมัยพระบาทสมเด็จพระปกเกล้าเจ้าอยู่หัว ประเทศไทยเข้าสู่ภาวะสงคราม การละครหลวงซบเซา
แต่ก ิจการการละครก็ย ังคงดำเน ินการอยู ่  ม ีการจัดตั ้งโรงละครการแสดงที ่สมจร ิงมากขึ้ น ต่อมา
สถาบันการศึกษา โดยเฉพาะจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัยและมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ได้เปิดสาขาวิชาท่ี
เกี ่ยวกับการแสดง ได้ละครเวทีแบบตะวันตกเข้ามาสอนและแสดง เกิดกลุ่มและคณะละครเอกชนขึ้น เป็น



87 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 
Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 

 

จำนวนมาก จนมาถึงปัจจุบันมีการจัดสร้างละครและภาพยนตร์เพื ่อเสนอขายให้แก่ช่องโทรทัศน์และโรง
ภาพยนตร์ ทำให้ผู้ชมสามารถเลือกชมละครได้หลากหลายมากยิ่งขึ้น  
 2.2 การดัดแปลงวรรณคดีเป็นบทละคร 
 มนตรี มีเนียม (2560) กล่าวสรุปว่า การดัดแปลงวรรณกรรมเพื่อการแสดงนั้น ผู้ดัดแปลงอาจกระทำ
ได้โดย เติม-ตัด ทวี-ทอน ขยาย-ยุบ หรือลำดับฉากนาฏการ ตัวละคร ฉากสถานท่ีและบทสนทนา โดยลักษณะ
การดัดแปลงมี 2 ลักษณะ คือ การคงเนื้อหาเดิมไว้ และการปรับเนื้อหาให้เหมาะสมกับการแสดงการดัดแปลง
บทละครนั้น นักแสดงหรือคนนำวรรณกรรมไปใช้จำเป็นท่ีจะต้องรับรู้ และเข้าใจวรรณกรรมท่ีเป็นต้นทางเป็น
ลำดับแรก และก่อนท่ีจะนำไปเผยแพร่ไปสู่การแสดงได้  
 การดัดแปลงอาจตรงกับแนวคิดเรื่องสัมพันธบท (Intertextuality) เป็นศัพท์ทางวิชาการท่ีเกิดขึ้นในปี 
ค.ศ. 1960 โดยจูเลีย คริสเตวา (Julia Kristeva) กาญจนา แก้วเทพ และสมสุข หินวิมาน (2553) ได้อธิบายว่า 
แนวคิดสัมพันธบทนั้นเป็นการถ่ายโยงเนื้อหา โดยสามารถจำแนกประเภทของสัมพันธบท ออกเป็น 2 ประเภท
ใหญ่ ได้แก่ 1) สัมพันธบทแนวนอน เป็นความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทปฐมภูมิด้วยกัน (Primary Text) คือ การ
ที่ผู้ผลิตด้วยกันหยิบยืมส่วนประกอบต่าง ๆ ของตัวบท เช่น การถ่ายโยงระหว่าง genres ตัวละคร นักแสดง 
เนื ้อหา เป็นต้น โดยอาจมองเห็นอย่างชัดเจนว่ามีการหยิบยืมหรือไม่ก็ได้ และ 2) สัมพันธบทแนวด่ิง  
เป็นความสัมพันธ์ระหว่างตัวบทปฐมภูมิกับตัวบทอื่น ๆ ท่ีแตกต่างกันออกไปโดยมีการอ้างอิงอย่างชัดเจนเป็น
ลำดับช้ัน เช่น ภาพยนตร์ (ตัวบทปฐมภูมิ) คอลัมน์วิจารณ์ภาพยนตร์ (ตัวบททุติยภูมิ) ความคิดเห็นของผู้ชมต่อ
บทวิจารณ์ภาพยนตร์ (ตัวบทตติยภูมิ) 
 ขณะท่ีนพพร ประชากุล (2552) กล่าวว่า “ตัวบทต้นทาง” กับ “ตัวบทปลายทาง” มีความสัมพันธ์กัน 
โดยนพพรมีทัศนคติเป็นแนวทางกำหนดวิธีอ่าน 2 แนวทาง ได้แก่ (1) แนวทางท่ีมองว่าตัวบทแต่ละบทมีปัจจัย
อันเป็นเอกลักษณ์เฉพาะและเพียงพอในตัวมันเอง กับ (2) แนวที่พิจารณาว่าตัวบทหนึ่ง ๆ มีความสัมพันธ์
เช่ือมโยงกับตัวบทอื่น ๆ ท่ีปรากฏในยุคสมัยเดียวกันหรือในยุคสมัยก่อนหน้าไม่มากก็น้อย ลักษณะสัมพันธบท
ระหว่างบทต้นทางและบทปลายทาง ตรีศิลป์ บุญขจร (2553) เสนอว่ามีลักษณะเป็นสหบทว่า ตัวบทเป็น “a 
permutation of texts” ท่ีเรากำลังอ่านถ้อยคำท้ังหลายนำมาจากตัวบทอื่น ๆ นำมาปะปนกันเป็นบทใหม่ ตัว
บทจึงเกิดขึ้นในช่วงเวลาโดยอยู่ในท่วงทำนองของตัวบททางวัฒนธรรม  
 
3. วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
 3.1 ศึกษากลวิธีการอ้างถึงวรรณกรรมในพิธีกรรมโนรา  
 3.2 ศึกษาบทบาทความสำคัญของการอ้างถึงวรรณกรรมของบทพิธีโนรา 
 
4. วิธีการดำเนินการวิจัย  
 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) วิเคราะห์ผลข้อมูลด้วยวิธีการพรรณนา
วิเคราะห์ (descriptive analytics) มีวิธีการดำเนินการวิจัย 3 ข้ันตอน ได้แก่  



88 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 
 

 4.1 ขั้นสำรวจและรวบรวมข้อมูล จากแหล่งข้อมูล 3 แหล่ง ได้แก่ 1) เอกสารและงานวิจัยท่ี
เกี่ยวข้องกับ การดัดแปลงวรรณคดีไทยและการใช้วรรณคดีไทยในบริบทต่าง ๆ 2) เก็บข้อมูลตัวบทขับร้อง 
ข้อมูลการสัมภาษณ์โนราใหญ่ การสังเกตพิธีกรรมจากคณะโนรา 3 คณะ ในจังหวัดสงขลา จังหวัดพัทลุง และ
จังหวัดปัตตานี และ 3) จากส่ือออนไลน์  
 โดยคณะโนราในแต่ละจังหวัดจะใช้วิธีการอ้างอิง จะใช้อักษรย่อตามด้วยจังหวัด คือ คณะโนราจังหวัด
สงขลา ใช้ว่า คณะโนรา ก. จังหวัดสงขลา, คณะโนราจังหวัดพัทลุง ใช้ว่า คณะโนรา ข. จังหวัดสงขลา และ
คณะโนราจังหวัดปัตตานี ใช้ว่า คณะโนรา ค จังหวัดปัตตานี 
 4.2 ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล ตามวัตถุประสงค์ 2 ข้อ ได้แก่ 1) กลวิธีการการอ้างถึงวรรณกรรมในบทพิธี
โนรา และ 2) วิเคราะห์บทบาทความสำคัญของบทร้องพิธีโนรากับการอ้างถึงวรรณกรรม  
 4.3 ขั ้นสรุปผลข้อมูล การสรุปผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ การอภิปรายผลการศึกษาและ
ข้อเสนอแนะ 
 
5. ผลการวิจัย 
 5.1 กลวิธีการการอ้างถึงวรรณกรรมในบทร้องพิธีโนรา  
 กลวิธี คือ วิธีการหรือเทคนิคที่ใช้ในการทำสิ่งใดสิ่งหนึ่งให้สำเร็จตามวัตถุประสงค์ โดยมักมีการ
ปรับเปล่ียนให้เหมาะสมกับสถานการณ์และวัตถุประสงค์นั้น ในทางวรรณกรรมกลวิธีการประพันธ์ เป็นการส่ิง
ที่กวีใช้ในการนำเสนอเนื้อหา ความคิด และอารมณ์ในงานเขียนเพื่อสร้างความน่าสนใจ ความเร้าใจและ
อารมณ์ร่วมให้แก่ผู ้อ่าน ซึ่งจะช่วยให้ผู ้อ่านเข้าใจถึงอารมณ์และความรู้สึกตามจุดมุ่งหมายของเรื ่อง กล
วิธีการใช้ภาษาในการส่ือสาร เป็นกลวิธีการผลิตตัวบทท้ังวัจนภาษาและอวัจนภาษา โดยตัวบทผ่านการเลือกใช้
ภาษาที่แฝงวัตถุประสงค์หรือมีเจตนามุ่งหมายผู้ส่งสารส่ือไปยังผู้รับสาร (พัชลินจ์ จีนนุ่น, 2565) กลวิธีการ
สื่อสารในวรรณกรรม จึงเป็นการถ่ายทอดความคิดและอารมณ์ เพื่อให้ผู้อ่านเข้าใจและมีส่วนร่วมกับเรื่องราว
หรือแนวคิดของของกวี อาจมีความลุ่มลึกและสลับซับซ้อน เพราะผู้อ่านจะต้องเข้าถึงอารมณ์และความรู้สึก
ของกวี มีหลายกลวิธี เช่น ผ่านโครงเรื่องผ่านตัวละคร ผ่านภาษา ผ่านมุมมองผู้เล่าเรื่อง ผ่านฉากหรือการ
บรรยายเหตุการณ์ต่าง ๆ  
 วรรณกรรมท่ีโนรานำมาอ้างถึงตามงานวิจัยนี้มี 4 พิธีกรรม ได้แก่ พิธีเหยียบเสน พิธีแก้เหมรฺ ย              
พิธีคล้องหงส์ และพิธีแทงเข้ เป็นบทร้องที่ถ่ายทอดมาเป็นมุขปาฐะ ขณะการแสดงการ “เจรจา” ถือเป็นอีก
ส่วนท่ีสำคัญท่ีนักแสดงได้อธิบายเรื่องให้ผู้ชมผู้ฟังเข้าใจเรื่อง ดังนี้ 
  5.1.1 พิธีเหยียบเสนใช้บทร้องเร่ืองรามเกียรต์ิ มี 1 บทร้อง คือ ตอนพระลักษมณ์ต้องหอก        
โมกขศักดิ์ เนื้อเรื่องเกี่ยวกับพิเภกยักษ์น้องชายของทศกัณฑ์ กำลังเสกคาถาพลางหยิบว่านสังกรณีและตรีชวา    
เพื่อนำมารักษาเสนท่ีเกิดจากหอกโมกขศักดิ์ของยักษ์ 
  5.1.2 พิธีแก้เหมรยใช้บทร้องเร่ืองขุนช้างขุนแผน มี 1 บทร้อง คือ ตรงกับตอนขุนแผนขึ้น
เรือนขุนช้างได้นางแก้วกิริยา บทขับร้องเริ่มจากขุนแผนเตรียมตัวเดินทาง เริ่มจากหยิบแหวนพิรอดมาสวมที่



89 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 
Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 

 

นิ้วชี้ขวาแล้วผ้าประเจียกมาหนึ่งผืนพร้อมดาบสายฟ้าฟื้นมายื่นร่ายมนตร์ ขุนแผนเรียกพรายกุมารให้ยกพวก
เข้ามาแล้วดูฤกษ์ยามการเดินทาง ขุนแผนใช้ม้าสีหมอกเป็นพาหนะในการเดินทาง ขณะการเดินทาง กุมารทอง
เหาะนำหน้าเข้าป่าเพื่อให้ถึงจุดหมายอย่างรวดเร็ว ระหว่างทางได้กล่ินหอมของดอกพะยอมท่ีลอยตามลมทำให้
ขุนแผนนึกถึงกล่ินของนางวันทอง โดยท่ีในใจรู้สึกสมเพชวันทองท่ีไปรักกับขุนช้าง  
  5.1.3 พิธีคล้องหงส์ใช้บทร้องเรื่องพระสุธนมโนราห์ มี 4 บทร้อง ได้แก่ (1) การเท้าความ
เกี่ยวกับพระพุทธเจ้าตอนที่เสวยพระชาติเป็นพระโพธิสัตว์ (2) กล่าวถึงพี่น้องของนางกินรีลงไปเล่นน้ำสระ
อโนดาต(3) บทการเล่นน้ำของเหล่านางกินรี เรียกว่า “บทชาหงส์” (4) กล่าวถึงนายพรานจับนางมโนราหไ์ป
ถวายพระสุธน  
  5.1.4 พิธีแทงเข้ใช้บทร้องเรื่องไกรทอง มี 6 บทร้อง ได้แก่ (1) ไกรทองไปเรียนวิชาหลาย
แขนงจากอาจารย์ (2) ไกรทองจัดเตรียมอาวุธไปตามฆ่าชาละวัน (3) ไกรทองลับหอกเตรียมฆ่าชาละวัน (4) 
ไกรทองเท้าความถึงชาละวัน (5) ไกรทองได้ลอยลำแพไปบริเวณถ้ำของชาละวัน (6) ไกรทองฆ่าชาละวัน 
 5.2 ประเภทของวรรณคดีที่นำมาอ้าง 
  เมื ่อพิจารณาประเภทของวรรณคดีที ่นำมาอ้าง พบว่า เป็นประเภทประโลมโลก เนื้อหา
เกี่ยวกับเหตุการณ์รัก ๆ ใคร่ ๆ มีตัวละคร ฉาก เหตุการณ์ และบทสนทาต่าง ๆ วรรณกรรมท้องถิ่นแนว
ประโลมโลกของ   แต่ละท้องถิ่นมักได้รับอิทธิพลหรือคัดลอกมาจากต่างภูมิภาค หรือวัฒนธรรมอื่นหรือ
แพร่กระจายเข้ามาในพื้นท่ีหลายเรื่องได้รับอิทธิพลมาจากปัญญาสชาดก มีการคัดลอกและแต่งด้วยฉันทลักษณ์
ใหม่ ต่อมามีการนำมาดัดแปลงเป็นบทร้องโนรา ชื่อเรียกของภาคกลางและภาคใต้เรียกเหมือนกัน เช่น 
ภาคเหนือ เรียกว่า พรหมจักร ภาคอีกสานนั้นเรียกว่า พระลักพระราม (อุดม หนูทอง, 2543) หรือเรื่องอื่น ๆ 
เช่น รามเกียรติ์ พระสุธนมโนราห์และพระรถเมรี  
  เรื่องรามเกียรติ์ ฉบับสำนวนภาคใต้ ฉันทัส ทองช่วย (2522) อธิบายว่า พบ 4 ฉบับ ได้แก่        
(1) ฉบับบ้านควนเกย อำเภอร่อนพิบูลย์ จังหวัดนครศรีธรรมราช มี 15 ตอน (2) ฉบับบ้านท่าแค อำเภอเมือง 
จังหวัดพัทลุง มี 2 ตอน (3) ราชาพิลาป ฉบับวัดปรางหมู่นอก อำเภอเมือง จังหวัดพัทลุง กล่าวถึงทศกัณฐ์ลัก     
นางสีดาทำให้พระรามและพระลักษมณ์ออกติดตาม และ (4) พาลีสอนน้องคำกลอน ฉบับบ้านบ่อดาน อำเภอ    
สทิงพระ จังหวัดสงขลา กล่าวถึงประวัติของพาลี พาลีเรียกสุครีพและองคตเข้าไปหา  
  รามเกียรติ์ในการแสดงของภาคใต้ พบว่า มีทั ้งการนำเรื ่องมาใช้ในการแสดงพื ้นเมือง                   
มี 2 ประเภทการแสดง คือ (1) หนังตะลุง ที่ใช้ในพิธีการตัดเหมรฺย โดยจะเลือกแสดงเป็นตอนสั้น ๆ และ (2) 
โนรา ในพิธีเหยียบเสน ซึ่งจากการพิจารณาบทพระราชนิพนธ์รามเกียรต์ิ (รัชกาลท่ี 1) แสดงให้เห็นว่า กวีชาว
ใต้นั้นรับอิทธิพลจากวรรณกรรมหลักมาประพันธ์เป็นบทร้องโนรา และความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องรามเกียรติ์นั้น
เป็นเรื่องศักดิ์สิทธิ์และเป็นเรื่องจริง (ชำนาญ รอดเหตุภัย, 2522)  
  เรื่องไกรทอง ภาคใต้พบ 2 เรื่อง คือ ไกรทองวิมาลา จำนวน 2 เล่ม เก็บไว้ที่สถาบันทักษิณคดี
ศึกษา และชาละวันคำกาพย์ สำนวนชาวบ้านตำบลกระดังงา อำเภอสทิงพระ จังหวัดสงขลา จากการพิจารณา
เบ้ืองต้นพบว่า ฉบับภาคใต้ช่ือชาละวันมีการประพันธ์ด้วยฉันทลักษณ์กาพย์ เรียกว่าชาละวันคำกาพย์ มีการต้ัง



90 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 
 

ชื่อเรื่องให้ตรงตามที่ประสงค์จะเน้น คือ บทบาทของชาละวัน ส่วนไกรทองวิมาลา มีเนื้อหาเป็นสำนวนภาค
กลางเน้นบาทบาทของไกรทอง (อุดม หนูทอง, 2525)  
  โศภิษว์ฐา มัธยมจันทร์ และคณะ (2566) กล่าวว่า พระวินิจฉัยของกรมสมเด็จกรมพระยา      
ดำรงราชานุภาพ ว่า ไกรทองมี 3 สมัย คือ สมัยกรุงศรีอยุธยา สำนวนบทละคร สำนวนรัตนโกสินทร์ ที่มิใช่
สำนวนรัชกาลท่ี 2 และสำนวนในรัชกาลท่ี 2 ขณะท่ีบทละครเรื่องไกรทองสมัยรัตนโกสินทร์นั้นมีการประพันธ์ 
4 สำนวน ได้แก่ (1) สำนวนบทพระราชนิพนธ์ในรัชกาลที่ 2 (2) สำนวนพระนิพนธ์ของพระเจ้าบรมวงศ์เธอ
กรมพระนราธิปประพันธ์พงศ์ (3) สำนวนวรรณกรรมวัดเกาะ ประพันธ์โดยบุษย์ รจนา จำนวน 7 เล่ม และ (4) 
สำนวนของกรมศิลปากร  
  วรรณกรรมท้องถิ่นประเภทประโลมโลกนั้นพบว่า มีความแพร่หลายในทุกภูมิภาค หาก
พิจารณาเบ้ืองต้นพบว่า วรรณกรรมท้องถิ่นแนวประโลมโลกในภาคใต้ มี 3 กลุ่ม คือ วรรณกรรมท้องถิ่นที่ได้รับ
อิทธิพลมาจากปัญญาสชาดก วรรณกรรมท้องถิ่นที่ได้รับอิทธิพลมาจากภูมิภาคอื่น และวรรณกรรมท้องถิ่นที่กวี
ในภูมิภาคนั้นประพันธ์ขึ้นใหม่ โดยนำเหตุการณ์บางตอนมาประพันธ์ใหม่ให้อ้างถึงวรรณกรรมหลัก ซึ่งคาดว่า
เป็นเรื่องที่กำลังได้รับความนิยมและแพร่หลายในขณะนั้น ปัจจุบันมีการขับร้องเพื่อความสนุกสนาน มีสัมผัส
ร้อยกรองเพื่อประกอบกับดนตรีพื้นบ้าน สำหรับพื้นท่ีภาคใต้ผู้ขับร้องมักเป็นคนท่ีมีพรสวรรค์ในการสร้างสรรค์
คำ เรียกว่า “กลอนผูก” (กลอนที่จำมาร้อง) และ “มุดโต” (กลอนที่สดที่คิดใหม่) ท่ีขับร้องในลักษณะการ
โต้ตอบกันไปมา ซึ่งบทร้องในพิธีกรรมทั้ง 4 นั้น นักแสดงอาจดัดแปลง ตัด ลด เพิ่ม คำ/ความได้ตามความ
เหมาะสม 
 5.3 กลวิธีการอ้างถึงวรรณกรรม  
 การอ้างถึง (allusion) เป็นกลวิธีอย่างหนึ่งทางวรรณศิลป์ท่ีมีบทบาทในการถ่ายทอดอารมณ์ความรู้สึก
ให้ชัดเจนมีพลัง และความรู้สึกให้สะเทือนใจไปด้วย เกิดจากการเรียบเรียงเนื้อหา การจัดลำดับความสำคัญ           
ของเนื้อหา ตลอดท้ังการเช่ือมโยงเนื้อหาตามบทร้อง และวรรณกรรมหลักให้ลำดับเหตุการณ์ล้อกันไป (พรเทพ          
โตชยางกูร, 2561) ลักษณะการอ้างถึงวรรณกรรมของบทร้องโนราในพิธีกรรม 4 พิธีกรรม ได้แก่ พิธีแก้เหมรฺย      
พิธีเหยียบเสน พิธีคล้องหงส์ และพิธีแทงเข้ พบว่ามีการอ้างถึงวรรณกรรม 3 แบบ ได้แก่ อ้างถึงบางตอน อ้าง
ถึงบางเหตุการณ์ และอ้างถึงท้ังเหตุการณ์ ดังนี้  
  5.3.1 อ้างถึงบางตอน ในพิธีกรรมเหยียบเสน ใช้วรรณกรรมเรื่องรามเกียรติ์ ตอน ที่พระ
ลักษมณ์ต้องหอกโมกขศักดิ์ ท่ีกวีประพันธ์เนื้อเรื่องให้ล้อกับวรรณกรรม ตัวอย่างบทร้องว่า  
 
   เมื่อนั้น    ขุนพิเภกสวดเสกพระคาถา  
  หยิบว่านสังคณีตรีชวา    หยิบเอามาทาแผลแลไม่เห็นรอย  
  คล้ายถูกหอกโมกขศักด์ิของยักษี  เป่ามนตร์สามทีหอกหลุดถอย  
  โอมอ่านคาถามหาลอย    เท้าน้อยทืบพสุธาร่ายพญามนตร์ 

(คณะโนรา ก. อำเภอเมือง จังหวัดสงขลา) 



91 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 
Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 

 

  เนื้อความบทขับร้องกล่าวถึง “หอก” จากการพิจารณาเนื้อเรื่องพบว่าตรงกับเนื้อเรื่องใน
รามเกียรติ์ 2 ตอน คือ พระลักษมณ์ต้องหอกโมกขศักดิ์ และพระลักษมณ์ถูกหอกกบิลพัท และเมื่อตรวจสอบ
กับรามเกียรติ์ฉบับภาคใต้ 4 ฉบับ และเรื่องราวอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องกับรามเกียรติ์ 8 ฉบับ ตามการศึกษาของ
ฉันทัส  ทองช่วย (2522) พบว่า บทร้องโนราที่กล่าวถึงตอนที่พระลักษมณ์โดนหอกโมกขศักดิ์ ไม่ปรากฏใน
รามเกียรติ ์ภาคใต้ฉบับใดเลย อาจสันนิษฐานได้ว ่า รามเกียรติ ์ตอนพระลักมณ์โดนหอกโมกขศักดิ ์ได้
แพร่กระจายเข้ามาในพื้นท่ีภาคใต้ หรือต้นฉบับสูญหายไป จึงจดจำแบบมุขปาฐะกันเป็นส่วนใหญ่ 
 5.3.2 อ้างถึงบางเหตุการณ์ คือ การนำเหตุการณ์ของวรรณกรรมมาอ้าง แต่กวีประพันธ์บทร้องใหม่     
โดยไม่ยึดกับบทวรรณกรรมมากนัก ในพิธีแก้เหมรฺยมีการอ้างถึงวรรณกรรมเรื่องขุนช้างขุนแผน นักแสดงโนรา
เรียกเนื้อหาบทนี้ว่า ขุนแผนลักนางวันทอง และจากการลงพื้นท่ีเก็บข้อมูลพิธีกรรมแก้เหมรฺยบนของคณะโนรา
ในจังหวัดสงขลา พบว่าสามารถจัดพิธีนี้ได้ในช่วงครึ่งวันเช้าหรือช่วงค่ำ (แบบการแสดงโชว์) นิยมจัดขึ้น บทร้อง
ว่า  
   แหวนพิรอดสอดใส่นิ้วชี้ขวา หยิบผ้าประเจียกขึ้นหนึ่งผืน  (เจรจา) 
  แต่งตัวเสร็จสรรพขยับยื่น   หยบิเอาสายฟ้าฟื้นยืนร่ายมนต์ 
  เรียกพรายกุมารทหารกล้า   ให้ยกพลกันมาโกลาหล  (เจรจา) 
  แหงนมองท้องฟ้าหาฤกษ์บน  หลีกใหพ้้นผีหลวงกาลทัย 
  เดินดงลงโรงกับม้าสีหมอก   สายคักชักออกบังเหียนใส (เจรจา)ฯ... 

  (คณะโนรา ก. อำเภอเมือง จังหวัดสงขลา) 
 

  ลักษณะการแสดงของบทร้องของพิธีตัดเหมรฺยของโนรา จะมีนักแสดง 2 คน ได้แก่ 1) โนรา
ใหญ่ รับบทเป็น ขุนแผน และ 2) นายพราน รับบทเป็น พรายกุมาร , ม้าสีหมอก จากการพิจารณาเหตุการณ์
ของบทร้องโนรากับบทพระราชนิพนธ์ เหตุการณ์ในบทร้องโนราไม่ตรงกับวรรณกรรม คือ 1) การชมม้าสีหมอก 
2) ตัดพ้อวันทองและ 3) กล่าวถึงบรรยากาศเดินทาง ซึ่งลักษณะดังกล่าวอาจเป็นการเปล่ียนแปลงท่ีเกิดขึ้นใน
กระบวนการแตกเรื่องของนิทาน (วัชราภรณ์ ดิษฐป้าน, 2546 อ้างในศิราพร ณ ถลาง, 2557)  
  5.3.3 อ้างถึงทั้งเหตุการณ์ คือ การนำเหตุการณ์ของวรรณกรรมหลักมาประพันธ์ใหม่ และมี
การประพันธ์บทใหม่ พบในพิธีคล้องหงส์ และพิธีแทงเข้ ดังนี้  
  5.3.3.1 พิธีคล้องหงส์ จะใช้นักแสดงหลักจำนวน 8 คน คือ นางมโนราห์และพี่สาว รวม 7 คน 
และนายพรานทำหน้าที ่จับนางมโนราห์ อีก 1 คน รวม 8 คน การแสดงมี 4 เหตุการณ์สำคัญ ได้แก่  
(1) เท้าความเรื่องพระสุธนว่าเป็นพระโพธิสัตว์ (2) กล่าวถึงนางมโนราห์และพี่ท้ัง 7 (3) กล่าวถึงนางโนราเล่น
น้ำ (เรียกว่าบทชาหงส์) เป็นบทที่ประพันธ์ขึ้นใหม่ และ (4) กล่าวถึงนายพรานจับนางมโนราห์ถวายพระสธุน 
ซึ่งหากเปรียบเทียบบทร้องโนรา กับบทละครกรุงเก่าเรื่องนางมโนราห์ และมโนหรานิบาต ทำให้ทราบว่า บท
ร้องโนรานั้น ได้ใช้มีการอ้างถึงวรรณกรรมหลักท้ังเหตุการณ์ แต่มีการดัดแปลงในลักษณะการเติมเนื้อหา (บท
ชาหงส์) ลงไปด้วย  



92 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 
 

  5.3.3.2 พิธีแทงเข้ จะแสดงต่อจากพิธีการคล้องหงส์ มีนักแสดง 8 คน ได้แก่ นายไกรทอง      
และสหาย 7 คน และ ชาละวัน 1 คน การแสดงมี 6 ขั้นตอน ได้แก่ (1) นายไกรเรียนวิชา (2) นายไกรจัดเตรียมอาวุธ
ไปฆ่าชาละวัน (3) นายไกรลับหอกเตรียมฆ่าชาละวัน (ประพันธ์ขึ ้นไม่ปรากฏในวรรณกรรมหลัก) (4) ไกรทอง
เท้าความถึงชาละวัน (5) ไกรทองลอยลำแพไปถ้ำของชาละวัน (6) ไกรทองฆ่าชาละวัน  
  หากพิจารณาบทร้องโนราที่มีเนื ้อหาการอ้างถึงวรรณกรรม ผู้วิจัยสันนิษฐานว่ากวีน่าจะ
ประพันธ์ชาลวันคำกาพย์ หรือสำนวนมุขปาฐะผลงานของนายเกิด และนายเอี่ยมที่ได้มาจากนางถวิล เกษตร
สุนทร อำเภอสทิงพระ จังหวัดสงขลา แต่งด้วยกาพย์ยานี 11 กาพย์ฉบัง 16 และกาพย์สุรางคนางค์ 28 เนื้อ
เรื ่องเริ ่มด้วยบท    ไหว้ครู และเนื้อเรื ่องที่เป็นตำนานนิทานซึ่งคงหมายถึงตำนานนิทานของภาคกลาง  
(อุดม หนูทอง, 2525) ต่างจากไกรทองวิมาลา (เนื้อเรื่องตามบทพระราชนิพนธ์) ท่ีเป็นเรื่องหลังไกรทองตอน
ปราบชาละวันแล้ว โดยชาละวันคำกาพย์ ฉบับภาคใต้นี้ กล่าวถึงชาละวันเป็นตัวละครเอกในการดำเนินเรื่อง 
ความตอนหนึ่งว่า 
   มนตร์กำลัง  กำลังนิทรา  กำบังตา คาถาล่องหน 
  ตาสัตว์ตาคน  ปากโซ่ปาตรวน   กันฟ้ากันฝน 
  กันภูตกันพราย  เรียนมนตร์ทรหด  มนตร์กันจังไหร 
  มนตร์กำหราบ  มนต์ผูกปาก  มนตร์ปิดหูปิดตา 

(อุดม หนูทอง, 2525) 
 

  จากการพิจารณาบทร้องโนราในพิธีคล้องหงส์ และพิธีแทงเข้ ที่มีการอ้างถึงทั้งเหตุการณ์ 
พบว่า    มีความต่อเนื่องกัน แสดงให้เห็นว่าบทร้องโนราได้ประพันธ์บทร้องใหม่ แต่ยังคงโครงเรื่องไว้และมีการ
เพิ่มโครง    เรื่องย่อย ตามลักกษณะการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นในกระบวนการแตกเรื ่องของนิทาน โดยกวี
พยายามอ้างถึงวรรณกรรมหลักให้มีเนื้อความท่ีใกล้เคียงหรือสมบูรณ์มากท่ีสุด และจะมุ่งไปท่ีกลวิธีการส่ือสาร
แบบอวจันภาษาเป็นหลัก นั่นคือ การร่ายรำท่ีเข้ากับจังหวะดนตรีตามท้องเรื่อง เช่น การคล้องหงส์ เป็นการรํา
อวดฝีมือของนักแสดง กระบวนท่ารําเกี่ยวข้องกับการต่อสู้หลบหลีกของโนราเพื่อมิให้โดนนายพรานจับ และ
เมื่อโดนจับแล้วนักแสดงจะร่ายรำให้หลุดจากพันธนาการของนายพราน (ธัญญะ บุญเกษม และคณะ, 2566)  
 5.4 บทบาทความสำคัญของบทร้องพิธีโนรากับการอ้างถึงวรรณกรรม 
  5.4.1 ความสัมพันธ์ระหว่างภาคใต้กับราชธานีผ่านวรรณกรรมการแสดง  
  ณัฐวรรณ ชั่งใจ (2566) อธิบายว่า ละครชาตรีของภาคกลางอาจมีความสัมพันธ์กับภาคใต้         
ท่ีได้รับอิทธิพลมาจากละครของอินเดีย เรียกว่า “ยาตรา” คือ การเดินทางไปแสดงตามท่ีต่าง ๆ มีลักษณะตัว
ละคร 3 ตัว (พระตัวยืนโรง นางรำ และจำอวด) ใช้เครื่องดนตรี 4 ประเภท ได้แก่ ปี่ โทนคู่ กลองเล็ก และฆ้อง 
แต่ความเป็นมาของละครชาตรีในประเทศไทยนั้นไม่อาจสันนิษฐานต้นกำเนิดอย่างแน่ชัด แต่นักวิชาการเสนอ
ไว้ 2 ประการ ได้แก่ ประการแรก ละครชาตรีกำเนิดจากทางนครศรีธรรมราช นิยมแสดงเรื่องพระสุธนมโนราห์ 
เรียกการแสดงประเภทนี้ว่า โนราชาตรี และประการท่ีสอง รับอิทธิพลไปจากกรุงศรีอยุธยา ตำนานเกี่ยวกับขุน



93 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 
Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 

 

ศรัทธาต้องราชทัณฑ์โดนลอยแพไปเกาะสีชัง และพวกชาวทะเลพาไปส่งนครศรีธรรมราช โดยผู้วิจัย ให้
ความเห็นประการท่ีสองนั้นพ้องกับตำนานโนราท่ีปรากฏในพื้นท่ีภาคใต้  
  เมื ่อกรุงศรีอยุธยาแตกพ่ายทำให้นักแสดงละครหลวงต่างหลบหนีไปอยู ่ตามหัว เม ือง 
โดยเฉพาะนครศรีธรรมราช พระปลัด (หนู) ได้สถาปนาตนขึ้นเป็นเจ้านครศรีธรรมราช ได้ร่วมกับเสนาบดีและ
ชาวเมืองนครศรีธรรมราชบำรุงค่ายคูประตูหอรบไว้ได้มั่นคง ทำนุบำรุงพระศาสนา และศิลปวิทยาการ โดยได้
เลี้ยงดูบรรดาละครผู้หญิงที่อพยพมาจากกรุงศรีอยุธยา ซึ่งช่วงนี้เป็นจุดเริ่มต้นของ “ยุคประวัติศาสตร์ โขน
ละคร วังพระเจ้านครศรีธรรมราช” (วันพระ สืบสกุลจินดา, 2566, ออนไลน์) ต่อมาสมัยกรุงธนบุรี สมเด็จพระ
เจ้าตากสินมหาราชทรงปราบดาภิเษกขึ้นเป็นพระมหากษัตริย์ ทรงปราบก๊กชุมชุมเจ้าเมืองต่าง ๆ ท่ีไม่ขึ้นตรง
กับราชธานี พระองค์ทรงตีเมืองนครศรีธรรมราช เมื่อปี พ.ศ. 2312 และได้นำละครผู้หญิงที่หนีจากกรุงศรี
อยุธยา ไปเป็นครูฝึกสบทบกับละครอื่น ๆ แล้วจึงหัดละครหลวงขึ้นใหม่ครั้งกรุงธนบุรี (ไพโรจน์ ทองคำสุก , 
2561) และพัฒนาการละครต่อมาเรื่อย ๆ จนถึงสมัยรัตนโกสินทร์ 
  การละครภาคใต้จึงน่าจะมีมาต้ังแต่สมัยกรุงศรีอยุธยาในลักษณะความร่วมสมัยกัน อาจเป็น      
การฟ้อนรำ หรือการขับลำ แรกเริ่มอาจยังไม่มีเนื้อหาที่ตายตัว แต่ต่อมามีการแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมและการ
เรียนรู้ขึ้นจึงทำให้เกิดแบบแผนจนเป็นเอกลักษณ์เฉพาะของแต่ละถิ่น ขณะที่การรับอิทธิพลจากต่างที่ก็ทำให้
เกดิการเลียนแบบและปรับประยุกต์เข้ากับถิ่นตน แม้จะไม่ปรากฏหลักฐานด้านประวัติท่ีมาอย่างแน่ชัด แต่พอ
จับเค้าได้ว่า ลักษณะการแสดง อย่าง “โนรา” หรือ “โนราชาตรี” นั้นมีความสัมพันธ์กับภาคกลาง ท้ังด้านท่ีมา
และการร่ายรำขับร้อง และร่ายรำตามท้องเรื่องวรรณกรรมสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น รัชสมัยรัชกาลท่ี 2 ท่ีทรง
พระราชนิพนธ์กลอนบทละครไว้หลายเรื่อง ทำให้การละครในราชธานีมีความรุ่งเรือง ด้วยพระปรีชาด้านพระ
ราชนิพนธ์วรรณกรรมและการส่งเสริมกวีของพระองค์ ทำให้การละครได้รับการพัฒนาอย่างต่อเนื่อง โดยละคร
ใน และละครนอกที่พระราชนิพนธ์ไว้หลายเรื่อง เสาวลักษณ์ อนันตศานต์ (2522) กล่าวว่าในยุคนี้ได้เกิดบท
ร้องต่าง ๆ ท่ีมิใช่กลอนบทละคร เช่น บทท่ารำต่าง ๆ โดยทางภาคกลางเรียกว่า “แม่บทใหญ่” ของการละคร
ของราชธานี ส่งผลให้เกิดการส่งต่อวัฒนธรรมมายังภาคใต้ โดยเฉพาะโนรา เรียกว่า “บทปฐม” โดยขับร้องให้
เข้ากับเครื่องดนตรีโนรา ซึ่งเป็นบทร้องแรก ๆ ท่ีศิลปินจะต้องฝึกหัดในตอนแรกเริ่ม ความตอนหนึ่งว่า  
 
  เรามาต้ังต้นให้เป็นปฐม   ถัดมาน้องเอยพระพรหมส่ีหน้า  
  รำท่าสอดสร้อยพวงมาลา   เวโหนโยนช้าแก้วข้าเอยให้น้องน้อย  
  รำท่าผาหลาเพียงไหล่   พิสมัยร่วมเรียงแก้วข้าเอยมาเคียงหมอน 
  รำท่ากระต่ายชมจันทร์            มาผันให้เป็นหมอน มรคานกแขกเต้าบินเข้ารังฯ 

(คณะโนรา ก. จังหวัดสงขลา) 
 

 จากการลงพื้นที่พบว่า คณะโนรามีเรื่องเล่าเกี่ยวกับการเล่นละคร เชื่อว่าในสมัยก่อนที่มีการสมโภช       
กรุงรัตนโกสินทร์ (ไม่ระบุว่าช่วงไหน) หลวง (ราชธานี) ให้ศิลปินทุกแขนงของประเทศทำการแสดงสมโภชกรุง 



94 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 
 

ขณะนั้นภาคใต้มีศิลปินไปแสดง คือ โนรา และหนังตะลุง โดยหนังตะลุงเดินทางไปถึงก่อนได้มีโอกาสตั้งปลุก
โรงการแสดง ส่วนโนราเดินทางไปถึงช้าเลยทำการแสดงบนพื้นดิน และหันหน้าโรงไปยังทิศเหนือซึ่งเป็นที่ต้ัง
ของพระบรมมหาราชวัง (คณะโนรา ก. จังหวัดสงขลา สัมภาษณ์ 12 มกราคม 2568) และเมื่อพิจารณาการ
ปลูกโรงโนรา (โนราโรงครู) ในพื้นท่ีภาคใต้ พบว่าหัวหน้าโรงไปยังทิศเหนือเสมอ (ทิศของพระบรมมหาราชวัง) 
และหัวโรงอยู่ด้านทิศตะวันออกเรียกว่า พาไล 
 หากพิจารณาถึงเหตุการณ์ต่าง ๆ ท่ีเกิดขึ้นในภาคใต้ พบว่าการละครนั้นถูกนำมาใช้แสดงในโอกาสต่าง 
ๆ เช่น ในสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว ปี พ.ศ. 2385 ทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯ ให้พระอุดม
ปิฎก (สอน พุทฺธสโร) เป็นผู้แทนพระองค์ทำพิธีอัญเชิญหลักไม้ชัยพฤกษ์ลงในหลุมใจกลางเมืองสงขลา และ
สมโภชหลักเมือง มีการจัดงาน 5 วัน 5 คืน มีการเล่นละครหลายชนิด ได้แก่ โขนร้องโรง 1 หุ่นโรง 1 งิ้วโรง 1 
และละครชาตรี (โนรา) 4 โรง ทำให้พออนุมานเกี่ยวกับการละครในภาคใต้ (จังหวัดสงขลา) ได้ มีหลวง  
(ราชธานี) เป็นผู้อุปถัมภ์อยู่และความหลากหลายของการละครในภาคใต้ โดยเฉพาะโนราที่มีมากถึ ง 4 โรง 
เช่นเดียวกับการแสดงโขนท่ีเป็นแบบแผนมาจากการนำนักละครจากนครศรีธรรมราชไปฝึกหัดในราชธานี และ
นำกลับมาแสดงในภาคใต้ในบางโอกาสและการแสดงอื่น ๆ อย่างงิ้วที่ต้ังโรงหน้าศาลหลักเมืองสงขลา  
 ความสัมพันธ์ระหว่างราชธานีกับภาคใต้จึงมีความต่อเนื่องเสมอมา โดยเฉพาะการละครโดยเฉพาะ
ละครชาตรีกับโนรา และหากพิจารณาลักษณะบทร้องโนรา พบว่ามีทั ้งบทรำและบทร้องที่มีการอ้างถึง
วรรณกรรมนั้น พบว่าโนรามีการนำวรรณกรรมของภาคกลางมาปรับเป็นบทร้อง เรียกว่าบท 12 ท่ีแสดงในวันท่ี 
2 ของพิธีกรรมโนราโรงครู ประกอบด้วยเรื่องพระสุธน-มโนราห์ พระรถเมรี โคบุตร สังข์ทอง ดาราวงศ์ พระ
อภัยมณี จันทโครพ สินนุราช สังข์ศิลป์ชัย มณีพิชัย และไกรทอง ท่ีกวีได้นำเอาวรรณกรรมท้องถิ่น 12 เรื่อง มา
ดัดแปลงเป็นบทขับร้องในพิธีกรรม สันนิษฐานว่าอาจเริ่มมีมาตั้งแต่หลังสมัยรัชกาลที่ 2 เป็นต้นมา เนื่องจาก
ความเฟื่องฟูของวรรณกรรมและการละครในราชธานี ที่แพร่กระจายมายังพื้นที่ภาคใต้ อีกทั้งบทร้องโนราท่ี
อ้างถึงวรรณกรรมบางเรื่อง เช่น พระอภัยมณี ผลงานประพันธ์ของสุนทรภู่ 
 บทร้องโนรา 4 พิธ ีกรรม ที ่ผู ้ว ิจัยนำมาศึกษาและวิเคราะห์ไว้ในประเด็นก่อน ได้แสดงให้เห็น
ความสัมพันธ์ระหว่างราชธานีกับภาคใต้ โดยเฉพาะลักษณะการประพันธ์บทร้องโนราให้เป็นกลอนบทละคร
อย่างราชธานี คือ ขนบของการประพันธ์แบบกลอนบทละครพระราชนิพนธ์ การใช้ “เมื่อนั้น” กับตัวละครช้ัน
พระมหากษัตริย์ตัวละครช้ันสูง ขณะท่ี “บัดนั้น” ใช้กับตัวละครท่ีรองลงมา และคำว่า “มาจะกล่าวพระบทไป” 
ใช้กับข้อความถัดไปเป็นชื่อของตัวละครรวมถึงคำขยายความ (เสาวลักษณ์ อนันตศานต์, 2522) 
 ตัวอย่าง การใช้ “เมื่อนั้น” ของบทร้องในพิธีกรรมเหยียบเสนความว่า “เมื่อนั้น ขุนพิเภกสวดเสกพระ
คาถา” การใช้ คำว่า “เรื่องราวจะกล่าวพระบทไป” ซึ่งหมายถึง “มาจะกล่าวบทไป” วรรณกรรมเรื่องไกรทอง       
ท่ีใช้ในพิธีกรรมแทงเข้ มี ความว่า “เรื่องราวจะกล่าวพระบทไป ถึงโฉมนายไกรน้ำใจหาญ” ซึ่งการประพันธ์คำ
ว่า “เรื่องราว” หรือ “พระบท” นั้น เป็นการประพันธ์เพื่อให้จำนวนคำเต็มวรรคสำหรับการขับร้อง ซึ่งเนื้อเรื่อง
หลังจาก “เรื่องราวจะกล่าวพระบทไป” นั้น เป็นการบอกกิริยาของตัวละครท่ีดำเนินไปในเหตุการณ์นั้น  
 



95 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 
Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 

 

 5.4.2 ความสำคัญต่อวิถีของชาวใต้ โดยเฉพาะองค์ประกอบสำคัญของพิธีกรรม มี 3 ประเด็น ได้แก่  
  5.4.2.1 การแก้บน ที่มีการบนบานเรียกว่า “เหมรฺย” ซึ่งมี 2 แบบ ได้แก่ เหมรฺยปาก คือ 
การบทบานด้วยปากเปล่าและ เหมรฺยห่อ และเมื่อสัมฤทธิ์ผลแล้วก็จะทำพิธีแก้เหมรฺยนั้น จึงว่าการบนบานครั้ง
นั้นได้ “ขาด” หรือยุติลง (ฉันทัส ทองช่วย, 2522) 
  5.4.2.2 การรักษาโรค โดยเฉพาะ “เสน” (สีแดง) ขณะที่ “ปาน” (สีดำ) เป็นโรคผิวหนังท่ี
เกิดจากเชื้อไวรัสชนิดหนึ่ง มีลักษณะเป็นสีแดงปูดหรือนูนขึ้นมาตามผิวหนัง ไม่สามารถรักษาด้วยแพทย์แผน
ปัจจุบันได้ การรักษาจะต้องให้โนราใหญ่เหยียบให้ในพิธีกรรมโนราโรงครูเท่านั้น ณัฐพงศ์ บัวคง และประจักษ์ 
สายแสง (2562) กล่าวว่า พิธีกรรมเหยียบเสนเป็นพิธีกรรมท่ีส่ือสารให้เห็นความเช่ือมโยงมิติส่ิงศักด์ิสิทธิ์เบื้อง
บนกับมนุษย์ กล่าวคือ การให้ส่ิงศักด์ิสิทธิ์หรือส่ิงเหนือธรรมชาติมาเป็นผู้รักษาโรค โดยมีโนราเป็นตัวกลางใน
การสื่อสาร จากการเก็บข้อมูล พบว่าการเกิดขึ้นของเสนปานนั้น เกิดได้จากความเชื่อเกี่ยวกับภพชาติว่าการ
เสียชีวิตก่อนวัยอันควรของเด็กเล็ก เช่ือว่าเกิดจากอาถรรพ์แม่ซื้อนำเด็กคนนั้นไป ผู้ใหญ่จึงทำเครื่องหมายโดย
การนำ “ปูน” หรือ “ขี้เถ้า” มาทาไว้ตามจุดต่าง ๆ ของอวัยวะบนร่างกาย เพื่อเป็นเครื่องหมายว่าหากเกิดมา
ในชาติถัดไปนั้น นั่นคือทายาทหรือลูกหลานของตน และความเช่ือว่าเป็นการปิดบังอำพราง ความสวยงามของ
รูปลักษณ์ไม่ให้แม่ซื้อหรือภูตผีวิญญาณนำเด็กนั้นไป และอีกความเชื่อหนึ่งว่า บุคคลที่มีเสน-ปานนั้นจะเป็น
ลูกหลานท่ีมีสายเลือดโนรา (คณะโนรา ก. จังหวัดสงขลา, สัมภาษณ์ 19 มกราคม 2568)  
  5.4.2.3 ฤกษ์ยาม ในการประกอบพิธีกรรมโนราโรงครูชาวภาคใต้ คือ วันอังคาร วันพฤหัส 
และวันเสาร์ ที่เชื่อว่าเป็น “วันแข็ง” โดยเฉพาะวันอังคารและวันเสาร์ ขณะเดียวกันในวันมงคลนั้นจะมีความ
เกี่ยวขอ้งกับฤกษ์ยามและทิศด้วย เช่นเดียวกัน สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์ (2549) กล่าวว่า ความเช่ือเกี่ยวกับวันแข็ง
นั้นปรากฏในเรื่องพระสุธนมโนราห์ว่า ผู้ท่ีเกิดในปีขาล วันอังคาร เดือนห้านั้น เป็นคนชะตาแข็งถ้าได้ดีก็ดีมาก 
ถ้าร้ายก็จะร้ายมาก และในพิธีกรรมอื่น อย่างพิธีการเหยียบเสนและพิธีการตัดเหมรฺยก็สามารถจัดขึ้นในวัน
เสาร์ วันอังคารและที่วันพฤหัสบดีเป็นวันครูได้ และขณะที่ฤกษ์ยามที่เกี่ยวกับการเดินทางที่คนไทยภาคใต้ใช้ 
ปรากฏตรงกับเรื่องขุนช้างขุนแผน คือ ฤกษ์ยามเกี่ยวกับการเดินทาง คือ “ผีหลวงกาลทัย”   
 5.4.3 บทร้องกับความสัมพันธ์ของคนในลุ่มทะเลสาบสงขลา 
 พื้นท่ีลุ่มทะเลสาบสงขลา มีประวัติศาสตร์ความเป็นมาท่ียาวนานเป็นท่ีต้ังของชุมชนโบราณ โดยเฉพาะ
เมืองสงขลาและเมืองพัทลุง เป็นพื้นที่ที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมโดยทะเลสาบสงขลานั้น กินพื้นที่ใน
จังหวัดสงขลา จังหวัดพัทลุง และจังหวัดนครศรีธรรมราช การเช่ือมความสัมพันธ์ของคนในลุ่มทะเลสาบสงขลา
เป็นเรื ่องที่มีความหลากหลายและซับซ้อน เนื่องจากมีปัจจัยหลายอย่างที่เข้ามาเกี่ยวข้อง ไม่ว่าจะเป็น
ประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม เศรษฐกิจสังคม การใช้ทรัพยากรธรรมชาติ รวมทั้งด้านความเชื่อและค่านิยมด้าน
ต่าง ๆ ด้วย ดังนี้  
  5.4.3.1 ความสัมพันธ์ของบทร้องโนรากับตำนานโนรา ที่เป็นเรื่องเล่าพื้นบ้านที่เกี่ยวขอ้ง
กับ   ต้นกำเนิดของการแสดงโนรา โดยเฉพาะในพื้นที่ลุ่มทะเลสาบสงขลาที่บ้านท่าแค อำเภอเมือง จังหวัด
พัทลุงหรือบางตำนานกล่าวว่าเกิดจากที่เวียงกลางบางแก้ว ตำนานโนราเป็นตัวอธิบายพิธีกรรมโนรา เช่น  



96 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 
 

โรงโนรามีพนักปูด้วยเสื่อคล้า (สาดคล้า) เพดานผ้าขาวหลังคาทำจากใบเตยหนาม (เรียกว่าแชง) โดยใช้แทน
ตำนานโนรา ตอนนางนวลทองสำลีถูกลอยแพ ด้านบนมีหลังคากระแชง (ใบเตย) มาเย็บ ด้านล่างมีสาดคล้า 
(เส่ือคล้า) รองนั่ง นอกจากนี้การประกอบพิธีกรรมคล้องหงส์ ได้อ้างมาจากเหตุการณ์ในตำนานโนราตอนคล้อง
นางนวลทองสำลีกลับเมือง ขณะท่ีพิธีแทงเข้ ก็ได้อ้างมาจากเหตุการณ์ตอนท่ีมีจระเข้มาขวางทาง ทหารจึงทำ
การแทงจระเข้นั้นเสียซึ่งลักษณะของพิธีกรรมและการแสดงออกในพิธีกรรมดังกล่าว จึงเป็นข้อมูลทางคติชน
วิทยาท่ีมีคุณค่ายิ่งท่ีตำนานได้อธิบายพิธีกรรม (Myth and Ritual) (ศิราพร ณ ถลาง, 2557)  
  5.4.3.2 ความสัมพันธ์ของบทร้องกับการแทงศาสตรา ที่ใช้เสี่ยงทายเพื่อดูโชคชะตาของ
ผู้คนในสังคมภาคใต้ ท่ีบันทึกไว้ในหนังสือบุด เนื้อหาเกี่ยวกับการพยากรณ์มีลักษณะดี-ร้าย หรือการแก้ผลของ             
การพยากรณ์นั้น คำว่าศาสตรานั้นคือ ของมีคมใช้แทงในหนังสือบุด เป็นตำราเสี่ยงทายเพื่อดูโชคชะตามาแต่
สมัยอยุธยา (วิไลลักษณ์ เล็กศิริรัตน์, 2548) โดยลักษณะของเนื้อหาท่ีปรากฏในหนังสือแทงศาสตราจะเกี่ยวกับ
เหตุการณ์ในวรรณกรรม นิทานพื้นบ้าน และเรื่องราวทั่วไป โดยจะมีภาพประกอบกับเรื่อง และคำทำนายต่าง 
ๆ มีการอ้างถึงเหตุการณ์ในวรรณกรรมหลายเรื่อง เช่น รามเกียรติ์ พระสุธนมโนราห์ ไกรทอง และจันทโครพ 
สำหรับเรื่องรามเกียรติ์ พบว่าปรากฏหลายตอน เช่น ตอนที่เกี่ยวกับทรพาทรพี ตอนที่เกี่ยวกับพระรามตาม
กวาง และตอนท่ีเกี่ยวกับพระลักษมณ์ต้องหอกโมกขศักดิ์ ไม่เพียงปรากฏในบทร้องโนราในพิธีการเหยียบเสน
เพียงอย่างเดียวแต่หากปรากฏในหนังสือแทงศาสตรานี้ด้วย  
  5.4.3.3 บทร้องโนรากับขวัญกำลังใจของคนในชุมชน นอกจากการแสดงเพื่อให้บรรลุ
วัตถุประสงค์ของพิธีกรรมแล้ว บทร้องโนราของพิธีกรรมนั้น คือ การสร้างขวัญกำลังใจและที่ยึดเหนี่ยวจิตใจ
ของคนในชุมชน และการสร้างความสามัคคีในเครือญาติและสายตระกูล ซึ่งจะช่วยปลูกฝังจิตสำนึกรักษ์ทาง
วัฒนธรรม ผ่านการถ่ายทอดความรู้ท่ีเกี่ยวกับบทวรรณกรรมท่ีสอดแทรกคติสอนใจไปยังผู้ชม ท่ีเป็นส่ือพื้นบ้าน
ท่ีสำคัญประเภทหนึ่งท่ีถ่ายทอดไปยังกลุ่มคนในชุมชน ขณะเดียวกันกลุ่มผู้ชมมีลักษณะ คือ “ดูเป็น” หมายถึง
เข้าใจเรื่องที่คณะโนราแสดง และจดจำเหตุการณ์บางอย่างตามที่คณะโนราแสดงได้ เช่น เมื่อถึงตอนที่นาง
มโนราห์ลงเล่นน้ำ ผู้ชมจะทราบทันทีว่าจะมีนายพรานออกมา หรือเรื่องอื่น ๆ อย่างเรื่องพระรถเมรี ผู้ชมจะ
ทราบว่าถึงเวลาท่ีต้องยื่นขวดเหล้าให้แก่บุคคลท่ีรับบทเป็นพระรถ  
 5.5 โนราใหญ่เป็นผู้นำทางความคิดจิตวิญญาณ บุคคลที่ได้เข้าร่วมพิธีกรรมตัดจุกผูกผ้า และ
บรรพชาอุปสมบทแล้ว (โดยประมาณอายุ 20 ปี) กฎเกณฑ์บางอย่างของบุคคลท่ีจะเข้าพิธีกรรมนั้นจะต้องเป็น
ชายที่ยังไม่มีครอบครัว หรือบางพื้นที่ยังยึดถือเรื่องการประพฤติพรหมจรรย์ และบางพื้นที่อาจมีโนราใหญท่ี่
เป็นผู้หญิง ศิลปินที่ได้ช่ือว่าเป็นโนราใหญ่ในชุมชนนั้นจะได้รับการถ่ายทอดองค์ความรู้จากครูโนรา สามารถต้ัง
คณะเป็นนายโรงและสามารถตัดเหมรฺยห่อได้ โดยมีโนราใหญ่เป็นสื่อกลางในการบนบาน  โนราใหญ่จึงมี
ลักษณะเป็นตัวเช่ือมความสัมพันธ์ระหว่างครูหมอกับลูกหลาน และมีอำนาจในการต่อสู้ต่อรองในการส่ือสารท่ี
เกี่ยวกับพิธีกรรมโนรา โดยมีลักษณะการผู้นำทางความคิดจิตวิญญาณ และเป็นบุคคลที่ชุมชนให้การยอมรับ 
เพราะเป็นบุคคลท่ีประพฤติให้อยู่ในศีลธรรมไม่ด่างพรอ้ย เป็นท่ีปรึกษาของคนในชุมชนและเป็นผู้นำของชุมชน



97 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 
Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 

 

ด้านวัฒนธรรมได้เป็นอย่างดี การประพฤติตนท่ีเป็นแบบอย่างของคนในชุมชนและครูหมอโนรา เพราะครูหมอ
โนราเมื่อลงมาประทับทรงท่ีร่างของลูกหลานแล้ว จะเรียกโนราใหญ่ว่า “ชาตรี” หรือ “ครู”  
 
6. อภิปรายผลการวิจัย 
 งานวิจัยเรื่อง การอ้างถึงวรรณกรรมในพิธีกรรมของภาคใต้: กลวิธีการสื่อสารและความสำคัญต่อบท
พิธีโนรา ผู้วิจัยได้นำตัวบทร้องโนราจากคณะโนรา 3 คณะ ใน 3 จังหวัดพัทลุง จังหวัดสงขลา และจังหวัด
ปัตตานี    จากการลงพื้นที่สัมภาษณ์และสังเกตการณ์การแสดงพบว่ามีบทร้อง 4 พิธีกรรม เป็นบทร้อง ท่ี
นักแสดงได้รับการถ่ายมาจากครูอาจารย์ เป็นบทร้องท่ีใช้จำเพาะพิธีกรรมในพิธีกรรมโนราโรงครู และขึ้นอยู่กับ
วัตถุประสงค์ของเจ้าภาพ ซึ่งหากพิจารณาบทพิธีโนราที่มีการอ้างถึงวรรณกรรม พบว่าจะเป็นวรรณกรรม
ประเภทประโลมโลกและวรรณกรรมมุขปาฐะและขับลำ ที่เนื้อเรื่องปรากฏเคลื่อนไหวอยู่ในท้องถิ่นภาคใต้
สมัยก่อน ท้ังนี้เป็นเพราะอิทธิพลของราชธานีท่ีมีการสร้าง ส่งเสริม หรือสนับสนุนทำเรื่องวรรณกรรมเรื่องต่าง 
ๆ แพร่กระจายมายังพื้นที่ภาคใต้ มาตั้งแต่กรุงศรีอยุธยา ที่แพร่กระจายมายังพื้นที่ภาคใต้หลายสำนวนและ
หลายตอน แต่บทพิธีโนรานั้นกวีได้นำมาปรับและแต่งใหม่ให้ล้อกับเหตุการณ์ในวรรณกรรม นอกจากนี้มีการ
เพิ่มรายละเอียดบางอย่างให้ต่างไปจากเหตุการณ์ในวรรณกรรม เช่น พิธีคล้องหงส์ มีการเพิ่มบทชาหงส์ และ
พิธีแทงเข้ มีการเพิ่มตัวละครที่เป็นเพื่อนของไกรทอง และบทลับหอกเตรียมไปฆ่าชาละวัน ผู้วิจัยคาดว่าการ
เพิ่มบทหรือจำนวนเพื่อนของนายไกรทองเป็นการใช้นักแสดงให้เกิดความคุ้มค่า และอาจทำให้เรื่องท่ีแสดงนั้น
มีความเข้มขลังขึ้น และในด้านความสำคัญของบทพิธีโนรา พบว่ามีความเชื่อและพิธีกรรมที่ปลีกย่อยจาก
พิธีกรรมโนราโรงครู ที่มีความสัมพันธ์กัน ตัวบทพิธีโนรายังมีความสัมพันธ์ของบทอื่น ๆ โดยเฉพาะบทปฐม 
หรือบทรำต่าง ๆ ที่พบว่าส่วนหนึ่งเป็นแม่บทใหญ่จากภาคกลาง และถูกนำมาปรับเป็นบทรำของโนรา ซึ่งบท
แรก ๆ ที่นักแสดงโนราทุกคนควรฝึกหัดในช่วงแรกหรือตั้งแต่วัยเด็ก ขณะที่วรรณกรรมยังปรากฏให้เห็น
ความสัมพันธ์ของบทร้องกับการแทงศาสตรา  
 การศึกษาวิจัยนี้จึงเป็นเพียงการแสวงหาองค์ความรู้ใหม่ในประเด็นการอ้างถึงวรรณกรรมในพิธีกรรม
ของภาคใต้ ทำให้เห็นถึงความเหมือนกันบางประการของพิธีกรรมใน 3 จังหวัด ประกอบด้วย จังหวัดพัทลุง 
จังหวัดสงขลา และจังหวัดปัตตานี ที ่ยังคงยึดถือธรรมเนียมปฏิบัติของพิธีกรรมอย่างดียิ ่ง แม้จะมีความ
เปลี่ยนแปลงจากกระแสสังคมปัจจุบันโลกและสังคมไทยมาโดยตลอด แต่นักแสดงก็ยังคงยึดถือสรรพวิชาจาก
ครูอาจารย์ได้เป็นอย่างดี โดยเฉพาะบทขับร้อง และมีการปรับเปลี่ยนบ้างตามยุคสมัยโดยเฉพาะบทเจรจา 
นอกจากนี้ผลของการวิจัยนี้ยังทำให้เห็นว่าอิทธิพลของวรรณกรรมราชสำนัก โดยเฉพาะบทพระราชนิพนธ์ท่ี
แพร่กระจายมายังพื้นที่ภาคใต้มีอิทธิพลต่อการสร้างสรรค์บทพิธีโนราเป็นอย่างมาก แสดงให้เห็นถึงความ
รุ่งเรืองของวรรณกรรมหลักท่ีผู้วิจัยเห็นว่ามีส่วนส่งเสริมหรือสนับสนุนการละครของภาคใต้มาโดยตลอด  
 
 
 



98 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 
 

7. ข้อเสนอแนะ 
 7.1 การศึกษาการอ้างถึงวรรณกรรมในบริบทอื่น เช่น หนังตะลุง หรือบทร้องต่าง ๆ ในพื้นท่ีภาคใต้ 
 7.2 การศึกษาการอ้างถึงวรรณกรรมในการแสดงประเภทอื่นของภูมิภาคต่าง ๆ ในประเทศไทย 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



99 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 
Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 

 

รายการเอกสารอ้างอิง 
กาญจนา แก้วเทพ และ สมสุข หินวิมาน. (2553). สายธารแห่งนักคิดทฤษฎี เศรษฐศาสตร์การเมืองกับ
 ส่ือการศึกษา. กรุงเทพฯ: ภาพพิมพ์. 
ฉันทัส ทองช่วย. (2522). รามเกียรติ์กับวรรณกรรมในท้องถิ่นภาคใต้. (รายงานการวิจัย). สงขลา:  
 มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ สงขลา. 
ชำนาญ รอดเหตุภัย. (2522). รามเกียรติ์ปริทัศน์. กรุงเทพฯ: กรุงสยามการพิมพ์. 
ณัฐพงศ บัวคง ประจักษ สายแสง. (2562). การเช่ือมโยงกับเบื้องบนในพิธีกรรมเหยียบเสน. วารสาร 

มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎร์ธานี. 11(1), 165-190. 
ณัฐวรรณ ช่ังใจ. (2566). วรรณกรรมการแสดง. (พิมพ์ครั้งท่ี 6). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  
ตรีศิลป์ บุญขจร. (2553). ด้วยแสงแห่งวรรณคดีเปรียบเทียบ วรรณคดีเปรียบเทียบ: กระบวนทัศน์และวิธีการ. 
 กรุงเทพฯ : ศูนย์วรรณคดีศึกษา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
ธัญญะ บุญเกษม, ศุภชัย จันทร์สุวรรณ์ และสุขสันติ แวงวรรณ. (2566). อัตลักษณ์การรำโนราคล้องหงส์ของ 

โนรา. วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี. 14(2), 371-383 
ธานีรัตน์ จัตุทะศรี. (2566). วรรณคดีพระราชนิพนธ์รัชกาลท่ี 2. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
นพพร ประชากุล. (2552). ยอกอักษร ย้อนความคิด. กรุงเทพฯ: อ่าน, 2552. 
พรเทพ โตชยางกูร. (2561). การอ้างถึงวรรณคดี นิทานไทยในนิราศสมัยใหม่: การสืบสานและการสร้างสรรค์.  
 วารสารสหศาสตร์ คณะสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล. 18(2), 88-111.  
พัชลินจ์ จีนนุ่น. (2565). การประกอบสร้างภาพลักษณ์ “ชุมชนภาคใต้” จากวรรณกรรมประวัติศาสตร์  
 ชุดประวัติพัทลุง-ตรัง (ตอนต้น). (รายงานการวิจัย). สงขลา: มหาวิทยาลัยทักษิณ. 
พิทยา บุษรารัตน์. 2539. ตำนานโนรา: ความสัมพันธ์ทางสังคมและวัฒนธรรมบริเวณ ลุ่มทะเลสาบสงขลา.  
 (รายงานผลการวิจัย). สงขลา: มหาวิทยาลัยทักษิณ. 
ไพโรจน์ ทองคำสุก. (2561). วรรณกรรมรามเกียรติ์พระราชนิพนธ์พระเจ้ากรุงธนบุรีสู่นาฏกรรม. วารสาร
 มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จเจ้าพระยา. 12(2), 147-172. 
มนตรี มีเนียม. (2560). วรรณกรรมการแสดง. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.   
รื่นฤทัย สัจจพันธุ์. (2553). อิทธิพลวรรณกรรมต่างประเทศท่ีมีต่อวรรณกรรมไทย. (พิมพ์ครั้งท่ี 10).  
 กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  
วันพระ สืบสกุลจินดา. (2566). เจาะลึกโขนละคร วังพระเจ้านครศรีธรรมราช จากกรุงธนบุรีถึงรัตนโกสินทร์. 
 สืบค้นเมื่อวันท่ี 6 มกราคม 2568. จาก https://www.silpa- mag.com/history/article_1 2 7 2 5 . 
วิไลลักษณ์ เล็กศิริรัตน์. (2548). “ศาสตราฉบับตำบลเขารูปช้าง.” วรรณกรรมทักษิณ วรรณกรรมคัดสรร  
 เล่ม 2. กรุงเทพฯ: บริษัท อมรินทร์พริ้นต้ิงแอนด์พับลิชช่ิง. 
ศิราพร ณ ถลาง. (2557). ทฤษฎีคติชนวิทยา วิธีวิทยาในการวิเคราะห์ตำนาน-นิทานพื้นบ้าน. (พิมพ์ครั้งท่ี 3).  
 กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  



100 

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 1: มกราคม – มิถุนายน 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 1: Jan - Jun. 2025 
 

โศภิษว์ฐา มัธยมจันทร์, สุขสันติ แวงวรรณ และอัควิทย์ เรืองรอง. (2566). บทบาทพระเอกละครนอกเรื่องไกรทอง  
 ของ ปกรณ์ พรพิสุทธิ์. วารสารทีทัศน์วัฒนธรรม สำนักศิลปะและวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยราชภัฏ 
 บ้านสมเด็จเจ้าพระยา. 25-46. 
สุจิตต์ วงษ์เทศ. (2532). “ร้องรำทำเพลง: ดนตรีและนาฏศิลป์ชาวสยาม”. ศิลปวัฒนธรรม ฉบับพิเศษ.  
 (มีนาคม 2532). 151-152. 
สุธิวงศ์ พงษ์ไพบูลย์. (2549). ส่ิงสำแดงถึงความเป็นท้องถิ่นของวรรณกรรม: กรณีวรรณกรรม 
 ท้องถิ่นภาคใต้. วารสารมนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยทักษิณ. 1(1), 1-25.   
เสาวลักษณ์ อนันตศานต์. (2522). วรรณกรรมรัชกาลท่ี 2. กรุงเทพฯ: ภาควิชาภาษาไทยและ 
 ภาษาตะวันออก คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  
อุดม หนูทอง. (2525). วรรณกรรมท้องถิ่นภาคใต้ประเภทนิทานประโลมโลก. (รายงานการวิจัย). สงขลา:  
 มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ สงขลา. 
__________. (2543). วรรณกรรมภาคใต้: ความสัมพันธ์กับวรรณกรรมท้องถิ่นอื่น. วรรณกรรมท้องถิ่นพินิจ.  
 กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
 


