
157 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

วิเคราะห์จิตรกรรมสักขาลายวัดภูมินทร์กับความเชื่อทางศาสนา 
An Analysis of the Sak Kha Lai Murals at Wat Phumin and Religious 

Beliefs 
                                                                          

วิโรจ นาคชาตรี1  
Wiroj nakchatri      

                                                                                                 

บทคัดย่อ 
  บทความนี้วิเคราะห์ความสัมพันธ์เชิงพึ่งพาระหว่างการสักขาลาย (บทบันทึกบนเรือนร่าง) กับ
จิตรกรรมฝาผนังวัดภูมินทร์ (บทบันทึกสาธารณะ) การสักขาลายซึ่งเป็นมรดกวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้มี
ความสำคัญในฐานะพิธีกรรมเปลี่ยนผ่านสู่ความเป็นชายที่สมบูรณ์ เป็นทุนทางสัญลักษณ์ท่ีสร้างสถานะทาง
สังคมจนถึงขั้นลดหย่อนค่าสินสอด และเป็นเครื่องประกอบสร้างอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ “ลาวพุงดำ” การ
สักขาลายเป็นภาพสะท้อนของโลกทัศน์แบบผสานที่รวมความเชื่อท้องถิ่น (ผี) เข้ากับพระพุทธศาสนาอยา่ง
สมบูรณ์ ในขณะเดียวกัน จิตรกรรมฝาผนังวัดภูมินทร์ซึ่งเป็นมรดกที่จับต้องได้ ไม่เพียงบันทึกวิถีชีวิตชาว
น่าน แต่ยังมีบทบาทเชิงรุกในการรับรองและให้ความชอบธรรมแก่ประเพณีการสักขาลาย ผ่านการนำเสนอ
ภาพบุคคลสักลายอย่างให้เกียรติในเรื่องเล่าชาดก โดยเฉพาะ “คัทธณะกุมารชาดก” ซึ่งอาจเป็นอุปลักษณ์
ทางการเมืองที่สะท้อนสภาวะของเมืองน่านในฐานะเมืองประเทศราชของสยาม การปรากฏภาพบุคคลสักขา
ลายอย่างโดดเด่นในพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ของพระวิหาร ถือเป็นการประกาศว่าความเชื่อทั้งสองระบบสามารถอยู่
ร่วมกันได้อย่างกลมกลืน ในยุคที่การสักขาลายกำลังเลือนหายไป จิตรกรรมวัดภูมินทร์ได้เปลี่ยนบทบาท
จากกระจกสะท้อนสังคมมาเป็น “คลังข้อมูลทางวัฒนธรรม” ชิ้นสุดท้ายที่พิทักษ์ความทรงจำของชาวน่าน
ในอดีต และก่อให้เกิดพลวัตของการตีความใหม่ ดังเช่นภาพ “ปู่ม่านย่าม่าน” ที่ความหมายดั้งเดิม “ความ
เป็นชายชาตรี” ถูกผลิตซ้ำในความหมายใหม่ “รักอมตะ” เพ่ือตอบสนองการท่องเที่ยว 
คำสำคัญ: สักขาลาย จิตรกรรมฝาผนัง โลกทัศน์แบบผสาน วัดภูมินทร์ มรดกวัฒนธรรม 

 
1 รองศาสตราจารยภ์าควิชาปรัชญา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลยัรามคำแหง e-mail: rojnakchatri@gmail.com 
Assoc. Prof. in Department of Philosophy, Faculty of Humanities, Ramkhamheang University.  
e-mail: rojnakchatri@gmail.com 
 

Received 28 July, 2025 
Revised 30 October, 2025 
Accepted 15 December, 2025 



158 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

 Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

 
Abstract 

 
  This article analyzes the interdependent relationship between sak khalai 
(traditional ritual tattooing), a corporeal record, and the mural paintings of Wat 
Phumin, a public record.  Sak khalai, an intangible cultural heritage, holds significance 
as a rite of passage into full manhood, as symbolic capital that established social 
status to the extent of reducing dowries, and as a constructor of the ethnic identity 
of “ Lao Phung Dam”  (Black-Bellied Lao).  It reflects a syncretic worldview that 
completely integrates local animistic beliefs (ghosts) with Buddhism. Meanwhile, the 
mural paintings of Wat Phumin, a tangible heritage, not only record the lifestyle of 
the Nan people but also play an active role in endorsing and legitimizing the sak 
khalai tradition through the honorable depiction of tattooed figures in Jataka tales. 
This is particularly evident in the “ Khattana Kumara Jataka” , which may serve as a 
political allegory reflecting Nan's status as a vassal state of Siam. The prominent 
depiction of tattooed individuals within the sacred space of the vihara declares the 
harmonious coexistence of the two belief systems. At a time when the practice of 
sak khalai is fading, the Wat Phumin murals have transformed from a societal mirror 
into the final "cultural archive" safeguarding the memory of the Nan people of the 
past. This has given rise to a dynamic of reinterpretation, as seen in the “ Puman-
Yaman” image, whose original meaning “masculinity” has been recontextualized as 
a new meaning “eternal love” in response to tourism. 
 
Keywords: Sak Kha Lai, Mural paintings, Syncretic worldview, Wat Phumin, Cultural 
heritage 
 
 



159 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

บทนำ  
  การสักขาลายเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ที ่สำคัญและเก่าแก่ ในอาณาจักร
ล้านนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งในจังหวัดน่าน ซึ่งเป็นหัวเมืองที่มีอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมอันโดดเด่น  ใน
อดีตการสักขาลายไม่ได้เป็นเพียงการตกแต่งร่างกาย  แต่เป็นสัญลักษณ์ที่ฝังรากลึกในวิถีชีวิตและ
ความเชื่อ เป็นเครื่องหมายแห่งความเป็นชายชาตรี การเปลี่ยนผ่านวัย สถานะทางสังคม  และความ
มั่นคงทางจิตวิญญาณ ในขณะเดียวกัน จิตรกรรมฝาผนังวัดภูมินทร์ ซึ่งรังสรรค์โดยหนานบัวผัน 
ศิลปินเชื้อสายไทลื้อ ก็ได้กลายเป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมชิ้นสำคัญ  ที่ทำหน้าที่
เป็นบันทึกสะท้อนความเชื่อ ค่านิยม และวิถีชีวิตของผู้คนในอดีต  

  อย่างไรก็ตาม ประเพณีการสักขาลายแบบดั้งเดิมซึ่งครั้งหนึ่งเคยเป็นส่วนสำคัญของอัต
ลักษณ์ชายชาวล้านนาและชาวนน่าน กำลังเผชิญกับความท้าทายและความเสี่ยงที่จะเลือนหายไป
ตามกาลเวลา ปัจจุบันความนิยมในการสักรูปแบบนี ้ลดลงอย่างมาก อันเป็นผลมาจากการ
เปลี่ยนแปลงทางสังคม ค่านิยมที่เปลี่ยนไป และอิทธิพลจากวัฒนธรรมภายนอก จนเหลือเพียง
ผู้สูงอายุไม่กี่คนที่ยังคงมีรอยสักเหล่านี้ปรากฏอยู่บนร่างกาย  

 โดยที่จังหวัดน่านดำรงอยู่ในพ้ืนที่ซับซ้อน ถูกโอบล้อมด้วยทิวเขาสลับ จนเกิดมโนภาพความเป็น
ดินแดนห่างไกลและโดดเดี่ยว ทว่าในความเป็นจริง สภาพภูมิศาสตร์ดังกล่าวกลับมิได้เป็นอุปสรรคต่อการ
พัฒนาทางวัฒนธรรม แต่ทำหน้าที่เป็นปัจจัยหล่อหลอมให้เกิดอัตลักษณ์ทางศิลปะและสังคมที่มีความ
เข้มแข็งและมีลักษณะเฉพาะตัวอย่างสูง ที่โดดเด่นคือ น่านมีอัตลักษณ์ท้องถิ่นที่เข้มข้นและมีเอกลักษณ์
เป็นของตนเอง ที่สำคัญคือ น่านมีรูปแบบทางสถาปัตยกรรมบางประการที่คล้ายคลึงกับศิลปะพม่า การ
ผสมผสานนี้ไม่ได้เกิดขึ้นอย่างสะเปะสะเปะ แต่ถูกกลั่นกรองและปรับให้เข้ากับบริบททางสังคมและความ
เชื่อของชาวน่าน จนก่อเกิดเป็น “สกุลช่างเมืองน่าน” ที่มีความโดดเด่นและเป็นที่ยอมรับ 

  ในบริบททางการเมืองช่วงที่จิตรกรรมวัดภูมินทร์ถูกสร้างข้ึน น่านมีสถานะเป็นเมืองประเทศ
ราชของสยาม สถานะดังกล่าวอาจสร้างแรงกดดันให้เกิดการผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมกับ
ศูนย์กลางอำนาจ แต่สิ่งที่เกิดขึ้นในน่านกลับเป็นปรากฏการณ์ที่น่าสนใจ ยิ่งกว่านั้นการที่ศิลปะ
โดยเฉพาะจิตรกรรมฝาผนังที่เน้นย้ำรายละเอียดของวัฒนธรรมท้องถิ่นอย่างเข้มข้น ไม่ว่าจะเป็นการ
แต่งกายแบบไทลื้อ ทรงผม หรือโดยเฉพาะอย่างยิ่งการสักขาลาย สามารถตีความได้ว่ามิใช่เป็นเพียง
การบันทึกภาพตามความเป็นจริง แต่เป็นการ “แสดงอัตลักษณ์” อย่างมีนัยสำคัญในสภาวะที่
อำนาจทางการเมืองอาจถูกจำกัด โดยที่ศิลปะได้กลายเป็นพื้นที่ปลอดภัยสำหรับการประกาศถึง



160 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

 Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

ความมีตัวตน ความภาคภูมิใจ และความแตกต่างทางวัฒนธรรมของตนเองอย่างทรงพลัง โดยเฉพาะ
การแสดงออกทางวัฒนธรรมสองรูปแบบได้ปรากฏขึ้นอย่างโดดเด่นและมีความเชื่อมโยงกันอย่าง
ลึกซึ้ง คือประเพณีการสักขาลาย (สักขา) และจิตรกรรมฝาผนังวัดภูมินทร์  
แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง 
  การวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างจิตรกรรมสักขาลายและความเชื่อทางศาสนาในบริบทของ
เมืองน่าน อาศัยกรอบแนวคิดและทฤษฎีต่าง ๆ เพ่ือทำความเข้าใจปรากฏการณ์ทางวัฒนธรรมลึกซึ้ง ดังนี้ 
  1. แนวคิดเรื่องโลกทัศน์แบบผสาน (Syncretic Worldview) 
  ด้วยหัวใจสำคัญของวัฒนธรรมล้านนาคือ ความเชื่อแบบผสานที่พระพุทธศาสนาไม่ได้เข้า
มาลบล้างความเชื่อดั้งเดิมเรื่อง “ผี” ทั้งวิญญาณบรรพบุรุษและพลังเหนือธรรมชาติ แต่ระบบความ
เชื่อทั้งสองสามารถดำรงอยู่ร่วมกันได้อย่างกลมกลืนและเกื้อหนุนซึ่งกันและกัน  ประเพณีการสักขา
ลายเป็นภาพสะท้อนที่ชัดเจนที่สุดของโลกทัศน์นี้ โดยรอยสักถูกเชื ่อว่ามีทั ้ง “พุทธคุณ” จาก
คาถาอาคม และพลังป้องกันภัยจากความเชื่อดั้งเดิม จิตรกรรมฝาผนังวัดภูมินทร์ได้ทำหน้าที่เป็น
พื้นที่ในการรับรองความเชื่อแบบผสานนี้ โดยการนำเสนอภาพบุคคลสักลายซึ่งเป็นสัญลักษณ์ของ
ความเชื่อดั้งเดิม เข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของเรื่องเล่าทางพระพุทธศาสนาในพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์  

ภาพที่ 1 จิตรกรรมทางพระพุทธศาสนาและทหารสักขาลายในพระอุโบสถ์ วัดภูมินทร์ 



161 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

2. แนวคิดเรื่องอัตลักษณ์และพิธีกรรมเปลี่ยนผ่าน (Rite of Passage) 
  แนวคิดเรื่องอัตลักษณ์ของ Hall และ du Gay (1996) อัตลักษณ์ไม่ใช่สิ่งที่มีอยู่ตามธรรมชาติ 
แต่เป็นสิ่งที่ถูกประกอบสร้างขึ้นทางสังคมและวัฒนธรรม การสักขาลายทำหน้าที่เป็น “พิธีกรรมเปลี่ยน
ผ่าน” ที่สำคัญยิ่งในการเปลี่ยนสถานะจากเด็กชายสู่ความเป็นชายที่สมบูรณ์ในสังคมล้านนา รอยสักที่
ปรากฏบนร่างกายจึงเป็นเครื่องหมายทางกายภาพที่จับต้องได้ของอัตลักษณ์ใหม่นี้ ซึ่งบ่งบอกถึงความ
อดทน ความกล้าหาญ และความพร้อมในการรับผิดชอบต่อครอบครัวและชุมชน เมื่อประเพณีนี้กำลัง
เลือนหายไป จึงอาจพิจารณาได้ว่าเป็นปรากฏการณ์ของ “อัตลักษณ์ท่ีกำลังเลือนหาย”  

  3. แนวคิดเรื่องทุนทางสัญลักษณ์ (Symbolic Capital) 
  แนวคิดเร ื ่องทุนทางสัญลักษณ์ของ ปิแอร์ บูร ์ด ิเยอ  (Pierre Bourdieu) ( อ้างใน Easy 
Sociology, n.d.-a) รอยสักขาลายสามารถวิเคราะห์ได้ในฐานะ “ทุนทางสัญลักษณ์” ซึ่งไม่ได้เป็นเพียง
เครื่องหมายทางวัฒนธรรม แต่เป็นสินทรัพย์ที่จับต้องไม่ได้ซึ่งสามารถแปลงไปเป็นผลตอบแทนทางสังคม
ได้ ชายที่มีรอยสักจะได้รับการยอมรับนับถือในสังคม เป็นที่หมายปองของสตรี และอาจได้รับประโยชน์
ในเชิงเศรษฐกิจ เช่น การลดค่าสินสอดในการแต่งงาน รอยสักจึงเป็นการลงทุนในตัวตนทางสังคมและจิต
วิญญาณ ซึ่งสังคมสามารถ “อ่าน” และให้คุณค่ากลับคืนมาในรูปแบบของสถานะและโอกาสที่ดีกว่า  
  4. แนวคิดเรื่องมรดกทางวัฒนธรรม (Cultural Heritage) 
  ตามนิยามของ UNESCO มรดกทางวัฒนธรรมแบ่งออกเป็นสองประเภทหลัก คือ มรดกที่
จับต้องได้และจับต้องไม่ได้ ในกรณีศึกษานี ้ จิตรกรรมฝาผนังวัดภูมินทร์ จัดเป็น “มรดกทาง
วัฒนธรรมที่จับต้องได้”  ในขณะที่ประเพณีการสักขาลาย ซึ่งประกอบด้วยองค์ความรู้ เทคนิค 
พิธีกรรม และความเชื่อ จัดเป็น “มรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้”  ในหมวดงานช่างฝีมือดั้งเดิม
และแนวปฏิบัติทางสังคม  ความสำคัญของการศึกษาครั้งนี้จึงอยู่ที่การใช้มรดกที่จับต้องได้มาเป็น
หลักฐานสำคัญในการทำความเข้าใจมรดกท่ีจับต้องไม่ได้ซึ่งกำลังจะเลือนหายไป  

  5. แนวคิดเชิงเครื่องหมาย (สัญญะ) การวิเคราะห์จิตรกรรมและรอยสักในฐานะ “บทบันทึก” 
 
กรอบในการวิเคราะห์ข้อมูล 
  กรอบการวิเคราะห์หลัก คือ การมองปรากฏการณ์ทั ้งสองในฐานะ  “บทบันทึกทาง
วัฒนธรรม” ที่มีความสัมพันธ์เชิงโต้ตอบกัน ดังนี้ 



162 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

 Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

    1) รอยสักในฐานะ “บทบันทึกบนเรือนร่าง” เป็นการจารึกอัตลักษณ์ ความเชื่อ 
และสถานะทางสังคมลงบนผิวหนังของปัจเจกบุคคลโดยตรง  เป็นคำประกาศส่วนตัวที่สาธารณะ
สามารถมองเห็นได ้ 
    2) จิตรกรรมในฐานะ “บทบันทึกสาธารณะ” เป็นงานศิลปะที่ได้รับการอุปถัมภ์
จากชนชั้นปกครอง ทำหน้าที่บันทึก ตีความ และที่สำคัญที่สุดคือ “ให้การรับรองและให้ความชอบ
ธรรม” แก่ประเพณีและวัฒนธรรมที่ถูกจารึกไว้บนเรือนร่างของผู้คน  
  การวิเคราะห์เนื้อหาจากเอกสารโดยการจัดหมวดหมู่เพ่ือสังเคราะห์ภาพรวมของบริบททาง
ประวัติศาสตร์ ความสำคัญของการสัก และลักษณะเด่นของจิตรกรรม  
  การว ิ เคราะห ์ เช ิงส ัญญะในจ ิตรกรรมโดยต ีความภาพจ ิตรกรรมฝาผน ังในฐานะ 
“เครื่องหมาย” โดยวิเคราะห์องค์ประกอบต่าง ๆ เช่น การวาดภาพบุคคล การแต่งกาย รอยสัก และ
การจัดวางองค์ประกอบภาพ เพ่ือถอดรหัสความหมายทางวัฒนธรรมและสังคมท่ีแฝงอยู่เบื้องหลัง 
  การสังเคราะห์และตีความโดยนำผลการวิเคราะห์จากข้อมูลทั้งสองส่วนมาสังเคราะห์เข้า
ด้วยกัน เพื่ออธิบายความสัมพันธ์เชิงเชื่อมโยงระหว่างการสักขาลายกับจิตรกรรมฝาผนังในการ
สะท้อนความเชื่อแบบผสาน  
 
ผลการวิเคราะห์  

1. การสักขาลายในฐานะ “บทบันทึกบนเรือนร่าง” 
  การสักขาลาย หรือ “สักขา” มิได้เป็นเพียงการตกแต่งร่างกาย หากแต่เป็นสถาบันทาง
สังคมและวัฒนธรรมที่ทำหน้าที่เป็น “บทบันทึกบนเรือนร่าง” โดยใช้กรอบแนวคิดเรื่องพิธีกรรม
เปลี่ยนผ่าน ทุนทางสัญลักษณ์ และโลกทัศน์แบบผสาน เพื่อแสดงให้เห็นว่ามันทำหน้าที่เป็นกลไก
สำคัญในการประกอบสร้างตัวตนของบุรุษ กำหนดลำดับชั้นทางสังคม และสร้างความมั่นคงทางจิต
วิญญาณให้แก่ผู้คนในยุคนั้น ได้แก่ 

1) พิธีกรรมเปลี่ยนผ่านจาก “ขาขาว” สู่ความเป็นชายที่สมบูรณ์ 

     ในสังคมล้านนาโบราณ การสักขาลายถือเป็นพิธีกรรมเปลี่ยนผ่านที่สำคัญที่สุด
อย่างหนึ่งในชีวิตลูกผู้ชาย เป็นเส้นแบ่งที่ชัดเจนระหว่างความเป็นเด็กและความเป็นผู้ใหญ่  ความ
เจ็บปวดทางกายที่เกิดจากการสักถือเป็นหัวใจสำคัญของพิธีกรรม ดังที่ พระสมุห์สมาน กิจจาสาโร 
(การสื่อสารส่วนบุคคล, 20 มีนาคม 2567) ได้เล่าให้ฟังว่า “วัฒนธรรมการสักขาลาย เป็นบทพิสูจน์



163 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

ความอดทนและอัตลักษณ์ของผู้ชายล้านนา” การสักขาลายจึงเป็นบททดสอบความอดทน ความ
กล้าหาญ และความเข้มแข็งทางจิตใจ ซึ่งเป็นคุณสมบัติของความเป็นชายที่สมบูรณ์”  
 

 
ภาพที ่2 การแต่งกายและสักขาลาย จากวัดภูมินทร์  

และภาพจำลองจิตรกรรม จาก Adul Tanthakosai https://www.facebook.com/dpgmaster 
 

  ผู้ชายที่ไม่ผ่านการสักขาลายจะถูกมองว่ายังไม่เป็นชายโดยสมบูรณ์ และมักตกเป็นเป้าของ
การดูแคลนและเยาะเย้ยในสังคม อาจถูกล้อเลียนว่ามี “ขาขาวเหมือนผู้หญิง” ไม่เป็นที่ยอมรับใน
หมู่เพ่ือนฝูง และไม่เป็นที่หมายปองของสตรี ดังคำกล่าวที่ว่า “เกิดเป็นป้อจาย ขาบ่ลายก็อายเขียด” 
(เกิดเป็นผู้ชาย ถ้าขาไม่ลายก็อายเขียด) สะท้อนถึงแรงกดดันทางสังคมและความคาดหวังต่อบทบาท
ทางเพศของบุรุษในยุคนั้นได้อย่างชัดเจนที่สุด ดังนั้นรอยสักที่ปรากฏบนผิวหนังจึงเปรียบเสมือน
ประกาศนียบัตรที่มองเห็นได้ เป็นเครื่องยืนยันว่าชาย  ผู้นั้นได้ผ่านบททดสอบแห่งความเป็นชาย
มาแล้ว และพร้อมที่จะแบกรับบทบาทและความรับผิดชอบของผู้ใหญ่ในสังคม  

 



164 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

 Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

    2) เศรษฐศาสตร์เชิงสังคม-จิตวิญญาณ รอยสักในฐานะทุนทางสัญลักษณ์ 
     นอกเหนือจากการเป็นเครื่องหมายแห่งความเป็นชายแล้ว การสักขาลายยังมีบทบาท
สำคัญในการกำหนดสถานะและสร้างโอกาสทางสังคมให้แก่บุรุษ อาจกล่าวได้ว่ารอยสักทำหน้าที่เป็น 
“ทุนทางสัญลักษณ์” ตามแนวคิดของ ปิแอร์ บูร์ดิเยอ (Pierre Bourdieu) ซึ่งได้เป็นเพียงความเชื่อส่วน
บุคคลหรือแฟชั่น แต่เป็นสินทรัพย์ที่จับต้องไม่ได้ ซึ่งสามารถแปลงไปเป็นผลตอบแทนทางสังคมและ
เศรษฐกิจได้ หลักฐานชี้ให้เห็นว่ารอยสักเป็นปัจจัยสำคัญอย่างยิ่งในการเลือกคู่ครอง สตรีและครอบครัว
ของฝ่ายหญิงมักให้ความสำคัญกับชายที่มีรอยสัก เพราะเชื่อว่าเป็นผู้ที่มีความอดทนอดกลั้น เข้มแข็ง 
และสามารถปกป้องคุ้มครองครอบครัวจากภยันตรายต่าง ๆ ได้  ที่น่าสนใจที่สุดคือ สินสอดทองหมั้นใน
การแต่งงานอาจได้รับการลดหย่อนลง หากฝ่ายชายมีลายสักที่แสดงถึงความเป็นชายชาตรีอย่างชัดเจน  

  ปรากฏการณ์นี้เผยให้เห็นถึง “เศรษฐศาสตร์เชิงสังคม-จิตวิญญาณ” ของรอยสัก ที่ซึ่งความ
เชื่อทางจิตวิญญาณถูกแปรเปลี่ยนไปเป็นความได้เปรียบทางสังคมอย่างเป็นรูปธรรม กระบวนการนี้
เกิดขึ้นอย่างเป็นเหตุเป็นผล กล่าวคือ ความเชื่อที่ว่ารอยสักให้พุทธคุณด้านความอยู่ยงคงกระพันและ
ป้องกันภัยอันตรายต่าง ๆ ได้  ซึ่งเป็น “คุณค่าทางจิตวิญญาณ” ได้สร้างความไว้วางใจในตัวผู้สักใน
สายตาของคนในชุมชน ความไว้วางใจนี้จึงถูกแปลงไปเป็น “คุณค่าทางสังคม” เช่น ความเป็นที่หมาย
ปองในการแต่งงาน และอาจนำไปสู่ “ผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจ” เช่น การลดค่าสินสอดได้ในที่สุด 
รอยสักจึงไม่ใช่แค่เครื่องหมายของความเชื่อ แต่เป็นสัญญาณของการลงทุนในตัวเองอย่างมีความ
รับผิดชอบ ซึ่งสังคมสามารถ “อ่าน” และให้การยอมรับในรูปแบบของสถานะและโอกาสที่ดีกว่าในชีวิต 
   3) อำนาจแห่งอักษรภาพบนผิวหนัง 
    ลวดลายสักเหล่านี้คือภาพสะท้อนที่ชัดเจนที่สุดของโลกทัศน์แบบผสานของชาวน่าน 
ซึ่งเป็นการผนวกรวมความเชื่อดั้งเดิมในอำนาจเหนือธรรมชาติเข้ากับคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนา
อย่างกลมกลืน ลวดลายแต่ละชนิดมีความหมายและคุณสมบัติเฉพาะตัว เปรียบเสมือนเกราะป้องกันทาง
จิตวิญญาณที่ผนวกรวมความเชื่อด้านพุทธคุณ (พุทธ) และอำนาจเหนือธรรมชาติ (ผี) เข้าไว้ด้วยกัน  

  พลังจากความเชื่อดั้งเดิม (ผี) และความเชื่อในพลังอำนาจของสัตว์ต่าง ๆ ถูกนำมาใช้เพื่อการ
ป้องกันและเสริมสร้างคุณสมบัติที่พึงประสงค์ เช่น การสักรูปเสือเชื่อว่าจะเสริมอำนาจบารมี พญานาค
เชื่อว่าจะทำให้คงกระพัน ลิงลมสื่อถึงความว่องไวในการหลบหลีกภยันตราย โดยเฉพาะมอม ที่เชื่อว่า
จะทำให้ผู้สักมีฤทธิ์เดช คงกระพันชาตรีและมีเมตตามหานิยม ที่สำคัญคือพลังจากพุทธคุณ (พุทธ) 
ควบคู่ไปกับลวดลายรูปสัตว์ รวมทั้งการสักอักขระเลขยันต์ต่าง ๆ ด้วยอักษรขอมโบราณหรืออักษร



165 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

ธรรมล้านนา ซึ่งเชื่อว่าพระคาถาและอักขระศักดิ์สิทธิ์เหล่านี้มีพุทธคุณช่วยเสริมความเป็นสิริมงคลและ
ป้องกันคุณไสยมนตร์ดำได้ ดังที่ พระสมุห์สมาน กิจจสาโร (การสื่อสารส่วนบุคคล, 20 มีนาคม 2567) 
ได้กล่าวว่า “การสักขาลายมักมาจากความเชื่อไสยศาสตร์ หรือที่เรียกกันว่า “สักยันต์” เชื่อว่าเมื่อสัก
ลงไปแล้วจะทำให้มีโชคลาภ แคล้วคลาด ปลอดภัย อยู่ยงคงกระพัน และพ้นจากอันตรายต่าง ๆ” 

  การสักขาลายหรือที่เรียกโดยทั่วไปว่า “สักเตี่ยวก้อม” นับว่ามีความสำคัญอย่างยิ่ง  เพราะ
เป็นการเชื ่อมโยงความกล้าหาญและความสามารถในการรบของทหารเข้ากับพลังศักดิ ์สิทธิ์  
โดยเฉพาะการสัก “มอม” และรอยสักรูป “หระมาน” หรือ “หนุมาน” ซึ่งเชื่อว่าเป็นมหาอำนาจ คง
กระพันชาตรี เมตตามหานิยม รวมถึงการสักสัตว์หิมพานต์ต่าง ๆ ด้วย ดังนั้นการสักขาลายจึงไม่ได้
เป็นเพียงเครื่องประดับ แต่เป็นที่มาของพลังที่ช่วยให้พวกเขาปฏิบัติหน้าที่ในเรื่องราวอันศักดิ์สิทธิ์
นั้นได้สำเร็จ จิตรกรรมที่วัดภูมินทร์จึงเป็นการให้ความชอบธรรมแก่การสักในฐานะที่เป็นเครื่องมือ
เสริมสร้างคุณธรรมและความกล้าหาญที่สอดคล้องกับคติทางพระพุทธศาสนา 

 

ภาพที่ 3 ทหารสักขาลาย 

สำหรับสีที่สัก คือ สีดำ (เทา-น้ำเงิน) สักส่วนท้องน้อยถึงเข่า ซึ่งมีลวดลายที่หลากหลาย ทั้ง
ขาลาย แบบเน้นลาย สักขาดำ สักขาดำเน้นรูป และสักรูปเล็กน้อย ซึ่งจากการสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ 
ให้ความเห็นตรงกัน ดังที่ อาจารย์สมเจตน์ วิมลเกษม (การสื่อสารส่วนบุคคล, 15 มีนาคม 2567) ได้
อธิบายว่า “ลายสักนี้มีหลายรูปแบบขึ้นอยู่กับอาจารย์ผู้สักและผู้ถูกสักจะตกลงกัน ทั้งความถนัดของ
อาจารย์ ความอดทนของผู้ถูกสัก ระยะเวลาการสัก ทั้งความยาก-ง่ายของรูป ที่สำคัญคือ ค่าใช้จ่ายใน
การสักที่สัมพันธ์กับยาสักซึ่งมีส่วนผสมแตกต่างกัน ทำให้สีต่างกันคือ มีทั้งดำ เทา น้ำเงิน 



166 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

 Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

ภาพที่ 4 ลายสัก จาก https://www.finearts.go.th/nanmuseum/view/36323-สักขาลาย., 5 พค. 
2567 

     
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 5 สักขาลายปู่ม่าน 



167 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

   4) สักขาลายอัตลักษณ ์“ลาวพุงดำ” 
    การสักขาลายยังทำหน้าที่เป็นเครื่องหมายประกอบการสร้างอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์
ที่สำคัญ โดยเฉพาะอย่างยิ่งผ่านคำเรียกที่คนจากภายนอกใช้เรียกชาวล้านนาในอดีต คือ “ลาวพุงดำ” 
คำนี้เป็นคำที่คนในภาคกลางหรือสยามใช้เรียกกลุ่มคนที่อาศัยอยู่ในดินแดนล้านนาซึ่งรวมถึงน่าน อัน
เนื่องมาจากการสังเกตลักษณะทางกายภาพที่โดดเด่นที่สุด คือ ประเพณีการสักหมึกสีดำหนาแน่น
ตั้งแต่บริเวณเอวหรือท้อง (พุง) ไล่ลงมาจนถึงหัวเข่าหรือโคนขา ดังที่ คาร์ล บ็อค (Carl Bock) ซึ่งเข้ามา
สำรวจดินแดนสยาม ได้กล่าวถึงการสักของชาวพ้ืนเมืองที่พบเห็นในพ้ืนที่ล้านนาและได้ให้ช่างสักเขียน
รูปรอยสักขณะที่อยู่จังหวัดลำปาง และได้บันทึกไว้ว่า “การสักใช้เป็นเครื่องหมายแสดงความเป็น
ลูกผู้ชาย ความกล้าหาญและความอดทนที่สามารถฝึกฝนให้เคยชินต่อความเจ็บปวดได้ด้วยความสมัคร
ใจ” เป็นการสักสีดำ “ไม่ว่ายาจกหรือพระราชาก็ใช้ฝีมือของอาจารย์ผู้ถือการสักเป็นอาชีพเท่ากันหมด 
ลวดลายที่ใช้นั้นมีไว้ให้เลือกตามความประสงค์ของผู้ที่มาสักหรือความสามารถของผู้สัก  
  สีที่ใช้นั้นทำจากควันของน้ำมันหมูจุดไฟ เขม่าที่ได้ก็เก็บเอาไว้ในหม้อดินและผสมเข้ากับ
น้ำดีของวัวป่า หมีหรือหมู ผสมน้ำเล็กน้อยเพ่ือให้ได้ส่วนถูกต้อง พอเอาถูเข้าไปเพียงครั้งเดียวก็ลบสี
นี้ไม่ออก ... ลวดลายที่สักกันก็ไม่เปลี่ยนแปลงเป็นอย่างอื่น จำกัดอยู่แต่รูปสัตว์ เช่น ค้างคาว หนู 
แร้ง นกหรือสัตว์ร้าย ที่เด่นอยู่ในบรรดาสัตว์ร้ายทั้งหลายก็คือราชสีห์ในนิยาย... รวมทั้งสัตว์
ประหลาดรูปร่างแปลก ๆ ต่าง ๆ ด้วย....คำอธิบายรูปภาพของแกมีอยู่ว่า นกในระหว่างรอยหยัก ๆ 
รอบเอวคือนกยูง สัตว์ใหญ่ทั้งสี่ตัวคือนกแร้ง ใต้ลงมาเป็นนกแร้ง” (บ็อค, 2529, น. 86) 

 
ภาพที่ 6 สักขาลายล้านนา จาก Temples and Elephants by Carl Bock หน้า 163  

ฉบับภาษาฝรั่งเศส เล่มขอบทอง (เจ้าของ โกมล พาณิชพันธ์) 



168 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

 Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

สำหรับลวดลายที่ขา ได้แก่ หนู เมฆหรือลม นกกระจาบ นกแร้ง สิงโต (สิงห์มอม) ค้างคาว
ชนิดหนึ่ง (กล่าวกันว่าเป็นพันธุ์ที่หายสูญไปแล้ว) เต็น (ชะมดชนิดหนึ่ง) นกกาบบัว เสือ ช้าง ลิง และ
หระมาน (หนุมาน)   
 การสักลักษณะนี้เองที่ทำให้เกิดการจำแนกกลุ่มคนออกจาก “ลาวพุงขาว” ซึ่งหมายถึงกลุ่มคนที่
อาศัยอยู่ทางฝั่งซ้ายของแม่น้ำโขง เช่น หลวงพระบาง ที่มีประเพณีการสักเพียงแค่บริเวณขา ไม่ได้สักลามขึ้น
มาถึงบริเวณท้อง ดังนั้น “ลาวพุงดำ” จึงกลายเป็นชื่อเรียกที่บ่งชี้ถึงกลุ่มวัฒนธรรมที่มีประเพณีการสักที่เป็น
เอกลักษณ์เฉพาะตัว และจิตรกรรมฝาผนังวัดภูมินทร์ก็ได้บันทึกหลักฐานของอัตลักษณ์นี้ไว้อย่างชัดเจน  
  2. จิตรกรรมวัดภูมินทร์ในฐานะ “บทบันทึกสาธารณะ” 
  ในฐานะมรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องได้ จิตรกรรมฝาผนังภายในพระวิหารวัดภูมินทร์มิได้เป็นเพียง
งานพุทธศิลป์เพื่อประดับตกแต่งศาสนสถาน หากแต่ทำหน้าที่เป็น “บทบันทึกสาธารณะ” ที่เป็นพงศาวดาร
ฉบับภาพซึ่งบันทึกเรื่องราวทางสังคม วัฒนธรรม และการเมืองของเมืองน่านในช่วงปลายพุทธศตวรรษที่ 24 
และสะท้อนถึงอัจฉริยภาพของศิลปินท้องถิ่นและสภาวะการณ์ท่ีซับซ้อนของน่านในยุคสมัยนั้น 
    1) จิตรกรรมและสุนทรียศาสตร์แห่งสกุลช่างน่าน 
    มรดกจิตรกรรมอันล้ำค่าที่วัดภูมินทร์ได้รับการยอมรับอย่างกว้างขวางว่าเป็นผลงาน
ชิ้นเอกของศิลปินพ้ืนถิ่นนามว่า “หนานบัวผัน” ซึ่งเชื่อกันว่าเป็นจิตรกรเชื้อสายไทลื้อ ผลงานของหนาน
บัวผันได้ก่อให้เกิดลักษณะเฉพาะตัวที่นักประวัติศาสตร์ศิลปะจัดให้อยู่ในกลุ่ม “สกุลช่างเมืองน่าน” ซึ่งมี
เอกลักษณ์  โดดเด่นแตกต่างจากจิตรกรรมในภูมิภาคอื่นอย่างชัดเจน สุนทรียศาสตร์ของสกุลช่างน่านที่
ปรากฏในจิตรกรรมวัดภูมินทร์นั้นมีลักษณะเด่นหลายประการ เช่น การใช้สีหลักเพียงไม่กี่สีอย่างสีแดง
ชาดและสีคราม ลักษณะการวาดภาพบุคคลที่มีใบหน้ากลมแป้น คิ้วโก่งเรียวดั่งวงพระจันทร์ และการ
สอดแทรกภาพวิถีชีวิตประจำวัน หรือ “ภาพกาก” หมายถึง ภาพที่สอดแทรกวิถีชีวิตและแฟชั่นของชาว
น่านในสมัยนั้น เข้าไปในเรื่องราวชาดกอย่างมีชีวิตชีวา หนานบัวผันจึงไม่ได้เป็นเพียงช่างเขียน แต่เป็น
เสมือนนักพงศาวดารและนักมานุษยวิทยาผู้บันทึกวัฒนธรรมของตนเองผ่านปลายพู่กัน การเลือกเน้น
รายละเอียดของการแต่งกาย ทรงผม และรอยสักของชาวไทลื้อและคนเมืองน่าน เป็นการประกาศถึง
ความแตกต่างและความภาคภูมิใจในวัฒนธรรมท้องถิ่นอย่างชัดเจน  

    2) เรื่องเล่าของเจ้าชายคัทธณะกุมารชาดกในฐานะอุปลักษณ์ทางการเมือง 
    เนื ้อหาหลักที ่โดดเด่นและเป็นเอกลักษณ์ที ่ส ุดของจิตรกรรมวัดภูมินทร์คือ 
“คัทธณะกุมารชาดก” ซึ่งเป็นชาดกนอกนิบาตที่ไม่ปรากฏการวาดเล่าเรื่องในวัดอื่นใดในประเทศ



169 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

ไทย การเลือกชาดกที่ไม่เป็นที่รู้จักแพร่หลายเรื่องนี้มาเป็นแกนกลางของงานจิตรกรรม  ชี้ให้เห็นว่า
การเลือกสรรนี้มิได้เป็นไปโดยบังเอิญ แต่มีความหมายพิเศษซ่อนเร้นอยู่ เมื่อพิจารณาในบริบททาง
ประวัติศาสตร์ที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น การเลือกชาดกเรื่องนี้อาจเป็นการแสดงออกทางการเมืองที่แนบเนียน
และชาญฉลาด จิตรกรรมเหล่านี้ได้รับการอุปถัมภ์จากเจ้าอนันตวรฤทธิเดช เจ้าผู้ครองนครน่าน  
ในช่วงเวลาที่น่านกำลังเผชิญกับวิกฤตการณ์ทางการเมืองครั้งสำคัญ คือการที่สยามซึ่งเป็นเจ้าอธิราช
ได้ยอมยกดินแดนฝั่งซ้ายแม่น้ำโขงของน่านให้แก่ฝรั่งเศส  

  โดยภาพแสดงสภาวการณ์การล่าอาณานิยมของต่างชาติ ในเรื่องราวของ “เจ้าชายกำพร้า” ผู้
ต้องออกเดินทางตามหา “พระบิดาผู้ยิ ่งใหญ่แต่ห่างไกล” (พระอินทร์) สามารถตีความได้ว่าเป็นอุป
ลักษณ์ที่สะท้อนสภาวะของเมืองน่านได้อย่างเจ็บปวด น่านเปรียบเสมือน “เจ้าชาย” ที่มีเชื้อสายอัน
สูงส่ง แต่กลับรู้สึกถูกทอดทิ้งหรือละเลยจาก “พระบิดา” หรือศูนย์กลางอำนาจที่กรุงเทพฯ ในยามที่ต้อง
เผชิญกับภัยคุกคามจากมหาอำนาจอาณานิคมตะวันตก การเลือกเล่าเรื่องชาดกนี้จึงอาจเป็น “เสียงคร่ำ
ครวญผ่านปลายพู่กัน” ของ เจ้าผู้ครองนครน่าน เป็นการวิพากษ์วิจารณ์เชิงสัญลักษณ์ที่ส่งสารออกไปได้
อย่างทรงพลังโดยไม่ต้องใช้ถ้อยคำที่เสี่ยงต่อการถูกลงโทษจากอำนาจส่วนกลาง จิตรกรรมฝาผนังจึง
กลายเป็น “บทบันทึกที่ซ่อนเร้น” ที่สื่อสารความรู้สึกทางการเมืองอันซับซ้อนผ่านเรื่องราวทางศาสนา  

3) เสน่ห์ของ “ภาพกาก”  

    เสน่ห์อันเป็นเอกลักษณ์ของจิตรกรรมวัดภูมินทร์ยังอยู่ที่  “ภาพกาก” หรือฉาก
ชีวิตประจำวันจำนวนมากที่หนานบัวผันได้สอดแทรกไว้ทั่วทั้งผนังวิหาร ภาพเหล่านี้ทำให้จิตรกรรม
มีสถานะเป็นคลังข้อมูลทางชาติพันธุ์วรรณนาที่ทรงคุณค่ายิ่ง เราสามารถมองเห็นภาพการแต่งกายที่
เป็นเอกลักษณ์ของสตรีชาวไทลื้อ เช่น การนุ่งผ้าซิ่นลายน้ำไหล  การประกอบอาชีพต่าง ๆ ไปจนถึง
ประเพณีการเกี้ยวพาราสีของหนุ่มสาว   

ภาพที่ 7 ตัวอย่างภาพชาวต่างชาติ 
 



170 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

 Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

ทีน่่าสนใจไปกว่านั้นคือ จิตรกรรมเหล่านี้ยังบันทึกภาพการติดต่อสัมพันธ์กับโลกภายนอกไว้ 
อย่างชัดเจน ผ่านภาพวาดของชาวต่างชาติ ทั้งชาวตะวันตก จีน และกลุ่มชาติพันธุ์อ่ืน ๆ ภาพเหล่านี้ท้า
ทายความทรงจำของน่านในฐานะเมืองปิดที่โดดเดี่ยว และแสดงให้เห็นว่าในช่วงปลายศตวรรษที่ 19 
น่านเป็นชุมทางการค้าและเป็นพ้ืนที่แห่งการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมที่มีพลวัตแห่งหนึ่งในภูมิภาค  

3. ความสัมพันธ์แบบพ่ึงพาอาศัยกันและการรับรองโลกทัศน์แบบผสาน 

  “ความสัมพันธ์แบบพ่ึงพาอาศัยกัน” หรือ “ภาวะพ่ึงพากัน” หมายถึง ความสัมพันธ์ใกล้ชิด
และยาวนานระหว่างสองสิ่งขึ้นไป โดยแต่ละฝ่ายอาจได้รับประโยชน์ หรือฝ่ายหนึ่งได้ประโยชน์ แต่
อีกฝ่ายไม่เสียประโยชน์หรืออาจมีฝ่ายหนึ่งเสียประโยชน์ คือ การสักขาลาย (บทบันทึกบนเรือนร่าง) 
กับจิตรกรรมฝาผนัง (บทบันทึกสาธารณะ) ซึ่งพบว่าจิตรกรรมไม่ได้ทำหน้าที่เพียง “สะท้อน” ความ
เป็นจริงทางสังคม แต่มีบทบาทเชิงรุกในการ “รับรอง” และ “ให้ความชอบธรรม” แก่ประเพณีการ
สักและโลกทัศน์แบบผสานที่อยู่เบื้องหลัง ได้แก่ 

1) จิตรกรรมในฐานะพ้ืนที่แห่งการรับรองและให้ความชอบธรรม 

    บทบาทหลักของจิตรกรรมในบริบทนี้ คือ การให้การรับรองทางวัฒนธรรมแก่
ประเพณีการสักขาลายของชาวน่าน หลักฐานที่สนับสนุนข้อสรุปนี้มาจากการนำเสนอภาพบุคคลสัก
ลายในเชิงบวกและให้เกียรติอย่างสม่ำเสมอ ซึ่งภาพไม่ได้ถูกวาดให้เป็นตัวละครชายขอบ ผู้ร้าย หรือ
บุคคลชั้นต่ำ แต่กลับปรากฏในฐานะตัวละครหลักที่สง่างาม เช่น “ปู่ม่าน” ในฉากโรแมนติกอันโด่ง
ดัง ทหารหาญผู้กล้าในเรื่องราวชาดก หรือเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิตปกติอันดีงามในภาพกาก การ
เลือกนำเสนอภาพในลักษณะนี้เป็นการประกาศอย่างชัดเจนผ่านสื่อศิลปะว่า  การสักขาลายเป็น
คุณสมบัติที่น่าชื่นชมและเป็นที่ยอมรับในสังคมน่านในยุคนั้น 
    2) ความสัมพันธ์แบบพ่ึงพาอาศัยกันของผีและพุทธ 
    การนำสัญลักษณ์ของความเชื่อดั้งเดิมเรื่อง “ผี” และอำนาจเหนือธรรมชาติ คือ รอยสัก
ป้องกันภัย มาประดับไว้บนร่างกายของตัวละครในเรื่องเล่าทาง “พระพุทธศาสนา” ซึ่งถูกวาดขึ้นภายในพ้ืนที่
ศักดิ์สิทธิ์ของพระวิหาร ถือเป็นการประกาศอย่างเป็นทางการว่าระบบความเชื่อทั้งสองไม่ได้ขัดแย้งกัน แต่
เป็นองค์ประกอบที่เกื้อหนุนกันในโลกทัศน์ของชาวล้านนา จิตรกรรมฝาผนังจึงทำหน้าที่สลายความตึงเครียด
ที่อาจเกิดขึ้นระหว่างความเชื่อดั้งเดิมกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา และสร้างโลกทัศน์ที่เป็นเอกภาพและ
เป็น  อัตลักษณ์ของชาวน่านอย่างแท้จริง สำหรับชาวบ้านในอดีตที่เข้ามาในพระวิหาร จะเห็นภาพที่ยืนยันว่า
การเป็นชาวน่านที่สมบูรณ์ต้องมีรอยสักสอดคล้องและเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับการเป็นพุทธศาสนิกชนที่ดี  



171 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

4. ความทรงจำทางวัฒนธรรมและการตีความใหม่ในยุคสมัยใหม่ 

  ประเพณีการสักขาลายซึ่งเป็น มรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้กำลังเผชิญกับความเสี่ยง
ที่จะเลือนหายไปตามกาลเวลา  
    1) ปัจจุบันความนิยมในการสักขาลายลดลงอย่างมาก แต่ยังคงพบได้ในผู้สูงอายุ 80 ปี
ขึ้นไป  อันเป็นผลมาจากการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ค่านิยม และอิทธิพลจากวัฒนธรรมภายนอก เพราะ
การสักถูกมองว่าเป็นเรื่องของนักเลงอันธพาล ทำให้เกิดทัศนคติเชิงลบ นอกจากนี้ความเจ็บปวดและ
ระยะเวลาที ่ยาวนานในการสักก็เป็นอีกปัจจัยหนึ ่งที ่ทำให้คนรุ ่นหลังไม่นิยมปฏิบัติสืบต่อกันมา  
ปรากฏการณ์นี้สามารถวิเคราะห์ได้ในฐานะ “อัตลักษณ์ที่กำลังเลือนหาย” และอาจนำมาสู่การสูญสิ้น
ของประเพณีนี้ คือการสูญสิ้นของกระบวนการประกอบสร้างอัตลักษณ์ความเป็นชายผ่านพิธีกรรม
เปลี่ยนผ่าน และยังหมายถึงการเสื่อมค่าของทุนทางสัญลักษณท์ี่เคยผูกติดอยู่กับรอยสักในอดีต  

    2) บทบาทที่เปลี่ยนไปของมรดกวัฒนธรรมที่จับต้องได้ 
    แม้ในสภาวะที่มรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้ของการสักขาลายกำลังจะสูญสิ้นไป 
คุณค่า แต่ความสำคัญของมรดกทางวัฒนธรรมที่จับต้องได้ (จิตรกรรมฝาผนัง) ได้เกิดการเปลี่ยนแปลงเชิง
หน้าที่อย่างมีนัยสำคัญคือ จากเดิมที่จิตรกรรมเคยทำหน้าที่เป็น “บทบันทึกสาธารณะ” ที่สะท้อนและ
รับรองวัฒนธรรมที่ยังมีชีวิตอยู่ได้กลายมาเป็น “คลังข้อมูลทางวัฒนธรรม” และ “ผู้พิทักษ์ความทรงจำ”ที่
หาได้ยากยิ่งภาพจิตรกรรมเหล่านี้กลายเป็นหลักฐานชั้นต้นที่ช่วยให้คนรุ่นหลังสามารถศึกษาและทำความ
เข้าใจประเพณีที่กำลังจะสูญสิ้นไปได้ เมื่อผู้ปฏิบัติประเพณีลดจำนวนลงจนใกล้จะหมดไป สิ่งที่เหลืออยู่คือ 
“ร่องรอย” หรือ “ตัวแทน” ของประเพณีนั้นๆ ซึ่งในที่นี้ คือ ภาพจิตรกรรมฝาผนังอันงดงามของวัดภูมินทร์ 

    3) เครื่องหมายและการตีความ “ปู่ม่านย่าม่าน” ใหม่ในยุคโลกาภิวัตน์ 
    ภาพ “ปู่ม่านย่าม่าน” หรือ “กระซิบรักบันลือโลก” เป็นตัวอย่างที่ชัดเจนที่สุดของ
พลวัตนี้ ปัจจุบันภาพปู่ม่านย่าม่านได้ถูกตีความใหม่ให้กลายเป็นเครื่องหมายของความรักโรแมนติกสา
กล เพื่อตอบสนองต่ออุตสาหกรรมการท่องเที่ยวและสายตาของคนภายนอก กระบวนการนี้เกิดขึ้นจาก
การที่ความหมายดั้งเดิมของภาพ ซึ่งเชื่อมโยงอย่างแน่นแฟ้นกับ “บทบันทึกบนเรือนร่าง” และบริบท
ทางวัฒนธรรมชาวน่านโดยเฉพาะ ความเป็นชายชาตรี สถานะ อัตลักษณ์กลุ่ม ได้เลือนหายไปพร้อมกับ
ประเพณีการสัก การเลือนหายของความหมายดั้งเดิมนี้ได้สร้าง “สุญญากาศทางความหมาย” ทำให้
อุตสาหกรรมการท่องเที่ยวซึ่งต้องการเรื่องเล่าที่เข้าใจง่ายและเป็นสากลได้เข้ามา “เติมเต็ม” สุญญากาศ
นั ้นด้วยความหมายใหม่คือ “รักอมตะ” ซึ ่งเป็นแนวคิดที ่สามารถทำการตลาดได้ง ่ายกว่ามาก  



172 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

 Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

ปรากฏการณ์นี้แสดงให้เห็นว่าความหมายทางวัฒนธรรมไม่ได้หยุดนิ่ง แต่ถูก “ผลิต” และ “บริโภค” 
ใหม่อยู่เสมอตามบริบทของยุคสมัย และยังชี้ให้เห็นถึงความตึงเครียดพื้นฐานในการจัดการมรดกทาง
วัฒนธรรม ระหว่างการธำรงรักษาความถูกต้องทางประวัติศาสตร์กับการสร้างมูลค่าทางเศรษฐกิจ 

บทสรุป 
  จากการศึกษาเรื่อง “วิเคราะห์จิตรกรรมสักขาลายวัดภูมินทร์ กับความเชื่อทางศาสนา” พบว่า
ประเพณีการสักขาลายและจิตรกรรมฝาผนังวัดภูมินทร์มีความสัมพันธ์แบบพึ่งพาอาศัยกันภายใต้ “โลก
ทัศน์แบบผสาน” ของวัฒนธรรมล้านนา-น่าน การสักขาลายเป็น “บทบันทึกบนเรือนร่าง” และมรดกที่จับ
ต้องไม่ได้ ทำหน้าที่เป็นทั้งพิธีกรรมเปลี่ยนผ่านสู่ความเป็นชาย เครื่องสร้างอัตลักษณ์และเป็น “ทุนทาง
สัญลักษณ์” ที ่สร้างสถานะทางสังคม ขณะเดียวกันจิตรกรรมฝาผนังวัดภูมินทร์ซึ ่งเป็น “บทบันทึก
สาธารณะ” และมรดกที่ จับต้องได้ ไม่เพียงบันทึกวิถีชีวิตและการเมืองของน่าน แต่ยังมีบทบาทสำคัญใน
การ “รับรองและให้ความชอบธรรม” แก่ประเพณีการสัก ความสัมพันธ์นี้เห็นได้จากการที่จิตรกรรมนำเสนอ
ภาพคนสักขาลายอย่างให้เกียรติในเรื่องเล่าทางพระพุทธศาสนาและในฉากชีวิตประจำวัน (ภาพกาก) เป็น
การประกาศว่าความเชื่อเรื่องพุทธและผี ที่สะท้อนผ่านรอยสักสามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างกลมกลืน  
  ในยุคปัจจุบันที่ประเพณีการสักขาลายกำลังเลือนหายไป จิตรกรรมฝาผนังได้เปลี่ยนหน้าที่จาก 
“กระจกสะท้อนสังคม” มาเป็น “คลังข้อมูลทางวัฒนธรรม” ชิ้นสุดท้าย พลวัตนี้เห็นได้ชัดจากภาพ “ปู่
ม่านย่าม่าน” ที่ความหมายดั้งเดิมซึ่งเชื่อมโยงกับความเป็นชายชาตรีและอัตลักษณ์ “ลาวพุงดำ” ได้
เลือนหายไป และถูก “ผลิตซ้ำ” ในความหมายใหม่ของ “รักอมตะ” เพ่ือตอบสนองการท่องเที ่ยว 
ปรากฏการณ์นี้แสดงให้เห็นว่าความหมายทางวัฒนธรรมไม่เคยหยุดนิ่งและถูกสร้างขึ้นใหม่อยู่เสมอ  
ข้อเสนอแนะ  
 1) ควรมีการทำวิจัยภาคสนามเพื่อสัมภาษณ์เชิงลึกผู้มีความรู้เกี ่ยวกับประเพณีการสัก 
ก่อนที่องค์ความรู้จะสูญหายไป  
  2) ควรมีการศึกษาเชิงเปรียบเทียบจิตรกรรมฝาผนังในวัดอื่น ๆ ของจังหวัดน่านและเมือง
อ่ืน ๆ ในล้านนา เพ่ือให้เห็นภาพรวมของวัฒนธรรมการสักในระดับภูมิภาค  
 3) ภาคธุรกิจและการท่องเที ่ยว สามารถนำองค์ความรู ้เร ื ่องลวดลายที ่เป็นอัตลักษณ์ เช่น  
“ตัวมอม” มาพัฒนาเป็นผลิตภัณฑ์ในเศรษฐกิจสร้างสรรค์ หรือพัฒนาเป็นการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมที่ลึกซึ้ง  

4) สถาบันการศึกษาและสื่อ สามารถนำเนื้อหาไปพัฒนาเป็นสื่อการเรียนรู้ นิทรรศการหรือ
สารคดี เพ่ือเผยแพร่ความรู้และสร้างความภาคภูมิใจในมรดกท้องถิ่น 



173 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

รายการเอกสารอ้างอิง 
 

กมลวรรณ พงษ์กุล และปณต นวลใส. (2566). การออกแบบผลิตภัณฑ์ของที่ระลึกที่สะท้อนอัตลักษณ์ 
  สักขาลายกลุ่มชาติพันธุ์ภูไท จังหวัดกาฬสินธุ์. วารสารวิชาการ มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  

มหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี, 6(3), 42-55. 
กฤษฎา พรหมเวค และปรัชญา ชุ่มนาเสียว. (2567). การสักยันต์ในฐานะซอฟต์พาวเวอร์ของไทย.  

วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์, 43(1), 175-194. 
ชมรมฮักตั๋วเมือง, ล้านนาคำเมือง, และมหาวิทยาลัยเชียงใหม่. สำนักส่งเสริมศิลปวัฒนธรรม. (2565,  

22 ธันวาคม). การสักขาลาย ตามความเชื่อของ “ชาวล้านนา” ที่หลายคนอาจไม่ทราบมาก่อน.  
มติชนสุดสัปดาห์. https://www.matichonweekly.com/column/article_615097 

ธวัชชัย ปุณณลิมปกุล. (ม.ป.ป.). การอนุรักษ์จิตรกรรมฝาผนัง. ใน ปูมประวัติวัดภูมินทร์ (น. 49-78).  
บ้านไมตรี พับลิชชิ่ง. 

นวลคำ ขะยอมแดง. (2567, 23 กุมภาพันธ์). ประวัติศาสตร์สังคมพหุวัฒนธรรมของผู้คนในพ้ืนที่เมืองและ 
ชานเมืองเชียงใหม่: หม้อหลอมรวมใบใหญ่ในกระแสธารทุนนิยม การพัฒนาเมืองและผู้คนที่ 
หลากหลาย. ล้านเนอร์นิวส์. https://www.lannernews.com/23022567-02/ 

บ็อค, คาร์ล. (2529). ท้องถิ่นสยามยุคพระพุทธเจ้าหลวง (เสถียร พันธรังสี และอัมพร ทีขะระ, ผู้แปล).  
ศิลปวัฒนธรรม. 

รังสรรค์ จันทร์ลาย. (2561). สักลายล้านนา (ฉบับปฐมบรรพ). นพกฤต งานพิมพ์. 
รังสรรค์ จันทร์ลาย. (2564). สักลายล้านนา (ฉบับทุติยบรรพ). นพกฤต งานพิมพ์. 
ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). (2564). รายละเอียดกิจกรรม เสวนาวิชาการ สักลาย:  

ศิลปะแห่งศรัทธาบนเรือนร่าง. https://www.sac.or.th/portal/th/activity/detail/432 
สมเจตน์ วิมลเกษม. (ม.ป.ป.). ภาษาล้านนา: อักษรศาสตร์ที่ปรากฏในภาพจิตรกรรมฝาผนังวัดภูมินทร์.  

ใน ปูมประวัติวัดภูมินทร์ (น. 79-122). บ้านไมตรี พับลิชชิ่ง. 
สายสม ธรรมธิ และสุรศักดิ์ ป้อมทองคำ. (2542). ซำอยำ ซำลาย. ใน สารานุกรมวัฒนธรรมไทย  

ภาคเหนือ (เล่ม 4, น. 2051). สยามเพรส แมเนจเม้นท์. 
สำนักงานพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ น่าน. (ม.ป.ป.). สักขาลาย. กรมศิลปากร.  

https://www.finearts.go.th/nanmuseum/view/36323-สักขาลาย 



174 
วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์ ปีที่ 44 ฉบับที่ 2: กรกฏาคม – ธันวาคม 2568 

 Ramkhamhaeng Journal Humanities Edition Vol. 44 No. 2: Jul. – Dec. 2025 

 

อ้ายเติ่ง. (ม.ป.ป.). สักขาลาย: สญัลักษณ์ลูกผู้ชาย. โพสจัง. https://picpost.postjung.com/391258.html 
Bock, C. A. (1986). Temples and elephants: Travels in Siam in 1881–1882. Oxford University Press. 
Central European University. (n.d.). Concept and history of cultural heritage. Cultural  

Heritage Studies. https://culturalheritagestudies.ceu.edu/concept-and-history-cultural-heritage 
Easy Sociology. (n.d.-a). Pierre Bourdieu’s symbolic capital in sociology. 

https://easysociology.com/general-sociology/pierre-bourdieus-symbolic-capital-in-  sociology/ 
Easy Sociology. (n.d.-b). Rites of passage. Sociology of Identity.  

https://easysociology.com/sociology-of-identity/rites-of-passage/ 
Hall, S., & du Gay, P. (1996). Questions of Cultural Identity. London: Sage Publications. 
Nopadon, J. (2015, October 22). Semiology and signification. Johnnopadon.blogspot.com.  

https://johnnopadon.blogspot.com/2015/10/semiology-and-signification.html 
Tanthakosai, A. (n.d.). [Photographs]. Facebook.  

https://www.facebook.com/dpgmaster 
 


