
 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

16 
 

 “พิธีเรียกขวัญ” พิธีกรรมทางความเชื่อเพื่อการรักษาโรคของชาวขมุ 
กรณีศึกษา บ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี 

อรพรรณ ศรีทอง1 เศกสิทธิ์ ปักษี2 เฉลิมพล ศรีทอง3 

สำนักศิลปะและวัฒนธรรม มหาวิทยาลยัราชภฏักาญจนบุรี1 
การท่องเท่ียวเชิงสร้างสรรค์ คณะวิทยาการจัดการ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาญจนบุรี 

สำนักศิลปะและวัฒนธรรม มหาวิทยาลยัราชภฏักาญจนบุรี2 

บริหารธุรกิจ มหาวิทยาลัยมหิดล วิทยาเขตกาญจนบุรี3 
pooh_oui@hotmail.com1 sakesitp@kru.ac.th2 chaloempon.sri@mahidol.ac.th3 

Received 28 Jun 2022 Revised 16 Sep 2022 Accepted 25 Oct 2022 

บทคัดย่อ  
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื ่อ 1) ศึกษาบริบทชุมชนชาวขมุบ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ ์ จังหวัด

กาญจนบุรี 2) ศึกษารูปแบบพิธีกรรมการรักษาโรคของชาวขมุ และ 3) หาแนวทางในการอนุรักษ์ พิธีเรียกขวัญ
ของชาวขมุ โดยใช้รูปแบบการวิจัยเชิงคุณภาพ ใช้พื้นที่ศึกษาบ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี 
เลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจงและลูกโซ่ จากผู้สูงอายุ ปราชญ์ชุมชนและผู้นำชุมชน จำนวน 18 คน โดยการ
สัมภาษณ์เชิงลึก ประชุมกลุ่มย่อย สนทนาแบบไม่เป็นทางการและการสังเกตแบบมีส่วนร่วมจากคำถามตาม
วัตถุประสงค์การวิจัย ทำการวิเคราะห์เชิงเนื้อหา ตรวจสอบเนื้อหาโดยนำข้อมูลกลับไปให้ผู้เกี่ยวข้องยืนยันความ
ถูกต้อง  

ผลการวิจัยพบว่า 1) ชาวขมุในตำบลหนองเป็ดมีวิถีชีวิตแบบสันโดษเรียบง่าย ผูกพันกันแบบ เครือญาติ มี
ภาษาพูดเป็นของตนเองไม่มีภาษาเขียน มีการสืบทอดพิธีเรียกขวัญที่ได้รับการถ่ายทอดมาจากพ่อแม่โดยพิธีดังกล่าว
ไม่มีตำราเอกสารบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษร 2) อาการเจ็บป่วยของชาวขมุที่เป็นโดยไม่ทราบสาเหตุ ชาวขมุมีความ
เช่ือว่าเกิดจากขวัญที่หายไปโดยเป็นการกระทำของผีบรรพบุรุษ 3) แนวทางการอนุรักษ์ พิธีเรียกขวัญของ  ชาวขมุ 
ได้แก่ 3.1) จัดตั้งกลุ่มเพื่อการอนุรักษ์ สืบสาน ฟื้นฟูประเพณี วิถีชีวิตและวัฒนธรรรมพื้นถิ่น 3.2) เสริมสร้างและ
พัฒนาศักยภาพเยาวชนในชุมชนให้มีความภาคภูมิใจ ตระหนัก และเห็นความสำคัญของวิถีและภูมิปัญญาท้องถิ่น
ด้านพิธีกรรมการเรียกขวัญ 3.3) เผยแพร่ความรู้ทางพิธีกรรมและวัฒนธรรมของชาวขมุสู่สาธารณชนผ่านสื่อสังคม
ออนไลน์ สื่อสาธารณะและเอกสารสิ่งพิมพ์  

คำสำคัญ: พิธีเรียกขวัญ, บากหัวเข่า, ขม,ุ ความเชื่อ, วิถีทางวัฒนธรรม, การอนุรักษ์  
 
 

mailto:pooh_oui@hotmail.com1
mailto:sakesitp@kru.ac.th2


 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

17 
 

Soul Calling Ceremony, A Ritual Ceremony for The Healing of 
The Khmu in Ban Nong Ped, Si Sawat District, Kanchanaburi Province 

Orapan Sritong1 Sakesit Paksee2 Chaloempon Sritong3 
Cultural Officer The office of Arts and Culture Kanchanaburi Rajabhat University.1 

Arts in Creative Tourism Faculty of Management Science Kanchanaburi Rajabhat University 
Arts and Culture Office Kanchanaburi Rajabhat University.2 

Business Administration Mahidol University, Kanchanaburi Campus.3 

pooh_oui@hotmail.com1sakesitp@kru.ac.th2 chaloempon.sri@mahidol.ac.th3 

Abstract 
 This qualificative research purposes are 1) to study the context of the Khmu community 

of Ban Nong Ped Si Sawat District Kanchanaburi Province 2) to study Ceremony for the Healing of 
the Khmu and 3) to find how to preserve inheriting the soul calling ceremony of Ban Nong Ped, Si 
Sawat District Kanchanaburi. This research used purposive sampling and chain sampling from the 
elderly 18 community philosophers and community leaders by in-depth interview and informal 
discussion include participant observation from research objective questions. After doing a content 
analysis, check the content by bringing the information back to the relevant parties to confirm the 
correctness.  

The results showed that. 1) Khmu people in Nong Phed sub-district have a simple, secluded 
lifestyle, bonded like kinship. They have their own spoken language, no written language. There is 
an inheritance of the soul-calling ceremony that has been inherited from the parents. The ceremony 
has no written documents. 2) Unknown cause sickness of Khmu is believed that it was caused by 
the disappearance of losing soul by being punished by ancestral spirits. 3) Conservation approach 
inheriting the ceremony to summon the Khmu people, including 3.1) Establishing a group for 
preserving, inheriting, restoring traditions, way of life, and local culture. 3.2) Strengthening and 
developing the capacity of youth in the community to be proud, aware of and see the importance 
of the local way of life and problems in the ritual of summoning Kwan. 3.3) Disseminating knowledge 
of the rituals and culture of the Khmu people to the public through social media, public media and 
printed documents. 

mailto:pooh_oui@hotmail.com1
mailto:sakesitp@kru.ac.th2


 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

18 
 

Keywords: Soul calling ceremony, Knee notching, The Khmu, Belief, Cultural way, 
Conservation 
 

บทนำ 
บทความวิจัยเรื่อง “พิธีเรียกขวัญ” พิธีกรรมทางความเชื่อเพื่อการรักษาโรคของชาวขมุกรณีศึกษา บ้าน

หนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี เป็นส่วนหนึ่งของการวิจัยเรื่อง แนวทางการบริหารจัดการการ
ท่องเที่ยวเพื่อสัมผัสชาติพันธ์ุ และวัฒนธรรมพื้นถิ่น กรณีศึกษา ขมุ มอญ พม่า กะเหรี่ยง และไทยทรงดำ (ล่าวโซ่ง) 
จังหวัดกาญจนบุรี จากการศึกษางานวิจัยเกี่ยวกับกลุ่มชาติพันธุ์ขมุในประเทศไทย พบว่า ชาวขมุในประเทศไทยได้
อาศัยอยู่ในพ้ืนท่ีต่าง ๆ ของประเทศ สอดคล้องกับงานวิจัยของ (Premsrirat, 1998) ที่ได้กล่าวว่า ชาวขมุที่เข้ามา
ในประเทศไทย เป็นชาวเขากลุ่มเล็ก ๆ พบในภาคเหนือ โดยเฉพาะบริเวณชายแดนจังหวัดเชียงราย และจังหวัด
น่าน ส่วนท่ีติดต่อกับสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว และกระจัดกระจายอยู่ในบางพื้นที่ของจังหวัดในภาค
กลาง เช่น จังหวัดสุพรรณบุรี จังหวัดกาญจนบุรี และจังหวัดอุทัยธานี เป็นต้น อีกทั้งยังมีงานวิจัยที่ศึกษาและให้
ความหมายถึงกลุ่มชาติพันธุ์ขมุในส่วนที่เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตความเป็นอยู่ ประเพณีวัฒนธรรม ความเชื่อ อาหาร 
การประกอบอาชีพของชาวขมุ โดยพบว่าประเพณีของชาวขมุส่วนมากจะมีความเกี่ยวข้องกับผี เพราะชาวขมุนับ
ถือผีและสิ่งลี้ลับเหนือธรรมชาติ สอดคล้องกับงานวิจัยของ (Pattaratuma, 2011) ที่ได้กล่าวไว้ว่า ประเพณีที่
สำคัญของชาวขมุจะมีเรื่องของสิ่งลี้ลับเข้ามาเกี่ยวข้องซึ่งประเพณีและพิธีกรรมต่าง ๆ ได้มีการปฏิบัตสิืบต่อกันมา
จนถึงปัจจุบัน ไม่ว่าจะเป็นพิธีเซ่นไหว้ผีหลวงที่ได้มีการจัดขึ้นปีละ 1 ครั้ง หลังการเก็บเกี่ยวข้าว พิธีเซ่นไหว้ผี
หมู่บ้าน ที่จัดขึ้นเวลาประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ พิธีเซ่นไหว้ผีประจำตระกูลหรือผีบรรพบุรุษในบ้านที่จัดขึ้นในช่วง
เทศกาลสงกรานต์ พิธีสงเคราะห์จัดขึ้นในวันสงกรานต์เพื่อขับไล่สิ่งช่ัวร้ายให้ออกจากหมู่บ้าน รวมทั้งพิธีเซ่นไหว้ผี
ไร่ที่จัดขึ้นปีละ 4 ครั้ง คือ ก่อนถางป่า ก่อนปลูกข้าว ขณะข้าวเริ่มออกรวง และเมื่อข้าวพร้อมที่จะเก็บเกี ่ยว 
นอกจากนี้ชาวขมุยังมีความเชื่อเรื่องขวัญ หากขวัญไม่อยู่กับตัวจะทำให้เกิดการเจ็บป่วยได้ ดังนั้นจึงต้องมีการทำ
พิธีเรียกขวัญให้ขวัญกลับมาสู่ร่างและหายจากอาการเจ็บป่วยท่ีเป็นอยู่  

ในการรักษาโรคของชาวขมุจากอาการที่เกิดขึ้นโดยไม่มีสาเหตุและไม่สามารถรักษาให้หายได้จากการรักษา
ด้วยแพทย์แผนปัจจุบัน อาการที่เกิดขึ้นชาวขมุเชื่อว่าเกิดจากการกระทำของผี ในขั้นตอนการรักษาโรคของชาวขมุ
จะเริ่มวิธีการรักษาด้วยการบากหัวเข่าเป็นพิธีกรรมแรก ซึ่งเป็นพิธีกรรมในการรักษาโรครูปแบบหนึ่ง หลังจากนั้นจึง
จะทำการเรียกขวัญซึ่งเป็นพิธีกรรมที่มีการสืบต่อกันมาตั้งแต่โบราณจนถึงปัจจุบัน สอดคล้องกับบทความ ของ 
(Sinthuprama, 2020) ทีไ่ด้อธิบายเกี่ยวกับขวัญ ไว้ว่า “ขวัญ” เป็นความเช่ือท่ีฝังลึกอยู่ในสังคมไทย เป็นความเชื่อ
ดั้งเดิมที่พบหลักฐานในพื้นที่บริเวณอุษาคเนย์กว่า 3,000 ปีมาแล้ว โดยหลักฐานเก่าที่สุดคือ ลายสี เขียนเป็นรูปก้น
หอยบนหม้อบ้านเชียง ซึ่งมีไว้ใช้สำหรับประกอบพิธีศพ สันนิษฐานกันว่า ลายก้นหอยดังกล่าวนั้นคือลายขวัญ ความ



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

19 
 

เชื่อเรื่องขวัญเป็นความเชื่อร่วมในอุษาคเนย์ ไม่ได้พบเฉพาะในประเทศไทยเท่านั้น  ดังนั้นจึงสามารถกล่าวได้ว่า 
“ขวัญ” มีอยู่ที่เราทุกคนและถ้าเกิดการเจ็บไข้ได้ป่วย หรือมีความรู้สึกไม่ดีจิตใจไม่สดใส จำเป็นต้องทำพิธีเรียกขวัญ 
เพื่อให้กลับมาอยู่กับตัวมาอยู่กับเจ้าของ ประเทศไทยมีการทำพิธีเรียกขวัญซึ่งพิธีดังกล่าวเป็นพิธีกรรมทางความเชื่อ
ที่มีการสืบต่อมาอย่างยาวนาน รวมทั้งมีอยู่ในหลายชาติพันธุ์ที่อาศัยในประเทศไทยด้วยเช่นกัน จังหวัดกาญจนบุรีมี
ชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่ในอำเภอต่าง ๆ ของจังหวัด อาทิ กะเหรี่ยง มอญ ขมุ ไทยทรงดำ ซึ่งในแต่ละชาติพันธุ์  ก็มีความ
เชื่อ ประเพณี พิธีกรรม วัฒนธรรมตามแบบฉบับของตนเอง โดยอาจมีเรื่องของสิ่งลี้ลับเหนือธรรมชาติเข้ามามีส่วน
ร่วม รวมทั้งมีความเกี่ยวพันกับการดำเนินชีวิตประจำวันของคนในชุมชนด้วย กลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ ล้วนแต่มีวิธีการที่
จะรักษาพยาบาลความเจ็บป่วยที่มีท้ังความแตกต่างและคล้ายคลึงกันตามประสบการณ์และภูมิปัญญาท้องถิ่นที่ได้มี
การสืบทอดกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ พิธีเรียกขวัญถือเป็นพธิีกรรมที่เกี่ยวกับความเช่ือของคน เป็นพิธีที่จัดขึ้นเพื่อใช้ใน
การเรียกขวัญกำลังใจให้อยู่กับตัว นิยมใช้ต่อเมื่อมีคนเจ็บไข้ได้ป่วยหรือรู้สึกไม่สบายใจ หงุดหงิดหัวใจ ไม่ร่าเริงอย่าง
ที่เคยเป็น โดยอาการดังกล่าวคนเฒ่าคนแก่จะบอกกับคนที่มีอาการในลักษณะนี้ว่าขวัญไม่อยู่กับตัว อาจเกิดจากการ
ตกใจกลัว แตกตื่น หรือขวัญหายจากการเจ็บป่วย เป็นต้น ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ (Phinthong, 1991)กล่าวถึง
การเรียกขวัญที่สามารถแบ่งได้ 2 ประเภทคือ มูลเหตุจากทางที่ดีและมูลเหตุจากทางไม่ดี ซึ่งการเรียกขวัญจะเป็น
การเรียกขวัญเพื ่อทะนุถนอมน้ำใจ เรียกขวัญกำลังใจกลับสู ่ตัวเจ้าของ  ทั ้งนี้ย ังสอดคล้องกับงานวิจัยของ 
(Thammawat, 1987) ที่ได้กล่าวถึงความเชื่อของมนุษย์ไว้ว่า มนุษย์มีขวัญประจำตัวอยู่ 32 ขวัญ ขวัญจะหายเมื่อ
เกิดอาการตกใจหรือไม่สบายนาน ๆ ส่งผลให้ขวัญอ่อน จำเป็นต้องทำพิธีเรียกขวัญ โดยพิธีเรียกขวัญนิยม  ทำให้
ผู้ป่วย คนที่ได้รับยศถาบรรดาศักดิ์ คนที่เดินทางไกลและหนุ่มสาวที่จะแต่งงาน กล่าวได้ว่าการเรียกขวัญมีมาคู่กับ
สังคมไทยมาอย่างยาวนานโดยไม่สามารถหาที่มาของการเรียกขวัญได้ (Khanittanan, 1986) ได้กล่าวถึงวิวัฒนาการ    
พิธีทำขวัญ ไว้ว่า พิธีเรียกขวัญของคนไทยมีการสืบเนื่องกันเป็นเวลาหลายร้อยหลายพันปีและได้มีการเปลี่ยนแปลง
ไปอย่างมาก สังคมไทยสมัยใหม่มีความเป็นอยู่ที ่เปลี ่ยนแปลงไปจากอดีตจากสังคมชนบทสู่สังคมเมืองโดยมี
เทคโนโลยีและความรู้ใหม่ ๆ เพิ่มเข้ามาส่งผลให้ความเช่ือเรื่องขวัญลดน้อยลงและเจือจางลงแต่ยังมีปรากฎให้ได้พบ
เห็นอยู่ในสังคมชนบท มนุษย์เชื่อกันว่าเมื่อขวัญอยู่ในร่างกายก็จะมีความสุข ความสบาย แต่ถ้าหาก “ขวัญ” ออก
จากร่างกายเมื่อใด เจ้าของขวัญจะเจ็บไข้ได้ป่วย ขวัญเป็นสิ่งที่เข้าออกจากร่างกายได้ในขณะที่เจ้าของขวัญยังมีชีวิต
อยู่ เมื่อขวัญอยู่ในร่างกายเจ้าของร่างก็จะเป็นมนุษย์ที่ปกติสมบูรณ์ แต่ถ้าขวัญออกจากร่างกายไปด้วยสาเหตุจาก
ความตกใจหรือความกลัว เจ้าของขวัญ จะไม่สบายจึงต้องมีการทำพิธีเรียกขวัญเพื่อให้ขวัญกลับมา เจ้าของขวัญจึง
จะพ้นจากความเจ็บ สอดคล้องกับงานวิจัยของ (Phaethong, 1997) ที่ได้กล่าวว่า ความเชื่อการเรียกขวัญเป็นการ
กระทำที่ทำให้ขวัญกลับมาสู่ร่างเจ้าของขวัญ และทำให้อยู่กับตัวตลอดไป วิธีเรียกขวัญ เช่น การขอร้องวิงวอน จนถึง
การทำให้ขวัญกลับมาสู่เจ้าของดังเดิม รวมทั้งการเรียกขวัญยังเป็นการทำเพื่อรักษาอาการเจ็บป่วยจากโรคที่ไม่
สามารถมองเห็นได้ ในชาติพันธุ์กะเหรี่ยงและมอญ มีการเรียกขวัญโดยเป็นการเรียกขวัญกำลังใจของคนที่เดิน



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

20 
 

ทางไกลบ้านเป็นระยะเวลานานอาจทำให้ขวัญไม่อยู่กับเนื้อกับตัว จึงต้องทำการเรียกขวัญให้กลับมาอยู่กับเนื้อกับตัว 
ขอให้ขวัญกลับมาอยู่ที่บ้านกลับมาอยู่กับพ่อกับแม่และให้มีขวัญมีกำลังใจที่เข้มแข็งสามารถต่อสู้กับอุปสรรคต่าง ๆ 
จากที่ได้กล่าวในข้างต้น ขวัญมีอยู่กับทุกคนทุกเช้ือชาติ เป็นสิ่งที่ก่อให้เกิดความสุข ความทุกข์ หากเกิดสิ่งไม่ดีโดยมี
สาเหตุมาจากขวัญก็จะมีวิธีการรักษาขวัญต่างกัน สอดคล้องกับ (Srisuk, 2019) ผู้เช่ียวชาญทางวัฒนธรรมกะเหรี่ยง  
ของอำเภอ   สังขละบุรี จังหวัดกาญจนบุรี ได้ให้ข้อมูลเกี่ยวกับประเพณีเรียกขวัญของชาวกะเหรี่ยงไว้ว่า “ชาว
กะเหรี่ยง เชื่อว่าคนเราทุกคนจะมีขวัญประจำกาย ขวัญของแต่ละคนจะมีไม่เหมือนกัน บางคนขวัญแข็ง บางคน
ขวัญอ่อน คนที่ขวัญอ่อนตกใจง่าย ควบคุมสติไม่ค่อยได้และกลัวสารพัด เมื่อเรานอนหลับ ขวัญของเราจะออกจาก
ร่างโดยการฝัน บางครั้งความฝันจะบอกเหตุการณ์ล่วงหน้า มีทั้งดี ทั้งร้าย บรรพบุรุษของกะเหรี่ยง ส่วนใหญ่
ประกอบอาชีพทางการเกษตรกรรม ทำไร่ ทำนา ล่าสัตว์ หาของป่า ชีวิตส่วนใหญ่อยู่ในท้องไร่ท้องนา ขุนเขาลำเนา
ไพร มีท่ีพึ่งทางใจ ได้แก่ เจ้าป่าเจ้าเขา รุกขเทวดา เทพาอารักษ์ ภูตผีปีศาจ ตลอดทั้งไสยศาสตร์ ในแต่ละวันวิถีชีวิต
ของพวกเขาจะอยู่กับการประกอบอาชีพหรือเข้าดงเข้าป่าล่าสัตว์ หรือหาของป่ามาเลี้ยงครอบครัว ขวัญของพวกเขา
จะประสบพบเจอสิ่งต่าง ๆ ทั้งดีและไม่ดี ดังนั้นในหนึ่งปีจะต้องมีการเรียกขวัญให้กลับมาอยู่กับเนื้อกับตัวสักครั้ง
หนึ่ง” ซึ่งพิธีเรียกขวัญดังกล่าวมีความแตกต่างจากการเรียกขวัญของชาวขมุ เพราะพิธีเรียกขวัญของชาวขมุจะทำขึ้น
เพื่อรักษาโรคภัยไข้เจ็บที่ไม่สามารถรักษาให้หายได้ซึ่งชาวขมุมีความเชื่อว่าสาเหตุของการเจ็บป่วยมาจากถูกผีบรรพ
บุรุษลงโทษ  

พิธีกรรมของชาวขมุส่วนมากจะเกี่ยวกับความเชื่อ สิ่งลี้ลับเหนือธรรมชาติ รวมทั้งการดำเนินชีวิต การรักษา
โรค ซึ่งพิธีกรรมของชาวขมุมีการ    สืบทอดกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ ชาวขมุในจังหวัดกาญจนบุรีเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่มี
จำนวนประชากรน้อยกว่ากลุ่มชาติพันธุ์อื่นในจังหวัดกาญจนบุรีแต่ยังคงมีการอนุรักษ์พิธีกรรมเรียกขวัญโบราณที่   
สืบทอดจากบรรพบุรุษไว้ได้อย่างดีแต่เนื่องจากประเพณีดังกล่าวเป็นประเพณีที่ผู้ทำพิธีได้สืบทอดวิชาการทำพิธีเรียก
ขวัญมาจากพ่อแม่จากการจดจำโดยไม่มีการเก็บบันทึกข้อมูลไว้เป็นลายลักษณ์อักษรและหากอนาคตข้างหน้าหมด
ผู้ทำพิธีดังกล่าวพิธีเรียกขวัญของชาวขมุอาจสูญหายและไม่เหลือร่องรอยวิถีวัฒนธรรมดั้งเดิม หรืออาจถูกกลืนไปกับ
สังคมเมืองในปัจจุบันจนไม่เหลือชาติพันธุ์ขมุเดิมซึ่งควรค่าแก่การอนุรักษ์ ดังนั้นการศึกษางานวิจัยในเรื่อง “ขวัญ” 
พิธีกรรมทางความเช่ือเพื่อการรักษาโรคของชาวขมุ” ผู้วิจัยได้ดำเนินการศึกษาบริบทชุมชนชาวขมุรวมทั้งรูปแบบพิธี
กรรมการรักษาโรคด้วยการบากหัวเข่าและการเรียกขวัญ เพื่อหาแนวทางการอนุรักษ์ พิธีเรียกขวัญของชาวขมุ
กรณีศึกษา บ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี ต่อไป 

 
 
 
 



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

21 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพื่อศึกษาบริบทชุมชนชาวขมุบ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี 
2. เพื่อศึกษารูปแบบพิธีกรรมการรักษาโรคจากพิธีการบากหัวเข่าและการเรียกขวัญของชาวขมุ กรณีศึกษา 

บ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี  
3. เพื่อหาแนวทางในการอนุรักษ์พิธีเรียกขวัญของชาวขมุ กรณีศึกษา บ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ 

จังหวัดกาญจนบุรี  
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
บทความวิจัยดังกล่าวเป็นส่วนหน่ึงของงานวิจัย มีวิธีการศึกษาดังนี ้
1. ข้อมูล แหล่งข้อมูล และขอบเขตเนื้อหา โดยการรวบรวมข้อมูลทุติภูมิจากเอกสารและงานวิจัยที่

เกี่ยวข้อง ซึ่งเกี่ยวข้องกับบริบทชุมชน และข้อมูลปฐมภูมิจากชุมชนขมุบ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัด
กาญจนบุรี มีเนื้อหาเกี่ยวกับบริบท รูปแบบพิธีกรรมเรียกขวัญ และแนวทางการอนุรักษ์ สืบทอด พิธีกรรมเรียก
ขวัญของชาวขมุ อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรีรูปแบบเป็นการสัมภาษณ์เชิงลึก และประชุมกลุ่มย่อย จาก
ผู้เกี่ยวข้อง จำนวน 18 คน แบ่งเป็น 3 กลุ่ม ได้แก่ ผู้สูงอายุ ปราชญ์ชุมชนและผู้นำชุมชน โดยมีความเกี่ยวข้องหรอื
เคยเข้าร่วมพิธีกรรมไม่น้อยกว่า 10 ปี 

2. เครื่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูล ประกอบด้วย  
  2.1 เครื่องบันทึกเสียง เป็นการบันทึก เสียงในขณะสมัภาษณ์ เนื่องจากบางครั้งการจดบันทึก

ระหว่างสัมภาษณ์อาจไม่ครบถ้วนจึงจำเป็นต้องมีเครื่องบันทึกเสียงเพื่อเป็นการสำรองข้อมูล  
  2.2 เครื่องบันทึกภาพนิ่งเพื่อแสดงให้เห็นถึงบรรยากาศและขั้นตอนในการประกอบพิธีกรรม  
  2.3 แบบสังเกต เป็นแบบที่ใช้ในการสังเกตในขณะที่สัมภาษณ์ หรือเพื่อสังเกตการณ์  
  2.4 แบบสัมภาษณ์ จากคำถามกึ่งโครงสร้างโดยมีคำถามที่เกี่ยวข้อง 3 ประเด็น ได้แก่ ความ

เป็นมาของชุมชน พิธีกรรมเรียกขวัญ และแนวทางการอนุรักษ์ สืบทอดในพิธีกรรมดังกล่าว  
3.การเก็บรวบรวมข้อมูลและตรวจสอบข้อมูล ประสานงานโดยใช้เครื่องมือในการเก็บข้อมูลรายละเอียด

แบบเจาะลึก โดยนัดวัน เวลา และสถานที่ สร้างความสัมพันธ์ โดยแนะนำตัวเบื้องต้น พูดคุยหาข้อมูลที่เกี่ยวข้อง 
จากนั้น  นำข้อมูลที่ได้มาตรวจสอบสามเส้าด้านข้อมูล (Data Triangulation) (Chantavanich, 2014) พิจารณา
แหล่งที่มาของข้อมูล คือ 1) ด้านบุคคลซึ่งเมื่อบุคคลผู้ให้ข้อมูลเปลี่ยนไปข้อมูลจะเหมือนเดิมหรือไม่ และ  2) 
ตรวจสอบด้านวิธีเก็บรวบรวมข้อมูล ได้แก่ วิธีการสังเกต สัมภาษณ์เชิงลึก และสนทนากลุ่มย่อย โดยวิธีการเก็บ
รวบรวมข้อมูลที่ต่างกันในเรื่องเดียวกันข้อมูลจะเปลีย่นจากเดิมหรือไม ่รวมทั้งการตรวจสอบข้อมูลจรงิเชิงประจกัษ ์



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

22 
 

4. การวิเคราะห์ข้อมูล โดยการวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสาร แนวคิด หลักการ รูปแบบการ  บูรณาการการ
ส่งเสริมเชื่อมโยงกับแนวคิดทฤษฎี   ซึ่งผู้วิจัยได้ใช้ทฤษฎีกล่อมเกลาทางสังคมของ (Dawson & Prewitt, 1969)ที่
ได้อธิบายว่าวัฒนธรรมถือเป็นมรดกทางสังคมที่มีคุณค่า ควรมีการรักษา เรียนรู้และนำไปปฏิบัติ เพื่อให้เป็นวิถีและ
แบบแผนการดำเนินชีวิตของสมาชิกในสังคมต่อไป โดยได้มีการแบ่งการกล่อมเกลาออกเป็น 2 แบบ คือ 1 การ
กล่อมเกลาทางตรง คือการเลียนแบบ การเรียนรู ้โดยการคาดการณ์ล่วงหน้า การศึกษา และการรับรู ้จาก
ประสบการณ์โดยตรง 2 การกล่อมเกลาทางอ้อม คือ การเรียนรู้ระหว่างบุคคล และการฝึกหัด ทั้งนี้ผู้วิจัยได้
กำหนดประเด็นการวิเคราะห์พิธีกรรม คือ ประวัติความเป็นมา รูปแบบและขั้นตอนของพิธีกรรม และแนวทางการ
สืบทอด เพื่อให้เห็นถึงความรู้ กระบวนการ และแนวทางการอนุรักษ์ สืบทอด พิธีเรียกขวัญของชาวขมุ กรณีศึกษา 
บ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี  

 
ผลการวิจัย 

ในการศึกษาพิธีเรียกขวัญของชาวขมุที่บ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี ผู้วิจัยได้มีการลง
พืน้ที่เพื่อเก็บข้อมูลงานวิจัยดังกล่าว โดยมีรายละเอียด ดังนี้  

จากการศึกษาเอกสารอ้างอิงและงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องเกี่ยวกับเมืองศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี พบว่า พื้นที่
อำเภอศรีสวัสดิ์เป็นแหล่งชุมชนโบราณที่สำคัญแห่งหนึ่งของจังหวัดกาญจนบุรี เนื่องจากมีการพบหลักฐานสำคัญ
หลายอย่างทั้งสมัยก่อนประวัติศาสตร์และสมยัประวัติศาสตร ์ในสมัยก่อนประวัติศาสตร์ปรากฏชุมชนโบราณทั่วไป
ตามลุ่มแม่น้ำแควใหญ่ตอนบน เช่น ถ้ำผาแดง ถ้ำองบะ ตำบลด่านแม่แฉลบ ถ้ำเขากระบุง ตำบลหนองเป็ด เป็นตน้ 
โดยเฉพาะที่ถ้ำองบะพบกลองมโหระทึก 4 ลูก โลงศพที่ขุดจากต้นไม้ เครื่องปั้นดินเผาสมัยหินใหม่และสมัยโลหะ 
เครื่องมือหินกรวด เป็นต้น หลักฐานเหล่านี้แสดงให้เห็นว่าลุ่มแม่น้ำแควใหญ่   ในเขตอำเภอศรีสวัสดิ์ มีมนุษย์ตั้ง
ถิ่นฐานมานานแล้วตั้งแต่ในสมัยก่อนประวัติศาสตร์ (Chulalongkorn King Rama V, 1961) เมืองศรีสวัสดิ์ไดล้ด
ความสำคัญในช่วงที่มีการจัดการปกครองระบบเทศาภิบาล พ.ศ. 2437 โดยยุบเป็นกิ่งอำเภอศรีสวัสดิ์ ขึ้นอำเภอ
สังขละบุรีและโอนมาขึ้นอำเภอเมืองกาญจนบุรี เมื่อ พ.ศ. 2467 ต่อมา พ.ศ. 2508 จึงได้รับการยกฐานะเป็น
อำเภอศรีสวัสดิ์ เมื่อมีการสร้างเขื่อนศรีนครินทร์ขึ้น เมืองศรีสวัสดิ์เก่าอยู่ในเขตน้ำท่วม จึงได้ย้ายที่ว่าการอำเภอมา
ที่ฝั่งตะวันออกของทะเลสาบเขื่อนศรีนครินทร์ ในปี พ.ศ. 2519 อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี แบ่งเขตการ
ปกครองย่อยออกเป็น 6 ตำบล ได้แก่ นาสวน ด่านแม่แฉลบ หนองเป็ด ท่ากระดาน เขาโจด แม่กระบุง สภาพพื้นที่
เดิมอยู่ริมแม่น้ำแควใหญ่ ซึ่งมีความอุดมสมบูรณ์ ต่อมาปี พ.ศ. 2519 ได้มีการสร้างเขื่อนศรีนครินทร์ (เขื่อนบ้าน  
เจ้าเณร) ซึ่งได้มีการอพยพราษฎรให้มาอยู่บนท่ีราบภูเขา และได้มีการจัดสรรที่ดินทำกินให้กับราษฎรครอบครัวละ 
20 ไร่ พื้นที่ส่วนใหญ่เป็นที่ราบบนภูเขา ติดอ่างเก็บน้ำเขื่อนศรีนครินทร์ ประชากรในอำเภอศรีสวัสดิ์ใช้ภาษาไทย
เป็นภาษาพูดในครัวเรือนและใช้ภาษาไทยในการติดต่อราชการ นอกจากนี้ยังมีคนไทยเชื้อสายขมุอีกจำนวนมาก    

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%95%E0%B8%B3%E0%B8%9A%E0%B8%A5


 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

23 
 

ซึ่งส่วนใหญ่อาศัยอยู่ในตำบลด่านแม่แฉลบและตำบลหนองเป็ด จากคำบอกเล่าของผู้เฒ่าผู้แก่ท่ีเล่าสืบต่อกันมาว่า 
บรรพบุรุษของขมุกลุ่มนี้มีเชื้อสายมาจากเวียงจันทน์ และมาตั้งรกรากอยู่ในเขตอำเภอ  ศรีสวัสดิ์ โดยการสร้างที่
พักอาศัยอยู่ริม 2 ฝั่งแม่น้ำแควใหญ่ ในอดีตสภาพบ้านเรือนที่อาศัยทำด้วยไม้ไผ่กั้นเป็นฝาผนัง หลังคาทำด้วยหญ้า
แฝกหรือ   หญ้าคา ลักษณะตัวบ้านยกพื้น ส่วนใหญ่อาศัยอยู่รวมกันเป็นครอบครัวใหญ่  ปัจจุบันชาวขมุได้มีการ
สร้างบ้านด้วยปูน มุงหลังคาด้วยกะเบื้อง สังกะสี เพื่อความคงทนและความปลอดภัยในการอยู่อาศัย 

ตำบลหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี ประกอบด้วย 4 หมู่บ้าน ได้แก่ บ้านเกาะบุก บ้านสามสุ่ย 
บ้านสองพี่น้อง บ้านทุ่งนา และพบว่าหมู่บ้านเกาะบุก มีประชากรชาวขมุอาศัยอยู่มากที่สุด อีกทั้งยังมีการรักษา
ขนบธรรมเนียมประเพณีและวัฒนธรรมพื้นบ้านของชาวขมุได้เป็นอย่างดี  

ชาวขมุในตำบลหนองเป็ดส่วนใหญ่ตั้งบ้านเรือนอยู่ตามที่ลาดเชิงเขาลงสู่แม่น้ำลำธาร ไม่อยู่บนภูเขาสูง
เพราะอากาศหนาว ในสมัยก่อนบ้านของชาวขมุไม่ใหญ่โตสร้างกระต๊อบเล็กๆ ติดกับพื้นดิน ยกพื้นแค่เพียงที่นอน 
บ้านสร้างด้วยไม้จริง พื้นฟากฝาสานหลังคา มุงด้วยใบหวาย ใบก้อ ใบคา มีระเบียงและชานหน้าบันไดข้าง มีห้อง
เพียงห้องเดียวไม่มีหน้าต่าง เตาไฟอยู่ตรงกลางใช้ทำอาหาร ที่นอนใช้เสื่อนอน รอบเตาไฟข้างฝามีเครื่องใช้ เช่น จอบ 
เสียม หน้าไม้ มีด ใต้ถุนบ้านเป็นที่เก็บฟืน เล้าไก่ เลี้ยงหมู ปัจจุบันได้มีการสร้างบ้านด้วยปูนเพื่อความคงทนมากขึ้น 
ชาวขมุมีวิถีชีวิตแบบสันโดษ เรียบง่าย และผูกพันกันแบบเครือญาติ ส่วนใหญ่ใช้ชีวิตพึ่งพิงและอาศัยกันอย่างมีน้ำใจ 
โดยเห็นได้จากการทำกิน หากบ้านใดปลูกพืชได้มากก็จะมีการแบ่งปันให้กับเพื่อนบ้านใกล้เคียงหรือหากเจ็บป่วยก็
จะมีการมาเยี่ยมเยือนหรือรักษาในรูปแบบพิธีกรรมของชาวขมุด้วยกัน   

 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 สภาพบ้านของชาวขมุ 
ที่มา : นางอรพรรณ  ศรีทอง 

ชาวขมุพูดจาไพเราะ อ่อนหวาน รักความสงบ โดยทั่วไปชาวขมุมีนิสัยขยัน อดทน และให้ความเคารพต่อ
ผู้สูงอายุอย่างเคร่งครัด ดังเห็นได้จากบางช่วงของการสัมภาษณ์ กล่าวว่า “หากใครลบหลู่บรรพบุรุษหรือวิญญาณ ปู่ 
ย่า ก็จะเป็นเหตุให้ต้องเจ็บป่วยหรือได้รับเคราะห์กรรม ซึ่งถือว่าเป็นการทำผิดจารีตประเพณี” ดังจะเห็นได้จากคำ



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

24 
 

กล่าวของผู้เฒ่าผู้แก่ว่าหากใครทำผิดลบหลู่บรรพบุรุษต้องทำพิธีขอขมาด้วยการจุดธูปไหว้กลางแจ้งและบอกกล่าว
บรรพบุรุษเพื่อให้อภัย ซึ่งความเช่ือดังกล่าวยังมีอยู่ในชาวขมุทุกคน ขมุมีภาษาพูดเป็นของตนเองแต่ไม่มีภาษาเขียน 
คนที่พูดภาษาขมุในปัจจุบันจะเป็นผู้เฒ่าผู้แก่เท่านั้น ส่วนเด็กรุ่นใหม่จะไม่พูดภาษาขมุเพราะอายและไม่กล้าแสดงตัว
ว่าตนเป็นชาวขมุ อาชีพของชาวขมุในบ้านหนองเป็ดจะหาเลี้ยงชีพโดยการทำไร่บนภูเขาโดยใช้ระบบการเกษตรที่
เรียกว่า ไร่หมุนเวียน พืชที่ปลูกนั้น ได้แก่ ข้าวโพด มันสำปะหลัง เพื่อการบริโภค นอกจากนี้ยังมีการปลูกพืชสวน
ครัวซึ่งเป็นพืชจำพวกเครื่องเทศ เช่น พริก หอม ฟักทอง กระเทียม ตะไคร้ ข่า ขมิ้น เป็นต้น สำหรับการแต่งกายจะมี
เฉพาะหญิงสูงอายุเท่านั้นที่มีการโพกผ้าบนศีรษะ โดยจะใช้ปลายผ้าปิดข้างบนซึ่งจะแต่งเฉพาะไปงานพิธีกรรมของ
ชาวขมุ ส่วนเสื้อผ้าจะแต่งแบบชาวบ้านทั่วไป 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 2 ลักษณะการโพกผ้าของชาวขมุ 
ที่มา : นางอรพรรณ  ศรีทอง 

ปัจจุบันชาวขมุได้มีการปรับตัวให้เข้ากับสังคมมากขึ้น โดยจากเดิมจะเน้นการประกอบอาชีพเกษตรกรรม
เป็นหลักปัจจุบันชาวขมุที่เป็นวัยทำงานก็ได้ออกมาทำงานนอกบ้านมากขึ้น ใช้ภาษากลางในการติดต่อสื่อสาร 
รวมทั้งมีการแต่งกายเป็นแบบปกติทั่วไป สำหรับการรักษาอาการเจ็บป่วยของชาวขมุหากเป็นโรคที่ทราบสาเหตุ
หรือเป็นโรคทั่วไป เช่น ปวดท้อง เป็นไข้ จะรักษาโดยการรับประทานยาแผนปัจจุบัน หากทานยาแล้วอาการยังไม่
ดีขึ้นก็จะนำส่งไปรักษาต่อท่ีโรงพยาบาลในพ้ืนที่ซึ่งที่อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี มีโรงพยาบาลให้บริการแก่
ประชาชน 3 แห่ง คือ โรงพยาบาลส่งเสริมสุขภาพตำบลบ้านบนเขาแก่งเรียง โรงพยาบาลศุกร์ศิริศรีสวัสดิ์ 
โรงพยาบาลท่ากระดาน แต่เมื่อใดที่ผู้ป่วยเกิดอาการเจ็บป่วยที่ไม่ทราบสาเหตุและไม่สามารถรักษาให้หายจาก
อาการที่เป็นอยู่ได้ ชาวขมุก็จะนำผู้ป่วยมารักษาอาการดังกล่าวด้วยการบากหัวเข่าเป็นพิธีกรรมแรกและต่อด้วยทำ



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

25 
 

พิธีเรียกขวัญซึ่งถือเป็นพิธีกรรมทางความเชื่อในการรักษาโรคของชาวขมุ พิธีบากหัวเข่าของชาวขมุเป็น วิธีการ
รักษาไข้และการสร้างขวัญกำลังใจให้กับคนขมุด้วยกัน เป็นความเชื่อที่มีมานานตั้งแต่สมัยบรรพบุรุษ ซึ่งไม่สามารถ
มองเห็นได้และเป็นความเช่ือที่ไม่สามารถลบลู่ได้ผู้ที่จะต้องเข้าพิธีบากหัวเข่านี้ ได้แก่ ผู้ที่เหนื่อยหอบ ไม่มีแรง ไป
รักษาท่ีไหนแล้วไม่หายอาการไม่ดีขึ้นหมอไม่สามารถวินิจฉัยโรคได้ ไม่สามารถรักษาอาการเจ็บป่วยด้วยแพทย์แผน
ปัจจุบัน สาเหตุที่ทำให้เกิดอาการดังกล่าวเนื่องจากการประพฤติตัวไม่เหมาะสม ไม่นับถือผีหมู่บ้าน หรือทำผิด
ประเพณี ซึ่งถือเป็นการผิดผีจะต้องมีการทำพิธีแก้เพื่อป้องกันมิให้เกิดการเจ็บป่วยล้มตายขึ้น โรคที่ชาวขมุใช้
พิธีกรรมในการบำบัดมีทั้งโรคทางจิตใจและทางกาย สำหรับสาเหตุที่เลือกรักษาด้วยพิธีบากหัวเข่าและเรียกขวัญ
เป็นเพราะผู้ป่วยเคยรักษาด้วยพิธีกรรมดังกล่าว  และหายจึงได้กลับมารักษาซ้ำ รวมทั้งเป็นเพราะคนในครอบครัว
มีความเช่ือว่าอาการที่เป็นอยู่ต้องรักษาด้วยพิธีบากหัวเข่าและเรียกขวัญเท่านั้นจึงจะหายจากการเจ็บป่วยได้  

ชาวขมุในตำบลหนองเป็ดมีการดำเนินวิถีชีวิตและรักษาประเพณีพิธีกรรมไว้เหมือนกับชาวขมุที่อาศัยอยู่ใน
จังหวัดอื่นของประเทศ ชาวขมุที่บ้านหนองเป็ดมีชีวิตความเป็นอยู่ที่กลมกลืนไปกับประเพณี และวัฒนธรรม มีวิถี
ชีวิตความเป็นอยู่แบบคนไทยในปัจจุบัน อย่างไรก็ตามพบว่ามีปัจจัยที่สำคัญที่ส่งผลกระทบให้เกิดการเปลี่ยนแปลง
ทางวัฒนธรรมของชาวขมุประกอบด้วย 

1. หนุ่มสาวในหมู่บ้านมีความคิดสมัยใหม่มีการปรับตัวให้เข้ากับสถานการณ์ปัจจุบัน ไม่เชื่อในเรื่องพลัง
อำนาจเหนือธรรมชาติแต่เช่ือในสิ่งที่สามารถพิสูจน์ได้ด้วยหลักฐานทางวิทยาศาสตร์ รวมทั้งคนรุ่นใหม่ส่วนมากจะ
อายท่ีจะสื่อสารด้วยภาษาขมุ  

2. ชาวขมุใช้ภาษากลางในการติดต่อสื่อ ส่วนภาษาขมุจะพูดกันเองภายในครอบครัวหรือกับคนขมุด้วยกัน
เท่านั้น ซึ่งส่วนใหญ่จะเป็นผู้สูงอายุท่ีพูดภาษาขมุ 

3. ขมุไม่มีภาษาเขียนแต่มีภาษาพูดเป็นของตนเองซึ่งอาจจะมีการออกเสียงสำเนียงที่แตกต่างกันไปในแต่
ละพื้นท่ีและเมื่อขมุไม่มีภาษาเขียนจึงทำให้ไม่มีการบันทึกข้อมูลประเพณี พิธีกรรมเป็นลายลักษณ์อักษร 

4. ผู้สูงอายุชาวขมุในท้องถิ่นที่มีความรู้เกี่ยวกับประเพณีพิธีกรรมขมุมีจำนวนลดลงและไม่มีผู้สืบทอด  
เนื่องจากประเพณีและพิธีกรรมของชาวขมุส่วนใหญ่ได้รับการถ่ายทอดมาจากบรรพบุรุษต่อ กันมาแต่เนื่องจากคน
รุ่นใหม่ให้ความสำคัญในการสืบทอดประเพณีพิธีกรรมน้อยลง จึงอาจทำให้เกิดการสูญหายของประเพณี และ
พิธีกรรมได้ 2 รูปแบบพิธีกรรมการรักษาโรคจากการบากหัวเข่าและการเรียกขวัญของชาวขมุ กรณีศึกษา บ้าน
หนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี  

พิธีกรรมของชาวขมุส่วนมากจะเกี่ยวกับความเช่ือสิ่งลี้ลับเหนือธรรมชาติ รวมทั้งการดำรงชีวิตความเป็นอยู่ 
การรักษาโรคภัยไข้เจ็บ     ซึ่งเป็นพิธีกรรมที่มีการสืบทอดกันมาตั้งแต่       บรรพบุรุษ พิธีเรียกขวัญของชาวขมุ
บ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี จากการศึกษาพบว่า ขั้นตอนการรักษาโรคของชาวขมุจะเริ่ม
จากการบากหัวเข่าและต่อด้วยการเรียกขวัญ พิธีเรียกขวัญเป็นพิธีการรักษาโรครูปแบบหนึ่งของชาวขมุซึ่งจะเป็น



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

26 
 

พิธีกรรมที่ดำเนินภายหลังจากการบากหัวเข่าผู้ป่วย พิธีเรียกขวัญเป็นพิธีกรรมหนึ่งของชาวขมุที่มีการสืบทอดมา
จากบรรพบุรุษตั้งแต่โบราณและยังคงมีให้เห็นอยู่ในปัจจุบัน การเรียกขวัญของชาวขมุมีรูปแบบการประกอบ
พิธีกรรมที่ต่างจากการเรียกขวัญของชาติพันธุ์อื่น เพราะการเรียกขวัญของชาวขมุจะเป็นการทำเพื่อรักษาอาการ
เจ็บป่วยไม่สบายที่ไม่มีสาเหตุที่แน่นอนและไม่สามารถรักษาให้หายด้วยยาแผนปัจจุบันได้ ซึ่งสิ่งที่ส่งผลทำให้เกิด
การเจ็บป่วยเป็นเพราะขวัญออกจากร่างกาย โดยสาเหตุชาวขมุเชื่อว่าเป็นการกระทำของสิ่งลี้ลับเหนือธรรมชาติ 
โดยที่ผู้ป่วยอาจไปทำการลบหลู่หรือได้กระทำการใด ๆ ทำให้ขวัญถูกจับไปเมื่อขวัญถูกจับไว้จึงเป็นสาเหตุให้เกิด
ความเจ็บป่วยได้ ดังนั้นจึงต้องมีการทำพิธีบากหัวเข่าและผูกข้อมือเรียกขวัญเพื่อให้ขวัญกลับมาสู่เจ้าของ โดยผู้ทำ
พิธีเรียกขวัญของชาวขมุจะเป็นผู้ที่ได้รับการสืบทอดวิชามาจากพ่อแม่โดยเป็นการสืบทอดในรูปแบบการสังเกตและ
จดจำนำมาปฏิบัติโดยที่ไม่มีการบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษร ซึ่งมีความแตกต่างจากการเรียกขวัญของชาวกะเหรี่ยง
และมอญที่ทำพิธีเรียกขวัญเพื่อเรียกขวัญกำลังใจของคนที่เดินทางไกลบ้านเป็นระยะเวลานาน เป็นการเรียกสิ่งที่ดี 
ๆ เป็นการอธิษฐานให้กับผู้ที่สูงกว่า เช่น ภูตผี เทวดา สิ่งท่ีมองไม่เห็นเพราะว่าขวัญอาจจะเกิดการดับได้ตลอดเวลา
ดังนั้นขวัญอาจจะถูกภูตผีปีศาจจับไปได้ทำให้คนท่ีขวัญไม่อยู่กับเนื้อกับตัว จึงมีการเรียกขวัญให้กลับมาอยู่กับเนื้อ
กับตัวและให้มีขวัญกำลังใจท่ีเข้มแข็งต่อสู้อุปสรรคต่อไป 

 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 3 ผู้ทำพิธีทำการเปิดทางเรียกขวัญ 
ที่มา:https://www.facebook.com/profile.php?id=100004654539091 วันท่ี 26 มิถุนายน 2563 

ในการรักษาโรคของชาวขมุจะมี 2 รูปแบบคือการบากหัวเข่าและการเรียกขวัญ โดยอุปกรณ์   ที่ใช้ทำพิธี
ดังกล่าว มีดังน้ี 

1. อุปกรณ์ที่ใช้ในการบากหัวเข่า ไก่ตัวผู้ 1 ตัว เหล้าขาว 1 ขวด ไห 1 ใบ น้ำส้มป่อย1 ขวด  ขมิ้น 1 กำมือ 
ก้านมะละกอ 2 ก้าน (สำหรับดูดเหล้า) และด้ายดิบ 1 ม้วน มีด  1 ด้าม 

2. อุปกรณ์ที่ใช้ในการเรียกขวัญ ได้แก่ ไข่ 1 ลูก กล้วย 1 ลูก อ้อย 1 ปล้อง ดอกไม้เจ็ดสี ข้าวสุก 1 ก้อน 
ธูป 1 ดอก ด้ายหรือสายสิญจน์สำหรับผูกข้อมือ สำหรับด้ายผูกข้อมือมีจำนวนมากน้อยขึ้นอยู่กับคนท่ีมาร่วมในพิธี 



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

27 
 

ซึ่งอุปกรณ์ที่ใช้ในการเรียกขวัญผู้เป็นเจ้าของบ้าน (คนป่วย) จะเป็นคนเตรียม อุปกรณ์ที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม
บางอย่างที่มีการจัดเตรียมนั้นอาจไม่ได้ใช้ครบทุกอย่างแต่มีไว้เพราะเป็นความเชื่อและความสบายใจของผู้ทำพิธี 
เช่น อ้อย มีความหมายคือความเจริญรุ่งเรืองรวมทั้งเป็นการแสดงถึงความอ่อนน้อมถ่อมตน ส่วนดอกไม้เจ็ดสีเป็น
การแสดงถึงความเคารพบูชา 

 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 4 อุปกรณ์ในการบากหัวเขา่ 
ที่มา : นางอรพรรณ  ศรีทอง 

ในส่วนของขั้นตอนการประกอบพิธีกรรม ชาวขมุนับถือผีที่ถือเป็นสิ่งมีอำนาจเหนือธรรมชาติและมีส่วน
สำคัญต่อการดำรงชีวิตความเป็นอยู่ของชาวขมุเป็นอย่างมาก ซึ่งในการดำเนินชีวิตของชาวขมุจะมีความเกี่ยวขอ้ง
กับผีรวมอยู่ด้วยไม่ว่าจะเป็นความเกี่ยวข้องกับการดำรงชีวิตของชาวขมุที ่มีอาชีพหลักคือการประกอบอาชีพ
เกษตรกรรมมีการบูชาผีและสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพื่อความเป็นสิริมงคล รวมทั้งประเพณีส่วนใหญ่ของชาวขมุจะมีความ
เกี่ยวข้อง  กับผี กล่าวได้ว่าผีมีความเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตของ ชาวขมุตั้งแต่เกิดจนเสียชีวิต ในการรักษาผู้ป่วยของชาว
ขมุจะเริ่มการรักษาด้วยการบากหัวเข่าเป็นพิธีกรรมแรกแล้วจึงทำการเรียกขวัญ ในการบากหัวเข่าจะเริ่มด้วยการทำ
ความสะอาดปากและเท้าของไก่ตัวผู้ที่จะนำมาใช้ในการทำพิธี จากนั้นนำด้ายดิบมาผูกข้อแขนของผู้ป่วย ครั้งละ 1 
เส้น จนครบ 3 เส้น พร้อมท่องคาถาเป็นภาษาขมุ ผู้ทำพิธีนำมีดมาปาดปากไก่เพื่อให้ได้เลือดไก่ นำปากไก่ที่มีเลือด
ติดอยู่มาปาดลงบนหัวเข่าเป็นรอยบาก จำนวน 3 ครั้ง พร้อมกับท่องคาถาเป็นภาษาขมุ มีความหมายว่าขอให้หาย
จากการเจ็บไข้ได้ป่วยและกลับมาเป็นปกติ จากนั้นผู้ทำพิธีจะรินเหล้าให้กับผู้ป่วยดื่มทีละแก้ว จำนวน 3 ครั้ง 
เปรียบเสมือนเป็นการรักษาโรคและสร้างขวัญกำลังใจให้แก่ผู้ป่วย จากนั้นรินเหล้าให้กับผู้ทำพิธี  ดื่มทีละแก้วจน
ครบ 3 ครั้ง เช่นเดียวกัน เปรียบเสมือนการทำความเคารพขอบคุณและขอพรให้ตนเองหายจากโรคและอาการต่าง ๆ 
ที่ตนเองเป็นอยู่ เมื่อปฏิบัติตามขั้นตอนดังกล่าวแล้วจึงเป็นอันเสร็จพิธีบากหัวเข่า 

พิธีเรียกขวัญจะต้องผ่านการดำเนินการบากหัวเข่าให้กับผู้ป่วยทุกครั้งเสมอ ซึ่งพิธีเรียกขวัญของชาวขมุเป็น
พิธีกรรมทางความเชื ่อที ่มีความเกี ่ยวข้องกับสิ ่งลี ้ล ับเหนือธรรมชาติและไม่สามารถพิสูจน์ด้วยห ลักการทาง
วิทยาศาสตร์ได้เป็นพิธีกรรมในการรักษาโรครูปแบบหนึ่งของชาวขมุเพราะชาวขมุเชื่อว่าขวัญที่ออกจากตัวไปนั้นมี



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

28 
 

สาเหตุมาจากการถูกผีจับไว้ซึ่งสาเหตุที่ถูกจับไปนั้นอาจมาจากการที่ผู้ป่วยได้กระทำการล่วงเกินหรือลบหลู่ดังนั้นวิธี
รักษาจากสาเหตุดังกล่าวคือต้องทำพิธีเรียกขวัญเท่านั้นและจาก 

 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพที่ 5 การบากหัวเข่าของชาวขมุ 
ที่มา: องค์การบริหารส่วนตำบลหนองเป็ด 

ที่ได้ศึกษาพบว่าอาการของผู้ป่วยก่อนมาทำพิธีเรียกขวัญจะมีอาการเบื่ออาหาร ปวดเมื่อยกล้ามเนื้อ ไม่มี
แรง มีความว้าวุ่นใจ ไม่สบายใจ ไม่มีความสุขในชีวิต แต่หลังจากท่ีได้ทำพิธีเรียกขวัญแล้วจะมีอาการดีขึ้นสามารถ
กลับมาใช้ชีวิตได้ปกติ ในส่วนของขั้นตอนของพิธีเรียกขวัญของชาวขมุจะเริ่มต้นด้วยการที่ผู้ทำพิธี ซึ่งเป็นคนเฒ่า
คนแก่ในหมู่บ้านประมาณ   4-5 คน ทำการเปิดทางเรียกขวัญ โดยการเดินไปบนถนนเข้าบ้านและทำการเรียกขวัญ
ของผู้ป่วยให้กลับมาอยู่กับตัว ผู้ทำพิธีจะทำการจุดธูป 1 ดอก พร้อมทั้งใช้หินเคาะจานเรียกขวัญ และมีการโปรย
เหรียญเพื่อให้ทานแก่คนทำพิธี จากนั้นขบวนพิธีจะเดินไปบ้านผู้ป่วยเพื่อทำการป้อนข้าว ไข่ต้ม กล้วยน้ำว้าสุก อย่าง
ละหยิบมือให้ผู้ป่วยกิน ระหว่างป้อนก็จะเรียกขวัญที่หายไปให้กลับมาอยู่กับตัว เนื้อหาของการเรียกขวัญถอดเป็น
ภาษาไทยมีความหมายว่า “มะขวัญอยู่ที่ไหน ไปแอบอยู่ที่ไหน ให้มาอยู่กับเนื้อกับตัว มาอยู่กับพ่อ มาอยู่กับแม่ มา
อยู่บ้านเรา กลับมานะขวัญเอย อย่ากลัว อย่าร้อง ขวัญอยู่ที่ไหนกลับมานะ” จากนั้นผู้ทำพิธีจะทำการผูกข้อมือด้วย
สายสิญจน์ให้กับผู้ป่วยเป็นอันเสร็จพิธี สำหรับเวลาในการประกอบพิธีจะเป็นช่วงก่อนพระอาทิตย์ตกดิน และจะไม่
ทำพิธีในวันพระโดยจะใช้เวลาในการทำพิธีประมาณ 10 นาที ไม่มีการเก็บเงินสำหรับการทำพิธี จากพิธีกรรม
ดังกล่าวทำให้เห็นว่าชาวขมุมีวิธีการดูแลสุขภาพและการรักษาโรคภัยไข้เจ็บอยู่บนพื้นฐานความเชื่อโดยมีความ
เกี่ยวข้องกับสิ่งลี้ลับที่อยู่เหนือธรรมชาติ 

พิธีกรรมของชาวขมุบ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี ผู้ทำพิธีจะเป็นคนสูงอายุในหมู่บ้าน
ที่ได้รับการถ่ายทอดวิชาความรู้มาจากคนในครอบครัวซึ่งเป็นการบอกเล่าต่อกันมาโดยไม่มีการบันทึกเป็นตำรา
เอกสารหรือข้อมูลที่เป็นลายลักษณ์อักษรจะเป็นในลักษณะของการจดจำวิธีการและนำมาปฏิบัติ รูปแบบพิธียังคง
รักษาตามวิธีที่ได้รับการถ่ายทอดมาและยังใช้ภาษาขมุในการทำพิธีเรียกขวัญ พิธีเรียกขวัญของชาวขมุไม่มีข้อมูลที่



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

29 
 

สามารถยืนยันว่าเริ่มมาตั้งแต่เมื่อใด (Klinsukon, 2021) ผู้ทำพิธีเรียกขวัญในปัจจุบันได้เล่าว่า “ตนเรียนรู้พิธีเรียก
ขวัญมาจากแม่ซึ่งเป็นชาวขมุที่มีความรู้เกี่ยวกับพิธีเรียกขวัญ โดยเป็นการเล่าต่อ ๆ กันมา จากนั้นก็นำความรู้มา
รักษาคนในหมู่บ้านจนถึงปัจจุบัน” พิธีเรียกขวัญถือเป็นพิธีกรรมที่สำคัญพิธีกรรมหนึ่งของชาวขมุ เพราะเป็น
พิธีกรรมที่จัดขึ้นหลังจากทำพิธีบากหัวเข่าซึ่งพิธีเรียกขวัญถือเป็นพิธีกรรมสำหรับการรักษาโรคช่วยเหลือผู้ที่ต้อง
ทนทุกข์ทรมานจากอาการที่เป็นอยู่และไม่สามารถรักษาได้ด้วยแพทย์แผนปัจจุบันโดยพบว่าหากขาด  ผู้สืบทอด
พิธีกรรมอาจส่งผลให้พิธีกรรมดังกล่าว   สูญหาย กล่าวได้ว่าถึงแม้ชาวขมุที่บ้านหนองเป็ดจะยังคงมีการสืบทอด
พิธีกรรมกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ แต่เนื่องจากผู้ทำพิธีเป็นคนสูงอายุและเยาวชนคนรุ่นใหม่มีความอายที่จะพูดภาษา
ขมุ พิธีกรรมและวิถีวัฒนธรรมแบบดังเดิมอาจเกิดการสูญหายได้ในอนาคต 

 

 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 6 ผู้ทำพิธีผูกแขนเรียกขวัญให้ผู้ป่วย 
ที่มา:https://www.facebook.com/profile.php?id=100004654539091. 26 มิถุนายน 2563 

ภายหลังจากการทำพิธีเจ้าของบ้านจะทำอาหารเลี้ยงคนทำพิธีและคนที่มาร่วมพิธีด้วย ส่วนอาหารเป็น
อาหารพื้นบ้านทั่วไป และอาหารพื้นถิ่น  ของชาวขมุแบบดั้งเดิม ได้แก่ น้ำพริกผัก แกงหนามยอก (แกงมะเขือ
โขลก) หลามบอน ซึ่งเป็นอาหารในท้องถิ่นของชาวขมุ สำหรับขั้นตอนการทำหลามบอนจะเริ่มด้วยการนำกระบอก
ไม้ไผ่มาทำความสะอาดและตากให้แห้ง จากนั้นนำบอนมาซอยเป็นช้ินเล็กใส่ในกระบอกใช้ไม้ไผ่ตำบอนให้ละเอียด
แล้วนำไปเผาไฟให้สุก เตรียมส่วนผสมโดยการนำข่า หอม ตะไคร้ กระเทียม พริกสด มาโครกให้ละเอียด นำ
ส่วนผสมที่ได้ใส่ลงในกระบอกไม้ไผ่ (บางที่จะใส่แคปหมูลงไปด้วยเพื่อเพิ่มความอร่อย) ใช้ไม้กระทุ้งให้ส่วนผสมเข้า
กัน เผาไฟต่อจนกว่าบอนจะสุกจนเนื้อบอนอ่อนนิ่ม 

 
 

 
 



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

30 
 

 
 
 
 
 

 
 

 

ภาพที่ 7 “หลามบอน” อาหารของชาวขมุ 
ที่มา : นางอรพรรณ  ศรีทอง 

จากการลงพื้นที่เก็บข้อมูลในพิธีเรียกขวัญของชาวขมุ สามารถกล่าวได้ว่าพิธีกรรมดังกล่าวถือเป็นพิธีกรรม
ทางความเชื่อของชาวขมุรูปแบบหนึ่งซึ่งเป็นพิธีกรรมที่มีการสืบทอดกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษและผู้ประกอบพิธีเป็น
ผู้สูงอายุในหมู่บ้าน ซึ่งหากหมดผู้ประกอบพิธีรุ่นนี้ไป พิธีกรรมดังกล่าวอาจไม่มีการสานต่อและสูญหายไปได้ ดังนั้น
เพื่อเป็นการอนุรักษ์ พิธีกรรมและวัฒนธรรมพื้นถิ่นดังกล่าวให้คงอยู่ในการลงพื้นที่เก็บข้อมูลผู้วิจัยจึงได้มีการจัด
ประชุมกลุ่มย่อยเพื่อเสวนาระดมความคิดโดยมีชาวบ้าน หน่วยงานราชการในพื้นที่ เข้าร่วมเพื่อหาแนวทางการ
อนุรักษ์พิธีกรรมของชาวขมุให้คงอยู่   ซึ่งจากการจัดประชุมดังกล่าวผู้ร่วมเสวนาได้มีการแสดงความคิดเห็นและ
ข้อเสนอแนะโดยมีความสอดคล้องกับการบริหารจัดการองค์กรซึ่งใช้ทั้งภาครัฐและเอกชน ภายใต้หน้าที่และ
บทบาทบริหาร 7 ประการ (POSDCoRB Model) ได้แก่ การวางแผน (Planning) การจัดการองค์กร (Organizing) 
การจัดการบุคลากร (Staffing) การควบคุมสั่งงาน (Directing) การประสานงาน (Coordinating) การรายงาน 
(Reporting) และการจัดการงบประมาณ (Budgeting) ประกอบกับแนวทางการจัดการชุมชนโดยใช้แนวทางการ
จัดการท่องเที่ยว โดยชุมชน (Community – Based Tourism: CBT) ซึ่งให้ความสำคัญกับการจัดการองค์กร
ชุมชน การเรียนรู้ และทรัพยากรวัฒนธรรมชุมชน เพื่อจัดการทรัพยากรซึ่งเป็นมรดกวัฒนธรรมดังกล่าว ดังนั้น
เพื่อให้การดำเนินงานเกิดผลเป็นรูปธรรม จึงได้เสนอแนวทางการอนุรักษ์ พิธีเรียกขวัญของชาวขมุ กรณีศึกษาบ้าน
หนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี ดังนี ้

1. จัดตั้งกลุ่มเพื่อการอนุรักษ์ สืบสาน ฟื้นฟูประเพณี วิถีชีวิต และวัฒนธรรรมพื้นถิ่น โดยเป็นการจัดตั้ง
กลุ่มตามความรู้ ความเชี่ยวชาญของปราชญ์ในชุมชนในเรื่องต่าง ๆ ในรูปแบบการบริหารจัดการ โดยใช้หลักในการ
วางแผน (Planning) การควบคุมสั่งการกับผู้เกี่ยวข้อง (Directing) การจัดการงบประมาณ (Budgeting) ได้แก่ 
กลุ่มเกษตรชุมชน กลุ่มหมอยารักษาโรค กลุ่มศิลปหัตถกรรมพื้นบ้าน และกลุ่มวัฒนธรรมพื้นบ้าน เป็นต้น เพื่อเป็น
การกระจายความรู้ให้ครอบคลุมกับคนในชุมชนอย่างทั่วถึง รวมทั้งเพื่อเป็นการรวบรวมและรักษาข้อมูลทาง
วัฒนธรรมในรูปแบบลายลักษณ์อักษรในด้านต่าง ๆ เพื่อให้มีข้อมูลทางวัฒนธรรมคงอยู่กับชุมชนอย่างยั่งยืน  



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

31 
 

2. สร้างความตระหนักให้เยาวชนเห็นความสำคัญของวิถีและภูมิปัญญาท้องถิ่นด้านพิธีกรรมการเรียกขวัญ 
โดยมุ่งเน้นการประสานงานและอำนวยการ (Coordinating) ภายใต้การดำเนินงานขององค์กรชุมชน เพื่อเป็นการ
กระตุ้นให้เกิดการอนุรักษ์รวมทั้งเป็นการสร้างความตระหนักให้เยาวชนได้เห็นถึงความสำคัญในประเพณี พิธีกรรม
ของชาติพันธุ์ขมุ ตลอดจนเพื่อให้เกิดปราชญ์ชุมชนรุ่นใหม่ที่จะช่วยในการอนุรักษ์พิธีกรรมของชาวขมุให้คงอยู่
ต่อไป  

3. เผยแพร่ความรู้ทางพิธีกรรมและวัฒนธรรมของชาวขมุสู่สาธารณชนผ่านสือ่สังคมออนไลน์ สื่อสาธารณะ 
และเอกสารสิ่งพิมพ์ สอดคล้องกับการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมชุมชนชาวขมุ โดยการจัดทำรายงาน เอกสาร 
และรวบรวมองค์ความรู้ (Report) เนื่องจากในสังคมปัจจุบันการติดต่อสื่อสารหรือการเผยแพร่ข้อมูลโดยการใช้สื่อ
อิเล็กทรอนิกส์เป็นท่ีนิยมอย่างแพร่หลายและได้รับผลตอบรับจากผู้ใช้งานเป็นอย่างมาก รวมทั้งปัญหาสถานการณ์
โรคติดเชื้อไวรัสโคโรนา 2019 (COVID-19) ที่เกิดขึ้นในปัจจุบันส่งผลให้มีการกำหนดมาตรการป้องกันโรคโดยการ
เว้นระยะห่างและงดการจัดกิจกรรมบางอย่างขึ้น ซึ่งส่งผลให้มีผู้นิยมใช้สื่อออนไลน์ในการดำเนินชีวิตประจำวัน
เพิ่มขึ้นเพื่อลดความเสี่ยงในการเกิดโรคดังกล่าว ดังนั้นหากมีการเผยแพร่ข้อมูลทางวัฒนธรรมผ่านทา งช่องทาง
ดังกล่าวจะเป็นการสร้างกระแสความสนใจจากผู้ใช้สื่อออนไลน์ได้  

ทั้งนี้ ผู้วิจัยได้กำหนดหน้าที่และแนวทางในการดำเนินงานสำหรับผู้มีส่วนได้ส่วนเสียในการขับเคลื่อนแนว
ทางการอนุรักษ์ พิธีเรียกขวัญของชาวขมุ กรณีศึกษา บ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี เพื่อให้
เกิดผลสำเร็จเป็นรูปธรรม ประกอบด้วย  

1. ส่งเสริมพิธีเรียกขวัญของชาวขมุ โดยการสร้างความตระหนักให้ชุมชนเห็นถึงความสำคัญในการอนุรักษ์ 
พิธีเรียกขวัญแก่ชุมชน และควรให้ผู้มีความรู้เกี่ยวกับประเพณีวัฒนธรรมและภูมิปัญญาท้องถิ่นลงพื้นที่ถ่ายทอด
ความรู้ให้กับคนในชุมชน 

2. รวบรวมองค์ความรู้เกี ่ยวกับประเพณี พิธีกรรมของชาวขมุ และพัฒนาเป็นสื่อเผยแพร่วัฒนธรรม
ออนไลน์ของชาวขมุให้ประชาชนได้รับทราบ 

3. บรรจุความรู้เกี่ยวกับพิธีเรียกขวัญของชาวขมุไว้ในรายวิชาท้องถิ่นศึกษาในโรงเรียนในพื้นที่เพื่อให้
นักเรียนได้รับความรู้ความเข้าใจในพิธีดังกล่าวมากขึ้น 

4. สร้างความรักและสามัคคีในชุมชน   โดยยึดหลักการมีส่วนร่วมในการคิดและลงมือทำรวมทั้งพร้อมใจ
แก้ไขปัญหาตลอดจนบูรณาการร่วมกันเพื่อให้เกิดการอนุรักษ์พิธีกรรมอย่างแท้จริง 

 
 
 
 



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

32 
 

สรุปผลการวิจัย 
จากการศึกษาสามารถสรุปผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์งานวิจัยได้ดังนี้ 

ศึกษาบริบทชุมชนชาวขมุบ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี  
ชาวขมุให้ตำบลหนองเป็ดมีวิถีชีวิตและรักษาประเพณีพิธีกรรมไว้เหมือนกับชาวขมุที่อาศัยอยู่ในจังหวัดอื่น

ของประเทศ ชาวขมุที่หนองเป็ดมีชีวิตความเป็นอยู่ที่กลมกลืนไปกับประเพณีและวัฒนธรรม มีวิถีชีวิตความเป็นอยู่
แบบคนไทยเสียเป็นส่วนใหญ่ มีความกตัญญูเคารพผู้อาวุโส มีความเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ซึ่งกันและกันทำให้สังคมของ
ชาวขมุเป็นปึกแผ่นและมีความสงบสุข เพราะต่างฝ่ายต่างก็ไม่เบียดเบียนกัน มีการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ถือเป็น
สมบัติอันมีค่าต่อสังคมที่ควรแก่การรักษาไว้คงอยู่ต่อไป ชาวขมุมีวิถีชีวิตแบบสันโดษ เรียบง่าย และผูกพันกันแบบ
เครือญาติ ส่วนใหญ่ใช้ชีวิตพึ่งพิง  และอาศัยกันอย่างมีน้ำใจ โดยเห็นได้จากการทำกิน หากบ้านใดปลูกพืชได้มากก็
จะมีการแบ่งปันให้กับเพื่อนบ้านใกล้เคียงหรือหากเจ็บป่วยก็จะมีการมาเยี่ยมเยียนหรือรักษาในรูปแบบพิธีกรรม
ของชาวขมุด้วยกันชาวขมุจะมีการพูดจาไพเราะ อ่อนหวาน รักความสงบ ไม่ชอบการทะเลาะวิวาทหรือกลั่นแกล้ง 
โดยทั่วไปชาวขมุมีนิสัยขยัน อดทน และให้ความเคารพต่อผู้สูงอายุอย่างเคร่งครัด เห็นได้จากข้อมูลที่ว่า “หากใคร
ลบหลู่บรรพบุรุษหรือวิญญาณปู่ ย่า ก็จะเป็นเหตุให้ต้องเจ็บป่วยหรือได้รับเคราะห์กรรม ซึ่งถือว่าเป็นการทำผิด
จารีตประเพณี” ดังจะเห็นได้จากคำกล่าวของผู้เฒ่าผู้แก่ว่าหากใครทำผิด ลบหลู่บรรพบุรุษต้องทำพิธีขอขมาด้วย
การจุดธูปไหว้กลางแจ้งและบอกกล่าวบรรพบุรุษเพื่อให้อภัย ซึ่งความเช่ือส่วนใหญ่ของชาวขมุยังคงมีอยู่และรักษา
ไว้ด้วยดีในปัจจุบัน 

    ชาวขมุในตำบลหนองเป็ดส่วนใหญ่  ตั้งบ้านเรือนอยู่ตามที่ลาดเชิงเขาลงสู่แม่น้ำลำธาร ไม่อยู่บนภูเขา
สูงเพราะอากาศหนาว บ้านของชาวขมุไม่ใหญ่โตสร้างเป็นบ้านช้ันเดียว ยกพื้นแค่เพียงที่นอน มีห้องเพียงห้องเดียว
ไม่มีหน้าต่าง เตาไฟอยู่ตรงกลางใช้ทำอาหาร ที่นอนใช้เสื่อนอน รอบเตาไฟข้างฝามีเครื่องใช้ เช่น จอบ เสียม หน้า
ไม้ มีด ใต้ถุนบ้านเป็นท่ีเก็บฟืน เล้าไก่ เลี้ยงหมู อาชีพของชาวขมุ ขมุในตำบลหนองเป็ดจะหาเลี้ยงชีพโดยการทำไร่
บนภูเขาโดยใช้ระบบการประกอบอาชีพเกษตรกรรมที่เรียกว่า ไร่หมุนเวียน ปัจจุบันชาวขมุได้มีการปรับตัวใหเ้ข้า
กับสังคมมากขึ้น ชาวขมุที่เป็นวัยทำงานก็ได้ออกมาทำงานนอกบ้านมากขึ้น ใช้ภาษากลางในการติดต่อสื่อสาร ใน
การรักษาอาการเจ็บป่วยของชาวขมุหากเป็นโรคที่ไม่สามารถรักษาได้ด้วยแพทย์แผนปัจจุบันเป็นโรคที่เกิดขึ้นโดย
ไม่สามารถพิสูจน์ได้ด้วยหลักการทางวิทยาศาสตร์ชาวขมุเชื่อว่าสาเหตุที่ทำให้เกิดอาการดังกล่ าวเนื่องจากการ
ประพฤติตัวไม่เหมาะสม ไม่นับถือผีหมู่บ้าน หรือทำผิดประเพณี ชาวขมุจะใช้วิธีการรักษาตามความเชื่อของชาวขมุ 
คือรักษาด้วยการบากหัวเข่าเป็นพิธีกรรมแรกและต่อด้วยการเรียกขวัญ ซึ่งพิธีกรรมดังกล่าวถือเป็นพิธีกรรมทาง
ความเชื่อในการรักษาโรคของชาวขมุรูปแบบหนึ่งและยังคงมีอยู่ในสังคมของชาวขมุในปัจจุบัน 
 
 



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

33 
 

ศึกษารูปแบบพิธีกรรมการรักษาโรคของชาวขมุ  
พิธีเรียกขวัญของชาวขมุ บ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี ยังคงมีให้เห็นในปัจจุบันโดย

ชุมชนมีการสืบทอดประเพณีดังกล่าวมาตั้งแต่สมัยโบราณ รวมทั้งมีการสืบทอดความรู้จากรุ่นสู่รุ่นถึงลูกหลาน การ
รักษาโรคของชาวขมุจะเริ่มจากการบากหัวเข่าคนป่วยและถึงจะทำการเรียกขวัญเสมอ โดยการเรียกขวัญของชาว
ขมุ มีการประกอบพิธีกรรมที่ต่างจากการเรียกขวัญของชาติพันธุ์อ่ืน เพราะการเรียกขวัญของชาวขมุจะเป็นการทำ
เพื่อรักษาอาการเจ็บป่วยที่ไม่ทราบสาเหตุที่ไม่สามารถรักษาได้ด้วยยาทั่วไป โดยขวัญที่หายไปนั้นชาวขมุมี ความ
เชื่อว่าเป็นการกระทำของผี โดยที่ผู้ป่วยอาจไปทำเรื่องที่ไม่เหมาะสมจึงส่งผลให้เกิดการล้มป่วย ดังนั้นจึงต้องมีการ
ประกอบพิธีเรียกขวัญเพื่อเรียกขวัญให้กลับมา ซึ่งวิธีการรักษาผู้ป่วยจะใช้การเรียกขวัญที่หายไปให้กลับมาสู่ตัว ผู้
ประกอบพิธีจะเป็นชาวขมุในชุมชน พิธีเรียกขวัญจะเริ่มต้นด้วยการที่ผู้ทำพิธีทำการเปิดทางเรียกขวัญโดยการเดิน
ไปบนถนนเข้าบ้านและทำการเรียกขวัญของผู้ป่วยให้กลับมาอยู่กับตัว พร้อมท้ังใช้หินเคาะจานเรียกขวัญและโปรย
เหรียญเพื่อให้ทานแก่คนทำพิธี จากนั้นขบวนพิธีจะเดินไปบ้านผู้ป่วยเพื่อทำการป้อนข้าว ไข่ต้ม กล้วยน้ำว้าสุก 
อย่างละหยิบมือให้ผู้ป่วยกิน ระหว่างป้อนก็จะเรียกขวัญที่หายไปให้กลับมาอยู่กับตัว จากนั้นจะเป็นการผูกข้อมือ
ด้วยสายสิญจน์แก่ผู้ป่วยเป็นอันเสร็จพิธี  

    ทั้งนี้ จากการศึกษายังพบว่าพิธีกรรมดังกล่าวไม่ได้มีการบันทึกข้อมูลไว้เป็นลายลักษณ์อักษรที่ชัดเจน
และยังขาดผู้ที่จะสืบทอดพิธีดังกล่าว รวมทั้งพบว่าพิธีกรรมชาวขมุจะเกี่ยวกับสุขภาพหรือความเชื่อเรื่องวิญญาณ
บรรพบุรุษ สืบเนื่องจากระบบการรักษาสาธารณสุขจากอดีต-ปัจจุบัน ยังไม่ดีเพียงพอ ดังนั้นจึงต้องมีการประกอบ
พิธีกรรมเพื่อสร้างขวัญและกำลังใจของชาวขมุให้สามารถใช้ชีวิตอย่างสงบและอยู่กันแบบร่มเย็นเป็นสุข สามารถ
กล่าวได้ว่าชาวขมุมีวิธีการดูแลสุขภาพและการรักษาโรคภัยไข้เจ็บอยู่บนพื้นฐานความเชื่อโดยมีความเกี่ยวข้องกับ
สิ่งลี้ลับท่ีอยู่นอกเหนือธรรมชาติ 
แนวทางในการอนุรักษ์ พิธีเรียกขวัญของชาวขมุ 

ในการประกอบพิธีเรียกขวัญผู้ทำพิธีจะเป็นคนเฒ่าคนแก่ในหมู่บ้านที่ได้รับความรู้เกี่ยวกับพิธีกรรมมาจาก
การสืบทอดจากบรรพบุรุษและสามารถสื่อสารเป็นภาษาขมุได้ สำหรับเยาวชนชาวขมุในหมู่บ้านให้ความสำคัญกับ
การสืบทอดพิธีกรรมน้อยลงเนื่องจากมีระบบสาธารณะสุขท่ีทันสมัยรวมทั้งมียารักษาโรคที่สามารถหาซื้อได้สะดวก
รวมทั้งมีความอายที่จะพูดภาษาขมุ ซึ่งเหตุผลดังกล่าวมีโอกาสที่พิธีเรียกขวัญของชาวขมุสูญหายได้ในอนาคต 
ดังนั้น เพื่อเป็นการอนุรักษ์ สืบทอดพิธีกรรมและวัฒนธรรมพื้นถิ่นให้คงอยู่ผู้วิจัยจึงได้กำหนดแนวทางการอนรุักษ์ 
สืบทอด พิธีเรียกขวัญของชาวขมุ กรณีศึกษาบ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี ดังนี ้

1. จัดตั้งกลุ่มเพื่อการอนุรักษ์ สืบสาน ฟื้นฟูประเพณี วิถีชีวิต และวัฒนธรรรมพื้นถิ่น  
2. เสริมสร้างและพัฒนาศักยภาพเยาวชนในชุมชนให้มีความภาคภูมิใจ ตระหนัก และเห็นความสำคัญของ

วิถีและภูมิปัญญาท้องถิ่นด้านพิธีกรรมการเรียกขวัญ  



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

34 
 

3. เผยแพร่ความรู้ทางพิธีกรรมและวัฒนธรรมของชาวขมุสู่สาธารณชนผ่านสื่อสังคมออนไลน์ สื่อสาธารณะ 
และเอกสารสิ่งพิมพ์  

ทั้งนี้ ได้มีเสนอแนวทางการดำเนินการโดยกำหนดกรอบหน้าที่ความรับผิดชอบให้กับหน่วยงานต่าง ๆ 
เพื่อให้เกิดผลสำเร็จ รวมทั้งเพื่อให้สามารถดำเนินงานได้ตรงตามแนวทางที่กำหนด โดยการใหห้น่วยงานราชการใน
ท้องถิ่น จังหวัด และสถานศึกษาในพื้นที่ควรเข้ามามีส่วนในการส่งเสริมพิธีกรรมและให้ความรู้เกี่ยวกับแนว
ทางการอนุรักษ์ประเพณีวัฒนธรรมและภูมิปัญญาท้องถิ่น รวมทั้งควรมีการรวบรวมองค์ความรู้เกี่ยวกับประเพณี 
พิธีกรรมเพื่อนำมาพัฒนาเป็นสื่อเผยแพร่วัฒนธรรมออนไลน์ให้เยาวชนและประชาชนได้เรียนรู้อย่างทั่วถึง และที่
สำคัญควรมีการบรรจุความรู้เกี่ยวกับพิธีเรียกขวัญของชาวขมุไว้ในรายวิชาท้องถิ่นศึกษาของโรงเรียนในชุมชน
เพื่อให้นักเรียนได้รับความรู้ความเข้าใจในพิธีดังกล่าวมากขึ้น ทั้งนี้อีกสิ่งหนึ่งที่จะขาดไม่ได้ในการอนุรักษ์ สืบทอด
พิธีกรรมในชุมชน คือ การสร้างความรักและความสามัคคีในชุมชน โดยยึดหลักการมีส่วนร่วมในการคิดและลงมือ
ทำรวมทั้งพร้อมแก้ไขปัญหาร่วมกัน 

 
อภิปรายผลการวิจัย 

พิธีเรียกขวัญของชาวขมุที่บ้านหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี เป็นพิธีกรรมที่มีการสืบทอด
กันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ โดยเป็นการเรียนรู้จากการสังเกตและนำมาปฏิบัติจริง พิธีเรียกขวัญเป็นพิธีกรรมที่จัดขึ้น
ภายหลังจากการทำพิธีบากหัวเข่าซึ่งเป็นพิธีเพื่อใช้ในการรักษาอาการเจ็บป่วยโดยไม่ทราบสาเหตุ ซึ่งชาวบ้านมัก
เชื่อว่าเกิดจากการกระทําของผีบรรพบุรุษ ต้องมีการจัดพิธีกรรมเพื่อรักษาโรคที่เกิดจากผีที่เกี่ยวข้องกับความ
เจ็บป่วย โดยการบากหัวเข่าและเรียกขวัญผูกข้อมือเพื่อให้เกิดความเป็นสิริมงคลปราศจากเหตุร้ายความเจ็บป่วย
ทั้งปวง หรือเป็นกําลังใจสําหรับผู้ที ่เดินทางไกลให้มีความปลอดภัย  สอดคล้องกับงานวิจัยของ (Summa & 
others, 1991) ได้กล่าวถึงพิธีกรรมไว้ว่า พิธีกรรมเป็นกิจกรรมอย่างหนึ่งที่ปรากฏอยู่ในสังคมมนุษย์ มนุษย์ในแต่
ละสังคมมีพิธีกรรมเป็นไปตามความเช่ือของกลุ่มตนเอง และถ่ายทอดความเชื่อนั้นไปสู่ลูกหลาน ตลอดจนสังคมอื่น
ที่อยู่ใกล้เคียง พิธีกรรมบางอย่างจึงเป็นกิจกรรมที่ปฏิบัติสืบเนื่องกันมานับพันปี  และสอดคล้องกับงานวิจัยของ 
(Chandaeng, 2003) ที่ได้กล่าวไว้ว่า ความเชื่อและพิธีกรรมนั้นนอกจากจะเป็นส่วนหนึ่งของภูมิปัญญาท้องถิ่น 
เป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมชุมชนและเป็นส่วนหนึ่งของชุมชนแล้วยังมีการเรียนรู้ถ่ายทอดสืบต่อกันมา และเป็น
ส่วนที่สำคัญอย่างมากในการพัฒนาสังคมและชุมชนให้มีศักยภาพ มีความเข้มแข็ง และสามารถดํารงอยู่ได้อย่าง
ปกติสุข ฉะนั้นความเชื่อและพิธีกรรมไม่ได้เป็นเรื่องไร้สาระหรือเป็นเรื่องความงมงายหากแต่เป็นระบบคุณค่าที่
สำคัญทางสังคมของชุมชน เพราะความเชื่อและพิธีกรรมเกิดขึ้นพร้อมกับการมีมนุษย์ และมีสังคมมนุษย์ขึ้นมา 
และไม่เคยปรากฏว่ามีสังคมมนุษย์ใดในโลกนี้ท่ีไม่มีความเชื่อและพิธีกรรม จึงกล่าวได้ว่าความเช่ือและพิธีกรรมเป็น
ส่วนหน่ึงของความเป็นมนุษย์อย่างมิอาจแยกออกจากกันได้ นอกจากน้ีผู้วิจัยได้พบว่า พิธีเรียกขวัญของชาวขมุจะ



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

35 
 

เป็นการเรียกขวัญเพื่อรักษาคนที่เจ็บป่วยหรือเป็นโรคที่หมอทั่วไปไม่สามารถรักษาได้ โดยที่ผู้ทำพิธีจะใช้การพูด
หว่านล้อมหรือพูดชักจูงเพ่ือให้ขวัญของผู้ป่วยกลับมาเข้มแข็งดังเดิม ลักษณะการพูดจะพูดในทิศทางที่ทำให้ผู้ป่วย
เกิดแรงกายและมีกำลังใจในการต่อสู้กับโรคภัยไข้เจ็บที่ตนประสบอยู่ สอดคล้องกับงานวิจัยของ  (Itdhiphol, 
2015) ที่ได้กล่าวว่า วิธีการรักษาโดยการใช้คำพูดเพื่อปลอบประโลมใจแสดงให้เห็นถึงอิทธิพลของคำพูดว่ามีผลต่อ
ความรู้สึกนึกคิดของผู้ฟัง เพราะเมื่อผู้ฟังเกิดขวัญและกำลังใจย่อมทำให้มีพละกำลังและเรี่ยวแรงท่ีจะลุกข้ึนมาตอ่สู้
กับโรคภัยไข้เจ็บ ซึ่งแนวทางทางการรักษาในรูปแบบนี้เป็นความเชื่อส่วนบุคคลรวมทั้งเป็นการแสดงให้เห็นว่าถ้า
มนุษย์มีความเช่ือถือและศรัทธาต่อสิ่งใดย่อมก่อให้เกิดกำลังใจในการต่อสู้กับอุปสรรคต่าง ๆ ได้โดยสาเหตุของการ
เจ็บป่วยอาจเกิดจากขวัญที่หายไป ชาวขมุมีความเชื่อเป็นพื้นฐานว่าเกิดจากการกระทำของผี ทำให้เกิดการ
เจ็บป่วย เนื่องจากชาวบ้านไปทำผิดผี ทำให้ผีโกรธจึงต้องมีการแก้ด้วยการจัดพิธีกรรมเพื่อรักษาโรคที่เกิดจากผี 
ดังนั้นจึงต้องมีการประกอบพิธีบากหัวเข่าและพิธีเรียกขวัญเพื่อสร้างขวัญและกำลังใจของชาวขมุให้มีการใช้ชีวิต
อย่างร่มเย็นเป็นสุข สอดคล้องกับงานวิจัยของ (Inpin, Vipavapinyo, & Tovaranonte, 2001) ที่ได้กล่าวว่า ขวัญคือ
ความนึกคิดที่มีผลต่อจิตวิญญาณภายในของมนุษย์ เมื่อขวัญอยู่กับตัวของบุคคลนั้น ๆ บุคคลดังกล่าวก็จะมีสุขภาพ
แข็งแรง สมบูรณ์ มีชีวิตที่เป็นสุข ปราศจากโรคภัยไข้เจ็บต่าง ๆ ในขณะเดียวกันเมื่อใดก็ตามที่ขวัญนั้น ไม่ได้อยู่กับ
ตัวจะด้วยเหตุใดก็ตาม ไม่ว่าจะเป็นเพราะบุคคลนั้นเกิดอาการตกใจจนขวัญหายหรือด้วยเหตุผลอื่น ๆ ผลกระทบ
ในทางลบก็จะเกิดขึ้นกับบุคคลนั้น ๆ ไม่ว่าจะเป็นในด้านกำลังใจหรือความเจ็บป่วยที่แสดงออกมาทางกายก็ตาม  
และสอดคล้องกับงานวิจัยของ (Phaethong, 1997) ที่ได้กล่าวว่า ความเชื่อการเรียกขวัญเป็นการกระทำที่ทำให้
ขวัญกลับมาสู่ร่างเจ้าของขวัญ และทำให้อยู่กับตัวตลอดไป วิธีใช้เรียกขวัญ เช่น การขอร้องวิงวอน จนถึงการทำให้
หลงเชื่อให้ขวัญกลับมาสู่เจ้าของดังเดิม สามารถกล่าวได้ว่าชาวขมุมีวิธีการดูแลสุขภาพและการรักษาโรคภัยไข้เจ็บ
ซึ่งอยู่บนพ้ืนฐานความเชื่อโดยมีเรื่องของสิ่งลี้ลับท่ีอยู่นอกเหนือธรรมชาติเข้ามาเกี่ยวข้อง  

พิธีเรียกขวัญของชาวขมุไม่มีการบันทึกข้อมูลเป็นลายลักษณ์อักษร ผู้ทำพิธีเรียกขวัญเป็นผู้สูงอายุใน
หมู่บ้านหากหมดผู้ทำพิธีดังกล่าวแล้วประเพณีเรียกขวัญของชาวขมุอาจหายไปกับผู้ทำพิธีได้ ในการวิจัยครั้งนี้
ผู้วิจัยได้มีการเสนอแนวทางการอนุรักษ์ พิธีเรียกขวัญของชาวขมุ โดยการจัดตั้งกลุ่มเพื่อการอนุรักษ์ สืบสาน 
วัฒนธรรรมพื้นถ่ิน สร้างความตระหนักให้แก่เยาวชน และเผยแพร่ความรู้ทางพิธีกรรมและวัฒนธรรมของชาวขมุสู่
สาธารณชน รวมทั้งได้เสนอแนวทางการดำเนินงานโดยได้แบ่งความรับผิดชอบในการดำเนินงานให้กับหน่วยงาน
ต่าง ๆ เพื่อให้เกิดผลสำเร็จในงานตลอดจนเพื่อเป็นการกำหนดกรอบหน้าที่ความรับผิดชอบให้เห็นอย่างชัดเจน
เพื ่อให้สามารถดำเนินงานได้ตรงตามที่กำหนด สอดคล้องกับงานวิจ ัยของ (Phoungmanee, Charoensuk, 
Laokonka, & Ajanathorn, 2020) ที่ได้กล่าวว่าการทำให้ศิลปวัฒนธรรมที่กำลังสูญหายหรือขาดผู้สืบสาน สืบทอด 
เพื่อให้คงอยู่ต่อไปนั้นจะต้องอาศัยกระบวนการมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วนเข้าไปช่วยบริหารจัดการและดำเนินการโดย
ที่การสูญหายของศิลปวัฒนธรรมก็อาจจะส่งผลกระทบต่อภาพรวมของจังหวัดอันแสดงให้เห็นว่าหน่วยงานที่



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

36 
 

เกี่ยวข้องขาดการดูแลและรักษามรดกทางศิลปวัฒนธรรมที่มีความสำคัญไว้ ทั้งนี้การใช้หลักการจัดการท่องเที่ยว
โดยชุมชน (Community – Based Tourism: CBT) มาเป็นแนวทางในการพัฒนา เพื่อการดูแลรักษาทรัพยากรก
ด้านต่าง ๆ ของชุมชนให้คงอยู่ สอดคล้องกับงานวิจัย (Manirochana, 2017) การดูแลรักษาทรัพยากรด้านต่าง ๆ 
ของชุมชนที่มีอยู่แล้วให้คงอยู่คู่ชุมชนต่อไป คือการบันทึกองค์ความรู้ ฟื้นฟู รักษา สืบสาน ประวัติศาสตร์ชุมชน 
ภูมิปัญญา และสืบทอดประเพณี วัฒนธรรมของท้องถิ่นและประการสำคัญคือ การพัฒนาคน และพัฒนาชุมชนให้
เกิดความยั่งยืนเกิดกการมีส่วนร่วมทุกภาคส่วนในชุมชน นอกจากนี้ยังนำหลักการบริหารที่ดีโดยใช้ POSDCoRB 
Moddel มาเป็นเครื ่องมือในการบริหารชุมชน สอดคล้องกับ (Tipmanee, 2019) กล่าวว่า POSDCoRB เป็น
หลักการที่ดี มีความสากลที่ยอมรับของวงการทั่วไปอย่างกว้างขวาง โดยมีการดำเนินการโดยแบ่งงานกันทำการ
ประสานงาน การจัดทำแผนงาน อาศัยเกณฑ์การแบ่งแยกตามวัตถุประสงค์ กระบวนการ คน สถานที่ โดยให้ทุก
หน่วยช่วยอำนวยการให้งานเหล่านั้นประสบความสำเร็จ ตามวัตถุประสงค์ ดังนั้นหน่วยงานที่รับผิดชอบจึงต้อง  
เข้าไปดำเนินกิจกรรมให้ประสบผลสำเร็จด้วยการกำหนด นโยบาย กลยุทธ์และกิจกรรมที่จะช่วยอนุรักษ์และฟื้นฟู
ศิลปวัฒนธรรมในพื้นที่ให้คงอยู่ต่อไป 

กล่าวได้ว่าทุกสังคมทุกชาติพันธุ์ต่างก็มีความเชื่อและพิธีกรรมที่เป็นของตนเอง ซึ่งเป็นสิ่งที่ได้กระทำแล้ว
เกิดผลดีต่อผู้ปฏิบัติ พิธีเรียกขวัญของชาวขมุที่บ้านหนองเป็ดไม่เพียงแต่จะทำขึ้นเพ่ือเป็นการแก้ไขอาการเจ็บไข้ได้
ป่วยจากโรคที่ไม่ทราบสาเหตุให้กลับมาเป็นปกติแล้ว ยังสามารถช่วยสร้างขวัญและกำลังใจในการดำเนินชีวิตให้แก่
บุคคลในชุมชน เป็นการบำรุงขวัญให้มีความแข็งแรงและกลับมาอยู่กับเจ้าของทั้งยังเป็นสื่อในการสร้างความ รัก
สามัคคีความผูกพันให้คนในชุมชนได้เป็นอย่างดี สอดคล้องกับ (Thantawanit, 1980) ที่ได้กล่าวว่า “ความเช่ือคือ
การยอมรับนับถือว่าเป็นความจริง หรือมีอยู่จริง การยอมรับหรือการยึดมั่นนี้ อาจมีหลักฐานเพียงพอท่ีจะพิสูจน์ได้ 
หรืออาจไม่มีหลักฐานที่จะพิสูจน์สิ่งนั้นให้เห็นจริงได้” โดยประเพณีและพิธีกรรมจะเป็นการสืบทอดมาจากบรรพ
บุรุษซึ่งคนในสังคมมีความเห็นตรงกันว่าเป็นสิ่งที่ดีงามมีความสำคัญ และควรช่วยกันอนุรักษ์ให้คงอยู่คู่กับชุมชน
ต่อไป  

 
ข้อเสนอแนะในการวิจัย 

ในการวิจัยครั้งนี้เป็นการศึกษาพิธีการรักษาโรคของชาวขมุด้วยการบากหัวเข่าและเรียกขวัญของชาวขมุ 
ซึ่งผู้วิจัยจะเน้นศึกษาในเรื่องการเรียกขวัญเพราะเป็นพิธีกรรมทางความเชื่อในเรื่องของการรักษาโรคที่ไม่ทราบ
สาเหตุและไม่สามารถรักษาได้ด้วยแพทย์แผนปัจจุบัน โดยมีเรื่องของสิ่ง   ลี้ลับเหนือธรรมชาติเข้ามาเป็นปัจจัย
สำคัญที่ทำให้เกิดพิธีกรรมดังกล่าว ซึ่งข้อมูลที่ได้สามารถนำไปเป็นแนวทางการอนุรักษ์พิธีกรรมของชาวขมุโดยการ
สร้างเป็นองค์ความรู้ทางศิลปวัฒนธรรมของชาติพันธุ์ขมุเพื่อเป็นประโยชน์แก่เยาวชนและประชาชนทั่วไป ทั้งนี้
จากการลงพื้นที่เก็บข้อมูลพบว่าชาวขมุยังมีพิธีกรรมที่เกี่ยวกับความเชื่อที่ยังคงมีการปฏิบัติสืบต่อกันมา อาทิ พิธี



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

37 
 

ฝาระมี ซึ่งถือเป็นประเพณีที่ควรค่าแก่การอนุรักษ์ สืบทอด ดังนั้นหากได้มีการศึกษาข้อมูลดังกล่าวจะได้เป็น
ประโยชน์ต่อเยาวชนและประชาชนท่ัวไป นอกจากน้ีจากการศึกษาเบื้องต้นพบว่าพิธีเรียกขวัญมีขึ้นในชาติพันธุ์อื่น
ด้วย หากได้มีการศึกพิธีเรียกขวัญ ในกลุ่มชาติพันธุ์อื่น เช่น กะเหรี่ยง มอญ เป็นต้น โดยการศึกษาในลักษณะ
เปรียบเทียบรูปแบบขั้นตอนการประกอบพิธีว่ามีความเหมือนหรือมีความแตกต่างกันอย่างไร  เพื ่อจะได้เป็น
ประโชน์ในการ  สืบทอดพิธีกรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ซึ่งเป็นมรดกทางวัฒนธรรมให้เกิดความยั่งยืนต่อไป 

 
References  

Chandaeng, A.  ( 2003) .  A case study of Yang Laung Community, Tambon Ta Pa, Ampoe Mae 
Cham, Chieng Mai.  Bangkok:  Master of Social Work Thesis.  Faculty of Humanities, 
Thammasat University (In Thai). 

Chantavanich, S. (2014). Quality research. Bangkok: Chulalongkorn University (In Thai). 
Chulalongkorn King Rama V.  (1961) .  Sadet Praphatton Sai Yok.  Kurusapa Business Organization 

(In Thai). 
Dawson, R. , & Prewitt, k.  (1969) .  Political Socialization.  Boston:  Little, Brown and Company ( In 

Thai). 
Inpin, W., Vipavapinyo, P., & Tovaranonte, J. (2001). An Analysis of Hong Kwan Lyric ceremony in 

Chiang Rai Province. Mae Fah Luang University, Chiang Rai (In Thai). 
Itdhiphol, A. (2015). Oul recalling in therapeutic ceremonies of the Phu-Thai shamans. Journal of 

Liberal Arts, 7(1), 35-55 (In Thai). 
Khanittanan, W. (1986). The evolution of the Tai soul ceremony. Bangkok: Thammasat University, 

Bangkok (In Thai). 
Klinsukon, J.  ( 2021) .  Interview.  personal communication, Ban Nong Ped, Si Sawat District, 

Kanchanaburi Province (In Thai). 
Manirochana, N.  (2017) .  Community Based Tourism Management.  Journal of International and 

Thai Tourism, 13(2), 25-46 (In Thai). 
Pattaratuma, A. (2011). Khamu. Journal of Forest Management, 5(9), 73-78 (In Thai). 
Phaethong, B. (1997). Bai Sri : A symbol of life rituals. Bangkok: Fine Arts Department (In Thai). 
Phinthong, P. (1991). Ancient Thai Isan traditions. Ubon Ratchathani: siritham offset (In Thai). 



 
Research and Development Journal Suan Sunandha Rajabhat University 

Vol. 14 No.2 (July-December) 2022 

เน้นความเป็นวัง ปลูกฝังองค์ความรู้ ยึดมั่นคุณธรรมให้เชิดชู เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้สู่สากล 

38 
 

Phoungmanee, T. , Charoensuk, K. , Laokonka, P. , & Ajanathorn, N.  ( 2020) .  Conservation and 
Development Guidelines For the Extension of Art and Culture in Nam Phon Village Are a 
Chiang Khan District, Loei Province.  Journal of Fine and Applied Arts, 13(2) , 175-200 ( In 
Thai). 

Premsrirat, S.  ( 1998) .  Encyclopedia of ethnic groups in Thailand KHMU.  Reserch Institute for 
Languages and Cultures of Asia ,Mahidol University. Bangkok: sahadhdmmika (In Thai). 

Sinthuprama, N.  (2020) .  Kwan’s journey.  Retrieved from https: //m.museumsiam.org/da-detail 
2.php?MID=3&CID=177&CONID=3391&SCID=242 (In Thai) 

Srisuk, S.  (2019) .  Interviewed by Sritong [Tape recording] .  Sangkhlaburi District Kanchanaburi ( In 
Thai). 

Summa, N. , & others.  (1991) .  Rituals and Social Communication.  Faculty of Humanities, Chiang 
Mai University, Chiang Mai. (In Thai). 

Thammawat, J. (1987). Folklore. Maha Sarakham: Srinakharinwirot University, Bangkok (In Thai). 
Thantawanit, T. (1980). Folklore. Chonburi: Srinakharinwirot University Bangsaen, Bangkok (In Thai). 
Tipmanee, S. (2019). POSDCoRB and Good Governance for Startup in Thailand 4.0 era. Journal of 

MCU Humanities Review, 5(1), 73-88 (In Thai). 
 
 

 


