
การด ารงอยู่ของประเพณีเซิ้งผีโขนบ้านไฮหย่อง ต าบลไฮหย่อง 
อ าเภอพังโคน จังหวัดสกลนคร 

The  Preservation of Phee Khone Festival of Hai Yong 
Village, Hai Yong Sub District, Pangkon District, Sakon Nakhon 

Province 
 

นนทวรรณ  แสนไพร1 
Nontawan  Saenprai1 

1อาจารย์ประจ าสาขาวิชาสังคมศึกษา  คณะครุศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏสกลนคร 
*E-mail : tanoy_tu@hotmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 งานวิจัยเรื่อง การด ารงอยู่ของประเพณีเซิ้งผีโขนบ้านไฮหย่อง ต าบลไฮหย่อง อ าเภอพังโคน จังหวัด
สกลนคร เป็นการศึกษาเชิงคุณภาพ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการด ารงอยู่ของประเพณีเซิ้งผีโขนบ้านไฮหย่อง  
ต าบลไฮหย่อง  อ าเภอพังโคน  จังหวัดสกลนคร โดยใช้ใช้วิธีการเก็บข้อมูลแบบมีส่วนร่วม เครื่องมือที่ใช้คือ การ
สนทนากลุ่ม และการสัมภาษณ์ ซึ่งใช้เทคนิคสโนว์บอลในการเก็บข้อมูลเกี่ยวกับประเพณีเซิ้งผีโขน  

ผลการวิจัย พบว่า ประเพณีเซิ้งผีโขนจัดขึ้นในงานบุญมหาชาติ (บุญพระเวส) เพื่อด ารงรักษาไว้ซึ่งประเพณี
ที่เกี่ยวข้องกับศาสนาและเพื่อการระลึกถึงบรรพบุรุษที่ล่วงลับไป  ทั้งนี้การด ารงอยู่ของประเพณีเซิ้งผีโขนบ้านไฮ
หย่อง ต าบลไฮหย่อง อ าเภอพังโคน จังหวัดสกลนคร  สามารถด ารงอยู่ได้ผ่านการใช้สัญลักษณ์ร่วมของคนในชุมชน 
โดยประเพณีเซิ้งผีโขนที่ถูกใช้เป็นสัญลักษณ์ในการสร้างปฏิสัมพันธ์ของคนในชุมชน ตลอดจนเป็นการสืบทอดด้านภมูิ
ปัญญาท้องถิ่นจากรุ่นสู่รุ่น อีกทั้งยังสะท้อนให้เห็นถึงพลังของคนในชุมชนที่ต้องการแสดงให้เห็นถึงวัฒนธรรมท้องถิ่น
ที่ต่อรองกับอ านาจของรัฐและกระแส  โลกาภิวัตน์ที่สร้างการพัฒนาในรูปแบบเดียวกันทั้งประเทศ ผ่านการใช้
ภาษาไทย (ภาคกลาง) ในการติดต่อสื่อสาร แต่ในประเพณีเซิ้งผีโขนพบว่า บทเซิ้งของผีโขนจะใช้ภาษาถิ่น (อีสาน) 
ในการเซิ้งน าขบวนผีโขน ส่วนด้านการปรับตัวของประเพณีเซิ้งผีโขนท่ามกลางกระแสโลกาภิวัตน์ มีการปรับตัวสนอง
ต่อด้านเศรษฐกิจผ่านการท่องเที่ยวมากขึ้น นอกจากน้ีสถานศึกษาบางแห่งในพื้นที่อ าเภอพังโคน ยังได้จัดให้ผู้เรียนได้
เรียนรู้เกี่ยวกับประเพณีเซิ้งผีโขนผ่านรูปแบบโครงงาน  
 
ค าส าคัญ  :  เซิ้งผีโขน  บ้านไฮหย่อง  สกลนคร  สัญลักษณ์ร่วม 

 

Abstract 
 The Preservation of Phee Khone Festival of Hai Yong Village, Hai Yong Sub District, 
Pangkon District, Sakon Nakhon Province is a qualitative research. The purpose of the research is 
to study the existence of the Phee Khone Festival of Hai Yong Village, Hai Yong Sub District, 
Pangkon District, Sakon Nakhon Province. Method of  this research was Participatory Action 



- 80 - 
วารสารราชภัฏเพชรบูรณ์สาร  ปีที่ 20  ฉบับที่ 1  มกราคม – มิถุนายน 2561 

Research. Tools of research are Focus group discussion and interview. Technique to collect 
information is Snowball Sampling. 
 The results of this research found that Phee Khone Festival was held in the merit 
mahachat (Phra West) to preserve and maintain the traditions associated with the religion, and to 
commemorate their ancester.  The existence of the preservation of Phee Khone Festival of Hai 
Yong Village, Hai Yong Sub District, Pangkon District, Sakon Nakhon Province can live with 
common symbols shared by people in the community. Phee Khone Festival was a tradition that 
has been used to create interactions of people in the community, as well as local wisdom side 
inheritance from one generation to another, it also reflects the power of the people in the 
community who want to demonstrate that local culture with the authority of the State and the 
current globalization that creates the same development in both countries. Through the use of 
language in Thailand (central region) for communication but the tradition of Phee Khone Festival 
was found that article was used your local language (ISAN) to dance in a procession as the Phee 
Khone Festival. Adaptation in response to the economy through tourism. In addition, some 
schools in the Pangkon District conduct their students learn about the tradition of Phee Khone 
Festival through a project. 
 
Keywords  :  Phee Khone Festival,  Hai Yong Village,  Sakon Nakhon,  Common Symbols 

 

บทน า 
 จังหวัดสกลนครเป็นจังหวัดหนึ่งในแอ่งสกลนครที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์  ซึ่งจากหลักฐานทาง
ประวัติศาสตร์บ่งบอกว่าแอ่งสกลนครมีมนุษย์อาศัยอยู่ตั้งแต่ยุคก่อนประวัติศาสตร์ ทั้งนี้ความหลากหลายทางชาติ
พันธุ์ส่งผลให้เกิดความหลากหลายทางวัฒนธรรมที่สะท้อนออกมาในรูปแบบการละเล่นพื้นบ้าน ประเพณีและ
พิธีกรรมต่างๆ ตามความเชื่อดั้งเดิมของตน และหนึ่งในประเพณีที่ยังคงอยู่ได้แก่ ประเพณีเซิ้งผีโขน ที่ถือเป็นสิ่งที่คน
ในชุมชนให้การยอมรับและมีการปฏิบัติสืบต่อกันมาจนปัจจุบัน 
 ประเพณีเซิ้งผีโขนแต่เดิมเป็นการละเล่นท่ีมีมาตั้งแต่สมัยพระยาประจันตประเทศธานีปกครองเป็นเจา้เมอืง
สกลนครองค์สุดท้าย โดยมีการละเล่นทั่วไปในจังหวัดสกลนคร แต่ภายหลังการปฏิรูปการปกครองเป็นแบบมณฑล
เทศาภิบาลเมื่อปีพ.ศ. 2444 พระยาประจันตประเทศธานีได้ด ารงต าแหน่งเป็นผู้ว่าราชการเมืองสกลนครคนแรก 
(ช่วงรัชกาลที่ 5 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์) โดยช่วงของรัชกาลที่ 5 ถือเป็นช่วงที่ประเทศไทยมีการพัฒนาไปสู่สังคม
สมัยใหม่ มีการรับเอาเทคโนโลยีและวัฒนธรรมตะวันตกเข้ามามากข้ึน ส่งผลให้เศรษฐกิจ  การเมืองและสังคมมีการ
เปลี่ยนแปลงไป (ศรีศักร  วัลลิโภดม, 2554) เช่นเดียวกับประเพณีเซิ้งผีโขนที่เป็นการละเล่นพื้นบ้านของชุมชนใน
จังหวัดสกลนครได้มีการลดจ านวนลงจนกระทั่งเหลือเพียงบ้านไฮหย่อง อ าเภอพังโคนเท่านั้นที่ยังคงรักษาประเพณี
ดังกล่าวไว้  ซึ่งงานศึกษาของสุรัตน์ วรางรัตน์ (2537) ได้กล่าวถึงการละเล่นของผีโขนบ้านไฮหย่องว่าได้มาจากการ
เล่นผีโขนในเมืองสกลนคร ตั้งแต่สมัยพระยาประจันตประเทศธานี โดยจะมีการแห่ผีโขนไปตามคุ้มต่างๆ ในช่วงเดือน 
6 อันเป็นเทศกาลบุญมหาชาติ (เทศกาลงานบุญพระเวส) เพื่อเรี่ยไรเงินในการน าไปท าบุญตามวัดที่ส าคัญ 



- 81 - 
วารสารราชภัฏเพชรบูรณ์สาร  ปีที่ 20  ฉบับที่ 1  มกราคม – มิถุนายน 2561 

 ผีโขน หมายถึง การแต่งหน้ากากคล้ายหัวโขน โดยการแต่ง หู ตา จมูก ปาก ให้น่ากลัวคล้ายผี รวมถึงการ
จัดท าทรงผม ตลอดจนเครื่องห่อหุ้มร่างกายให้รกรุงรัง ถือเป็นประเพณีที่จัดขึ้นในอ าเภอพังโคน จังหวัดสกลนคร 
ในช่วงเทศกาลงานบุญพระเวส ซึ่งจะมีการจัดงานแห่ผีโขน มีความเช่ือว่าเป็นขบวนแห่น าพระเวสสันดรและกษัตริย์
ทั้งปวงเข้าพระนคร โดยการสมมติให้บริเวณแห่งใดแห่งหนึ่งของหมู่บ้าน สมมติเป็นป่าหิมพานต์ เมื่อขบวนแห่พระ
เวสสันดรพร้อมด้วยผีโขนเดินผ่านไปตามบ้านเรือนต่างๆ มุ่งเข้าสู่วัดในหมู่บ้านไฮหย่องซึ่งสมมติให้เป็นพระนคร และ
มีการบรรเลงเพลงโดยใช้เครื่องดนตรีประกอบด้วย กลองยาว  จันหรือโปงหรือทาบ พิณหรือซึง และแคน นับเป็น
งานบุญประจ าปีที่จัดขึ้นอย่างยิ่งใหญ่ของชุมชน อย่างไรก็ตามท่ามกลางกระแสของระบบทุนนิยมหรือยุคโลกาภิวัตน์ 
(Globalization) ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางด้านเศรษฐกิจ  การเมืองและสังคมอย่างรวดเร็ว วัฒนธรรมจาก
ภายนอกหลั่งไหลเข้าสู่สังคมไทยอย่างไร้ขีดจ ากัดด้วยการสื่อสารที่ไร้พรมแดน ด้วยเหตุดังกล่าวนี้ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษา
การด ารงอยู่ของประเพณีเซิ้งผีโขนบ้านไฮหย่อง ต าบลไฮหย่อง อ าเภอพังโคน จังหวัดสกลนคร ว่าสามารถด ารงอยูไ่ด้
อย่างไรท่ามกลางกระแสการเปลี่ยนแปลงท่ีเกิดขึ้น 
 

วิธีด าเนินการวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้ศึกษาการด ารงอยู่ของประเพณีเซิ้งผีโขนบ้านไฮหย่อง ต าบลไฮหย่อง อ าเภอ     พังโคน 

จังหวัดสกลนคร ใช้วิธีการศึกษาเชิงคุณภาพ (Qualitative methods) แบบมีส่วนร่วม (PAR – Participatory 
Action Research)  มี 5 ขั้นตอน ได้แก่  
 ขั้นที่ 1 การศึกษาข้อมูลพื้นฐาน 
 ขั้นที่ 2 การส ารวจและศึกษาชุมชน 

ขั้นที่ 3 การศึกษาภาคสนาม 
ขั้นที่ 4 การวิเคราะห์ข้อมูล 

 ขั้นที่ 5 การสรุปผลและเขียนรายงานการวิจัย 
การเก็บรวบรวมข้อมลูจึงมีหลากหลายวิธี ได้แก่ การศึกษาจากเอกสารและการศึกษาภาคสนาม โดยมี

เครื่องมือท่ีใช้คือ การสนทนากลุม่ และการสัมภาษณ ์ซึ่งเปน็รูปแบบอย่างเป็นทางการและไมเ่ป็นทางการ โดยใช้การ
วิเคราะห์ข้อมูลด้วยการวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) ตามประเด็นที่ค้นหาแล้วอธิบายข้อมูลและเรียบเรียง
ตรวจสอบข้อมลูด้วยการสนทนากลุ่ม (Focus group discussion) อีกครั้งเพื่อตรวจสอบข้อเท็จจริง จากนั้นน า
ข้อมูลมาสังเคราะห์ และใช้การน าเสนอผลการวิจยัโดยการพรรณนาวิเคราะห ์(Descriptive Analysis) 
 
 กรอบแนวคิดที่ใช้ในการวิจัย 

การวิจัยเรื่อง การด ารงอยู่ของประเพณีเซิ้งผีโขนบ้านไฮหย่อง ต าบลไฮหย่อง อ าเภอพังโคน จังหวัด
สกลนคร มีกรอบแนวคิดในการวิจัย ดังนี ้(ภาพที่ 1) 

 
 
 
 
 



- 82 - 
วารสารราชภัฏเพชรบูรณ์สาร  ปีที่ 20  ฉบับที่ 1  มกราคม – มิถุนายน 2561 

 
ภาพที่ 1  กรอบแนวคิด 

 
 เคร่ืองมือที่ใช้ในการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ใช้วิธีการศึกษาเชิงคุณภาพ (Qualitative methods) แบบมีส่วนร่วม (PAR –Participatory 
Action Research) การเก็บรวบรวมข้อมูลจึงมีหลากหลายวิธี ได้แก่ การศึกษาจากเอกสารและการศึกษาภาคสนาม 
โดยมีเครื่องมือที่ใช้คือ การสนทนากลุ่ม และการสัมภาษณ์อย่างเป็นทางการและไม่เป็นทางการ โดยใช้เทคนิคสโนว์
บอล (Snowball  Sampling  Technique) ในการเก็บข้อมูล 
 

ผลการวิจัย 
บ้านไฮหย่องเป็นช่ือภาษาถิ่น มาจากค าว่า “ไฮ” ที่หมายถึงต้นไทร และ “หย่อง” ที่แปลว่า ห้อย หรือ

ย้อยลงมา ชาวบ้านเล่าสืบต่อกันมาว่า บรรพบุรุษของพวกเขาได้อพยพมาตั้งถิ่นฐาน ตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 3 เนื่องจาก
เป็นพื้นที่อุดมสมบูรณ์ มีหนองน้ าทั้งทางทิศเหนือและใต้ เหมาะแก่การตั้งรกราก และเห็นไทรต้นใหญ่ขึ้นอยู่ใน
บริเวณนั้น จึงกลายเป็นที่มาของช่ือหมู่บ้านในปัจจุบัน (ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร, 2547)  

การเซิ้งผีโขนเป็นการเซิ้งในงานประเพณีบุญมหาชาติของชาวบ้านไฮหย่อง จัดขึ้นในวันขึ้น 14 ค่ าเดือน 4 
ของทุกปี โดยศูนย์อนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรม โรงเรียนพังโคนวิทยาคม ได้บันทึกข้อมูลเกี่ยวข้องกับการเซิ้งผีโขนไว้ว่า 
“การเซิ้งผีโขนเป็นการละเล่นอีกแบบหนึ่ง ซึ่งไม่เหมือนการเซิ้งบ้องไฟหรือเซิ้งแบบอื่นๆ ตามค าบอกเล่าของผู้เฒ่าผู้
แก่บ้านไฮหย่องเล่าว่า ปางเมื่อพระเจ้าสนชัย พระบิดาของพระเวสสันดร เสด็จไปเชิญพระเวสสันดรกลับพระนคร
นั้น ได้จัดขบวนแห่มากมาย ในบรรดาขบวนแห่นั้น ได้มีเทวดา มนุษย์ สมณะชีพราหมณ์ รวมทั้งผีต่างๆ เข้าร่วม
ขบวนแห่พระเวสสันดร”  ทั้งนี้การเล่นผีโขนมีจุดประสงค์ของการเซิ้งผีโขนเพื่อระลึกถึงการบ าเพ็ญกุศลของพระ
เวสสันดรชาดก และการท าบุญถึงบรรพบุรุษที่ล่วงลับ ทั้งนี้การเล่นผีโขนจะท าก่อนบุญมหาชาติประมาณ 5-6 วัน 
พวกที่แต่งตัวเป็นผีโขนจะเป็นผู้ชายล้วน จะพากันออกเรี่ยไรจตุปัจจัยตามหมู่บ้านใกล้เคียงเพื่อน ามาสมทบในงาน
บุญมหาชาติ จนกระทั่งเมื่อมาถึงวันบุญ พวกผีโขนก็จะออกเรี่ยไรตามหมู่บ้านของตนเอง โดยจะมีบทร้องเซิ้งเป็น
กาพย์ ซึ่งมีผู้ร้องน าและผู้ร้องตามหลายคน ในตอนเชิญพระเวสสันดรนั้น คณะกรรมการก็จะจัดพวกผีเข้าร่วมขบวน
แห่ โดยเอาเชือกผูกเป็นวงไว้ โดยในอดีตจะใช้เป็นด้ายสายสิญจน์ ซึ่งผู้แต่งตัวเป็นผีจะอยู่เฉพาะในวงเชือกเท่านั้น
และแห่ไปถึงวัดเป็นอันเสร็จงาน พวกผีเหล่านั้นก็จะพากันเอาหน้ากากผีนั้นไปเก็บไว้ จะไม่น ามาสวมเล่นอีก จนกว่า
จะถึงบุญพระเวสในปีต่อไป  



- 83 - 
วารสารราชภัฏเพชรบูรณ์สาร  ปีที่ 20  ฉบับที่ 1  มกราคม – มิถุนายน 2561 

ส าหรับการแสดงผีโขนผู้ที่แต่งเป็นผีจะต้องแต่งให้ครบตามปีที่ก าหนดจึงจะถือว่าได้บุญกุศล ถ้าไม่ครบเช่ือ
ว่าจะกลายเป็นเปรตเมื่อตายไป ส่วนด้านพิธีกรรมของประเพณีเซิ้งผีโขนนั้นจะแบ่งออกเป็น 3 วันหลักๆ ดังนี้ วัน
แรกเป็นวันเตรียมงาน  ชาวบ้านจะมาช่วยกันเตรียมงาน โดยมีการจัดฉาก โดยมีการจ าลองบทบาทสมมติ คล้ายๆ 
การแสดงละคร  โดยจะมีการจัดฉากขบวนแห่พระเวสสันดร ป่าหิมพานต์  มีการเตรียมขบวนช้าง (เป็นช้างจ าลอง)  
มีการประดับธงทิว  เตรียมอุปกรณ์ต่างๆ เพื่อใช้ในวันแห่ขบวน  แต่ในปัจจุบันจะมีการเตรียมอุปกรณ์หรือเตรียม
ขบวน ส่วนการจ าลองบทบาทสมมติจะใช้แสดงในวันท่ีสอง  

วันที่สองจะเรียกว่าวันงาน  ก่อนที่ผีโขนจะน าขบวนเพื่อไปบอกบุญตามหมู่บ้านต่างๆ  จะต้องคารวะต่อ
ศาลเจ้าปู่บ้านภูเงิน   ซึ่งเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์เป็นที่เคารพบูชาของคนในหมู่บ้านไฮหย่อง  จากนั้นชาวบ้านเริ่ม
จัดเตรียมขบวนแห่  โดยตั้งขบวนแห่เป็นทางยาวตามถนนแบ่งออกเป็น 13 กัณฑ์และขบวนอื่นๆ การเคลื่อนขบวน
แห่เซิ้งผีโขนนั้นจะมีหัวหน้าผีเป็นผู้ร้องน า ซึ่งเรียกว่า “การเซิ้งผีโขน” และผีโขนจะร้องตามหัวหน้าทีละ
วรรค  เนื้อหาค าเซิ้งจะมีลักษณะเป็นกาพย์  เป็นเนื้อหาที่เกี่ยวกับนิทานสอนใจ  คติเตือนใจในการเป็นอุทาหรณ์
ให้แก่ผู้ฟัง ทั้งนี้ขบวนแห่จะไปสิ้นสุดที่วัดของบ้านไฮหย่อง  ส่วนวันท่ีสาม เรียกว่า วันเทศน์ ชาวบ้านจะมีการท าบุญ
ที่วัดและมีการฟังเทศน์ อย่างไรก็ตามสาเหตุที่เรียกเซิ้งผีโขนเพราะค าว่าเซิ้ง คือ การร้อง  เล่น  เต้นร า  ดังนั้นเมื่อ
เซิ้งกับผีโขนมาร่วมกันจึงหมายถึงการร้อง เล่น  เต้น  ร า ของเหล่าผีโขนทั้งหลาย เพื่อต้องการท าให้ผู้ที่มาร่วมงาน
เกิดความสนุกสนาน โดยด้านลักษณะการแต่งตัวของเซิ้งผีโขน มีลักษณะ ดังต่อไปนี้ 
 1. หน้ากากผีโขน ท าจากต้นนุ่น (ไม้งิ้ว) ขุดเป็นรูปหน้ากว้างประมาณ 30 ซม. จะกว้างจากหัวไหล่ซ้าย ไป
หัวไหล่ขวา ยาวประมาณ 50 ซม. และจะยาวถึงสะดือ หรือเอวแล้วแต่ความถนัดของแต่ละบุคคล หน้าผีจะวาดให้
เป็นรูปผีน่ากลัว ตาจะโต ฟันจะใหญ่ จมูกจะโด่ง ในขณะที่ใบหูจะมีขนาดใหญ่ท าด้วยสังกะสีเป็นรูปสามเหลี่ยม 
พอสมควรกับหน้า ส่วนผมจะท าจากเชือกกล้วยที่แห้งแล้ว น ามาถักเปียใส่เข้ากับหน้าผี (ภาพที ่2)   

2. เสื้อ ท าจากผ้าสบงจีวรเก่าของพระสงฆ์ที่ไม่ใช้แล้ว ไปขอมาจากพระที่วัด ตัดเป็นเสื้อคอกลม แขนยาว 
ล าตัวของเสื้อจะยาวไปถึงตาตุ่ม ย้อมเป็นสีเหลืองอมด า หรือสีม่วงเหลือง (ภาพที่ 3) 

3. อาวุธประจ ากายของผีโขน คือ ดาบ ท าจากไม้นุ่น (ไม้งิ้ว) ตรงปลายดาบท าให้เหมือนกับอวัยวะเพศของ
ชาย และนิยมทาสีแดงตรงปลายและใส่ผมเข้าไปด้วย (ภาพที่ 4) นอกจากนี้ยังมีการห้อยกระดิ่งหรือเกราะ ส าหรับ
ผูกไว้รอบเอว เพื่อให้เกิดเสียงดังเวลาขยับตัว 

 
ภาพที่ 2  ลักษณะของหน้ากากผีโขนบ้านไฮหย่อง 



- 84 - 
วารสารราชภัฏเพชรบูรณ์สาร  ปีที่ 20  ฉบับที่ 1  มกราคม – มิถุนายน 2561 

 
ภาพที่ 3  เสื้อผโีขนท่ีท ามากจากเศษจีวร 

 

 
ภาพที่ 4 อาวุธของผีโขน 

 

สรุปและเสนอแนะ 
การศึกษาเรื่อง การด ารงอยู่ของประเพณีเซิ้งผีโขนบ้านไฮหย่อง ต าบลไฮหย่อง อ าเภอพังโคน จังหวัด

สกลนคร หากถอดองค์ความรู้ที่ปรากฏในประเพณีเซิ้งผีโขนที่แสดงออกมาในเชิงสัญลักษณ์ต่างๆ จะเห็นว่า ในด้าน
พิธีกรรมและความเช่ือที่สะท้อนออกมาในประเพณีเซิ้งผีโขนนั้นเป็นการแสดงออกในด้านความเช่ือระหว่างการนับ
ถือผีซึ่งเป็นความเช่ือดั้งเดิมของมนุษย์กับความเช่ือในด้านศาสนา ผสมผสานให้เกิดการเคารพเกรงกลัวต่อบาปและ
ด ารงตนเป็นพุทธศาสนิกชนท่ีดี โดยการแสดงออกของผีโขนตอนท้ายแสดงให้เห็นถึงการยอมรับในธรรมะ (ศาสนา)  
นอกจากน้ีด้านการแสดงออกเกี่ยวกับเรื่องเพศของขบวนผีโขนอย่างเปิดเผยนั้น สะท้อนให้เห็นถึงวัฒนธรรมที่มีผู้ชาย
เป็นใหญ่ เพราะอาวุธของผีโขนส่วนมากเป็นอวัยวะเพศชาย ถือเป็นการแสดงให้เห็นถึงการแบ่งชนช้ันอย่างหนึ่ง 
ประกอบกับการแสดงออกเรื่องเพศไม่ใช่เรื่องที่จะเปิดเผยต่อพื้นที่สาธารณะ ดังนั้นการแสดงออกเรื่องเพศอย่าง
เปิดเผยของขบวนผีโขนสะท้อนให้เห็นการแบ่งชนช้ันที่ชัดเจนระหว่างคน (มนุษย์) กับผี (อมนุษย์) หรือเพศชายกับ
เพศหญิง  
 ส าหรับการด ารงอยู่ของประเพณีเซิ้งผีโขนสามารถด ารงอยู่ได้ผ่านสัญลักษณ์ร่วม (Common Symbols) 
ของคนในชุมชน ได้แก่ เซิ้งผีโขน สอดคล้องกับ George Herbert  Mead (2013 อ้างในสรรเกียรติ กุลเจริญ, 2558) 
มองว่ามนุษย์สร้างความสัมพันธ์ผ่านระบบสัญลักษณ์ ซึ่งสัญลักษณ์ไม่ได้หมายถึงวัตถุหรือเหตุการณ์เพียงเท่านั้น แต่
ยังอาจหมายถึงการกระท าจากวัตถุและเหตุการณ์นั้นด้วย ทั้งนี้หากไม่มีสัญลักษณ์  มนุษย์ก็จะไม่มีปฏิสัมพันธ์
ระหว่างกัน เช่นเดียวกับประเพณีเซิ้งผีโขนที่ถูกใช้เป็นสัญลักษณ์ในการสร้างปฏิสัมพันธ์ของคนในชุมชน โดยถือเป็น



- 85 - 
วารสารราชภัฏเพชรบูรณ์สาร  ปีที่ 20  ฉบับที่ 1  มกราคม – มิถุนายน 2561 

งานบุญใหญ่ประจ าปีที่ท าให้คนในชุมชนและละแวกใกล้เคียงได้พบปะสังสรรค์กัน ดังนั้นประเพณีเซิ้งผีโขนจึง
สามารถด ารงอยู่ได้ หากคนในชุมชนสื่อสารกันผ่านสัญลักษณ์ร่วมดังกล่าว นอกจากน้ีประเพณีเซิ้งผีโขนบ้านไฮหย่อง 
ต าบลไฮหย่อง อ าเภอพังโคน จังหวัดสกลนคร ยังสะท้อนให้เห็นถึงพลังของคนในชุมชนที่ต้องการแสดงให้เห็นถึง
วัฒนธรรมท้องถิ่นที่ต่อรองกับอ านาจของรัฐ และกระแสโลกาภิวัตน์ที่สร้างการพัฒนาในรูปแบบเดียวกันทั้งประเทศ 
ผ่านการใช้ภาษาไทย (ภาคกลาง) ในการติดต่อสื่อสาร แต่ในประเพณีเซิ้งผีโขนพบว่า บทเซิ้งของผีโขนจะใช้ภาษาถิ่น 
(อีสาน) ในการเซิ้งน าขบวนผีโขน ตลอดจนเครื่องดนตรีที่ใช้ก็จะเป็นเครื่องดนตรีของทางภาคอีสานเป็นหลัก เช่น 
แคน พิณหรือซึง เป็นต้น  อย่างไรก็ตามภายใต้บริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่เปลี่ยนแปลงไปนั้น ยังพบว่า 
การละเล่นประเพณีเซิ้งผีโขนมีการปรับตัวด้านเศรษฐกิจเช่นเดียวกัน โดยมีการปรับตัวให้เป็นการละเล่นที่สนองต่อ
นโยบายการท่องเที่ยวมากขึ้น เพราะเมื่อมีนโยบายด้านการท่องเที่ยวจากภาครัฐเข้ามาสนับสนุน ย่อมมีผลเงินทุนที่
เข้ามาสนับสนุนด้วย  ดังนั้นการท่องเที่ยวดังกล่าวจึงสร้างรายได้ให้กับคนในชุมชนอีกช่องทางหนึ่ง  ส่วนด้าน
การศึกษาเพื่อการอนุรักษ์ประเพณีดังกล่าวไว้ พบว่า สถานศึกษาบางแห่งในพื้นที่อ าเภอพังโคน จัดให้ผู้เรียนได้
เรียนรู้เกี่ยวกับประเพณีเซิ้งผีโขนผ่านรูปแบบโครงงานและมีการสืบค้นข้อมูลด้วยตนเอง  
 นอกจากน้ีในการแสดงเป็นผีโขนนั้นจะมีเง่ือนไขของการแสดงว่า ผู้ที่จะแต่งกายเป็นผีโขนนั้น หากแต่งเป็น
ผีผู้ชายต้องให้ครบ 6 ปี ส่วนผู้ที่แต่งเป็นผีผู้หญิงต้องให้ครบ 3 ปี โดยมีความเช่ือว่าถ้าเป็นครบตามปีที่ก าหนดจะได้
บุญกุศล ถ้าไม่ครบเชื่อว่าจะกลายเป็นเปรตเมื่อตายไป ถือเป็นกุศโลบายของบรรพบุรุษที่ใช้ควบคุมคนในชุมชนและ
ท าให้ประเพณีเซิ้งผีโขนบ้านไฮหย่องยังคงด ารงอยู่จนปัจจุบัน อีกทั้งการละเล่นเซิ้งผีโขนยังเป็นการสืบทอดด้านภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น ทั้งการแกะสลักหน้ากากผีโขน  การเขียนบทร้องเซิ้งผีโขนที่แฝงด้วยคติธรรมค าสอน ซึ่งสิ่งเหล่านี้
นับว่าเป็นการสร้างปฏิสัมพันธ์ของคนในชุมชนจากรุ่นสู่รุ่นได้เป็นอย่างดี สอดคล้องกับจ านง  อดิวัฒนสิทธิ์ และคณะ 
(2540) ได้กล่าวถึง การด ารงอยู่ของวัฒนธรรมว่าการที่วัฒนธรรมจะสามารถด ารงอยู่ได้ แสดงว่าวัฒนธรรมนั้นได้รับ
การตัดสินจากคนในชุมชนหรือสังคมว่าเป็นสิ่งที่มีคุณค่า จนได้รับการปฏิบัติสืบต่อกันมา  ผ่านกระบวนการคิด  
เลือกสรรจนกลายเป็นแบบแผนในการด าเนินชีวิต ซึ่งการด ารงอยู่ของวัฒนธรรม เนื่องจากวัฒนธรรมนั้นได้รับการ      
ยกย่องว่าเป็นมรดกทางสังคมที่มีคุณค่า มีประโยชน์สอดคล้องกับวิถีชีวิตหรือแนวทางในการปฏิบัติ และเป็นสิ่งที่คน
รุ่นก่อนสร้างขึ้นและถ่ายทอดไปสู่คนรุ่นต่อไป  นอกจากนี้วัฒนธรรมนั้นจะต้องมีการปรับปรุง เนื่องจากหากการรับ
วัฒนธรรมนั้นมาเพียงอย่างเดียวจะถือเป็นการรักษาไว้ แต่หากไม่มีการเปลี่ยนแปลงให้เข้ากับยุคสมัย จะท าให้
วัฒนธรรมนั้นไม่มีความเจริญงอกงาม อาจเสื่อมความนิยมหรือสูญหายไปในท่ีสุด และท้ายสุดวัฒนธรรมนั้นต้องได้รับ
การถ่ายทอด  เพื่อให้คนรุ่นต่อไปได้รับช่วงของการสืบทอดและเผยแพร่ สามารถคงอยู่ในสังคมต่อไป  เช่นเดียวกับ
ประเพณีเซิ้งผีโขนบ้านไฮหย่องที่ได้รับการยอมรับจากชุมชนว่ามีคุณค่า จึงสามารถด ารงอยู่จนปัจจุบัน 

ข้อเสนอแนะในการวิจัย คือ ชุมชนบ้านไฮหย่องควรสร้างความร่วมมือกับหน่วยงานเครือข่ายที่เกี่ยวข้องให้
มากขึ้น เช่น  โรงเรียน  องค์การบริหารส่วนต าบล  องค์การบริหารส่วนจังหวัด  วัฒนธรรมจังหวัด  วัด ชุมชนและ
นักวิชาการจากสถานศึกษาระดับต่างๆ  เพื่อสร้างความรู้ ความเข้าใจในประเพณีท้องถิ่น (ประเพณีเซิ้งผีโขน) ที่
นับว่ามีคุณค่าต่อการศึกษาและอนุรักษ์ไว้ นอกจากนี้ควรเพิ่มบทบาททางด้านวิชาการด้วยการสร้างองค์ความรู้ผ่าน
การตีความเชิงสัญลักษณ์ที่แฝงอยู่ในการละเล่นเซิ้งผีโขน และมีการต่อยอดองค์ความรู้ดังกล่าวสู่การสร้างสรรค์
ผลงานที่เกี่ยวข้องกับประเพณีเซิ้งผีโขน ตลอดจนมีการเผยแพร่ในมุมมองเชิงประวัติศาสตร์  ศิลปะและวัฒนธรรม 
อันจะท าให้ประเพณีเซิ้งผีโขนสามารถด ารงอยู่ได้ แม้ว่าบริบทต่างๆ จะมีการเปลี่ยนแปลงไป จากวัฒนธรรมดั้งเดิมสู่
วัฒนธรรมประยุกต์ แต่ประเพณีเซิ้งผีโขนก็ยังสามารถด ารงอยู่ได้ เป็นการสะท้อนในเรื่องของอ านาจการต่อรอง
ระหว่างชุมชนท้องถิ่นกับภาครัฐและกระแสโลกาภิวัตน์ หรืออาจจะใช้เป็นแนวทางในการสร้างความร่วมมือระหว่าง



- 86 - 
วารสารราชภัฏเพชรบูรณ์สาร  ปีที่ 20  ฉบับที่ 1  มกราคม – มิถุนายน 2561 

ชุมชนกับรัฐชาติก็ได้ เนื่องจากประเพณีเซิ้งผีโขนเป็นประเพณีท้องถิ่นที่มีเฉพาะพื้นที่ ดังนั้นการแสดงออกของพลัง
ชุมชนที่เข้มแข็งได้ส่งผลต่อการพัฒนานโยบายของภาครัฐ  
 

กิตติกรรมประกาศ 
งานวิจัยเรื่อง การด ารงอยู่ของประเพณีเซิ้งผีโขนบ้านไฮหย่อง ต าบลไฮหย่อง อ าเภอพังโคน จังหวัด

สกลนคร ทางผู้วิจัยต้องขอบคุณสถาบันวิจัยและพัฒนาแห่งมหาวิทยาลัยราชภัฏสกลนครในการสนับสนุนทุนในการ
ท าวิจัยครั้งนี้ ขอบคุณคณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสกลนครที่ให้การสนับสนุนการท าผลงานของคณาจารย์  
ขอบคุณครอบครัวแสนไพรและก าลังใจจากทุกคนท่ีมีส่วนเกี่ยวข้อง โดยเฉพาะอย่างยิ่งชาวบ้านไฮหย่องและหมู่บ้าน
ใกล้เคียงทุกคนซึ่งไม่อาจเอ่ยนามได้ทั้งหมด  ตลอดจนขอบพระคุณในความเมตตาจากรองศาสตราจารย์ ดร.นิยม  
วงศ์พงษ์ค า แห่งมหาวิทยาลัยขอนแก่น และดร.สพสันต์  เพชรค า แห่งมหาวิทยาลัยราชภัฏสกลนครในการเป็นที่
ปรึกษาของงานวิจัยในครั้งนี ้ หากงานวิจัยดังกล่าวมีข้อผิดพลาดประการใด  ทางผู้วิจัยต้องขออภัยมา ณ ท่ีนี้  

 

เอกสารอ้างอิง 
จ านง  อดิวัฒนสิทธิ์ และคณะ.  (2540).  สังคมวิทยา.  พิมพ์ครั้งท่ี 8.  กรุงเทพฯ. มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร.์ 
ฐานข้อมูลกลุม่ชาติพันธุ์ในประเทศไทย ศูนย์มานุษยวิทยาสริินธร.  ไทย้อ.  [ออนไลน]์. เข้าถึงได้จาก : 
 http://www.sac.or.th/databases/ethnic/Content/Information/taiyo.html  
 (วันท่ีค้นข้อมูล : 30 ตุลาคม 2556). 
ลัดดา  พนัสนอก.  (มปป.).  การละเล่นพืน้เมืองสกลนคร.  สถาบันราชภัฏสกลนคร.  
ศรีศักร  วัลลิโภดม.  (2554).  พัฒนาการทางสังคม-วัฒนธรรมไทย.  กรุงเทพฯ : ด่านสุทธาการพิมพ์. 
สรรเกียรติ กุลเจริญ.  (2558).  การเปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมทอ้งถิ่น : ศึกษากรณีงานประเพณี 

สงกรานต์พระประแดง อ าเภอพระประแดง จังหวัดสมุทรปราการ.  ดุษฎีนิพนธ์หลักสูตรปรัชญาดษุฎี
บัณฑิต สาขาวิชาไทยศึกษา คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยบรูพา. 

สุรัตน์  วรางรัตน์.  (2537).  ประวัติศาสตร์สกลนคร.  เอกสารเพื่อการเผยแพร่ความรู้ศลิปวัฒนธรรม 
 และประวัติศาสตร์ท้องถิ่น.  สกลนคร : สกลนครการพมิพ์. 
อรอุมา  วิสุกัน.  (2542).  ข้อเปรียบเทียบความแตกต่างระหว่างผีโขนบ้านไฮหย่อง ต.พังโคน  
 จ.สกลนครกับผีตาโขน อ.ด่านซ้าย จ.เลย.  [ออนไลน]์. เข้าถึงได้จาก :http://province.m- 
 culture.go.th/sakonnakhon/kone.html (วันท่ีค้นข้อมูล : 28 ตุลาคม 2560). 

http://province.m-/

