
วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 119

นิติปรัชญากรีกยุคโบราณ

รองศาสตราจารย์ ดร.ปวริศร เลิศธรรมเทวี



120	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 121

นิติปรัชญากรีกยุคโบราณ*

The Jurisprudence of Ancient Greek Philosophy

รองศาสตราจารย์ ดร.ปวริศร เลิศธรรมเทวี**

Associate Professor Dr.Pawarit Lertdhamtewe

บทคัดย่อ

บทความนี้กล่าวถึงปรัชญาในยุคกรีกโบราณเพื่อค้นหาแนวคิดเกี่ยวกับกฏหมาย โดยพิจารณา 
จากบรรดางานเขียนของนักคิดที่ปัจจุบันเรียกว่าเป็นกวี นักปรัชญา แพทย์หรือนักประวัติศาสตร์  
แม้แนวคิดเก่ียวกับกฎหมายในความหมายปัจจุบันทั่วไปยังมิได้ปรากฏอย่างเป็นรูปธรรมในสมัย 
ยุคก่อนโสกราตีส แต่บทประพันธ์ของทั้งโฮเมอร์และเฮสิออดสะท้อนให้เห็นว่ากรีกเป็นชนชาติที่ม ี
ระบบกฎหมายมาตั้งแต่สมัยอารยธรรมของประวัติศาสตร์กรีกโบราณที่รุ่งเรืองระหว่าง 800 ถึง 480 ป ี
ก่อนคริสตกาลมาแล้ว จนกล่าวได้ว่า ชาวกรีกคือชนชาติท่ีมีแนวคิดเก่ียวกับกฎหมายในหลายความหมาย
และนัยแตกต่างกับยุคสมัยปัจจุบัน อาทิ ผลงานและวันเวลาของเฮสิออด กฎหมายหมายถึงวิถีชีวิต 
หรือความเป็นอยู่ สำ�หรับนักปรัชญายุคก่อนโสกราตีส กฎหมายอาจหมายถึงกฎเกณฑ์บางประการ 
โดยไม่จำ�เป็นต้องเป็นกฎหมายที่บัญญัติขึ้น ตัวอย่างเช่น เฮราคริตุส ซึ่งกล่าวถึงกฎหมายในฐานะที่

	 *บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของคำ�บรรยายวิชา “นิติปรัชญา” ของผู้เขียนซึ่งใช้สอนในระดับปริญญาตรีและ 
ปริญญาโทที่คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำ�แหง และเป็นส่วนหนึ่งของตำ�ราเรื่อง “โลกแห่งนิติปรัชญา” 
ของผู้เขียน. 
 	 This paper is part of the author’s postgraduate and undergraduate lectures on “legal 
philosophy” at Faculty of Law, Ramkhamhaeng University and also part of unpublished book, 
entitled “A Treatise of Legal Philosophy”.    
 	 **อาจารย์ประจำ�คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำ�แหง; น.บ. มหาวิทยาลัยรามคำ�แหง; LL.M. Macquarie 
University, Australia; LL.M. Sydney Law School, The University of Sydney, Australia; Ph.D. The 
University of London, UK. E-mail: p.lertdhamtewe@gmail.com 
 	 Lecturer in Law at Faculty of Law, Ramkhamhaeng University; LL.B. Ramkhamhaeng 
University; LL.M. Macquarie University, Australia; LL.M. Sydney Law School, The University of 
Sydney, Australia; Ph.D. The University of London, UK. 
 	 วันที่รับบทความ (received) 11 ธันวาคม 2565, วันที่แก้ไขบทความ (revised) 16 มิถุนายน 2567,                   
วันที่ตอบรับบทความ (accepted) 7 ตุลาคม 2567.



122	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

เป็นกฎเกณฑ์แห่งเหตุผล (ของพระเจ้า) และกฎแห่งธรรมชาติ กล่าวโดยสรุปได้ว่า นิติปรัชญากรีก
ยุคโบราณสะท้อนให้เห็นบ่อเกิดและที่มาของกฎหมายในสามลักษณะ กล่าวคือ กฎหมายที่เกิดจาก 
การดลบันดาลของพระเจ้า กฎเกณฑ์ที่เกิดขึ้นโดยกลไกทางธรรมชาติ และกฎเกณฑ์ที่ถูกสร้างขึ้น 
โดยมนุษย์ นิติปรัชญากรีกยุคโบราณมิได้ให้มุมมองเฉพาะแนวคิดเกี่ยวกับกฎหมาย แต่ยังรวมถึง 
การเปลี่ยนผ่านจากความเชื่อดั้งเดิมของคนในโลกยุคโบราณไปสู่การคิดแบบเป็นเหตุเป็นผล  
โดยแสวงหาสิ่งที่เรียกว่า “หลักการพื้นฐานหลักการแรก” ซึ่งเป็นการวางรากฐานปรัชญาตะวันตก ฉะนั้น  
บทความนี้ศึกษาทั้งประเด็นปรัชญาทั่วไปและแนวคิดกฎหมาย ด้วยเหตุที่ว่าปรัชญากรีกในยุคโบราณ
คือรากฐานของนิติปรัชญาตะวันตก 

คำ�สำ�คัญ:	 นิติปรัชญาตะวันตก, ปรัชญาธรรมชาติ, แนวคิดเกี่ยวกับกฎหมาย 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 123

Abstract

	 This article considers the jurisprudence of ancient Greek philosophy, as 
manifested in the writing of many who are now classified as poets, philosophers, 
physicians and historians. Though legal philosophy in the modern sense did not exist 
even before pre-Socrates period, the poetry of Homer and Hesiod demonstrated that 
a process for settling disputes was well established in Greece at the beginning of the 
archaic period (ca. 800-480 B.C.). In thinking about law, the Greek differed from us in 
their basic construction of the subject. Law (nomos) is used in many contexts in which 
modern speakers would not use a word cognate with law. Considering the passage 
from Hesiod’s Works and Days, law (nomos) can refer to a way of life. For pre-Socrates 
philosophers, law (nomos) can also appear in various compounds in which the 
original meaning was not related to statute law. Heraclitus, for instances, refers the 
law (nomos) to the law of reason (logos), and the law of nature. It is observed that 
three sources of law were formulated: law is given by gods, developed by nature, 
or invented by human. Ancient Greek philosophy includes but are not limited to 
jurisprudence. It explores how ancient philosophers sought the “first principle” as the 
basis of all thing and gave birth to Western philosophy. This article, therefore, treats 
philosophical reflections and legal thought together, on the ground that Western 
legal philosophy arose in ancient Greek philosophy. 

Keywords:	 western legal philosophy, natural philosophy, legal thoughts 



124	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

1. บทนำ� 

นิติปรัชญายุคกรีกโบราณนับตั้งแต่สงครามกรุงทรอย (Trojan War) ประมาณหนึ่งพันสองร้อย 
ปีก่อนคริสตกาล มิได้แยกอธิบายกฎหมายออกจากสิ่งต่าง ๆ ไว้อย่างชัดเจน แต่กฎหมายหรือ 
กฎเกณฑ์ถูกสอดแทรกควบคู่ไปกับการอธิบายความเป็นไปของโลกและจักรวาล สรรพสิ่งต่าง ๆ หรือ
ปรากฏการณ์ธรรมชาติ การอธิบายอย่างเป็นเหตุเป็นผลปรากฏในสังคมกรีกโบราณประมาณหกร้อยป ี
ก่อนคริสตกาล ฉะนั้น ก่อนช่วงระยะเวลาดังกล่าว ชาวกรีกโบราณอธิบายความเป็นไปของสรรพสิ่ง
และปรากฏการณ์ธรรมชาติโดยอ้างอิงกับคติความเช่ือ นิทาน หรือเร่ืองเล่าท่ีถูกส่งต่อกันมาจากรุ่นสู่รุ่น 
ในลักษณะของวรรณกรรมมุขปาฐะ หรือ “ตำ�นาน” (Myth) ของเหล่าทวยเทพแห่งโอลิมปัส (Olympians) 
เทพเจ้าจึงถือเป็นผู้ให้กำ�เนิดหรือสรรสร้างสิ่งต่าง ๆ บนโลก รวมทั้งชีวิตของมนุษย์ ความเป็นไป 
ของสรรพสิ่งจึงเกิดจากการดลบันดาลของเทพเจ้า ตัวอย่างเช่น สงครามในมหากาพย์ของโฮเมอร์ 
(Homer) (ประมาณ 800 ปีก่อนคริสตกาล) เรื่อง อีเลียต (Iliad) และโอดิสซี (Odyssey) ทั้งสองเรื่อง
ว่าด้วยเทพเจ้าและการสงคราม และมีนัยยะเกี่ยวกับ “กฎหมาย” (nomos) และ “ความยุติธรรม” 
(dike) อยู่มาก ในเรื่องอีเลียต โฮเมอร์ได้บรรยายภาพการศึกไว้อย่างละเอียด และระบุชื่อตัวละคร 
ท่ีเป็นนักรบ รวมถึงการส้ินชีพของวีรบุรุษและการช่วยเหลือของเหล่าทวยเทพในการทำ�สงครามกรุงทรอย
ของชาวอะคีอันส์ (Achaeans) หลังจากปารีส (Paris) โอรสของกษัตริย์แห่งกรุงทรอยช่วงชิงพระนาง
เฮเลน (Helen) มาจากพระเจ้าเมเนเลอัส (Menelaus) พระสวามีและกษัตริย์แห่งสปาร์ตา (Sparta) 
บทความน้ีกล่าวถึงนิติปรัชญายุคกรีกโบราณ โดยพิจารณาจากงานเขียนของผู้มีปัญญา (sophoi) ท่ีปัจจุบัน 
เรียกว่า กวี นักปรัชญา แพทย์หรือนักประวัติศาสตร์ แม้แนวคิดนิติปรัชญาตามท่ีเข้าใจอย่างในปัจจุบัน
จะยังไม่ปรากฏในยุคสมัยนี้ แต่บรรดางานเขียนของผู้มีปัญญาสะท้อนให้เห็นว่ากรีกเป็นชนชาติที่ม ี
ระบบกฎหมายมาตั้งแต่สมัยอารยธรรมของประวัติศาสตร์กรีกโบราณที่รุ่งเรืองมากกว่า 800 ปีก่อนคริสตกาล 
มาแล้ว ก่อนที่จะถูกผสมกลมกลืนเป็นส่วนหนึ่งกับอารยธรรมของโรมัน1 

ชาวกรีกคือชนชาติท่ีมีแนวคิดกฎหมายในหลายความหมายและนัย เพราะไม่มีคำ�ในภาษากรีก 
ท่ีแปลว่า “กฎหมาย” (Laws) โดยตรง คำ�ท่ีใกล้เคียงมากท่ีสุดคือ “Nomos” ซ่ึงแปลว่า ขนบธรรมเนียม 
ประเพณี หรือระเบียบแบบแผนทางสังคม2 แต่มิได้หมายความถึงกฎเกณฑ์ (Legal rule) หรือกฎหมาย
ที่เป็นลายลักษณ์อักษร หรือที่ฝ่ายบ้านเมืองบัญญัติขึ้นบังคับใช้ (Statutes) ชาวกรีกเรียกกฎหมายว่า 

	 1ปวริศร เลิศธรรมเทวี, “นิติปรัชญาโรมัน,” บทบัณฑิตย ์78, 1 (มกราคม-มีนาคม 2565): 26-64. 
	 2Michael Gagarin and Paul Woodruff, Early Greek Legal Thought in Fred D. Miller, Jr. and 
Carrie-Ann Biondi (eds), A History of the Philosophy of Law from the Ancient Greeks to the 
Scholastics (London: Springer, 2015), pp. 7–34. 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 125

“Thesmos” หรือสิ่งที่ประกาศไว้อย่างชัดเจน (What is laid down) หรือเรียกว่า “Rhetra” หมายถึง 
สิ่งที่ (เทพธิดาพยากรณ์) ได้กล่าวไว้ (What is said) หรือ “Graphos, Grammata” ซึ่งหมายถึงสิ่งที่
บัญญัติไว้เป็นลายลักษณ์อักษร (What is written) จนกระทั่งประมาณ 500 ปีก่อนคริสตกาล Nomos 
จึงถูกใช้เรียกว่า “กฎหมาย” (Laws) ขณะที่ “ความยุติธรรม” หรือ “Dike” ในมหากาพย์ของโฮเมอร ์
หมายถึงกระบวนการทางกฎหมาย หรือวิธีพิจารณาของศาลในการพิจารณาและพิพากษาอรรถคด ี
(judgements) ก่อนที่จะหมายถึง “ความยุติธรรม” อย่างที่เข้าใจในปัจจุบัน เราสามารถแบ่งนิติปรัชญา 
ยุคกรีกโบราณ (Ancient Greeks) ได้เป็น 3 ช่วงเวลาที่สำ�คัญ กล่าวคือ ยุคเทพนิยาย เทพเจ้าคือ 
ผู้ให้กำ�เนิดของทุกสรรพสิ่ง กฎหมาย (nomos) คือของขวัญจากเทพเจ้า (Gift of the Gods) และ
การดำ�รงอยู่ของมนุษย์เป็นไปตามการดลบันดาลของเทพเจ้า กฎหมายในที่นี้จึงหมายถึง ความเป็นอย่ ู
วิถีชีวิต หรือระเบียบแบบแผน (Way of life) ยุคปรัชญาธรรมชาติ (Natural philosophy) ที่การ
อธิบายสิ่งต่าง ๆ มิได้ยึดติดตามคติความเชื่อหรือตามเทพเจ้า กฎหมาย (nomos) ในที่นี้หมายถึง 
กฎเกณฑ์บางประการที่เกิดขึ้นโดยกลไกธรรมชาติ หรือกฎแห่งธรรมชาติ (Law of nature) และ 
ยุคโสกราตีส (Socratic period) หรือยุคปรัชญาเมธีอมตะ (Classical philosophy) กฎหมาย (nomos) 
คือกฎเกณฑ์ที่ถูกสร้างขึ้นโดยมนุษย์ หรือข้อตกลงทางสังคม (Human invention)

2. กรีกในเทพนิยาย 

ตำ�นานมหากาพย์ของโฮเมอร์เช่ือว่าเบ้ืองหลังของสงครามเกิดจากการทะเลาะของเหล่า
เทพีแห่งโอลิมปัสระหว่างเฮรา (Hera) อะธีนา (Athena) และแอโฟรไดตี (Aphrodite) หลังจาก 
ที่อีริส (Eris) เทพีแห่งการวิวาทและความบาดหมางออกอุบายที่จะมอบผลแอปเปิลสีทองให้ผู้ที่งดงาม
ท่ีสุด ซุสจึงส่งเทพีท้ังสามไปถามปารีสซ่ึงตัดสินว่าเทพีแอโฟรไดตีคือผู้ท่ีงดงามท่ีสุด และสมควรได้รับ 
แอปเปิลสีทองดังกล่าวเอาไว้3 เพื่อเป็นการตอบแทน แอโฟรไดตีจึงเสกให้เฮเลนตกหลุมรักปารีส 
ก่อให้เกิดเป็นสงครามกรุงทรอยตามตำ�นานของโฮเมอร์อันยิ่งใหญ่4 ในมหากาพย์ โฮเมอร์บรรยายภาพ 
สองนักรบผู้ยิ่งใหญ่ อคิลลีส (Achilles) กับเฮกเตอร์ (Hector) กำ�ลังพุ่งรบกัน โล่ของอคิลลีส (Shield 
of Achilles) ปรากฏเป็นภาพของสองเมือง เมืองหนึ่งเกิดสงคราม อีกเมืองหนึ่งสงบสุข โฮเมอร์ให้
ภาพของชุมชนกำ�ลังเพาะปลูก มีงานรื่นรมย์ และภาพการเป็นคดีกันในศาล (Trial) เพื่อพรรณนา
ภาพความสงบสุขของเมืองที่ปลอดจากสงคราม การบรรจุภาพการดำ�เนินคดีในศาลสื่อให้เห็นว่า 

	 3Homer, Iliad (London: Penguin Classics, 1990), pp. 145-163. 
	 4Ibid, p. 146. 



126	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

กระบวนการยุติธรรมคือกลไกสำ�คัญในการยุติข้อขัดแย้ง ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำ�คัญของเมือง 
ที่จะอารยะ (Peace) และเจริญรุ่งเรือง (Prosperity) สงครามจบลงด้วยการล่มสลายของกรุงทรอย 
ชาวเมืองถูกสังหารเป็นจำ�นวนมาก ขณะที่บางส่วนหนีรอดไปได้เกิดเป็นตำ�นานของเจ้าชายอีเนียส 
(Aeneas) ซึ่งออกเดินทางจากกรุงทรอยไปตั้งรกรากที่ลาติอุม (Latium) หรือกรุงโรมในเวลาต่อมา5 

โฮเมอร์อธิบายว่า สงครามกรุงทรอยเป็นแผนของซุสที่ดลบันดาลเรื่องราวทั้งหมดเพื่อลดจำ�นวน
ประชากรรวมทั้งลูก ๆ ของตนที่เกิดกับมนุษย์ (Demi-Gods) เหตุใดซุสจึงมีความปรารถนาเช่นนั้น 
ซุสทราบคำ�ทำ�นายจากเทพีเธมิส (Themis) ว่าตนจะถูกโค่นล้มโดยบุตรของตน เช่นเดียวกับที่ตนเอง
เคยทำ�ไว้กับโครนอส (Cronos) ผู้เป็นบิดา6 คำ�พูดของเธมิส มีความแม่นยำ�และเที่ยงตรงเป็นอย่างมาก 
ฉะนั้น คำ�พูดของเธมิสจึงมีความศักดิ์สิทธิ์และได้รับการยอมรับจากเทพซุสและบรรดาเทพทั้งหลาย 
เธมิสจึงมีฐานะเป็นท่ีปรึกษาของซุสในการชำ�ระสะสางเร่ืองราวต่าง ๆ ของบรรดาทวยเทพ การให้เหตุผล
ท่ีสมดุลและเท่ียงธรรมของเทพีเธมิสได้กลายเป็นสัญลักษณ์แห่งความถูกต้องและกฎหมายหรือ
สัญลักษณ์แห่งความยุติธรรมในระยะเวลาต่อมา 
	 ชาวกรีกโบราณยกย่องเทพซุส (Zeus) เป็นอย่างมาก โดยถือว่าเป็นจอมเทพแห่งเขาโอลิมปัส 
(Mount Olympus) เหตุใดชาวกรีกโบราณจึงถือว่าเทพซุสเป็นจอมเทพคงต้องย้อนไปตั้งแต่กำ�เนิด
โลกในงานเขียนของเฮสิออด (Hesiod) (ประมาณ 700 ปีก่อนคริสตกาล) เรื่อง เธโอโกนี (Theogony) 
ซึ่งอธิบายไว้ว่าเดิมทีโลกมีแต่ความว่างเปล่า สิ่งแรกที่อุบัติขึ้นมาคือเคออส (Chaos) คำ�ว่า “เคออส” 
ในที่นี้เป็นภาษากรีกหมายความว่า “ความว่างเปล่าอันเวิ้งว้างหรือรอยแยก” เป็นสภาพแรกเริ่ม 
ของการมีอยู่ก่อนการกำ�เนิดของเหล่าทวยเทพรุ่นแรก เฮสิออดใช้คำ�นี้บรรยายการกำ�เนิดของโลกและ
จักรวาลว่าเป็นที่ว่างมหึมาอยู่เหนือแผ่นดินโลก ถูกสร้างขึ้นครั้งเมื่อแผ่นดินและท้องฟ้ายังแยกกันอยู่
และยังมิได้เข้ามารวมกัน ต่อมาไกอา (Gaia) หรือโลก (Mother Earth) ได้ถือกำ�เนิดขึ้น ไกอาเป็นผู้ให้
กำ�เนิดทุกส่ิงทุกอย่าง ทาร์ทาร์รัส (Tartarus) ซ่ึงเป็นหลุมลึกหรือคุกจักรวาลท่ีลึกและมืดมนไม่มีท่ีส้ินสุด 
และอีรอส (Eros) ซึ่งคือความรักใคร่ได้ถือกำ�เนิดขึ้น ไกอาคือเทพีองค์แรกของโลกตามตำ�นานของชาว
กรีกโบราณ ร่างกายของนางคือผืนพสุธา 

ต่อมาไกอาได้สร้างยูเรนัส (Uranus) หรือท้องฟ้า (Father Sky) เพื่อปกคลุมพื้นพิภพของ
โลกซึ่งก็คือร่างกายของไกอา เฮสิออดเปรียบไกอาว่าเป็นเทพีแห่งผืนพสุธาขณะที่ยูเรนัสคือเทพแห่ง 
ท้องฟ้า ทั้งสองได้ให้กำ�เนิดลูกทั้ง 12 เรียกว่า “ไททัน” (Titans) ได้แก่ โอซีอานัส (Oceanus) หรือ
มหาสมุทร, ซีอัส (Coeus) หรือทิศเหนือซึ่งเป็นตัวแทนของสติปัญญา, คริอุส (Crius) หรือทิศใต้, 
ไฮเพอเรียน (Hyperion) ทิศตะวันออกซึ่งหมายแสงไฟ ดวงอาทิตย์ และความรุ่งอรุณ, ไอแอพิตัส 
(Iapetus) หรือทิศตะวันตก หรือตัวแทนแห่งความตาย ความเจ็บป่วย ความสูญเสีย, เธเอีย (Theia) 

	
	 5ปวริศร เลิศธรรมเทวี, เรื่องเดิม. 
	 6Homer, Iliad (London: Penguin Classics, 1990), p. 147. 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 127

หรือแสง, รีอา (Rhea) ซึ่งหมายถึงความอุดมสมบูรณ์เจริญพันธุ์, เธมีส (Themis) หรือความยุติธรรม, 
นีโมซินี่ (Mnemosyne) หรือความทรงจำ�, ฟีบี (Phoebe) ความฉลาด, เทธีส (Thethys) ซึ่งเป็น 
ผู้สร้างสายธารลำ�นํ้าบนแผ่นดินโลก และโครนอส (Cronos) หรือจักรวาลซึ่งเป็นไททันคนสุดท้อง  
ไททันทั้ง 12 คือไททันต้นกำ�เนิดแห่งทวยเทพก่อนเทพแห่งโอลิมปัสจะถือกำ�เนิด ยูเรนัสมีความเกลียดชัง 
ลูกทั้ง 12 ของตนเองเป็นอย่างมากจึงได้นำ�ไปซ่อนไว้ตามรอยแยกของโลกหรือตัวของไกอา7 

ไกอาและยูเรนัสยังได้ให้กำ�เนิดสัตว์ในตำ�นานเทพนิยายของกรีก กล่าวคือ ยักษ์ไซคลอปส์  
(Cyclopes) สามตน ได้แก่ บรอนทีส (Brontes) หรือพายุ (Thunder) สเตอร์โรพีท (Steropes) หรือ
สายฟ้า (Lightning) และอาจีรอส (Arges) หรือความสว่างไสว (Bright) และยักษ์เฮกคาทอนคีรีส 
(Hecatoncheires) หรือยักษ์ห้าสิบหัวอีกสามตนซึ่งมีหนึ่งร้อยแขน แต่ก็ไม่พ้นถูกยูเรนัสจับโยนลงไป
อยู่ที่ทาร์ทาร์รัส8 ทำ�ให้ไกอาผู้เป็นแม่รู้สึกเจ็บปวดเป็นอย่างมากจึงได้สร้างอาวุธที่แข็งแกร่งที่สุดขึ้นมา 
(Adamant) และมอบให้โครนอสเพื่อจัดการกับยูเรนัส อาวุธได้ฟันไปที่ยูเรนัส อวัยวะส่วนหนึ่งได้ตกไป 
ที่ท้องทะเล และเลือดได้แตกกระจายออกไปทั่วผืนแผ่นดิน เกิดเป็นสิ่งมีชีวิตต่าง ๆ บนโลก อวัยวะ
ส่วนที่ตกไปในท้องทะเลก็เกิดเป็นแอโฟรไดตี หรือเทพีที่งดงามที่สุดที่ก่อให้เกิดสงครามกรุงทรอย9 

จะเห็นได้ว่า เฮสิออดอธิบายการเกิดขึ้นของสรรพสิ่ง รวมทั้งกฎหมายและความยุติธรรมในลักษณะ
ของการอุปมาอุปมัยให้อยู่ในรูปตัวของบุคคล (บุคลาธิษฐาน) กฎหมาย (nomos) ในยุคสมัยนี้เปรียบ
ได้กับของขวัญที่เทพเจ้าประทานให้ (Gift of gods) 

ภายหลังพิชิตยูเรนัส โครนอสได้ขังยักษ์ไซคลอปส์และยักษ์เฮกคาทอนคีรีสไว้ที่ทาร์ทาร์รัส
เพื่อไม่ให้เห็นเดือนเห็นตะวันอีก สัตว์ดังกล่าวได้ถูกอ้างอิงในงานเขียนของนักปรัชญาและนักเขียนใน 
ระยะเวลาต่อมา10 โครนอสได้กลายเป็นผู้ปกครองแห่งจักรวาลและได้แต่งงานกับรีอา ทั้งสองได้กลายเป็น 
พระราชาและพระราชินีแห่งโลกมนุษย์ ยุคแห่งการปกครองของโครนอสและรีอาเรียกว่า “ยุคทอง” 
(Golden Age) ของทวยเทพตามตำ�นานเทพนิยายกรีกที่ปรากฏในวรรณกรรมของเฮสิออดอีกเรื่องคือ
เรื่อง “ผลงานและวันเวลา” (Works and Days)11 โดยเป็นยุคที่ปราศจากการแทรกแซงจากเทพเจ้า 
มนุษย์จึงไม่ตกอยู่ภายใต้ครอบงำ�ของกิเลสหรือการดลบันดาลของเทพเจ้า จึงไม่จำ�เป็นต้องมีกฎหมาย 
กฎเกณฑ์หรือระเบียบแบบแผนใด ๆ มนุษย์ต่างกระทำ�แต่ในสิ่งที่ถูกต้องและดีงามตาม “nomos” 
ของเทพเจ้า (เทพซุส) ที่ได้วางไว้แก่มนุษย์ กฎหมาย (Nomos) ของเฮสิออดจึงหมายถึง ความเป็นอยู่ 

	
	 7Ibid., p. 7. 
	 8Ibid. 
	 9Ibid., pp. 8-9. 
	 10ตัวอย่างเช่นผลงานของเพลโตเรื่อง “กฎหมาย” ดู Plato, Laws (5th Century BC).  
	 11Hesiod, Theogony and Works and Days (Oxford: Oxford University Press, 2008), p. 7.



128	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

วิถีชีวิตและระเบียบแบบแผน (Way of life)12 สิ่งที่เฮสิออดซ่อนไว้อีกแนวคิดหนึ่งคือความคิดที่ว่าโลก
คือศูนย์กลางของจักรวาล (Earth as Center of the Universe)

กาลเวลาได้ผ่านพ้นไป โครนอสมีลูกกับรีอาและหวนรำ�ลึกถึงยูเรนัสผู้เป็นบิดาและเข้าใจว่า
ตนเองคงมีชะตากรรมที่ไม่หนีกันนัก เมื่อถึงเวลาลูกของตนก็จะมาช่วงชิงอำ�นาจและความเป็นใหญ่
ของโครนอส ฉะนั้น ทันทีที่ลูกของโครนอสได้ถือกำ�เนิดขึ้นก็จะถูกกลืนเข้าไป ตั้งแต่คนแรกชื่อเฮสเทีย 
(Hestia) และต่อมาดิมีเทอร์ (Demeter) เฮรา (Hera) ฮาเดส (Hades) และโปไซดอน (Poseidon) 
รีอาได้ไปปรึกษากับไกอาผู้เป็นแม่ซึ่งเคยเผชิญชะตากรรมในทำ�นองเดียวกันมาก่อน13 ฉะนั้น เมื่อรีอา
จะให้กำ�เนิดลูกคนที่หกคือซุส จึงไปหลบอยู่ที่เกาะครีต (Crete) เพื่อให้กำ�เนิดซุสอย่างลับ ๆ ปัจจุบัน
เกาะครีตอยู่ในประเทศกรีซ (Greece) เป็นเกาะที่ใหญ่ที่สุดในหมู่เกาะกรีก รีอานำ�ซุสไปซ่อนไว้ในถํ้า
ใต้เขาไอดาที่เกาะครีต (Mount Ida, Crete) และเอาก้อนหินห่อด้วยผ้าเสมือนหนึ่งว่าเป็นทารกส่งให ้
โครนอสกลืนเข้าไป14  หินดังกล่าวเรียกว่า “ออมฟาลอส” (Omphalos) ซึ่งจะได้กล่าวต่อไป ซุสถูกเลี้ยง 
ด้วยนางไม้ที่ชื่อว่า อมาลเธีย (Amalthea) เนื่องจากโครนอสคือผู้ปกครองจักรวาลและโลก พื้นพิภพ 
มหาสมุทรและท้องฟ้าอยู่ในความดูแลของโครนอสท่ีสามารถจะมองเห็นได้ นางอมาลเธียจึงต้องแขวนซุส 
ไว้ตรงกลางระหว่างพ้ืนแผ่นดินและท้องฟ้าเพ่ือไม่ให้โครนอสมองเห็น บางตำ�นานเช่ือกันว่านางอมาลเธีย
คือแกะที่คอยให้นมซุส 

เมื่อเติบโตเป็นผู้ใหญ่ซุสบังคับให้โครนอสคายบรรดาพี่น้องของตนที่ถูกกลืนเข้าไป สิ่งแรก
ที่โครนอสคายออกมาก็คือส่ิงสุดท้ายท่ีกลืนลงไป ซ่ึงก็คือก้อนหินออมฟาลอส ซุสนำ�หินดังกล่าวไปวางไว้ท่ี  
“ไพธอ” (Pytho) ใจกลางของกรีกในหุบเขาปาร์นาสซัส (Mount Parnassus) สถานที่ดังกล่าว
ได้กลายเป็นวิหารอันศักดิ์สิทธิ์สำ�หรับนักพยากรณ์ในการประกอบพิธีกรรม รู้จักกันในชื่อว่า “เดลฟี” 
(Delphi) ชาวกรีกโบราณเชื่อกันว่าเดลฟีคือจุดศูนย์กลางของโลก ต่อจากนั้นโครนอสได้คายพี่น้อง
ของซุสออกมาทีละคนตามลำ�ดับจนถึงคนสุดท้ายก็คือเฮสเทีย พ่ีคนโตของซุสหรือลูกคนแรกของโครนอส 
ท่ีถูกกลืนเข้าไป และหลังจากน้ันซุสได้ไปปลดปล่อยยักษ์ไซคลอปส์และยักษ์เฮกคาทอนคีรีสท่ีถูกจองจำ� 
อยู่ในทาร์ทาร์รัสคุกจักรวาลอันไกลโพ้น เพื่อเป็นการตอบแทนซุสยักษ์ไซคลอปส์จึงมอบพลังสายฟ้า
ให้แก่ซุส และเข้าร่วมรบในสงครามระหว่างทวยเทพ (Titanomachy) ซึ่งกินเวลานานถึงสิบปี และ 
จบลงด้วยการท่ีซุสและพ่ีน้องพิชิตโครนอสและไททันได้เป็นผลสำ�เร็จ ซุสบังคับเหล่าไททันไปถูกจองจำ� 

	
	 12ศาสตราจารย์ ดร.วรเจตน์ ภาคีรัตน์ อธิบายแตกต่างไปว่า “.... ระเบียบแห่งโลกสำ�หรับสิ่งที่มีเหตุผล 
นั้นเป็นกฎเกณฑ์หรือ Nomos ที่ใช้ในมนุษย์ มนุษย์นั้นโดยธรรมชาติแล้วจะดำ�รงชีวิตตามกฎเกณฑ์แห่งกฎหมายคือ
ไดคี โดยเหตุที่ในยุคสมัยนั้นยังไม่มีการแยกกฎหมายออกจากความยุติธรรม ....” ดู วรเจตน์ ภาคีรัตน์, ประวัติศาสตร์
ความคิดนิติปรัชญา (กรุงเทพมหานคร: สำ�นักพิมพ์อ่านกฎหมาย, 2561), หน้า 28. 
	 13Hesiod, op. cit., pp. 37–61. 
	 14Ibid., p. 17. 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 129

อยู่ที่ทาร์ทาร์รัส15 ภายหลังสงคราม ซุสและเหล่าพี่น้องได้ขึ้นไปบนยอดเขาแห่งหนึ่งที่ชื่อว่าเขาโอลิมปัส 
และจัดการปกครองเหนือยอดเขาโอลิมปัสนับตั้งแต่วันนั้น ซุสแบ่งอาณาเขตของโลกกันปกครองออก
เป็นสามส่วน ได้แก่ ท้องฟ้า โลกใต้พิภพ และพื้นนํ้าโดยให้สิทธิเฉพาะผู้ชายเท่านั้น โดยซุสเป็นจอมเทพ 
แห่งบรรดาเทพทั้งปวง และเป็นผู้ปกครองท้องฟ้า ขณะที่โปไซดอนได้ปกครองมหาสมุทร และ 
พื้นนํ้าทั้งหมด และฮาเดสปกครองดินแดนแห่งความตายหรือยมโลก ขณะที่เทพีทั้งสามได้กลายเป็น
เทพีในด้านต่าง ๆ อาจกล่าวได้ว่า วรรณกรรมของโฮเมอร์และเฮสิออดแฝงไปด้วยความเชื่อในเรื่อง
ชายเป็นใหญ่ (Patriarchy)16 ชายเป็นผู้กุมอำ�นาจหลักและครอบงำ�บทบาทในการปกครอง ผู้นำ�ทาง
ความคิดและศีลธรรม และเอกสิทธิ์ทางสังคม แนวคิดเรื่องชายเป็นใหญ่มีอิทธิพลต่อสังคมในยุคกรีก
โบราณเป็นอย่างมาก ฉะนั้น จึงไม่น่าประหลาดใจที่บุรุษคือศูนย์กลางของแนวความคิด บรรดานักคิด
นักปรัชญาในยุคต่อมาจึงไม่มีผู้ใดที่เป็นสตรีเพศ 

ดังได้กล่าวข้างต้น เทพซุสมีสายฟ้าเป็นอาวุธซึ่งได้รับมาจากยักษ์ไซคลอปส์ ลักษณะของเทพ
ซุสจึงมีความคล้ายคลึงกับตำ�นานเทพเจ้าของชนชาติอื่นเป็นอย่างมาก อาทิ เทพเจ้าธอร์ (Thor) ใน
ตำ�นานความเชื่อของชาวนอร์สโบราณ (Old Norse Myth)17 หรือพระอินทร์ (Indra) ในแบบฮินดู  
แต่อาจมีความแตกต่างในรายละเอียด ฉะน้ัน ฟ้าแลบและฟ้าร้องซ่ึงเป็นแสงสว่างท่ีฟาดลงมาจากท้องฟ้า
เกิดเป็นเสียงกึกก้องไปทั่วทั้งแผ่นดินจึงเกิดจากอาวุธของเทพซุส เทพเจ้าธอร์ หรือพระอินทร์ เมื่อเกิด
ฟ้าแลบฟ้าร้องก็ย่อมเกิดเป็นฝนตกลงมา ฝนจึงมีอิทธิพลต่อการดำ�รงชีวิตของคนยุคโบราณเป็นอย่างมาก 
เน่ืองจาก ฝนตกก่อให้เกิดความชุ่มช้ืน ความเจริญงอกงาม และมีความสำ�คัญต่อการเพาะปลูก คนโบราณ
จึงเชื่อว่าคนที่เรียกฝนได้คือเทพเจ้า อย่างไรก็ตาม ซุสมิได้เพียงแค่ทำ�ให้เกิดสายฟ้าและฝนได้เท่านั้น 
เมื่อใดที่เทพซุสเห็นความเสื่อมทรามของมนุษย์บนโลก ก็จะเสกให้เกิดภัยพิบัติขึ้นบนโลก หรือทำ�ให้
เกิดอุทกภัยเพื่อชำ�ระล้างความตํ่าช้าและเลวทรามของคนบนโลก การอธิบายปรากฏการณ์ธรรมชาติ
ตามตำ�นานเทพนิยายของชาวกรีกโบราณแสดงให้เห็นถึงเรื่องการรักษาสมดุลของธรรมชาติ การฟื้นฟู
ความเป็นระเบียบเรียบร้อย (Orders) ให้กลับคืนสมดุลของธรรมชาติ การต่อสู้ระหว่างความดีและ
ความเลว ความยากลำ�บากและความสุข ฉะนั้น เมื่อสิ่งใดมีดีก็ย่อมมีเลว มีขาวก็ย่อมมีดำ�เป็นเรื่อง
ธรรมดาของธรรมชาติ การอธิบายปรากฏการณ์ทางธรรมชาติหรือการเปลี่ยนแปลงของสรรพสิ่งต่าง ๆ 
ในลักษณะนี้ถูกปฏิเสธโดยนักคิดนักปรัชญาของกรีกในระยะเวลาต่อมา 

	
	 15Ibid., p. 24. 
	 16Chapter 2, titled “Sacrifice, Succession and the Politics of Patriarchy ใน Charles H. Stocking, 
The Politics of Sacrifice in Early Greek Myth and Poetry (New York: Cambridge University Press, 
2017), pp. 56-58. 
	 17The Lay of Thrym (unknown). ตำ�นานเทพนิยายของชาวนอร์สโบราณส่วนใหญ่ปรากฏใน Poetic 
Edda ซึ่งไม่ปรากฏชื่อผู้แต่งและปีที่ประพันธ์ที่ชัดเจน.



130	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

แม้จะเคารพบูชาในเทพเจ้า ชาวกรีกโบราณเองก็มิได้น่ิงนอนใจรอให้เทพเจ้าองค์ใดเข้ามาช่วย 
เมื่อยามที่เกิดภัยพิบัติ การประกอบพิธีกรรมตามคติความเชื่อ (Rites) จึงเป็นระเบียบวิธีการแสดงออก
ของมนุษย์เพื่อต่อสู้กับสิ่งที่ชั่วร้าย (Evil) ฉะนั้น พิธีกรรมในการนำ�ของหรือสิ่งต่าง ๆ มาถวาย หรือบูชา 
ต่อเทพเจ้าก็เพื่อลดความโกรธของเทพเจ้า และได้กลายเป็นวิถีชีวิตที่สำ�คัญของชาวกรีกโบราณ มีการ
สร้างสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ไว้ในที่ต่าง ๆ เพื่อประกอบพิธีกรรม หรือการสร้างแท่นบูชาให้แก่เทพแต่ละองค์ 
ตัวอย่างเช่น การนำ�พืชพันธุ์ธัญญาหารมาแสดงไว้ที่แท่นบูชาเทพซุสเพื่อแสดงถึงความกตัญญูและ
รู้คุณต่อเทพซุสท่ีทำ�ให้พืชผลงอกงาม หรือการถวายด้วยการรำ� การขับร้อง หรือการแต่งกลอน คนโบราณ
จึงมีการประพันธ์เพลงหรือเรื่องราวต่าง ๆ เพื่อเป็นการแสดงการสรรเสริญบารมีเทพเจ้าของตนเอง 
ตำ�นานเทพเจ้ามิได้เกิดข้ึนเฉพาะในสังคมของชาวกรีกโบราณเท่าน้ัน แต่ยังปรากฏให้เห็นในภูมิภาคอ่ืน ๆ 
ของโลก ตัวอย่างเช่น ตำ�นานเทพเจ้าของชาวนอร์สโบราณ และตำ�นานเทพพราหมณ์ฮินดูดังกล่าวข้างต้น 
	 กล่าวได้ว่า ตำ�นานความเชื่อในเรื่องเทพเจ้าของชาวกรีกโบราณได้รับอิทธิพลอย่างมาก จาก
ผลงานประพันธ์ของทั้งโฮเมอร์และเฮสิออด ซึ่งได้จดบันทึกเรื่องราวตำ�นานเทพอย่างเป็นเรื่องเป็นราว 
ผลงานของทั้งสองท่านจึงถูกกล่าวถึง วิพากษ์วิจารณ์และถูกต่อยอดโดยนักคิดในยุคต่อมา เซโนฟานีส 
(Xenophanes) ซึ่งมีชีวิตในช่วงราว 570 ปีก่อนคริสตกาล เป็นนักคิดในยุคต่อมาคนแรก ๆ ที่วิจารณ์
ว่าเทพเจ้าตามตำ�นานของโฮเมอร์มีความคล้ายคลึงกับมนุษย์มากเกินไปเนื่องจากมีอารมณ์ กิเลสและ
ตัณหาเหมือนกับมนุษย์ เซโนฟานีสจึงสรุปว่าตำ�นานเทพเจ้าคือจินตนาการท่ีมนุษย์สร้างข้ึน เซโนฟานีส 
อธิบายว่ามนุษย์สร้างเทพเจ้าข้ึนมาตามจินตนาการและความเข้าใจของตนเอง18 ฉะน้ัน มนุษย์จึงเช่ือว่า 
เทพเจ้ามีรูปร่าง ผิวหนัง และแต่งกายเหมือนมนุษย์ คำ�อธิบายของเซโนฟานีสช่วยขยายให้เห็นภาพ
อย่างชัดเจนในยุคสมัยปัจจุบันที่เทพเจ้าตามคติความเชื่อของแต่ละชนชาติมีความคล้ายคลึงกัน  
แต่สามารถปรับเปล่ียนสีผิว รูปร่างหน้าตา ภาษาท่ีใช้และการแต่งกายให้สอดคล้องกันแต่ละชนชาติได้ 
เทพเจ้าในแถบเอเชียจึงมีหน้าตาและสีผิวแบบคนจีนหรืออินเดียตามแต่ท้องท่ีนั้นชนชาติใดจะเป็น
ประชากรส่วนมาก ขณะที่เทพเจ้าในแถบทวีปแอฟริกาจึงมีสีผิวเข้ม 

3. ปรัชญาธรรมชาติ 

	 ประมาณหกร้อยปีก่อนคริสตกาล กรีกเข้าสู่ยุคปรัชญาธรรมชาติหรือยุคก่อนโสกราตีส  
(Pre-Socrates) เป็นยุคท่ีการอธิบายส่ิงต่าง ๆ ใช้เหตุและผล การเกิดข้ึนของการใช้เหตุและผลของสังคม 
กรีกโบราณมีความสัมพันธ์กับพัฒนาการทางการเมืองและความเจริญของกรีก ในช่วงเวลาดังกล่าว 
กรีกได้ตั้งนครรัฐ (City-State) ทั้งในพื้นที่ที่ปัจจุบันคือประเทศกรีซ และในพื้นที่ทางตอนใต้ของ

	 18Jonathan Barnes, Early Greek Philosophy (London: Penguin Classics, 2008), pp. 40–47. 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 131

ประเทศอิตาลี รวมทั้งเอเชียไมเนอร์ (Asia Minor) หรือดินแดนทางตะวันตกเฉียงใต้ของภูมิภาคเอเชีย 
ซึ่งเป็นบริเวณที่อยู่ระหว่างทะเลดำ�กับทะเลเมดิเตอร์เรเนียน การสร้างนครรัฐของชาวกรีก ส่งผลให้
เกิดการเกณฑ์แรงงานทาสเข้ามาทำ�งานแทนชาวกรีก ดังนั้น งานในชีวิตประจำ�วัน งานที่ใช้แรงงาน 
หรืองานที่กินเวลาจึงทำ�โดยทาสที่ไม่ได้รับค่าตอบแทน สภาพการณ์ดังกล่าวส่งผลให้พลเมืองกรีก 
เอาเวลาไปสนใจกับการเมืองและการสร้างสรรค์ทางวัฒนธรรม 
	 ในสภาพแวดล้อมที่ปราศจากความเหน็ดเหนื่อย ความลำ�บาก หรือการดิ้นรนในชีวิต ก่อให้เกิด 
การปรับเปลี่ยนวิธีคิดของผู้คนในสังคมกรีกโบราณ ผู้คนเริ่มตั้งคำ�ถามเกี่ยวกับสังคมว่าควรบริหาร 
จัดการอย่างไรโดยไม่อิงตามคติความเช่ือหรือตำ�นานของเทพเจ้า เราเรียกพัฒนาการทางความคิดดังกล่าว
ว่าการเปลี่ยนผ่านจากความเชื่อในตำ�นานเทพนิยาย (Myth) สู่การใช้เหตุผล (Reason) ในยุคนี้นักคิด
ต่างให้ความสำ�คัญกับการอธิบายความเป็นไปของธรรมชาติโดยใช้วิธีการสังเกต การทดลองหรือการ 
ให้เหตุผล มากกว่าจะเป็นความเชื่อที่ว่าปรากฏการณ์ต่าง ๆ เป็นเรื่องเหนือธรรมชาติ 

นักปรัชญากรีกโบราณในยุคแรกเริ่มถูกเรียกว่า “นักปรัชญาธรรมชาติ” (The Natural 
Philosophers)19 ทำ�ไมเราจึงเรียกนักปรัชญาในยุคนี้ว่านักปรัชญาธรรมชาติ สาเหตุสำ�คัญเพราะ
แนวคิดของนักปรัชญาในยุคนี้เกี่ยวข้องกับการอธิบายปรากฏการณ์ธรรมชาติโดยใช้วิธีการสังเกต 
ค้นคว้าหรือทดลองด้วยตนเอง รวมทั้งตั้งคำ�ถามเกี่ยวกับกระบวนการทางธรรมชาติจนพบว่าทุกสิ่ง 
ทุกอย่างในธรรมชาติเกิดการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา และการตั้งคำ�ถามอื่น ๆ อีกมาก ตัวอย่างเช่น  
เหตุใดธรรมชาติจึงเกิดการเปลี่ยนแปลง หรือสิ่งต่าง ๆ เกิดขึ้นมาได้อย่างไร และเกิดขึ้นมาจากอะไร 
โดยหาเหตุผลมาอธิบายมากกว่าจะยึดติดอยู่กับความเชื่อแบบเดิมตามตำ�นานทวยเทพของโฮเมอร์
และเฮสิออด 
	 นักปรัชญากรีกในยุคแรกเริ่มมีความเห็นตรงกันว่าทุกสิ่งทุกอย่างที่เกิดขึ้นบนโลกน่าจะมี 
ต้นกำ�เนิด หรือสารต้ังต้นท่ีให้กำ�เนิดทุกส่ิงทุกอย่างและเปล่ียนแปลงกลับไปเป็นดังเดิม เราไม่อาจทราบ
ได้ว่าความคิดดังกล่าวเกิดขึ้นในหมู่นักปรัชญากรีกนี้ได้อย่างไร หรือหนทางใดที่นำ�ไปสู่ข้อสรุปของ 
นักปรัชญาเหล่านั้น เนื่องจากงานเขียนของนักปรัชญาในยุคนี้เหลือรอดจนถึงปัจจุบันแต่เพียงบางส่วน 
และส่วนใหญ่ต้องศึกษาจากผลงานของอริสโตเติลซึ่งมีชีวิตในอีกช่วง 200 ปีต่อมาอ้างอิงไว้เป็นหลัก20

	 3.1 สำ�นักมิเลตุส (Milesian School) 
 		  เชื่อกันว่าธาเลส (Thales) คือนักปรัชญาคนแรกของกรีก ซึ่งเชื่อว่าทุกสิ่งทุกอย่าง 

มีต้นกำ�เนิดมาจากนํ้า21 เหตุใดธาเลสจึงมีความคิดเช่นว่านั้น ทราบกันเพียงว่าธาเลสเกิดที่เมืองมิเลตุส 

	 19Ibid., xi. 
	 20Terence Irwin, Classical Philosophy (Oxford: Oxford University Press, 1999), p. 4.   
	 21ดูคำ�อธิบายของธาเลสใน Jonathan Barnes, op. cit., pp. 9–17. 



132	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

(Miletus) นครหนึ่งแถบไอโอเนีย (Ionia) ในเอเชียไมเนอร์ อาณานิคมของกรีก แต่ช่วงเวลาที่มีชีวิต 
ไม่ปรากฏเป็นที่แน่ชัด (ประมาณ 624 ถึงราว 545 ปีก่อนคริสตกาล)22 สันนิษฐานกันว่าธาเลสเดินทาง
ไปยังเมืองต่าง ๆ รวมทั้งอียิปต์ สถานที่ซึ่งธาเลสได้สั่งสมความรู้เกี่ยวกับการคำ�นวณ เรขาคณิต และ
สังเกตสิ่งต่าง ๆ  โดยได้คำ�นวณความสูงของพีระมิดจากเงาแสงอาทิตย์ที่สะท้อนพีระมิดในช่วงเวลา 
ที่ให้ขนาดเท่ากับวัตถุ ธาเลสสังเกตและเปรียบเทียบจากเงาสะท้อนความสูงของตัวเอง23 ฉะนั้น เมื่อใด 
ท่ีเงาของเขามีความสูงเท่ากับตัวของเขาเองธาเลสจะใช้ช่วงเวลาน้ันวัดขนาดความสูงของพีระมิด เฮโรโดตัส 
(Herodotus) บิดาแห่งประวัติศาสตร์ ผู้แต่งหนังสือประวัติศาสตร์ในลักษณะร้อยแก้วเป็นคนแรกของ 
ตะวันตก บันทึกไว้ว่าธาเลสได้ทำ�นายปรากฏการณ์สุริยุปราคาว่าจะเกิดขึ้นในวันที่ 28 พฤษภาคม 
585 ปีก่อนคริสตกาลได้อย่างแม่นยำ�24 และน่าจะเป็นที่อียิปต์ที่ธาเลสเห็นความเป็นไปของธรรมชาติ 
การเจริญเติบโตของพืชที่เพาะปลูกขึ้นอยู่กับนํ้าขึ้นและลงของแม่นํ้าไนล์ และเมื่อถึงฤดูแล้ง นํ้าก็
เปลี่ยนสภาพกลายเป็นไอ 

	 อย่างไรก็ตาม หากเปรียบเทียบความคิดของธาเลสกับคนในยุคปัจจุบันซึ่งวิทยาศาสตร์
สมัยใหม่พิสูจน์แล้วว่าสะสารทุกอย่างบนโลกล้วนเปลี่ยนสภาพได้และกลับกลายไปเป็นพลังงาน ก็คง
ไม่ต่างอะไรกับความรู้ของนักเรียนกับนักวิทยาศาสตร์แห่งองค์การนาซา แต่กระบวนการคิดที่ได้ของ 
ธาเลสแสดงให้เห็นถึงการคิดโดยใช้เหตุและผล (Rational) โดยมิได้อธิบายตามแบบคติความเชื่อหรือ
ตามตำ�นานเทพเจ้าในแบบของโฮเมอร์และเฮสิออด25 
		  สิ่งสำ�คัญที่ทำ�ให้การคิดในแบบปรัชญาแตกต่างจากวิธีคิดของคนในยุคโบราณแบบอื่นคือ 
เราไม่จำ�เป็นต้องยอมจำ�นนต่อข้อสรุปของคนรุ่นก่อนแบบงมงาย แต่จะต้องนำ�แนวคิดมาศึกษา วิเคราะห์ 
และต่อยอดอย่างเป็นเหตุเป็นผลเพ่ือเกิดข้อสรุปเป็นองค์ความรู้ใหม่ อานักซิแมนเดอร์ (Anaximander) 
เป็นศิษย์ของธาเลส เกิดที่เมืองมิเลตุสเช่นเดียวกัน26 แม้จะสืบทอดความรู้และสำ�นักคิดของธาเลส 
แต่ก็มิได้เชื่อว่าทุกสิ่งทุกอย่างบนโลกล้วนมีแหล่งกำ�เนิดมาจาก “นํ้า” อานักซิแมนเดอร์เห็นต่างจาก
ธาเลสผู้เป็นอาจารย์ โดยมองว่านํ้ามิได้เป็นต้นตอของสิ่งต่าง ๆ แต่เป็นตัวคํ้าจุนโลก เมื่อเรามองไป 

	 22ไดออจะนีซ ลาเออติลุส (Diogenes Laertius) (ศตวรรษที่ 3) นักบันทึกอัตชีวประวัติของนักปรัชญากรีก
อ้างอิงบันทึกเหตุการณ์ของอพลโลโดรัสแห่งเอเธน (Apollodorus of Athen) (180–120 ก่อนคริสตกาล) ว่าธาเลส
เสียชีวิตในวัย 78 ปีขณะที่กำ�ลังชมการแข่งขันโอลิมปิกครั้งที่ 58 เมื่อปีที่ 548-545 ก่อนคริสตกาล สาเหตุของการ
เสียชีวิตคือความเจ็บป่วยจากความร้อนแบบรุนแรง (Heat Stroke). 
	 23Jonathan Barnes, op. cit., pp. 10-11.
	 24Ibid., p. 13. 
	 25Friedrich Nietzsche, Philosophy in the Tragic Age of the Greeks (US.: Regnery Gateway, 
1962), pp. 7-8. 
	 26Jonathan Barnes, op. cit., pp. 18–23.



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 133

ทุกทิศทุกด้านสุดขอบแผ่นดินก็จะพบนํ้าทั้งสิ้น นํ้าจึงเป็นสิ่งที่ปกคลุมโลกโดยรอบ อานักซิแมนเดอร์
เชื่อว่าโลกแบนโดยมีลักษณะเป็นทรงกลมที่เหมือนกลองล้อมรอบไปด้วยนํ้า และถูกแขวนลอยอยู่บน
อากาศ27 วิธีคิดของอานักซิแมนเดอร์ก่อให้เกิดการคิดทบทวน วิเคราะห์และต่อยอดทางปัญญา
ในหลาย ๆ ด้าน กล่าวคือ หากโลกถูกปกคลุมไปด้วยพื้นนํ้า แล้วอะไรที่ปกคลุมพื้นนํ้าอีกทีหนึ่ง และ 
ต่อเน่ืองกันไปแบบไม่มีท่ีส้ินสุด (Ad Infinitum) วิธีคิดของอานักซิแมนเดอร์จึงเป็นการคิดแบบเหตุกับผล 
(Causes-Effects) เป็นการมองสิ่งต่าง ๆ แบบห่วงโซ่ที่ไม่มีที่สิ้นสุด (Infinite Regress) หรือเป็น 
“อนันต์” (Infinity) 

	 กล่าวได้ว่า วิธีคิดของอานักซิแมนเดอร์เป็นรากฐานสำ�คัญของนักคิดนักปรัชญาในยุคต่อมา 
ที่เชื่อในการคิดแบบห่วงโซ่ไม่มีที่สิ้นสุดว่า บางครั้งบางสิ่งบางอย่างเกิดขึ้นเองจากความว่างเปล่าหรือ
หาจุดเริ่มต้นมิได้ และเป็นฐานความคิดที่นักวิทยาศาสตร์ในปัจจุบันใช้พิสูจน์ว่าจักรวาลไม่มีขอบเขต
สิ้นสุดเป็นอนันตจักรวาล (Eternal) ในทางกลับกัน มีผู้ไม่เห็นด้วยกับแนวคิดแบบ Infinite Regress 
และไม่ยอมจำ�นนต่อข้อสรุปท่ีว่าบางส่ิงบางอย่างเกิดข้ึนมาได้เองจากความว่างเปล่าหรือหาจุดเร่ิมต้นไม่ได้ 
โดยเสนอว่าทุกสิ่งทุกอย่างล้วนมีจุดเริ่มต้น (Origin) แนวคิดดังกล่าวสอดคล้องกับทฤษฎีการกำ�เนิด
ของจักรวาลท่ีเรียกว่า “ทฤษฎีการระเบิดคร้ังใหญ่” หรือ “ทฤษฎีบ๊ิกแบง” (Big Bang theory)28 การปฏิเสธ
แนวความคิดแบบอนันต์ โดยเชื่อว่าทุกสิ่งล้วนมีจุดเริ่มต้นเป็นรากฐานความคิดที่สำ�คัญของนักปรัชญา 
ในยุคกลาง ตัวอย่างเช่น นักบุญธอมัส อไควนัส (St. Thomas Aquinas) ซึ่งเชื่อความมีอยู่จริงของ
พระเจ้า (Gods) โดยเป็นยุคที่กฎหมายกับคริสตจักรเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน มีบทบาทและอิทธิพล 
ต่อสังคมตะวันตกเป็นอย่างมาก และเชื่อว่าต้องมีการกระทำ�แรก (Prime Mover) เพื่อก่อให้เกิด 
การเริ่มต้นของทุกสิ่งทุกอย่าง การกระทำ�นั้นคือการกระทำ�ของพระผู้เป็นเจ้า 
		  อานักซิเมเนส (Anaximenes) (570–526 ปีก่อนคริสตกาล) เป็นศิษย์ของอานักซิแมนเดอร์ 
กล่าวไว้ว่าลักษณะของโลกเห็นได้ชัดเจนในตัวเองว่าแบนราบ อานักซิเมเนสมีกระบวนการคิดวิธีเดียว 
กับธาเลส เนื่องจากเชื่อว่าทุกสิ่งทุกอย่างน่าจะมีสารต้นกำ�เนิด29 อย่างไรก็ตาม อานักซิเมเนสสรุปว่า 
นํ้าไม่น่าจะใช่แหล่งกำ�เนิดของทุกสิ่งทั้งปวง แต่ทุกสิ่งทุกอย่างมีที่มาจาก “อากาศ” ซึ่งสิ่งต่าง ๆ 
สามารถระเหยและกลายเป็น “ไอ” ได้ในที่สุด30 สำ�หรับแนวความคิดที่ว่าทุกอย่างมีที่มาจาก “นํ้า” ของ
ธาเลส อานักซิเมเนสอธิบายไว้ว่า นํ้าต้องอาศัยอากาศในการอัดแน่นให้กลายเป็นนํ้า เห็นได้จากตอนท่ี
ฝนตกลงมาเพราะน้ําอัดตัวเข้ากับอากาศจึงกลายเป็นน้ําฝน และเม่ือน้ําอัดแน่นรวมกันจึงกลายเป็นดินและ

	 27Ibid., p. 19. 
	 28Stephen Hawking, A Brief History of Time (London, United Kingdom: Bantam Books, 
1996), pp. 41-45. 
	 29Jonathan Barnes, op. cit., pp. 24-27. 
	 30Ibid., p. 25.



134	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

เมื่อมากขึ้นจึงกลายเป็นแผ่นดินในที่สุด31 อาจกล่าวได้ว่า อานักซิเมเนสคงจะสังเกตจากตอนนํ้า 
กระทบกับทราย ทรายก็จะเร่ิมจับตัวกันเป็นก้อนและกลายเป็นรูปทรง อานักซิเมเนสกล่าวถึงเร่ืองของ 
“ไฟ” ไว้เช่นเดียวกัน แต่เชื่อว่า “ไฟ” คืออากาศหรือลมชนิดหนึ่งที่หากได้ยาก ข้อสรุปของอานักซิเมเนส 
คืออากาศเป็นต้นกำ�เนิดของสรรพสิ่ง รวมทั้งนํ้า ดินและไฟ32

	 สิ่งสำ�คัญที่ได้จากอานักซิเมเนสไม่ใช่ความถูกผิดของข้อสรุป แต่เป็นกระบวนการคิดและ 
วิธีคิดที่ได้โดยเกิดจากการตั้งคำ�ถาม การสังเกต การศึกษาทดลองและต่อยอดองค์ความรู้ซึ่งเป็น 
กระบวนการท่ีใช้เหตุและผลท้ังส้ิน ปัจจุบันเรียกกระบวนการคิดดังกล่าวว่าวิชา “ปรัชญา” หรือการพิสูจน์
สมมติฐาน (Hypothesis) แบบกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ในยุคสมัยใหม่ การพิสูจน์สมมติฐาน 
ในงานวิจัยปัจจุบันจึงไม่จำ�เป็นต้องเป็นเรื่องที่ถูกเสมอไป จะเห็นได้ว่า วิชาปรัชญากับวิทยาศาสตร์
เป็นสิ่งที่ควบคู่กัน

	 เราเรียกแนวความคิดของธาเลส อานักซิแมนเดอร์ และอานักซิเมเนส นักปรัชญาทั้งสาม
ในยุคแรกเริ่มว่าสำ�นักมิเลตุส (Milesian School) ซึ่งได้วางรากฐาน “ปรัชญาตะวันตก” (Western 
philosophy) โดยแสวงหาสิ่งที่เรียกว่า “หลักการพื้นฐานหลักการแรก” (First principle) แนวคิดว่า 
ด้วยกฎหมายธรรมชาติก็มีที่มาจากนักปรัชญาสำ�นักมิลิตุส โดยเฉพาะอานักซิแมนเดอร์ ซึ่งกล่าวไว ้
อย่างชัดเจนว่า “สรรพส่ิงท้ังหลายล้วนกำ�เนิดจากส่ิงหน่ึงและสูญสลายไปสู่อีกส่ิงหน่ึง สรรพส่ิงท้ังหลาย
ล้วนมอบความยุติธรรมและชดเชยให้กับความอยุติธรรมของแต่ละสรรพส่ิงตามควรแก่เหตุเม่ือถึงเวลา”33 
เราสัมผัสได้ถึงแนวคิดท่ีว่าในธรรมชาติมีกฎเกณฑ์บางอย่างท่ีควบคุมหรือปกครองโลกและจักรวาลอยู่ 
กฎเกณฑ์ดังกล่าวมิใช่การดลบันดาลของเทพเจ้าหรือกฎเกณฑ์ของเทพเจ้า แต่เป็นกฎแห่งธรรมชาติ 
(Natural law) แนวคิดของนักปรัชญาแห่งสำ�นักมิเลตุสมีอิทธิต่อนักปรัชญาในช่วงเวลาต่อมา34

3.2	สำ�นักเอฟิซัส (Ephesian School) 
		  เฮราคลีตุส (Heraclitus) (540–480 ปีก่อนคริสตกาล) อาศัยอยู่ท่ีเมืองเอฟิซัส (Ephesus) 

นครหนึ่งของกรีกโบราณในแถบบริเวณชายฝั่งไอโอเนีย (Ionian coast) เช่นเดียวกับมิเลตุส เฮราคลิตุส 
มีมุมมองที่แตกต่างจากนักปรัชญาทั้งสามแห่งมิเลตุส เนื่องจากมิได้สนใจว่าสิ่งต่าง ๆ จะเกิดขึ้นมา
จากอะไร แต่กลับมองว่าหลักการพื้นฐานที่สำ�คัญคือ “การผันแปร” ของสรรพสิ่ง35 

	 31Ibid., p. 26.
	 32Ibid., p. 27. 
	 33Carlo Rovelli, Anaximander and the Nature of Science (London: Allen Lane, 2007), p. 70. 
	 34รวมทั้งแนวคิดในโลกมุสลิมดู ปวริศร เลิศธรรมเทวี, “นิติปรัชญาในโลกมุสลิม,” วารสารนิติศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร ์51, 2 (มิถุนายน 2565): 292-313. 
	 35Jonathan Barnes, op. cit., pp. 48-60. 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 135

	 เฮราคลิตุสอธิบายว่าทุกส่ิงทุกอย่างบนโลกล้วนมีการผันแปรหรือเปล่ียนแปลงอยู่อย่างช้า ๆ  
ตลอดเวลา ฉะน้ัน ทุกส่ิงทุกอย่างจึงไม่มีอะไรเท่ียงแท้ การผันแปรดังกล่าวเราสามารถรับรู้และสัมผัสได้ 
ตัวอย่างเช่น เมื่อเราใช้เท้าจุ่มลงไปในแม่นํ้าครั้งแรกและจุ่มลงอีกครั้ง แม่นํ้าที่เราสัมผัสทั้งสองจะเป็น
แม่นํ้าเดียวกัน แต่นํ้าที่สัมผัสในครั้งแรกกับครั้งที่สองไม่ใช่นํ้าชุดเดียวกัน เพราะนํ้าที่สัมผัสในครั้งแรก
ได้ผันแปรไปแล้ว36 

	 เฮราคลิตุสอธิบายต่อไปว่าสรรพสิ่งในโลกมีด้านตรงกันข้ามเสมอ (Opposite)37 ฉะนั้น 
หากมนุษย์เราไม่เคยเจ็บป่วยก็จะไม่รู้ว่าร่างกายที่แข็งแรงเป็นอย่างไร หรือหากปราศจากความหิวโหย
ก็จะไม่รู้จักว่าท้องอ่ิมเป็นอย่างไร เช่นเดียวกับเร่ืองส่ิงดีงามและความช่ัวร้าย มนุษย์จึงแยกออกระหว่าง
ความดีและความเลว สงครามและความสงบสุข กลางวันหรือกลางคืน ฤดูร้อนกับฤดูหนาว หรือ 
ความยุติธรรม (dike) กับอคติหรือความขัดแย้ง (eris) เป็นต้น เฮราคลิตุสสรุปว่า หากโลกไม่มีสิ่ง 
ตรงกันข้าม โลกย่อมไม่สามารถเกิดขึ้นมาได้ จากคำ�อธิบายดังกล่าว เฮราคลิตุสเชื่อว่ากลางวันกับกลางคืน 
สงครามกับความสงบสุข และความหิวกับความอ่ิมคือ “Logos” ซ่ึงแปลว่า “เทพเจ้า” (Gods) แต่เฮราคลิตุส
ไม่ได้หมายความ “Logos” ว่าเทพเจ้าตามตำ�นานเทพนิยายแต่อย่างใด คำ�ว่า “Logos” ในที่นี้หมายถึง 
“เหตุผล” (Reason) 

	 กล่าวโดยสรุป เฮราคลิตุสเชื่อว่า “ไฟ” คือต้นกำ�เนิดของทุกสิ่ง และในธรรมชาติจะต้อง 
มีเหตุและผลที่เป็นสากลกำ�กับอยู่ (Universal reason) หรือมีกฎระเบียบแบบแผนหรือกฎเกณฑ ์
ที่เป็นสากล (Universal law) คอยกำ�กับสิ่งต่าง ๆ ในธรรมชาติ ฉะนั้น การดำ�รงอยู่ของมนุษย์จึงเป็น
ไปตามเหตุและผลของแต่ละบุคคล38 กฎหมาย (Nomos) ในท่ีน้ีจึงหมายถึงกฎเกณฑ์บางประการท่ีเกิดข้ึน
โดยกลไกธรรมชาติ หรือ กฎธรรมชาติ (Natural law)39 แนวคิดของเฮราคลีตุสมีอิทธิพลต่อคราติลุส 
หนึ่งในนักปรัชญากลุ่มโสฟิตส์และเพลโตเป็นอย่างมาก 

	 36Ibid., 48-49. 
	 37Ibid., 55-57. 
	 38Ibid., 59-60. 
	 39ประเด็นนี้เป็นอีกประเด็นที่แตกต่างจากข้อสรุปของศาสตราจารย์ ดร.วรเจตน์ ภาคีรัตน์ ซึ่งอธิบายว่า 
“.... เฮราคลีตุสแยกกฎหมายออกเป็นสองประเภท คือ กฎหมายของเทพเจ้าท่ีเรียกว่า nomos อันเป็นระเบียบกฎเกณฑ์ 
แห่งจักรวาล กับกฎหมายของมนุษย์ที่เรียกว่า nomoi อันเป็นกฎหมายที่เกิดขึ้นในนครรัฐ (polis) กฎหมายที่เกิดขึ้น 
และใช้บังคับในนครรัฐ คือ nomoi ควรจะต้องอนุวัตรตามกฎหมายของเทพเจ้า คือ nomos” ศาตราจารย์ ดร.วรเจตน ์
จึงกล่าวสรุปว่า “.... ไม่เป็นการเกินเลยที่จะกล่าวว่านี่เป็นครั้งแรกที่มีการแยกกฎหมายบ้านเมืองออกจากกฎหมาย
ธรรมชาติและแยกความยุติธรรมตามกฎหมายท่ีมนุษย์กำ�หนดข้ึนออกจากความยุติธรรมตามธรรมชาติ ดู วรเจตน์ ภาคีรัตน์, 
เรื่องเดิม, หน้า 45.  



136	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

	 นักปรัชญาดังกล่าวข้างต้นอาจเรียกว่าเป็นกลุ่ม “สำ�นักไอโอเนีย” (Ionian school) เน่ืองจาก
อาศัยอยู่ในนครแถบไอโอเนียทั้งสิ้น อย่างไรก็ตาม ในช่วงเวลาต่อมานับตั้งแต่ห้าร้อยปีก่อนคริสตกาล
เป็นต้นไป ศูนย์กลางแห่งการเรียนรู้ได้เปลี่ยนจากไอโอเนีย ไปกระจุกตัวกันอยู่ทางตอนใต้ของอิตาลี 
รวมทั้งเมืองอีเลีย (Elea) 

3.3 สำ�นักอีเลีย (Eleatic School) 
		  พาร์เมนิเดส (Parmenides) (540–480 ปีก่อนคริสตกาล) เป็นนักปรัชญาร่วมสมัยกับ 

เฮราคลิตุส และเป็นผู้บุกเบิกสำ�นักอีเลีย (Eleatic school)40 ตั้งคำ�ถามเกี่ยวกับแนวคิดเรื่องสิ่งที่
เป็นต้นกำ�เนิดของสรรพสิ่งว่า นํ้า อากาศ ไฟและดินจะพัฒนากลายเป็นสิ่งต่าง ๆ ได้อย่างไร ตัวอย่างเช่น 
นํ้าจะกลายเป็นไวน์ หรือเปลี่ยนเป็นพืช คนหรือสัตว์ได้อย่างไร พาร์เมนิเดสสรุปว่าไม่มีสิ่งใด
เปลี่ยนเป็นสิ่งต่าง ๆ ได้นอกจากเป็นตัวมันเอง41 วิทยาศาสตร์สมัยใหม่ได้พิสูจน์แล้วว่านํ้าที่บริสุทธิ ์
ไม่อาจเปลี่ยนเป็นสิ่งอื่นได้นอกจากนํ้าที่บริสุทธิ์ 

	 พาร์เมนิเดสไม่เชื่อว่าสรรพสิ่งเกิดขึ้นจากความว่างเปล่าหรือหาจุดเริ่มต้นไม่ได้ กล่าวคือ 
ไม่มีส่ิงใดเกิดข้ึนได้จากความว่างเปล่า จึงไม่มีส่ิงใดท่ีเกิดข้ึนมาแล้วจะหายไปเป็นความว่างเปล่า พาร์เมนิเดส 
เข้าใจอย่างถ่องแท้ว่าธรรมชาติมีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา แต่อธิบายว่าความเข้าใจนั้นเกิดจาก 
การใช้อารมณ์ความรู้สึก (Sense) มากกว่าเหตุผล (Reason) พิจารณาความเป็นไปของธรรมชาติอย่าง
แท้จริง42 ในมุมมองของพาร์เมนิเดส การมองความเป็นไปของธรรมชาติด้วยอารมณ์ความรู้สึกเกิดจาก 
การสัมผัสจึงเป็นภาพลวงตา ฉะน้ัน ถ้าให้เลือกระหว่างอารมณ์ความรู้สึกกับเหตุผล พาร์เมนิเดสเลือกเหตุ 
และผลก่อนเสมอ43 ความเช่ือในเหตุ และผลของพาร์เมนิเดสต่างจากความเช่ือแบบเดิมของโฮเมอร์ และเฮสิออด 
โดยส้ินเชิง ปัจจุบันเราเรียกกลุ่มคนท่ีเช่ือม่ันในเหตุและผลว่า “เหตุผลนิยม” (Rationalism) ซึ่งเชื่อว่าการใช้เหต ุ
และผลคือหนทางของการไปสู่ความรู้ และสติปัญญา 
		  เซโนฟาเนส (Xenophanes) (570–478 ปีก่อนคริสตกาล)44 เป็นนักปรัชญาคนสำ�คัญที่มี
ความเก่ียวพันกับสำ�นักอีเลีย แม้จะเกิดในแถบไอโอเนียแต่ก็มิได้อาศัยอยู่ในแถบไอโอเนียเป็นเวลานาน 
เมื่ออายุได้ 25 ปี ได้ออกเดินทางไปยังเมือง นครหรือสถานที่ต่าง ๆ ทั่วกรีกทำ�ให้เห็นโลกกว้าง และสัมผัส 
กับวัฒนธรรมท้องถิ่นของชนชาติต่าง ๆ ที่หลากหลายจึงมาเป็นข้อสรุปเกี่ยวกับความเชื่อเรื่องเทพเจ้าว่าคือ 

	 40Jonathan Barnes, op. cit., pp. 77-90.
	 41Ibid., pp. 77-78. 
	 42Ibid., pp. 79-81. 
	 43Ibid.
	 44Ibid., pp. 40-47.



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 137

จินตนาการที่มนุษย์ได้สร้างขึ้น45 ซึ่งถือเป็นต้นแบบของการวิจัยเชิงประจักษ์ (Empirical Evidence) 
หรือการแสวงหาความรู้ท่ีได้จากการสังเกต และทดลองผ่านประสบการณ์ แบบการศึกษาวิจัยในปัจจุบัน 

		  ในช่วงเวลาหน่ึงของชีวิต เซโนฟาเนสมาอาศัยอยู่ท่ีเมืองอีเลียและได้สอนวิชาความรู้ให้กับ 
พาร์เมนิเดส เขาได้ผสมผสานแนวความคิดของนักปรัชญาแห่งมิเลตุส และแนวคิดการผันแปรของสรรพส่ิง 
ของเฮราคลิตุสเกิดเป็นข้อสรุปเกี่ยวกับโลกและจักรวาลว่ามีความเกี่ยวพันกับสภาวะความเปียกชื้น
และความแห้ง และได้ใช้ซากฟอสซิลของสิ่งมีชีวิตต่าง ๆ (Fossil) เป็นหลักฐานสนับสนุนคำ�อธิบาย
ว่าครั้งหนึ่งโลกเคยถูกปกคลุมด้วยผืนนํ้า46 ตัวอย่างแรกของการค้นคว้าอ้างอิงโดยอาศัยหลักฐาน 
(Evidence-Based) 

3.4 สำ�นักความคิดพหุนิยม (Pluralist School) 
			   สำ�นักความคิดแบบพหุนิยมคงจะเรียกเป็นสำ�นักไม่ได้เนื่องจากเป็นการจัดกลุ่มกันขึ้น 
มาเองเพื่อให้ง่ายต่อการศึกษาวิเคราะห์ โดยมีจุดเกาะเกี่ยวกันอย่างหนึ่งคือความพยายามผสมผสาน 
แนวความคิดระหว่างเฮราคลีตุสกับพาร์เมนิเดสซึ่งดูเหมือนว่าจะเชื่อในสิ่งที่ตรงกันข้ามกัน ในมุมของ 
เฮราคลีตุสข้างต้น เชื่อว่าสรรพสิ่งในธรรมชาติล้วนผันแปร การผันแปรดังกล่าวเราสามารถรับรู้ และ
สัมผัสได้ ขณะที่พาร์เมนิเดสให้ใช้เหตุผลพิจารณาความเป็นไปของธรรมชาติ มากกว่าการใช้อารมณ์
ความรู้สึกของมนุษย์ซึ่งเป็นภาพลวงตา พาร์เมนิเดสสรุปว่าไม่มีสิ่งใดในธรรมชาติที่ผันแปรไป 

		  เอมเพโดคลีส (Empedocles) (490–430 ปีก่อนคริสตกาล)47 เป็นนักปรัชญาที่พิสูจน์
ทฤษฎีของเฮราคลีตุสและพาร์เมนิเดสแล้วว่าทฤษฎีของท้ังสองมีส่วนท่ีถูกและบางส่วนท่ีผิด เอมโพโดคลีส 
พบว่าสาเหตุของปัญหามีท่ีมาจากความเชื่อของนักปรัชญาทั้งสองท่านว่าต้นกำ�เนิดของสรรพสิ่ง 
ทั้งปวงมาจากสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ตรงจุดนี้เองที่เป็นช่องว่างระหว่างการใช้เหตุผลกับการรับรู้และสัมผัส48 ฉะนั้น  
การใช้อารมณ์ความรู้สึกและสัมผัสอาจไม่สมเหตุสมผลในบางครั้ง ขณะที่การใช้เหตุผลก็อาจขัดกับ
ความเป็นไปของสรรพสิ่งที่ล้วนแล้วค่อย ๆ เปลี่ยนแปลงและรับรู้ได้จากด้วยการสัมผัสในบางกรณี 
เอมโพโดคลีสผสมผสานแนวความคิดของเฮราคลีตุสและพาร์เมนิเดส และเห็นว่าข้อสรุปของเฮราคลีตุส 
ที่ว่าทุกสิ่งทุกอย่างเปลี่ยนแปลงไป มนุษย์จึงจำ�เป็นเชื่อในสิ่งที่เห็น สิ่งที่รับรู้และสิ่งที่ตนสัมผัส แต่ใน
ขณะเดียวกันไม่เชื่อว่านํ้าจะเปลี่ยนเป็นพืช สัตว์หรือสิ่งอื่นได้อย่างไร เอมโพโดคลีสจึงสรุปว่าข้อสรุป
ของพาร์เมนิเดสจึงถูกต้องในเรื่องนี้ ฉะนั้น จึงไม่มีสิ่งใดที่เกิดขึ้นมาแล้วจะหายไปเป็นความว่างเปล่า49

	 45Ibid. 
	 46Ibid. 
	 47ดูคำ�อธิบายของเอมโพโดคลีสใน Jonathan Barnes, op. cit., pp. 111-160.
	 48Ibid., pp. 111-113.
	 49Ibid., pp. 124-125. 



138	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

		  เอมโพโดคลีสนำ�เสนอว่าในธรรมชาติมีส่วนประกอบสำ�คัญสี่อย่าง ได้แก่ นํ้า อากาศ ไฟ 
และดิน รวมกันเป็นปฐมธาตุทั้งสี่ (Four Classical Elements)50 ความเป็นไปของธรรมชาติเกิดจาก
องค์ประกอบทั้งสี่อย่างในสัดส่วนที่หลากหลายและแตกต่างกัน และเมื่อสิ่งเหล่านั้นตายส่วนประกอบ
ที่กลายเป็นสิ่งเหล่านั้นก็จะแตกกระจายกลายเป็นธาตุทั้งสี่อย่างดังเดิม เอมโพโดคลีสยกตัวอย่าง 
ไม้หรือฟืนที่กำ�ลังไหม้ว่าเกิดการแตกกระจายของธาตุทั้งสี่ เสียงฟืนดัง “แคร๊ก” ที่กำ�ลังไหม้คือการ
แตกตัวกันของส่วนประกอบของนํ้า ขณะที่ฟืนบางส่วนกลายเป็นไอลอยไปในอากาศ และเราเห็นไฟ 
ท่ีกำ�ลังไหม้ รวมท้ังส่ิงท่ีคงเหลืออยู่คือเถ้าหรือส่วนประกอบของดิน ย่ิงกว่าน้ัน เอมโพโดคลีสอธิบายว่า  
สิ่งที่ทำ�ให้ธาตุเหล่านั้นแตกสลายและรวมตัวกันได้คือพลัง (Forces) ในธรรมชาติที่แตกต่างกันสองสิ่ง 
กล่าวคือ ประการแรก “ความรัก” (Love) ซ่ึงทำ�ให้ส่ิงต่าง ๆ  รวมตัวกันข้ึนและประการท่ีสอง “ความขัดแย้ง” 
(Strife) ซึ่งทำ�ให้ทุกอย่างแยกตัวกันออกไป จะเห็นได้ว่า เอมโพโดคลีสแยกระหว่างความแตกต่าง
ระหว่าง “สสาร” กับ “พลังงาน”51 ซึ่งสอดคล้องกับวิทยาศาสตร์ในปัจจุบันที่อธิบายว่ากระบวนการ
ทางธรรมชาติเป็นการปฏิสัมพันธ์กันระหว่างสสารกับพลังงาน นอกจากน้ี ยังต้ังข้อสงสัยเก่ียวกับการรับรู้ 
ต่อสิ่งต่าง ๆ ของมนุษย์ ตัวอย่างเช่น เรามองเห็นต้นไม้เป็นต้นไม้ได้อย่างไร? เอมโพโดคลีสกล่าวว่า
เพราะนัยน์ตาของมนุษย์มีส่วนประกอบของปฐมธาตุท้ังส่ีเหมือนกับสรรพส่ิงในธรรมชาติ ฉะน้ัน หากดวงตา 
ของมนุษย์ไม่มีปฐมธาตุทั้งสี่ดังกล่าว ก็ย่อมมองไม่เห็นว่านํ้าเป็นนํ้าดังที่ปรากฏ ไฟเป็นไฟอย่างที่เห็น 
อากาศเป็นอากาศอย่างท่ีสัมผัส และดินเป็นส่ิงต่าง ๆ ท่ีเกิดข้ึนบนโลกอย่างท่ีเป็น52 เอมเพโดคลีสสรุปว่า 
กฎหมาย (nomos) จึงมิใช่เทพเจ้า (themis) อย่างที่เข้าใจ

		  อานักซาโกรัส (Anaxagoras) (500–428 ปีก่อนคริสตกาล)53 นักปรัชญาอีกท่านที่จัดอยู่
ในกลุ่มแนวคิดพหุนิยม ซึ่งไม่เชื่อว่าสสารใดสสารหนึ่งจะก่อให้เกิดเป็นสรรพสิ่งบนโลกได้ แต่อธิบายว่า 
ธรรมชาติประกอบไปด้วยส่ิงเล็ก ๆ จำ�นวนมากท่ีมองไม่เห็น อานักซาโกรัสเรียกส่ิงเล็ก ๆ จำ�นวนมาก 
ที่มองไม่เห็นดังกล่าวว่า “อนุภาค” (Miniscule Particles) ซึ่งเป็นบางสิ่งบางอย่างที่อยู่ในทุกสรรพสิ่ง 
เป็นเหมือนเมล็ดพันธุ์ต้นกำ�เนิด โดยมีพลังบางอย่าง (Force) ที่มีโครงสร้างเป็นระเบียบคอยกำ�กับ 
ให้เกิดเป็นสรรพสิ่ง อานักซาโกรัสเรียกพลังดังกล่าวว่าสติปัญญา หรือ “Nous”54 

	 เดโมครีตุส (Democritus) (460–370 ปีก่อนคริสตกาล)55 นักปรัชญาในยุคแรกเริ่ม 
ที่จะกล่าวถึงเป็นคนสุดท้าย และอาจจัดอยู่ในกลุ่มความคิดแบบพหุนิยม เนื่องจากเห็นว่าการผันแปร

	 50Ibid., p. 125. 
	 51Ibid., p. 145. 
	 52Ibid., pp. 155-157.
	 53Jonathan Barnes, op. cit., pp. 185-198.
	 54Ibid., pp. 187-190. 
	 55Ibid., pp. 203-253.



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 139

ของสรรพสิ่งในธรรมชาติมิได้เป็นเพราะสิ่งเหล่านั้นเปลี่ยนแปลงไป เดโมครีตุสสันนิษฐานว่าทุกสิ่ง 
ในธรรมชาติและจักรวาลประกอบกันขึ้นจากสิ่งที่เล็กจนมองไม่เห็นแต่ละส่วน ๆ ที่เรียกว่า “อะตอม” 
(Atom) หรือส่ิงท่ีไม่อาจตัดขาดจากกันได้ เดโมครีตุสเช่ือว่าในธรรมชาติประกอบด้วยอะตอมท่ีมากมาย 
มหาศาลโดยมิอาจนับได้ และมีรูปร่างหน้าตาที่ต่างกันออกไป บางอะตอมอาจมีรูปร่างกลม และนิ่ม 
หรือบางอะตอมอาจมีผิวที่ไม่เรียบและขรุขระ และเมื่อแตกต่างกันจึงประกอบกันขึ้นเป็นสรรพสิ่งที่
แตกต่างกัน56 เดโมครีตุสอธิบายปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ (nomos) ที่มีด้านตรงกันข้ามเสมอของ
เฮราคลีตุสว่าเป็นเพียงความคิดเห็นหรือการอธิบายโดยปกติทั่วไป (Conventional opinion) แต่ยัง
มิใช่ความเป็นจริงอันแน่แท้ (Truth) เพราะความแท้จริงแล้วมีแต่เพียงอะตอมและความว่างเปล่า

	 อาจกล่าวได้ว่า เราไม่จำ�เป็นต้องรู้ว่าเหตุผลเบื้องต้นของความคิดในหมู่นักปรัชญายุคแรก
เริ่มนี้เกิดขึ้นได้อย่างไร แต่เราให้ความสำ�คัญต่อกระบวนการคิด การแสวงหาคำ�ตอบและการอธิบาย
ของนักปรัชญาในยุคกรีกแรกเริ่มนี้และได้ทราบว่านักปรัชญาดังกล่าวต้ังคำ�ถามเก่ียวกับความเป็นไป
ของธรรมชาติภายใต้กฎแห่งธรรมชาติ (Law of Nature) การคิดแบบนี้ได้แยกกระบวนการคิดของ
คนในสังคมกรีกโบราณที่เดิมยึดติดแบบคติความเชื่อสู่การใช้เหตุและผล ตรงจุดนี้ที่เราจะเรียกว่า
เป็นการเปลี่ยนผ่านจาก Mythos ไปสู่ Logos 

4. ปรัชญาเมธีอมตะ 

จากยุคปรัชญาธรรมชาติสู่ยุคปรัชญาเมธีอมตะ (Classical Philosophy) นักปรัชญา 
ในยุคนี้โดยเฉพาะโสกราตีส (Socrates) ได้เปลี่ยนแนวทางของปรัชญาจากเดิมที่อธิบายเรื่องโลก
และจักรวาลสู่การอธิบายความเป็นไปของชีวิตและสังคมอย่างเป็นเหตุเป็นผล ดังที่ซิเซโร (Cicero) 
นักปรัชญาโรมันซ่ึงมีชีวิตในช่วงประมาณ 200 ปีต่อมาได้กล่าวไว้ว่า โสกราตีสเป็นผู้ดึงปรัชญาจากโลก 
แห่งดวงดาวสู่โลกของมนุษย์ ในช่วงเวลาของโสกราตีส อารยธรรมต่าง ๆ ได้หล่ังไหลเข้าสู่นครรัฐเอเธนส์ 
(Athens) ซ่ึงเป็นศูนย์กลางทางความรู้และอำ�นาจของกรีก โดยนับต้ังแต่ 450 ปีก่อนคริสตกาลเป็นต้นมา 
นครรัฐเอเธนส์มีความเจริญก้าวหน้าและความมั่งคั่งยิ่งกว่าเมืองอื่นของกรีก โดยเป็นทั้งศูนย์กลาง
ทางการค้าและอารยธรรมที่มีความมั่นคงทางการทหารและมีการปรับใช้รูปแบบการปกครองท่ีให้
สิทธิพลเมืองมีส่วนร่วมในการตัดสินใจและแสดงความคิดเห็นต่อการจัดการบ้านเมืองและสังคม 
นับต้ังแต่สมัยโซลอน (Solon) ผู้ปกครองท่ีย่ิงใหญ่ซ่ึงนำ�พานครรัฐเอเธนส์ไปสู่การปกครองรูปแบบหน่ึง
เรียกว่า “ประชาธิปไตย” (Democracy) 

	 56Ibid., pp. 210-212. 



140	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

	 ความเจริญและความมั่งคั่งของนครรัฐเอเธนส์ ส่งผลให้ผู้คนจำ�นวนมากหลั่งไหลและอพยพ 
เข้ามาอาศัยอยู่ในนครรัฐเอเธนส์ และในบรรดากลุ่มคนที่อพยพเข้ามา มีนักปรัชญาอยู่กลุ่มหนึ่งได้
กลายเป็นที่ยอมรับเป็นอย่างมากในแวดวงชนชั้นสูงของกรีก นักปรัชญากลุ่มดังกล่าวเรียกตนเองว่า 
“โสฟิตส์” (Sophists)57 หรือผู้มีปัญญา นักปรัชญากลุ่มโสฟิตส์ที่มีชื่อเสียงและได้รับการยอมรับเป็น
อย่างมาก อาทิ โพรทากอรัส (Protagoras) (490–420 ปีก่อนคริสตกาล) เจ้าของแนวคิด “มนุษย์คือ
มาตรวัดของทุกสิ่ง” (Of All Thing Man Is The Measure)58 

เหตุท่ีนักปรัชญาโสฟิตส์เป็นท่ียอมรับในสังคมกรีกเป็นอย่างมากก็เพราะโสฟิตส์คือครูผู้สอน 
วิชาความรู้ให้แก่บรรดาชนช้ันสูงหรือกลุ่มคนชนช้ันนำ�ของกรีก และเป็นผู้ถ่ายทอดศาสตร์แห่งการโน้มน้าว 
(Art of Rhetoric) ซึ่งถือเป็นศาสตร์สำ�คัญในการโน้มน้าวผู้อื่นหรือใช้โต้เถียงฝ่ายตรงข้ามด้วยถ้อยคำ�
ที่กินใจฟังแล้วสมเหตุสมผล ศาสตร์แห่งการโน้มน้าวจึงเป็นการฝึกและพัฒนาวาทะศิลป์ของพลเมือง
ชาวเอเธนส์ในยุคสมัยนั้น และมีความสำ�คัญต่อการปกครองแบบประชาธิปไตยที่ต้องอาศัยเสียงของ 
บุคคลอ่ืนในการสนับสนุน59 จะเห็นได้ว่า การสอนวิชาความรู้ของโสฟิตส์แลกกับทรัพย์สินหรือค่าตอบแทน 
จึงทำ�ให้ผู้มีฐานะหรือกลุ่มบุคคลในครอบครัวท่ีมีฐานะเท่าน้ันท่ีจะได้รับความรู้ กลุ่มโสฟิตส์จึงมีอิทธิพล 
ในหมู่ชนช้ันนำ�ของกรีก มีความร่ํารวยและความเป็นอยู่ท่ีหรูหรากว่านักปรัชญาอ่ืนเป็นอย่างมาก กล่าวได้ว่า 
โสฟิตส์คือผู้พัฒนาความคิดและสติปัญญาของกลุ่มชนชั้นนำ�กรีกในยุคสมัยนั้น 

4.1 โสกราตีส  
			   โสกราตีส (Socrates) (470–399 ปีก่อนคริสตกาล) ประนามวิธีการของกลุ่มโสฟิตส์เป็น
อย่างมาก ในมุมมองของโสกราตีส การแสวงหาความรู้ก็เพื่อค้นพบสัจธรรมหรือความจริงแห่งชีวิต 
มากกว่าจะเป็นไปเพ่ือการได้มาซ่ึงทรัพย์สินเงินทองและความสุขสบาย หรือเป็นการใช้คำ�พูดเพ่ือโน้มน้าว
บุคคลอื่นหรือเพื่อเอาชนะ เป็นที่น่าเสียดายว่าผลงานของโสกราตีสมิได้มีการจดบันทึกไว้ หรือผลงาน
ของกลุ่มโสฟิสต์เองก็เช่นเดียวกันที่ปัจจุบันเหลือรอดจนแต่เพียงบางส่วน สำ�หรับโสกราตีสแม้จะมิได้
จดบันทึกคำ�พูดใด ๆ ไว้ แต่เราสามารถศึกษาแนวความคิดของโสกราตีสผ่านผลงานของนักปรัชญารุ่นหลัง 
โดยเฉพาะผลงานของเพลโตซึ่งกล่าวถึงคำ�พูดของโสกราตีสไว้มาก เราไม่อาจทราบได้เลยว่าคำ�พูด 
และแนวความคิดของโสกราตีสที่ปรากฏในผลงานของเพลโต เป็นคำ�พูดจากปากของโสกราตีสเอง
หรือเป็นเพียงความคิดของเพลโต เราทราบแต่ว่าเพลโตได้พรรณนาและถ่ายทอดความรู้ของโสกราตีส 

	 57คำ�อธิบายเกี่ยวกับนิติปรัชญาโสฟิตส์อย่างละเอียดปรากฏในงานเขียนเพียงช้ินเดียวของวงการ 
นิติศาสตร์ไทย โดยเฉพาะในหนังสือของศาสตราจารย์ ดร.วรเจตน์ ภาคีรัตน์ ดู วรเจตน์ ภาคีรัตน์, เร่ืองเดิม, หน้า 53–65.  
	 58ดูทฤษฎีดังกล่าวใน Plato, Protagoras and Meno (London: Penguin Books, 2005).
	 59Herrick James, The History of Theory of Rhetoric: An Introduction (Boston: Allyn and 
Bacon, 2005), p. 103. 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 141

ให้แก่คนรุ่นหลังในลักษณะบทสนทนาของโสกราตีส (Socratic dialogue) สำ�หรับผลงานของกลุ่ม 
โสฟิตส์ก็เช่นเดียวกัน60 ที่เราสามารถศึกษาแนวคิดของกลุ่มโสฟิตส์ผ่านงานเขียนของเพลโต61 และ
อริสโตเติล62 อย่างไรก็ตาม ทั้งเพลโตและอริสโตเติลต่างไม่เห็นด้วยกับแนวความคิดของโสฟิตส์  
แนวความคิดของกลุ่มโสฟิตส์จึงถูกวิพากษ์วิจารณ์เป็นอย่างมาก ฉะน้ัน จึงไม่น่าประหลาดใจว่าเพราะเหตุใด
นิติปรัชญาของกลุ่มโสฟิตส์ไม่เป็นท่ีรู้จักอย่างแพร่หลายและตกอยู่ภายใต้ร่มเงาของนักปรัชญาท้ังสามท่าน 
			   หน่ึงในปรัชญาท่ีได้จากโสกราตีสคือกระบวนการคิดและวิธีการ โสกราตีสใช้วิธีการต้ังคำ�ถาม
เพื่อแสวงหาคำ�ตอบต่อสิ่งต่าง ๆ (Dialectic method) โดยไม่พยายามถ่ายทอดความรู้ความเข้าใจ
แบบนักปรัชญาท่านอื่น กล่าวคือ ไม่ทำ�ตนเป็นครูผู้สอนแต่จะใช้วิธีตั้งคำ�ถามด้วยความไม่รู้และถามไป
จนกว่าผู้เรียนจะตระหนักรู้ด้วยตนเอง ฉะน้ัน คำ�ถามส่วนใหญ่จึงเป็นคำ�ถามท่ีย่ัวยุให้เกิดกระบวนการคิด 
หรือกระตุ้นให้ใช้สามัญสำ�นึก (Common sense) จนเกิดความเข้าใจอย่างถ่องแท้ด้วยตนเอง ตัวอย่างเช่น 
ความยุติธรรมคืออะไร? จะเห็นได้ว่า คำ�ถามเช่นน้ีเป็นคำ�ถามปลายเปิดท่ีเข้าใจง่ายแต่ให้คำ�ตอบได้ยาก 
ผู้ตอบจำ�เป็นต้องมีความรู้และสติปัญญาจึงจะตอบได้ดี เชื่อกันว่ามีคนไปถามเทพีแห่งการพยากรณ ์ 
ผู้หยั่งรู้ว่ามีผู้ใดจะฉลาดยิ่งกว่าโสกราตีสอีกหรือไม่ เทพีแห่งการพยากรณ์ก็ตอบไปว่าในโลกนี้ไม่มีผู้ใด
ฉลาดไปกว่าโสกราตีสอีกแล้ว คำ�บอกเล่าดังกล่าวปรากฏในงานเขียนของเพลโตเรื่อง “คำ�ขอโทษของ
โสกราตีส” (Apology)63 แต่หากไปถามโสกราตีสคงจะตอบว่า “I know that I know nothing” 
คำ�พูดที่ติดปากของโสกราตีส ซึ่งแปลได้ว่า โสกราตีสรู้อย่างเดียวว่าตนเองไม่รู้อะไรเลย หากพิจารณา
วลีดังกล่าวแล้ว ก็จะเข้าใจได้ว่าที่โสกราตีสไม่รู้ แท้จริงแล้วโสกราตีสรู้ หรือโสกราตีสอาจหมายถึง 
ถ้ารู้แบบผิด ๆ ก็คือไม่รู้อะไรเลย คำ�พูดของโสกราตีสอาจฟังดูขัดแย้งกันเองแต่ท่ีจริงแล้วไม่ขัด (Paradox) 
เราเรียกวิธีการดังกล่าวว่า “วิธีการสอนแบบโสกราตีส” (Socratic method) ซ่ึงมีอิทธิพลต่อการเรียน
การสอนในสังคมตะวันตกจนถึงปัจจุบัน มหาวิทยาลัยชั้นนำ�ของโลกมีการเรียนการสอนที่ผสมผสาน
วิธีการดังกล่าว 
	 			  ไม่เพียงแต่วิธีการสอนท่ีแตกต่างจากนักปรัชญาในยุคก่อน โสกราตีสยังเช่ือว่าหลักปรัชญา
ของนักปรัชญาธรรมชาติในยุคก่อนเป็นเร่ืองท่ีไกลตัวมนุษย์และสังคมไปมาก ส่ิงท่ีโสกราตีสให้ความสนใจ
เป็นอย่างมากคือเรื่องของความยุติธรรมในสังคม คุณธรรม ความกล้าและสัจธรรมหรือความเป็นจริง
แห่งชีวิต ซ่ึงกลายเป็นแนวคิดท่ีหล่อหลอมสังคมของกรีก อาจกล่าวได้ว่า โสกราตีสคือนักปรัชญาคนแรก 

	 60ผลงานของโสฟิตส์ศึกษาเพ่ิมเติมได้ใน John Dillon and Tania Gergel, The Greek Sophists (London: 
Penguin Books, 2003). ซึ่งแปลผลงานที่เหลือรอดในปัจจุบันของโสฟิตส์เป็นภาษาอังกฤษแบบตรงตัว. 
	 61Plato, Protagoras and Meno (London: Penguin Books, 2005). 
	 62Herrick James, The History of Theory of Rhetoric: An Introduction (Boston: Allyn and 
Bacon, 2005), p. 103. 
	 63Plato, Socrates’ Defence (London: Penguin Books, 2005).  



142	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

ที่กล่าวถึงเรื่องจริยศาสตร์ (Ethic) หรือปรัชญาคุณธรรม (Moral philosophy) ซึ่งมีความสัมพันธ์กับ
นิติปรัชญา64

			   การต้ังคำ�ถามเร่ืองคุณธรรม ความยุติธรรม และความกล้าของโสกราตีสแฝงไปด้วยเร่ืองความด ี
กับความชั่ว สิ่งที่ถูกต้องและไม่ถูกต้อง คุณธรรมคือ ความรู้ และความรู้ที่สำ�คัญที่สุดคือความรู ้
ว่าด้วยการมีชีวิตที่ดี (Eudaimonia) อย่างไรจึงจะถือว่าเป็นการมีชีวิตที่ดี สำ�หรับบุคคลทั่วไป คงหมายถึง 
ชีวิตที่มีความสุข ความสะดวกสบาย และความพึงพอใจ แต่สำ�หรับโสกราตีสการมีชีวิตที่ดีคงมิได้
หมายความถึงความสุขทางกาย ซึ่งเกิดจากการรับรู้และสัมผัสเพียงอย่างเดียว แต่รวมถึงการมีชีวิต 
ที่ตระหนักรู้ว่าอะไรถูกอะไรผิด (ความยุติธรรม) ชีวิตที่มีเกียรติและศักดิ์ศรีและชีวิตที่มีความภูมิใจ 
ซึ่งเป็นคุณค่าของการมีชีวิตที่ดีอย่างแท้จริง การมีชีวิตที่ดีได้กลายเป็นประเด็นสำ�คัญในสังคมกรีก 
และกลายเป็นจุดศูนย์รวมความสนใจของผู้คนในยุคต่อมา65 ปัจจุบันองค์การสหประชาชาติได้ให้
ความสำ�คัญกับประเด็นดังกล่าวว่าเป็นปัจจัยสำ�คัญต่อการพัฒนาประเทศ ฉะนั้น ระดับการพัฒนา 
จึงไม่ได้วัดแต่เพียงฐานะทางเศรษฐกิจ แต่จำ�เป็นต้องคำ�นึงถึงการมีชีวิตความเป็นอยู่ท่ีดีของประชาชน
ในประเทศด้วยเช่นกัน66 

	 	 ดูเหมือนว่าโสกราตีสจะยึดมั่นในเรื่องความยุติธรรมเป็นอย่างมาก แล้วความยุติธรรม 
ในมุมมองของโสกราตีสคืออะไร? ดังได้กล่าวข้างต้นว่า สังคมกรีกได้นำ�การปกครองรูปแบบประชาธิปไตย
มาปรับใช้ ชาวกรีกชอบในเร่ืองสัญลักษณ์เป็นอย่างมากและสัญลักษณ์ท่ียอดเย่ียมท่ีสุดของประชาธิปไตย
ก็คือการยกมือหนึ่งคนหนึ่งเสียงในที่สาธารณะเป็นที่ยอมรับอย่างแพร่หลาย แต่ต้องจำ�ไว้อย่างหนึ่ง
ว่าคนเหล่านั้นมีหอกถืออยู่ในมืออีกข้างหนึ่งนั่นคือความหมายของเสียงข้างมากในยุคสมัยนั้น ฉะนั้น 
ความถูกต้องหรือความยุติธรรมจึงเป็นผลประโยชน์ของผู้ที่แข็งแกร่งกว่า (Might is right)67 ซึ่งเป็น
ความเช่ือของชาวกรีกในยุคน้ัน โสกราตีสไม่เห็นด้วยกับแนวความคิดดังกล่าว และทำ�ให้โสกราตีสขัดแย้ง 
กับผู้มีอิทธิพลและผู้ปกครองของนครรัฐเอเธนส์ ในปีที่ 399 ก่อนคริสตกาล โสกราตีสถูกกล่าวหาว่า 
ทำ�ให้ศีลธรรมของเยาวชนเส่ือมทรามจนเสียคน ไม่เคารพต่อเทพเจ้า อีกท้ัง ยังได้สร้างเทพเจ้าข้ึนมาใหม่ 
คณะลูกขุนเสียงข้างมากซึ่งมาจากประชาชนทำ�หน้าที่ตัดสินพิพากษาว่าโสกราตีสมีความผิดจริงและ
ให้ลงโทษประหารชีวิตด้วยการด่ืมยาพิษ (Hemlock) โสกราตีสได้รับโอกาสท่ีจะมีชีวิตรอดอยู่ได้ด้วยการ 

	 64ดูตัวอย่างแนวคิดปรัชญาคุณธรรม อาทิ อดัม สมิธ (Adam Smith) ใน ปวริศร เลิศธรรมเทวี, “เศรษฐกิจ
การเมืองในโลกของนิติปรัชญา,” บทบัณฑิตย ์79, 3 (กรกฎาคม-กันยายน 2566): 1-44. 
	 65ปวริศร เลิศธรรมเทวี, “นิติปรัชญาโรมัน,” บทบัณฑิตย์ 78, 1 (มกราคม-มีนาคม 2565): 26–64. 
	 66เรียกว่า “การพัฒนาสังคมโดยมีคนเป็นศูนย์กลาง” (Human Development) ดู ปวริศร เลิศธรรมเทวี, 
“หลักและทฤษฎีสิ่งแวดล้อมในกฎหมายระหว่างประเทศ,” วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร ์ 44, 2 
(มิถุนายน 2558): 443-467.
	 67Plato, The Republic (London: Penguin Books, 2007), pp. 3-25. 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 143

กลับคำ�พูดว่าคำ�สอนต่าง ๆ ของตนไม่เป็นความจริง อย่างไรก็ตาม ประวัติศาสตร์บางครั้งเป็นเรื่อง 
ที่โหดร้าย แต่บางครั้งเรื่องที่โหดร้ายก็เพื่อให้ประวัติศาสตร์เดินต่อไปได้ โสกราตีสเชื่อว่า “The 
Unexamined Life Is Not Worth Living” หรือคุณค่าของชีวิตคือการตระหนักรู้ว่าชีวิตคืออะไร 
กำ�ลังทำ�อะไรและดำ�รงอยู่เพ่ือเหตุผลใด เป็นวาทะอันโด่งดังในวาระสุดท้ายของโสกราตีสและได้ด่ืมยาพิษ
จนถึงแก่ความตาย68 ตรงจุดนี้เราได้เห็นพัฒนาการของกฎหมายในยุคกรีกโบราณแล้วว่าเปลี่ยนแปลง
ไปจาก วิถีชีวิต (Way of life) โดยกฎหมาย (nomos) เป็นของขวัญจากเทพเจ้า และกฎหมาย 
(nomos) ที่เป็นกฎเกณฑ์ในธรรมชาติ (Law of nature) เป็นกฎเกณฑ์ที่มนุษย์สร้างขึ้นหรือกฎเกณฑ์
ที่บังคับใช้ในสังคม (Human invention) เรื่องราวของโสกราตีสดังที่ปรากฏในบทประพันธ์ของเพลโต 
นับเป็นสิ่งสำ�คัญที่สะท้อนให้เห็นถึงมุมมองต่อกฎหมาย การเชื่อฟังหรือฝ่าฝืนต่อกฎหมายที่เห็นว่าไม่
เป็นธรรม 

4.2	เพลโต 
			   ความตายของโสกราตีสผู้เป็นอาจารย์มีผลต่อแนวคิดทางปรัชญาของเพลโต (Plato) 
(428–348 ปีก่อนคริสตกาล) ผู้สร้างทฤษฎีอมตะอันโด่งดังที่ถูกกล่าวขวัญจนถึงปัจจุบันคือทฤษฎี 
“กษัตริย์นักปรัชญา” หรือ “ราชานักปราชญ์” (Philosopher’s King)69 ซึ่งจะได้กล่าวต่อไป 

		  รากฐานแนวคิดของเพลโตมาจากนักปรัชญาในยุคก่อน ฉะน้ัน แนวคิดของเพลโตจึงสัมพันธ์
กับแนวคิดปรัชญาธรรมชาติของนักปรัชญาในยุคก่อนโสกราตีสเป็นอย่างมาก โดยเฉพาะแนวคิด
เร่ืองความสัมพันธ์ระหว่างส่ิงท่ีผันแปร กับส่ิงท่ีไม่มีทางเปล่ียนแปลงไปได้หรือเป็นนิรันดร์ หากเราพิจารณา
แนวคิดเร่ืองความยุติธรรมของโสฟิตส์กับโสกราตีสข้างต้นแล้วจะพบว่า ด้านหน่ึงของแนวคิดกลุ่มโสฟิตส์ 
และโสกราตีสเก่ียวข้องกับความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสังคม แต่อีกด้านหน่ึงเราจะเห็นว่าท้ังโสฟิตส์ 
และโสกราตีสได้ใช้หลักคิดปรัชญาธรรมชาติมาอธิบายความเป็นไปของมนุษย์และสังคม ฉะน้ัน ความยุติธรรม 
ในมุมมองของโสฟิตส์ซ่ึงมีอิทธิพลต่อแนวคิดของชนช้ันปกครองของกรีกข้ึนอยู่กับกาลเวลาและสถานท่ี 
ความยุติธรรมจึงขึ้นอยู่กับตัวของบุคคลและเปลี่ยนแปลงไปตามยุคสมัย บางเรื่องอาจเป็นสิ่งที่ถูกต้อง
หรือเป็นธรรมในที่หนึ่งแต่อาจไม่ใช่เรื่องที่ถูกต้องในอีกที่หนึ่ง ฉะนั้น ความยุติธรรมจึง “ผันแปร”70 

	 68Plato, Socrates’ Defence (London: Penguin Books, 2005). 
	 69ปรากฏในผลงานของเพลเรื่อง “Politeia” ซึ่งเป็นคำ�ในภาษากรีกโบราณแปลได้หลายความหมาย  
โดยมีความหมายตั้งแต่สิทธิของพลเมืองไปจนถึงรูปแบบรัฐ ปัจจุบันใช้คำ�ดังกล่าวเป็น “รัฐธรรมนูญ” (Constitution) 
อย่างไรก็ตาม ผลงานดังกล่าวถูกแปลและรู้จักกันในชื่อของ “Republica” หรือในภาษาอังกฤษ “The Republic”  
ซึ่ง ส. ศิวรักษ์ แปลคำ�นี้โดยใช้คำ�ว่า “อุตมรัฐ” ในภาษาไทยดู สุลักษณ์ ศิวรักษ์, โสกราตีส (กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ
โครงการตำ�ราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์, 2523) และดู Plato, The Republic (London: Penguin Books, 
2007), pp. 3-25. 
	 70Plato, Socrates’ Defence (London: Penguin Books, 2005). 



144	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

จากคนหน่ึงสู่อีกคนหน่ึงหรือจากคนรุ่นหน่ึงกับอีกรุ่นหน่ึง ทราบกันดีว่าโสกราตีสไม่เห็นด้วยกับแนวคิด 
ของโสฟิตส์ แต่เชื่อว่าความยุติธรรมไม่ขึ้นอยู่กับกาลเวลา สถานที่หรือความเห็นของบุคคล ฉะนั้น 
ความยุติธรรมจึง “ไม่ผันแปร” แต่มีบรรทัดฐานเพียงหนึ่งเดียวที่จะชี้ว่าสิ่งใดถูกหรือสิ่งใดผิด โสกราตีส 
ยังเช่ือว่าเหตุผลท่ีแท้จริงของมนุษย์เราน้ันเป็นส่ิงท่ีไม่ผันแปร หรือความจริงก็คือความจริงเป็นส่ิงนิรันดร์ 
มนุษย์จึงแสวงหาความหมายของความยุติธรรมได้ด้วยการใช้จิตสำ�นึกพิจารณาและให้เหตุผลก็จะ
เข้าใจว่าอะไรคือความยุติธรรมท่ีแท้จริงเป็นบรรทัดฐานเดียวกัน71 แต่สำ�หรับเพลโต มิได้แยกท้ังสองส่ิง 
ออกจากัน (Immutable) แต่ถือว่าส่ิงท่ีไม่ผันแปรในธรรมชาติ กับส่ิงท่ีไม่ผันแปรในลักษณะของศีลธรรม
ของมนุษย์และสังคมเป็นโลกคู่ขนานท่ีสัมพันธ์และเป็นเร่ืองเดียวกัน เพลโตพยายามอธิบายส่ิงท่ีเราเรียกว่า 
“สภาวะท่ีแท้จริง” (Reality)72 หรือโลกแห่งความเป็นจริงนิรันดร์ ฉะน้ัน สภาวะท่ีแท้จริงในโลกแห่งธรรมชาติ
กับสภาวะที่แท้จริงในโลกแห่งศีลธรรมของมนุษย์และสังคมเป็นเรื่องหรือสิ่งเดียวกัน และเป็นนิรันดร์
โดยมิอาจแยกขาดจากกันได้ 
 		  เพลโตได้อธิบายแนวคิดเร่ืองสภาวะท่ีแท้จริงหรือโลกแห่งความเป็นจริงนิรันดร์ผ่านแนวคิด
เร่ืองโลกแห่งไอเดีย (World of Ideas)73 เพลโตเห็นว่าเม่ือสรรพส่ิงล้วนผันแปร ก็ต้องมีบางส่ิงบางอย่าง 
ท่ีไม่ผันแปรเปล่ียนแปลงไป เช่นเดียวกับแนวคิดของเอมโพโดคลีสเร่ืองปฐมธาตุท้ังส่ี หรือทฤษฎีอะตอม
ของเดโมครีตุส ในมุมมองที่ทุกสรรพสิ่งประกอบด้วยส่วนประกอบดังกล่าวที่ไม่อาจแยกขาดจากกันได ้
แต่ในมุมมองของเพลโตสิ่งต่าง ๆ เป็นนิรันดร์ที่ไม่อาจแยกขาดจากกันได้ แนวคิดของเพลโตจึงแตกต่าง 
จากแนวคิดของนักปรัชญาธรรมชาติท้ังสองท่านในรายละเอียดอย่างส้ินเชิง สำ�หรับเพลโตแล้วทุกสรรพส่ิง 
ในธรรมชาติท่ีสัมผัสได้ล้วนผันแปร ฉะน้ัน ทุกส่ิงทุกอย่างท่ีประสาทสัมผัสได้ล้วนผันแปรหรือเปล่ียนแปลง
สภาพไปได้ เพลโตเรียกส่ิงต่าง ๆ เหล่าน้ันว่าโลกแห่งวัตถุ (Material World)74 แต่ส่ิงต่าง ๆ ท่ีมิได้ปรากฏ
อยู่ในโลกแห่งวัตถุคือสภาวะที่แท้จริง เป็นโลกแห่งความจริงที่เป็นนิรันดร์75 ยกตัวอย่างเช่น โต๊ะ ทำ�ไม
เราจึงเข้าใจว่าเป็นโต๊ะเหมือนกันทั้งที่โต๊ะมีรูปร่างหรือการออกแบบที่แตกต่างกัน โต๊ะบางตัวอาจมีสี่ขา 
สองขาหรือเพียงขาเดียวแต่เราก็เข้าใจว่าเป็นโต๊ะ หรือแม้กระท่ังกาลเวลาผ่านไป โต๊ะก็อาจเส่ือมสภาพ
หรือบุบสลายไปตามกาลเวลา โต๊ะจึง “ผันแปร” เราก็ยังเข้าใจว่าเป็นโต๊ะ หรือตัวอย่างเช่น ม้าซ่ึงมีส่ีขา
เหมือนกับสัตว์ชนิดอื่น แต่ทำ�ไมเราเข้าใจได้ทันทีว่าม้าคือม้าทั้งที่จริงแล้วม้าแต่ละตัวมีสีขน ชนิดหรือ
ขนาดที่แตกต่างกัน ทำ�ไมเราไม่เข้าใจว่าสัตว์อื่น ๆ ที่มีสี่ขาคือม้าแบบเดียวกันกับที่เราเข้าใจว่าม้าคือ

	 71Plato, The Last Days of Socrates (London: Penguin Books, 1993), pp. 69-92. 
	 72Plato, Timaeus and Critias (360th BC) (London: Penguin Books, 2008).
	 73Ibid., p. 29c. 
	 74Ibid., p. 29d. 
	 75Ibid., p. 29b. 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 145

ม้าเหมือน ๆ กัน อีกตัวอย่างหนึ่งเช่นการลากเส้นเป็นวงกลม แม้เส้นที่วาดไม่สวยหรือไม่เป็นสัดส่วน 
วงกลมที่สมบูรณ์ แต่ทำ�ไมเราจึงเข้าใจได้ว่าเป็นวงกลม เพลโตอธิบายว่ามีบางสิ่งบางอย่างที่โต๊ะ 
ม้าหรือสรรพสิ่งมีเหมือนกันและบางสิ่งบางอย่างนั้นทำ�ให้เราเข้าใจว่าเป็นโต๊ะ เป็นม้าหรือเป็นสิ่งต่าง ๆ  
แบบเดียวกัน เพลโตเรียก “บางสิ่งบางอย่าง” ว่าคือ “แบบ” (Form) ที่อยู่เบื้องหลังของสิ่งต่าง ๆ  
ท่ีปรากฏอยู่ในโลกแห่งไอเดียซ่ึงเป็นสภาวะท่ีแท้จริง หรือโลกแห่งความจริงท่ีเป็นนิรันดร์76 ตรงจุดน้ีเอง 
ที่ความหมายของการไม่ผันแปร (เป็นนิรันดร์) และแยกขาดจากกันมิได้ของเพลโตแตกต่างจากความหมาย 
เกี่ยวกับปฐมธาตุทั้งสี่ของเอมโพโดคลีส หรือความหมายของสสารที่มิอาจแยกขาดจากกันได้ตาม
แนวคิดเรื่องอะตอมของเดโมเครตุส กล่าวได้ว่า เบื้องหลังของโต๊ะ ม้า หรือสิ่งต่าง ๆ จะมีแบบของ
โต๊ะที่เป็นไอเดีย แบบของม้าที่เป็นไอเดีย หรือแบบของสรรพสิ่งต่าง ๆ ซึ่งเป็นไอเดียเป็น “สภาวะ
ที่แท้จริง” เบื้องหลังโลกแห่งวัตถุ เราเรียกแนวคิดของเพลโตว่า “ทฤษฎีแบบ” (Theory of Forms) 
หรือ “ทฤษฎีแห่งไอเดีย” (Theory of Ideas) เหตุใดเพลโตจึงมีแนวคิดเช่นน้ี เพลโตอธิบายว่าส่ิงต่าง ๆ 
ที่เราเห็น สัมผัสหรือจับต้องได้ด้วยการรับรู้จากประสาทสัมผัสล้วนไม่จีรังยั่งยืน ไม่ช้าหรือเร็วมนุษย์
และสัตว์ หรือสรรพสิ่งต่าง ๆ ก็ย่อมเสื่อมสลายไป ฉะนั้น ในสภาวะที่สรรพสิ่งล้วนไม่จีรังยั่งยืน 
(ผันแปร) เราไม่อาจทราบได้เลยว่าความรู้ท่ีเรามีท่ีเราเข้าใจคือความรู้ท่ีแท้จริง ความรู้ดังกล่าวเป็นเพียง
แค่ความคิดเห็นต่อส่ิงต่าง ๆ ในโลกแห่งวัตถุ แต่ความรู้ท่ีแท้จริงเราจะทราบได้ด้วยการใช้เหตุผลพิจารณา77 
		  สภาวะที่แท้จริงหรือโลกแห่งความเป็นจริงนิรันดร์ของเพลโต แบ่งออกเป็นสองส่วนด้วยกัน 
เป็นโลกคู่ขนานที่สัมพันธ์กัน กล่าวคือ โลกแห่งความรู้สึก (World of Sense) ซึ่งความรู้เกิดขึ้นจาก
การใช้ประสาทสัมผัส ความรู้ดังกล่าวเป็นความรู้ที่ยังไม่สมบูรณ์ ไม่จริงแท้เป็นเพียงแค่ความคิดเห็น
ต่อสรรพสิ่งต่าง ๆ เท่านั้น ขณะที่อีกโลกหนึ่งคือ โลกแห่งไอเดีย (World of Ideas) มนุษย์สามารถมี
ความรู้ที่แท้จริงได้ (True Knowledge) ด้วยการใช้เหตุและผลพิจารณา อย่างไรก็ตาม โลกแห่งไอเดีย 
ดังกล่าวไม่อาจรับรู้ได้ด้วยการใช้ประสาทสัมผัส เพลโตอธิบายว่าการเป็นมนุษย์ประกอบไปด้วยสองส่วน 
เช่นเดียวกัน เหมือนโลกสองใบที่อยู่กันคนละมิติแต่แยกจากกันมิได้ ได้แก่ ร่างกาย (Body) และ 
จิตวิญญาณ (Soul) ร่างกายของมนุษย์ผูกติดอยู่กับโลกแห่งวัตถุซึ่งล้วนผันแปร ร่างกายของมนุษย์
จึงไม่ใช่สิ่งที่ยั่งยืน เช่นเดียวกับทุกสิ่งบนโลก การรับรู้ด้วยประสาทสัมผัสของมนุษย์จึงไม่ใช่ความรู้
ที่จริงแท้ ขณะที่อีกส่วนหนึ่งคือจิตวิญญาณ โดยจิตวิญญาณแตกต่างจากร่างกายตรงที่จิตวิญญาณ 
ไม่ผันแปร แต่เป็นอมตะ (Immortal Soul) หรือเป็นนิรันดร์ และถูกกำ�กับด้วยเหตุและผล78  
จิตวิญญาณดังกล่าวนี้จึงอยู่ในโลกแห่งไอเดียและเกิดขึ้นมาตั้งแต่ก่อนที่จะมีร่างกาย เมื่อจิตวิญญาณ
เข้าไปอาศัยอยู่ร่างกายและถูกปลุกให้ตื่นขึ้น ความทรงจำ�ต่าง ๆ ในโลกแห่งไอเดียก็จะจางหายไป  

	 76Ibid., p. 29c. 
	 77Ibid., p. 28a. 
	 78Plato, The Republic (London: Penguin Books, 2007), pp. 353-355. 



146	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

แต่เม่ือมนุษย์เร่ิมเติบโตข้ึนและพบกับส่ิงต่าง ๆ ความทรงจำ�ดังกล่าวก็จะค่อยปลุกเร้าให้จิตวิญญาณน้ัน
ตื่นรู้ ฉะนั้น การที่เราเห็นโต๊ะ แม้จะไม่ใช่โต๊ะที่สมบูรณ์แบบ ภาพของโต๊ะในโลกแห่งวัตถุก็เพียงพอ 
ที่จะปลุกความทรงจำ�ของแบบของโต๊ะในโลกแห่งไอเดียให้ตื่นขึ้นอีกครั้ง การตื่นรู้ดังกล่าวได้ปลุกเร้า 
ให้มนุษย์มุ่งแสวงหาความจริงและกระตุ้นให้จิตวิญญาณกระหายที่จะเข้าสู่โลกแห่งความเป็นจริง  
เพลโตเรียกความกระหายของจิตวิญญาณดังกล่าวว่า “อีรอส”79 หรือความรักดังกล่าวข้างต้น 
		  เพลโตขยายความแนวคิดดังกล่าวด้วยการยกตัวอย่างเรื่องถํ้า (Allegory of the Cave)80 

เพื่ออธิบายให้เห็นภาพว่ามนุษย์คิดว่าสิ่งที่รับรู้คือความจริงเหมือนกับการรับรู้ของคนในถํ้าที่เข้าใจว่า
เงาคือสิ่งที่แท้จริง (Earthly Knowledge Is But Shadow)81 โดยสมมติว่ามีถํ้าที่ลึกประมาณหนึ่ง
จนไม่มีแสงอาทิตย์ส่องถึงมีเพียงกองไฟที่ให้แสงสว่างแก่ถํ้า การรับรู้ของมนุษย์ก็เปรียบเสมือนคนที ่
อาศัยอยู่ในถ้ําท่ีถูกพันธนาการไว้ต้ังแต่กำ�เนิด ผู้คนเหล่าน้ันไม่อาจขยับตัวไปทางไหนได้มองได้แต่เพียง
ผนังของถ้ํา ด้านหลังผู้คนเหล่าน้ันยังมีผนังท่ีสูงข้ึนไป ด้านบนยังมีกองไฟท่ีเป็นต้นกำ�เนิดแสงสว่างของถ้ํา 
ผู้คนในถํ้าย่อมไม่อาจทราบได้ว่าที่มาของแสงเป็นเพราะกองไฟ เนื่องจากตนเองไม่เคยมองไปทางไหน 
หรือมองขึ้นไปด้านบน ผู้คนในถํ้าเห็นแต่เพียงภาพตรงด้านหน้าที่เป็นผนังของถํ้า ด้านนอกของถํ้ายังม ี
ผู้คนภายนอกถือของเป็นรูปต่าง ๆ เดินผ่านไปมา เม่ือผ่านกองไฟจึงทำ�ให้เกิดเป็นเงาตกสู่ด้านล่างเป็นภาพเงา 
ขึ้นมาที่ผนังถํ้า ผู้คนในถํ้าย่อมเข้าใจแต่เพียงว่าเงาคือความเป็นไปที่แท้จริง (Reality) หากคนในถํ้า
หลุดพ้นจากพันธนาการ สิ่งแรกที่ทำ�ย่อมคือการมองไปรอบ ๆ ด้าน คนในถํ้าผู้นั้นก็จะทราบทันทีว่า
กองไฟคือต้นเหตุแห่งเงา ทราบทันทีว่าผู้คนตรงปากถํ้าคือที่มาของเงา และหากผู้นั้นปีนออกจากถํ้า
สู่โลกภายนอก ก็คงจะเป็นครั้งแรกที่คนผู้นั้นได้พบกับสรรพสิ่งในธรรมชาติ สีสันสวยสดงดงามหรือ 
รูปทรงและภาพท่ีมีความชัดเจนย่ิงกว่าแสงเงา ผู้น้ันก็ย่อมจะตะลึงไปกับความสวยงามของทุกสรรพส่ิง
ในโลกแห่งความเป็นจริง ผู้นั้นเลือกที่จะไปสู่อิสรภาพได้แต่เลือกที่จะกลับเข้ามาในถํ้าเพื่อช่วยเหลือ 
ผู้คนเหล่านั้นและบอกกับพวกเขาว่าสิ่งที่เห็นนั้นไม่ใช่ความจริง เป็นเพียงภาพสะท้อนของทุกสิ่งในโลก 
แห่งความเป็นจริงนิรันดร์ ผู้คนในถํ้าต่างไม่เชื่อที่ผู้นั้นพูด เพราะเชื่อแต่ในสิ่งที่เห็นคือภาพของแสงเงา
ในถํ้า และสุดท้ายผู้คนในถํ้าจึงฆ่าผู้นั้นถึงแก่ความตาย เพลโตอุปมาอุปมัยว่าโสกราตีสเป็นคนในถํ้า
ท่ีหลุดพ้นพันธนาการและออกไปจากถ้ําจนเห็นโลกแห่งความเป็นจริงนิรันดร์ แต่ยังยินดีกลับมาช่วยเหลือ
ผู้คนในถํ้าจนถูกฆ่าตาย82 อาจกล่าวได้ว่า เพลโตยกย่องโสกราตีสผู้เป็นอาจารย์ว่าเป็นศาสดาที่อุทิศตัว 
เพื่อช่วยเหลือผู้คน 

	 79 Ibid., p. 358. 

	 80Ibid., pp. 240-243. 

	 81Ibid., p. 240. 

	 82Ibid., p. 243 (517a). 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 147

	 แนวคิดดังกล่าวข้างต้นของเพลโต เป็นรากฐานสำ�คัญของทฤษฎีกษัตริย์นักปราชญ์อันโด่งดัง 
ในผลงานเรื่อง “อุตมรัฐ” (The Republic)83 ซึ่งกล่าวถึงรัฐในอุดมคติ เพลโตอธิบายรัฐในอุดมคติ
โดยเปรียบเทียบกับร่างกายของมนุษย์ กล่าวคือ ร่างกายของมนุษย์มีส่วนประกอบที่สำ�คัญสามส่วน 
ได้แก่ หัว อกและท้อง แต่ละส่วนของร่างกายจะมีจิตวิญญาณอาศัยอยู่ เหตุผล (Reason) จึงอยู่ตรง
ส่วนหัว ขณะที่ความตั้งใจ (Will) อยู่กับส่วนอก และความอยาก (Appetite) อยู่ในส่วนท้อง84 และ
จิตวิญญาณในแต่ละส่วนจะมีคุณธรรมกำ�กับอยู่ ฉะนั้น เหตุผลจึงต้องมาควบคู่กับปัญญา (Wisdom) 
ความตั้งใจจึงควบคู่กับความกล้า (Courage) ขณะที่ความอยากจำ�เป็นต้องกำ�กับด้วยความยับยั้งชั่งใจ 
(Temperance) และเม่ือท้ังสามส่วนของร่างกายทำ�หน้าท่ีอย่างสมดุลและเป็นหน่ึงเดียวกันเราจะได้บุคคล
ที่มีคุณธรรม รัฐ (State) ก็เช่นเดียวกันที่ประกอบไปด้วยสามส่วน ส่วนหัวเปรียบได้กับผู้ปกครอง 
(Ruler) ขณะที่ส่วนอกคือนักรบ (Warriors) หรือทหาร85 และส่วนท้องคือแรงงาน (Labors) อาทิ 
เกษตรกรชาวนา เป็นต้น86 รัฐในอุดมคติของเพลโตจึงคือการแบ่งงานกันทำ� (Division of Labors) 
ที่สมดุลและเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน อย่างไรก็ตาม การแบ่งงานกันของเพลโตแตกต่างจากอดัม สมิธ 
(Adam Smith) บิดาแห่งวิชาเศรษฐศาสตร์เป็นอย่างมาก กล่าวคือ ความแตกต่างทางความสามารถ
ของกลุ่มคนในสังคมนำ�ไปสู่การแบ่งแยกบทบาทและหน้าที่กันในสังคม ขณะที่การแบ่งงานกันทำ�ของ 
อดัม สมิธ คือการท่ีแบ่งกระบวนการผลิตออกเป็นส่วนย่อยและให้แต่ละส่วนมีความสามารถท่ีแตกต่างกัน
คนละด้านซึ่งจะช่วยเพิ่มผลผลิต87 เพลโตมีความเชื่อว่าการปกครองที่ดีต้องเป็นการปกครองด้วยเหตุ
และผล ฉะนั้น สังคมจะดีได้ถ้าได้กษัตริย์ที่เป็นนักปราชญ์เป็นผู้ปกครอง เพลโตจึงวางกฎระเบียบใน
การสร้างผู้ปกครองไว้อย่างเข้มงวดตั้งแต่การคัดเลือก การศึกษาอบรม ความสามารถในคณิตศาสตร์
ขั้นสูง จริยธรรม การบริหารงาน ความสามารถในการกีฬา และการทหาร เพื่อขจัดต้นเหตุแห่งความ
ขัดแย้งและเพื่อการอุทิศตนให้ทำ�งานเพื่อส่วนรวม ชนชั้นปกครองต้องไม่มีครอบครัว ไม่มีกรรมสิทธิ์
หรือทรัพย์สินส่วนตัวและไม่มีที่อยู่อาศัย เพราะสิ่งเหล่านี้ก่อให้เกิดผลประโยชน์ส่วนตัวและเป็นการ
แบ่งแยกชนชั้นปกครองออกจากประชาชนทั่วไป88 แนวความคิดเกี่ยวกับการมีกรรมสิทธิส่วนรวม 
ในภายหลังเรียกกันว่า “คอมมิวนิสต์” (Communism) จำ�กัดอยู่แต่เฉพาะชนชั้นปกครองเท่านั้น 

	 83Plato, The Republic (London: Penguin Books, 2007), pp. 189-192. 
	 84Kenneth Dorter, The Transformation of Plato’s Republic (Oxford: Lexington Book, 
2006), p. 360. 
	 85Plato, The Republic (London: Penguin Books, 2007), pp. 117-120. 
	 86Ibid., pp. 121-129. 
	 87ปวริศร เลิศธรรมเทวี, “เศรษฐกิจการเมืองในโลกของนิติปรัชญา,” บทบัณฑิตย ์ 79, 3 (กรกฎาคม-
กันยายน 2566): 1-44. 
	 88Plato, The Republic (London: Penguin Books, 2007), p. 117.



148	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

ส่วนประชาชนทั่วไปยังคงดำ�เนินชีวิตไปตามปกติมีทรัพย์สินส่วนตัว มีกรรมสิทธิ์ในที่ดินได้ เพลโตไม่ได ้
เปลี่ยนระบบการถือกรรมสิทธิ์ในสังคมส่วนรวม อาจกล่าวได้ว่า เพลโตเป็นนักคอมมิวนิสต์คนแรก
ของโลกที่ปฏิเสธการมีทรัพย์สมบัติส่วนตัว89 
	 	 เพลโตป้องกันมิให้ชนช้ันปกครองเอาเปรียบประชาชนโดยวางมาตรการไว้สามประการ กล่าวคือ 
ประการแรก เด็กไม่ว่าชายหรือหญิง และไม่ว่าเกิดจากชนชั้นใดก็ตาม หากมีความสามารถทางการ
ปกครองมาแต่กำ�เนิด ย่อมได้รับการศึกษาอบรมเท่าเทียมกันทั้งสองเพศ อาจกล่าวได้ว่า เพลโตเป็น 
นักปรัชญาคนแรก ๆ ของตะวันตกที่กล่าวถึงเรื่องความเท่าเทียมกันทางเพศ (Gender Equality)  
โดยเช่ือว่าสตรีก็มีเหตุมีผลเช่นเดียวกับบุรุษหากได้รับการฝึกฝนวิชาความรู้ท่ีทัดเทียมกันและปราศจาก 
ภาระในการเลี้ยงดูบุตร90 ประการที่สอง หญิงชายที่ได้รับเลือกให้เป็นชนชั้นปกครองย่อมปราศจาก
ครอบครัว คือหญิงชายเหล่านี้ย่อมสมสู่อยู่ด้วยกัน บุตรธิดาที่ออกมาจึงมีพ่อแม่เป็นส่วนรวม บิดา
มารดาก็ไม่รู้ว่าใครเป็นบุตรธิดาของตน และมีคนเลี้ยงดูเป็นส่วนรวม ได้รับการศึกษาอย่างสูงสุดและ
อยู่ในโรงเรียนทหารที่ปราศจากสมบัติส่วนตัวใด ๆ ทั้งสิ้น ประการที่สาม บุคคลที่ได้รับการเลือกสรร
เหล่านี้และเป็นผู้ที่ได้รับการศึกษาขั้นสูงสุดจนเป็นถึงนักปราชญ์เท่านั้นจึงเป็นกษัตริย์ท่ีได้ปกครองรัฐ 
(Philosopher’s King) 
	 	 สรรพส่ิงในโลกไม่อาจหลีกพ้นความผันแปรเปล่ียนแปลง เพลโตกล่าวถึงความเส่ือมสลายของ 
รัฐไว้เช่นเดียวกัน ความเสื่อมถอยเริ่มจากความผิดพลาดของชนชั้นปกครองในการเลือกสรรเด็กเข้ารับ 
การศึกษาให้เป็นราชาปราชญ์ในอนาคต เม่ือเข้าสู่ชนช้ันปกครอง บางคนเร่ิมหันเหการปกครองออกไป 
จากปรัชญา บางคนสะสมทรัพย์สินส่วนบุคคลเพ่ือแสวงหาส่ิงอ่ืนแทนการแสวงหาปรัชญา ความกล้าหาญ
ในสงครามได้รับการยกย่องเหนือความรู้ เพลโตเรียกการปกครองลักษณะนี้ว่า รัฐทหาร (Timocracy) 
ซึ่งปกครองโดยชนชั้นนักรบ ชนชั้นใหม่กลุ่มนี้จะสร้างความมั่งคั่งรํ่ารวยและเป็นเจ้าของทรัพย์สิน 
เพื่อตอบสนองความกระหายในความสนุกสนานร่ืนรมย์ท่ีไม่มีวันส้ินสุด เพลโตเรียกระบอบการปกครองน้ีว่า 
“คณาธิปไตย” (Oligarchy) หมายถึงการปกครองโดยคนกลุ่มหนึ่งที่มั่งคั่งรํ่ารวย ลูกหลานของพวก
คณาธิปไตยจะเคยชินกับความมั่งคั่งและใช้เงินอย่างสุรุ่ยสุร่ายไปกับความสนุกสนานเหนือส่ิงอื่นใด 
เยาวชนกลุ่มน้ีต้องการเสรีภาพและความเท่าเทียมเพ่ือทำ�ตามความปรารถนาของตนเองอย่างไม่มีขีดจำ�กัด 
การจัดลำ�ดับชนช้ันในรัฐแตกร้าวและถูกทำ�ลายลงอย่างส้ินเชิง เพลโตเรียกการปกครองโดยชนกลุ่มน้ีว่า 
“ประธิปไตย” (Democracy) หมายถึงการปกครองโดยคนจำ�นวนมาก เพลโตเห็นว่าการปกครองใน
ระบอบประชาธิปไตยเป็นการปกครองที่ขาดการจัดระเบียบ ประชาชนจะใช้เสรีภาพเพื่อปรนเปรอ
ความสุขสนุกสนานรื่นรมย์ในชีวิตแทนการดำ�เนินชีวิตอย่างมีจุดมุ่งหมาย ชีวิตของพวกเขาจึงขาด 

	 89Ibid., p. 12. 
	 90Ibid., p. 167. 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 149

ทิศทางและความสูงส่งและในที่สุดก็จะนำ�มาซึ่งระบอบทรราช (Tyranny)91 อย่างไรก็ตาม ในเรื่อง
ระบอบการปกครอง ศิษย์ของเพลโตในรุ่นต่อมาได้เติมเต็มภาพของระบอบการปกครองให้คมชัดย่ิงข้ึน 
ซึ่งจะได้กล่าวต่อไป

	 แนวคิดของเพลโตเรื่องกษัตริย์นักปราชญ์ได้กลายเป็นต้นแบบงานเขียนเกี่ยวกับรัฐใน 
อุดมคติในระยะเวลาต่อมา ตัวอย่างเช่น ยูโทเปีย (Utopia) ของโทมัส มอร์ (Thomas More)92  
ในยุคกลางซึ่งเป็นช่วงที่คริสตจักรครอบงำ�แนวคิดของสังคมตะวันตก93 หรือแนวคิดคอมมิวนิตส์  
(The Communist Manifesto) ของคาร์ล มาร์กซ์ (Karl Marx) ซึ่งมีอิทธิพลในช่วงภายหลัง
สงครามโลกเป็นอย่างมาก94 เพลโตยังได้ตั้งสำ�นักเพื่อถ่ายทอดวิชาความรู้และปรัชญาโดยใช้ชื่อว่า 
“อะคาเดมี” (Academy) ซึ่งตั้งตามชื่อวีรบุรุษกรีกในตำ�นาน คำ�ดังกล่าวถูกใช้แทนเป็นเรื่องวิชาความรู ้
และวิชาการในปัจจุบัน สำ�นักวิชาความรู้ของเพลโตผลิตสานุศิษย์ที่มีชื่อเสียงขึ้นมากมาย หนึ่งในนั้น
คืออริสโตเติลซึ่งต่อมาได้กลายเป็นเมธีอมตะแห่งยุคอีกท่านหนึ่ง

4.3 อริสโตเติล  
			   อริสโตเติล (Aristotle) (384–322 ปีก่อนคริสตกาล) มีทัศนะทางปรัชญาที่แตกต่างไป
จากบูรพาจารย์ของเขาอย่างเพลโตและโสกราตีส อริสโตเติลไม่เห็นด้วยกับเพลโตและโสกราตีสที่จะ
ต้องกำ�หนดชีวิตให้อยู่ในกรอบของปรัชญาและชีวิตไม่จำ�เป็นที่จะต้องสละให้แก่หลักการทางปรัชญา 
อริสโตเติลเชื่อว่า ปรัชญาคือการแก้ไขบางส่วนของความคิดที่เป็นสามัญสำ�นึกและทำ�ให้สมบูรณ์
ประกอบกันเป็นชีวิตที่มีคุณธรรม95 

	 อริสโตเติล ไม่เห็นด้วยกับเพลโตผู้เป็นอาจารย์ที่เห็นว่าสังคมจะดีได้ถ้ามีผู้ปกครองที่เป็น
ราชานักปราชญ์96 เพราะการสร้างราชานักปราชญ์ที่อุทิศตนให้กับส่วนรวมได้นั้นมีความเข้มงวดและ 
กินเวลาเกินไปจนกว่าจะได้กษัตริย์นักปรัชญา การปกครองของรัฐยังต้องอาศัยการแบ่งงานกันทำ�
ของชนชั้นในสังคมอย่างผสมกลมกลืน รัฐก็คงไม่อาจอยู่รอดได้จนถึงวันนั้นหรือไม่มีผลในทางปฏิบัต ิ
ได้ในโลกแห่งความเป็นจริง97 อริสโตเติลได้ศึกษารูปแบบการปกครองทั้งหมดที่มีอยู่ก่อนหน้าเอเธนส์

	
	 91Ibid.
	 92Thomas More, Utopia (1516) (London: Penguin Books, 2003).
	 93Plato, The Republic (London: Penguin Books, 2007), pp. 275-313.  
	 94ปวริศร เลิศธรรมเทวี, “ลัทธิการเมืองในโลกของนิติปรัชญา,” วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
52, 1 (มีนาคม 2566): 54-91.
	 95Richard Robinson, Essay in Greek Philosophy (Oxford: Clarendon Press, 1969), p. 147.  
	 96Aristotle, The Politics (London: Penguin Books, 1992), pp. 103–105. 
	 97Ibid., pp. 106–109.



150	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

และในยุคสมัยน้ันพบว่ารูปแบบการปกครองของรัฐจะเกิดวนเวียนเป็นวัฏจักร98 รูปแบบท่ีหน่ึง การปกครอง 
ในระบอบกษัตริย์ (Monarchy) ซึ่งเป็นรูปแบบการปกครองที่ดีถ้าผู้ปกครองไม่ใช้อำ�นาจตามอำ�เภอใจ 
ซึ่งจะนำ�ไปสู่การปกครองในรูปแบบของ “ทรราช” (Tyranny) เมื่อเกิดทรราชก็จะเกิดการผลักดัน 
และเปล่ียนแปลงการปกครองไปสู่อีกรูปแบบหน่ึงคือการปกครองแบบ “อภิชนาธิปไตย” (Aristocracy) 
หรือการปกครองโดยชนช้ันสูง การปกครองรูปแบบน้ีถือเป็นการปกครองท่ีดีถ้าชนช้ันสูงไม่สร้างความม่ังค่ัง 
ร่ํารวยเพ่ือประโยชน์ส่วนตน แต่ถ้าชนช้ันสูงเหล่าน้ันสร้างความม่ังค่ังร่ํารวยเฉพาะกลุ่มพวกพ้องของตน 
ก็จะเกิดรูปแบบการปกครองท่ีเรียกว่า “คณาธิปไตย” (Oligarchy) ซ่ึงเป็นการปกครองโดยคนกลุ่มน้อย 
ที่มั่งคั่งและนำ�ไปสู่การปกครองโดยคนส่วนใหญ่ อริสโตเติลเรียกว่า “ประชาธิปไตย” (Democracy) 
ซึ่งเป็นรูปแบบที่เลวน้อยที่สุดแต่การปกครองในรูปแบบนี้ก็นำ�ไปสู่ความแตกร้าวและทำ�ลายระบอบ
ตัวเองลงอย่างสิ้นเชิง99 เมื่อระบอบประชาธิปไตยล้มเหลว รัฐต่าง ๆ  ก็กลับไปสู่ระบอบการปกครองท่ีมี 
กษัตริย์เป็นประมุขวนเวียนอยู่ในวัฏจักรนี้เรื่อยไป อริสโตเติลเสนอทางแก้ของประชาธิปไตย เรียกว่า 
“โพลิตี้” (Polity) หรือการปกครองในระบอบประชาธิปไตยโดยชนชั้นกลาง อริสโตเติลเป็นบุคคล
ในรุ่นแรก ๆ ที่เห็นความสำ�คัญของชนชั้นกลางและเห็นความไม่มั่นคงของระบอบการปกครองที่ขาด 
ชนช้ันกลางและดูเหมือนจะเป็นความจริงในยุคปัจจุบันท่ีพบได้ในประเทศด้อยพัฒนาท้ังหลายท่ีปกครอง 
โดยกลุ่มคนมั่งคั่งจำ�นวนน้อย (Oligarchy) 

	 จากแนวคิดของอริสโตเติล สรุปได้ว่ารูปแบบการครองที่ดีเกิดขึ้นใน 3 ลักษณะที่สำ�คัญ 
แต่ละลักษณะสะท้อนรูปแบบการปกครองรัฐที่ไม่ดีอีก 3 ลักษณะ กล่าวคือ รูปแบบแรกคือ
การปกครองโดยบุคคลเพียงคนเดียว (Rule by One) ตัวอย่างเช่น การปกครองในระบอบกษัตริย์  
รูปแบบนี้เป็นรูปแบบการปกครองท่ีดีหากกษัตริย์ไม่ทรงใช้อำ�นาจตามอำ�เภอใจหรือสนองประโยชน์
ตนเองซึ่งจะนำ�ไปสู่ระบอบทรราชย์ การใช้อำ�นาจอย่างไรจึงจะถือว่าเป็นการใช้อำ�นาจตามอำ�เภอใจ 
ลอน แอล ฟูลเลอร์ (Lon H. Fuller) (ค.ศ. 1902–1978)100 ศาสตราจารย์ด้านนิติปรัชญาชื่อดังอธิบาย
ลักษณะของการใช้พระราชอำ�นาจโดยมิชอบไว้ว่าคือการที่กษัตริย์ทรงตรากฎหมายให้มีผลย้อนหลัง 
เช่น ประกาศใช้กฎหมายในวันอังคารให้การกระทำ�อย่างใดอย่างหนึ่งเป็นความผิด ทั้งที่เมื่อวันจันทร์
ที่ผ่านมายังชอบด้วยกฎหมาย101 
		  รูปแบบที่สองคือการปกครองโดยคนกลุ่มหนึ่ง (Rule by the Few) ซึ่งเป็นชนชั้นสูงที่มี
ความรู้หรือเป็นคนดีที่มีคุณธรรมและปัญญา การปกครองรูปแบบนี้ถือเป็นรูปแบบการปกครองที่ดีถ้า
ไม่นำ�ไปสู่การปกครองแบบช่วยเหลือพวกพ้อง หรือการปกครองโดยกลุ่มคณะบุคคลกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง 

	
	 98วิษณุ เครืองาม, กฎหมายรัฐธรรมนูญ (กรุงเทพมหานคร: สำ�นักพิมพ์นิติบรรณาการ, 2528), หน้า 18.  
	 99Aristotle, The Politics (London: Penguin Books, 1992), pp. 235-288. 
	 100Lon L. Fuller, The Morality of Law (New Haven and London: Yale University Press, 1964). 
	 101Ibid., 49-51. 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 151

	 สำ�หรับรูปแบบที่สามคือการปกครองโดยคนส่วนใหญ่ (Rule by Many) หรือการปกครอง
ในระบอบประชาธิปไตย แต่เป็นประชาธิปไตยโดยชนชั้นกลางที่เป็นคนส่วนใหญ่ที่มีความรู้ หรือที่
อริสโตเติลเรียกว่า “โพลิตี้” การปกครองรูปแบบนี้เป็นการปกครองที่ดีถ้าไม่มีการสร้างกฎหมู่ (Mob 
Rules) ทำ�ลายระบอบตัวเอง 

	 ไม่เพียงแต่แนวคิดการปกครองของเพลโตเท่านั้นที่ถูกตั้งคำ�ถาม อริสโตเติลยังมีความเห็น 
ที่แตกต่างจากแนวคิดอื่นของเพลโต โดยเฉพาะในเรื่องกฎหมาย เพลโตปฏิเสธการใช้กฎหมายใน
การปกครองเพราะกฎหมายไม่มีความสมบูรณ์และเป็นการจำ�กัดความฉลาดของผู้ปกครองซ่ึงรู้ดีว่า  
อะไรเป็นการตัดสินใจที่ดีที่สุด แต่อริสโตเติลกลับมองว่า การปกครองโดยกฎหมายอยู่ใกล้เคียงกับ
การปกครองท่ียุติธรรมในโลกแห่งความเป็นจริง อย่างไรก็ตาม ในระยะบ่ันปลายชีวิต เพลโตเร่ิมมองเห็นว่า 
การปกครองโดยกฎหมายเป็นความยุติธรรมพอประมาณที่มนุษย์สามารถเข้าถึงได้ในชีวิต102

	 อริสโตเติลใช้ความยุติธรรมเป็นเง่ือนไขในการจัดรูปแบบการปกครอง การปกครองจะดีมาก
หรือน้อยเพียงใดข้ึนอยู่กับการมีความยุติธรรมมากหรือน้อย อริสโตเติลได้ให้ความหมายของความยุติธรรม 
ซึ่งเป็นความหมายที่ใกล้เคียงกับกฎเกณฑ์ของกฎหมายว่า ความยุติธรรมกับความเท่าเทียมกันมีความหมาย 
อย่างเดียวกัน อริสโตเติลเห็นว่า ความยุติธรรมเป็นสัดส่วน (Proportional) หลักการของความ 
เท่าเทียมกันตามสัดส่วนมีความสำ�คัญต่อกฎเกณฑ์ทางกฎหมาย รัฐซ่ึงมีหน้าท่ีสร้างคุณธรรมและความสุข 
แก่ประชาชน รัฐซึ่งคนที่เท่าเทียมกันปกครองและถูกปกครอง หมายถึงรัฐที่จัดตั้งตามกฎเกณฑ์แห่ง
กฎหมายโดยกฎหมายจะกำ�หนดว่า ใครเป็นผู้ปกครองและจะปกครองในลักษณะใด หลักการของ 
ความเท่าเทียมกันตามสัดส่วนซึ่งควบคุมโดยกฎเกณฑ์แห่งกฎหมายจะทำ�ให้แน่ใจได้ว่า เมื่อบุคคลใด 
ได้รับเลือกให้เป็นผู้ปกครอง กฎเกณฑ์แห่งกฎหมายจะจำ�กัดให้ผู้ปกครองต้องปกครองตามกฎหมาย
อย่างถูกต้องแม้จะไม่เป็นไปตามหลักปรัชญา อริสโตเติลยํ้าในกฎเกณฑ์แห่งกฎหมายและความ 
เท่าเทียมกันตามสัดส่วนของการมีส่วนร่วมทางการปกครองเป็นเงื่อนไขที่จำ�เป็นสำ�หรับชีวิต 
ที่มีคุณธรรม พิจารณาจากรูปแบบการปกครอง อริสโตเติลให้การปกครองแบบ “Monarchy”  
เป็นแบบการปกครองที่ดีในเชิงทฤษฎี แต่การปกครองโดยคน ๆ เดียวย่อมตัดคนอื่นออกจากกิจกรรม
ทางการปกครอง ดังนั้น อริสโตเติลจึงสนับสนุนการปกครองแบบ “Aristocracy” และ “Polity”  
ซ่ึงให้โอกาสการมีส่วนร่วมในการปกครองแก่คนมากขึ้น หลักการมีส่วนร่วมและกฎเกณฑ์แห่งกฎหมาย
ของอริสโตเติลได้รับการยอมรับมาจนถึงปัจจุบัน 

	 เรื่องโลกแห่งไอเดียที่เป็นนิรันดร์ อริสโตเติลเห็นว่าเพลโตมองทุกอย่างกลับด้านกัน แม้จะ 
เห็นด้วยกับเพลโตผู้เป็นอาจารย์กับแนวคิดท่ีว่าทุกส่ิงในธรรมชาติล้วนผันแปร ฉะน้ัน ทุกส่ิงในธรรมชาติ
ไม่มีส่ิงใดจีรังย่ังยืน ย่ิงกว่าน้ัน อริสโตเติลยังเห็นด้วยกับเพลโตท่ีว่าแบบของโต๊ะท่ีเป็นไอเดีย แบบของม้า

	
	 102Plato, Laws (London: Penguin Books, 2005).



152	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

ที่เป็นไอเดีย หรือแบบของสรรพสิ่งที่เป็นไอเดียคือสิ่งที่แยกขาดจากกันมิได้ และเป็นสภาวะที่แท้จริง 
อย่างไรก็ตาม อริสโตเติลกลับเห็นว่าแบบของโต๊ะที่เป็นไอเดีย แบบของม้าที่เป็นไอเดีย หรือแบบของ
สรรพส่ิงต่าง ๆ ในธรรมชาติท่ีเป็นไอเดียเกิดข้ึนหลังจากมนุษย์ได้สัมผัสรับรู้ส่ิงต่าง ๆ ฉะน้ัน แบบของโต๊ะ 
ท่ีเป็นไอเดีย แบบของม้าท่ีเป็นไอเดีย หรือแบบของสรรพส่ิงท่ีเป็นไอเดียจึงไม่มีอยู่จริง สำ�หรับอริสโตเติล
แบบของสรรพสิ่งเหล่านี้คือแบบของสรรพสิ่งที่สร้างขึ้นตามลักษณะ103 ตัวอย่างเช่น สรรพสัตว์ซึ่งมี
มากมายหลายชนิด ม้าซึ่งเป็นเหล่าสรรพสัตว์และมีสี่ขา แต่ม้าก็ม้า สรรพสัตว์ที่มีลักษณะของม้าจึง
จะอยู่ในประเภทหรือกลุ่มของม้า เราเรียกแบบของสรรพสัตว์ดังกล่าวของอริสโตเติลว่า “สายพันธุ์” 
(Species) ชาร์ล ดาร์วิน (Charles Darwin) นักชีววิทยาเจ้าของทฤษฎีวิวัฒนาการอันโด่งดัง (Theory 
of evolution) ยังกล่าวเคารพอริสโตเติลว่าเป็นผู้มีส่วนสำ�คัญในการพัฒนาวิชาชีววิทยา104 กล่าวได้ว่า 
อริสโตเติลไม่เช่ือในเร่ืองโลกท่ีอยู่เบ้ืองหลังสรรพส่ิงในโลกแห่งวัตถุดังท่ีเพลโตกล่าวไว้ สำ�หรับอริสโตเติล 
“แบบเหล่านั้น” คือสิ่งที่ปรากฏอยู่ในทุกสรรพสิ่งเพราะแบบเหล่านั้นคือการทำ�ให้สรรพสิ่งที่มีลักษณะ 
เหมือนกันอยู่ในกลุ่มเดียวกัน ฉะนั้น แบบของโต๊ะกับโต๊ะ แบบของม้ากับม้า หรือแบบของสรรพสิ่ง
กับสิ่งที่สัมผัสได้จริงคือสิ่งเดียวกันที่มิอาจแยกขาดจากกันได้อย่างเดียวกันกับร่างกายและจิตวิญญาณ
ของมนุษย์ 

	 จะเห็นได้ว่า มุมมองของอริสโตเติลจึงเป็นมุมมองในด้านตรงกันข้ามกับเพลโต ขณะท่ีเพลโต 
ให้ใช้เหตุผลในการพิเคราะห์พิจารณาสรรพสิ่ง สรรพสิ่งในโลกแห่งวัตถุจึงเป็นเพียงเงาสะท้อนของ
สิ่งต่าง ๆ ของสภาวะที่แท้จริงหรือในโลกแห่งความเป็นจริงนิรันดร์ แต่สำ�หรับอริสโตเติลกลับให้ใช ้
อารมณ์ความรู้สึกหรือการรับรู้จากประสาทสัมผัสของมนุษย์ สรรพสิ่งในโลกแห่งจินตนาการหรือ 
จิตวิญญาณของมนุษย์จึงคือภาพสะท้อนของทุกสิ่งที่มนุษย์ได้เรียนรู้หรือสัมผัสมา อริสโตเติลเชื่อว่า
เพลโตตกอยู่ในภวังค์ในโลกแห่งจินตนาการของมนุษย์จนสับสนกับโลกแห่งความเป็นจริง อริสโตเติล
จึงสรุปว่าสิ่งต่าง ๆ  ที่เกิดในสามัญสำ�นึกของมนุษย์จะต้องเกิดจากการรับรู้หรือสัมผัสขึ้นมาก่อน มนุษย ์
จึงไม่มีแบบของสิ่งต่าง ๆ ที่เป็นไอเดียที่ได้ติดตัวมาแต่กำ�เนิด (No Innate Ideas) ดังที่เพลโต 
ได้กล่าวไว้105 แต่มนุษย์มีการเรียนรู้จากสิ่งที่ได้สัมผัสและเกิดเป็นความคิด เป็นแบบของสิ่งต่าง ๆ 
กลายเป็นสามัญสำ�นึก เพราะมนุษย์มีพลังแห่งการให้ “เหตุผล” ที่ได้ติดตัวมาแต่กำ�เนิด106 ฉะนั้น 
เหตุผลที่ติดตัวมนุษย์มาแต่กำ�เนิดทำ�ให้เราสามารถแยกสิ่งต่าง ๆ  ในธรรมชาติออกเป็นกลุ่มก้อน  
เป็นหมวดหมู่ หรือเป็นลำ�ดับความสำ�คัญ ตัวอย่างเช่น คน พืช สัตว์ และสิ่งของ เป็นต้น 

	 103Aristotle, Metaphysics (London: Penguin Books, 2004). 
	 104Charles Darwin, On the Origin of Species (London: John Murray Publishing House, 1859). 
	 105Ibid., Book VII “Zeta”, 170. 
	 106Ibid., Book I “Alpha”, 1-40.



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 153

	 อริสโตเติลยังเห็นว่าสภาวะที่แท้จริงหรือโลกแห่งความเป็นจริงของเพลโต ประกอบไปด้วย 
“สสาร” (Substances)107 และ “แบบ” (Forms) ที่แตกต่างกันแต่รวมตัวกันเป็นหนึ่งเดียว โดยสสาร
คือสิ่งที่ทำ�ให้ทุกอย่างประกอบกันขึ้นมาและแบบคือสิ่งที่ทำ�ให้แต่ละสรรพสิ่งมีลักษณะเหมือนหรือ
คล้ายคลึงจนอยู่ในกลุ่มเดียวกัน108 ฉะนั้น ม้าซึ่งเป็นสัตว์สี่ขา กินหญ้าและเคลื่อนไหวได้อย่างรวดเร็ว 
แบบของม้าจึงคือสัตว์สี่เท้าที่กินหญ้าและเคลื่อนไหวได้อย่างรวดเร็ว เราจึงไม่จัดรวมเต่าซึ่งมีสี่ขา 
ที่กินหญ้าแต่ไม่สามารถเคลื่อนไหวได้อย่างรวดเร็วอยู่ในกลุ่มของม้า แต่เราจัดม้าลาย (Zebra) อยู่ใน
กลุ่มเดียวกันกับม้า (Horse) อริสโตเติลอธิบายต่อไปว่าสสารยังมีศักยภาพ หรือสิ่งที่จะเกิดขึ้นเป็น 
สรรพสิ่งได้ตามลักษณะ หรือกลุ่มประเภทตามรูปแบบของสิ่งนั้น ฉะนั้น ในทางกลับกันศักยภาพหรือ 
ความเป็นไปได้น้ันยังแสดงถึงข้อจำ�กัด (Limitation) ของส่ิงน้ันท่ีจะพัฒนาให้เกิดข้ึนด้วย109 กระบวนการ 
คิดของอริสโตเติลจึงมีกระบวนการที่เป็นเหตุเป็นผลอย่างมาก เราเรียกกระบวนการคิดในลักษณะนี้ว่า 
“ตรรกะศาสตร์” (Logic)110 ตัวอย่างเช่น ทุกสิ่งในโลกรวมทั้งมนุษย์ล้วนผันแปรและไม่ยั่งยืน โสกราตีส 
คือมนุษย์ ฉะนั้น โสกราตีสจึงผันแปรและไม่ยั่งยืน อริสโตเติลยังกล่าวว่าเวลาเราแยกแยะสิ่งต่าง ๆ 
เราจะจัดเป็นกลุ่ม เป็นหมวดหมู่ หรือจัดตามลำ�ดับความสำ�คัญ ตัวอย่างเช่น หนังสือ เราก็จะจัดวางไว ้
ในช้ันวางหนังสือ หากมีหนังสือหลายเล่มเราก็จะจัดหมวดหมู่ของหนังสือเพ่ือให้ง่ายต่อการค้นหา ฉะน้ัน 
ส่ิงใดท่ีเรายังไม่ทราบอย่างชัดเจนว่าคืออะไร หรือไม่สามารถระบุได้ว่าคืออะไร (Unidentified Object) 
มนุษย์เราจะเกิดความสงสัยแต่ไม่กล้าแตะต้องสิ่งดังกล่าวนั้น ปัจจุบันเราเรียกบางสิ่งอย่างบางที่บินได ้
แต่ไม่สามารถระบุได้ว่าสิ่งนั้นคืออะไรว่า ยูเอฟโอ (UFO) หรือวัตถุบินที่ไม่สามารถระบุตัวตนได้ 
(Unidentified Flying Objects) 

	 อริสโตเติลยังแบ่งสรรพสิ่งในธรรมชาติออกเป็นสองกลุ่มท่ีสำ�คัญโดยพิจารณาว่าสิ่งนั้น
สามารถทำ�อะไรได้บ้าง111 โดยแบ่งเป็นสิ่งมีชีวิต (Living Things) ซึ่งมีจิตวิญญาณเป็นส่วนประกอบ
มีศักยภาพที่จะพัฒนาเปลี่ยนแปลงไปได้ กับสิ่งไม่มีชีวิต (Nonliving Things) เช่น สิ่งของ ซึ่งไม่มี
ศักยภาพที่จะพัฒนาเปลี่ยนแปลงไปได้ สำ�หรับสิ่งมีชีวิตอริสโตเติลแบ่งเป็นสองกลุ่มย่อย กล่าวคือ พืช
กับสิ่งมีชีวิตชนิดอื่นซึ่งแบ่งย่อยได้อีกสองกลุ่ม ได้แก่ สัตว์กับมนุษย์ อริสโตเติลกล่าวว่าสิ่งมีชีวิตเท่านั้น
ที่มีความสามารถในการดูดซับหรือต้องการอาหารเพื่อการหล่อเลี้ยง ดำ�รงพันธุ์และขยายพันธุ์ และ 
สิ่งมีชีวิตเท่านั้นที่มีความสามารถในการรับรู้สิ่งต่าง ๆ ที่อยู่รอบตัวเรา รวมตลอดทั้งความสามารถ
ในการขยับเขยื้อนเคลื่อนไหว และสำ�หรับสิ่งมีชีวิตที่เป็นมนุษย์ อริสโตเติลกล่าวว่า มนุษย์อยู่เหนือ 	

	 107Ibid., Book VII “Zeta”, 165-230. 
	 108Ibid., Book VIII “Eta”, 231-250. 
	 109Ibid., Book IX “Theta”, 251-282. 
	 110Aristotle, The Art of Rhetoric (London: Penguin Books, 1991). 
	 111Aristotle, Metaphysics (London: Penguin Books, 2004), pp. 251-282. 



154	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

สัตว์สังคมอื่นและเป็นสัตว์การเมือง (Political Animal) มนุษย์มีความสามารถมากกว่านั้นคือ 
มีความสามารถในการคิดโดยใช้เหตุและผล112 ในความคิดของอริสโตเติลจึงเชื่อว่ามนุษย์มีเหตุผล 
อันศักดิ์สิทธิ์ (Divine Reason) ซึ่งเป็นสิ่งที่ได้ติดตัวมาแต่กำ�เนิด อริสโตเติลจึงเชื่อในเรื่องของพระเจ้า
และเช่ือว่าการโคจรของดวงดาวส่งผลต่อดวงชะตาของทุกชีวิตบนโลก ฉะน้ัน ทุกส่ิงทุกอย่างล้วนมีสาเหตุ
หรือการกระทำ�แรกหรือพระเจ้าที่ก่อให้ทุกสิ่งทุกอย่าง113 ดังกล่าวข้างต้น 

	 อริสโตเติลยังได้ต้ังคำ�ถามเก่ียวกับการมีชีวิตท่ีดีว่าควรเป็นอย่างไร114 การต้ังคำ�ถามดังกล่าว 
ของอริสโตเติลแตกต่างจากโสกราตีส กล่าวคือ โสกราตีสเห็นว่า ความรู้ว่าด้วยการมีชีวิตที่ดี คือ 
คุณธรรมและหมายรวมถึงการตระหนักรู้ว่าอะไรถูกอะไรผิด เป็นชีวิตที่มีเกียรติ ศักดิ์ศรีและมีความ 
ภาคภูมิใจซึ่งเป็นคุณค่าของการมีชีวิตที่ดีอย่างแท้จริง สำ�หรับอริสโตเติล คุณธรรมคือทางสายกลาง 
ซ่ึงมีระยะห่างท่ีเท่ากัน ระหว่างส่ิงสุดโต่งสองส่ิง เช่นความกล้าหาญ อยู่ตรงกลางระหว่างความขลาดกลัว 
กับความกล้าบ้าบ่ิน แนวคิดเร่ืองคุณธรรมของอริสโตเติล สะท้อนให้เห็นทัศนะท่ีต้องการเห็นความสมดุล 
ในโลกแห่งความเป็นจริง อริสโตเติลเช่ือว่าการมีชีวิตท่ีดีคือชีวิตท่ีมีความสุขและการไปสู่ชีวิตท่ีมีความสุข
เช่นว่านั้นได้ก็ด้วยการพัฒนาทักษะและความสมรรถนะของมนุษย์ที่มีความสมดุล (Golden Means) 
และชีวิตที่มีความสุขที่ว่านั้นมีสามรูปแบบ รูปแบบแรกคือความพึงพอใจและความเพลิดเพลินในชีวิต 
รูปแบบที่สองคือชีวิตที่มีความเป็นอิสระไม่ตกเป็นทาส แต่มีความรับผิดชอบ และรูปแบบที่สาม 
คือความสุขของชีวิตที่รู้จักคิดรู้จักใช้เหตุผลอย่างนักปรัชญา115 จะเห็นได้ว่า อริสโตเติลเป็นนักจัดกลุ่ม 
จัดหมวดหมู่และแบ่งประเภทของสรรพสิ่งในธรรมชาติ แนวคิดเรื่องการมีชีวิตที่ดีจึงมีการจัดกลุ่ม
ให้เป็นหมวดหมู่เช่นเดียวกับแนวคิดเรื่องรูปแบบการปกครอง กระบวนการและแนวความคิดของ
อริสโตเติลจึงเป็นทั้งนักวิทยาศาสตร์และนักปรัชญา อริสโตเติลน่าจะเป็นนักปรัชญาคนแรกที่กล่าวว่า 
โลกกลมโดยให้เหตุผลไว้สองประการในผลงานเร่ือง “ว่าด้วยสรวงสวรรค์” (On the Heavens) (340 ปี
ก่อนคริสตกาล) ประการแรก อริสโตเติลอธิบายว่าปรากฏการณ์จันทรุปราคา (Eclipse of the Moon) 
เกิดจากดวงอาทิตย์ โลกและดวงจันทร์โคจรเข้ามาอยู่ในแนวเดียวกัน เขาสังเกตว่าเงาของโลกท่ีสะท้อน 
ขึ้นที่ดวงจันทร์มีรูปเป็นทรงกลม ฉะนั้น โลกน่าจะเป็นทรงกลมมากกว่าจะมีลักษณะแบนราบเหมือน
หน้ากลองที่ล้อมรอบไปด้วยนํ้าดังที่อานักซิแมนเดอร์ได้เคยอธิบายไว้ เว้นแต่ว่าดวงอาทิตย์จะโคจร 
มาอยู่ข้างใต้ของโลกในขณะท่ีเกิดจันทรุปราคา ข้อสรุปดังกล่าวทำ�ให้อริสโตเติลเช่ือว่าโลกคือศูนย์กลาง
ของจักรวาลโดยที่ดวงจันทร์ ดวงอาทิตย์และดวงดาวต่าง ๆ  โคจรรอบโลกเป็นวงกลม แนวคิดดังกล่าว

	 112Ibid., Book II “Alpha the Lesser”, 41-48. 
	 113Ibid., Book XII “Lambda”, 353-388. 
	 114Aristotle, The Nicomachean Ethics (London: Penguin Books, 2020).
	 115Ibid. 



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 155

ถูกอธิบายขยายความและต่อยอดโดย ปโตเลมี (Claudius Ptolemy) นักดาราศาสตร์ของโลกที่มีชีวิต
ในยุคต่อมา (ประมาณ 200 ปีก่อนคริสตกาล) ประการที่สอง อริสโตเติลสังเกตตำ�แหน่งของดาวเหนือ 
(North Star) บนท้องฟ้าและพบว่าตำ�แหน่งดาวเหนือที่อยู่บนท้องฟ้ามักอยู่ตํ่ากว่าระดับปกต ิ
เวลาที่เขาเดินทางไปยังเมืองอื่นทางทิศใต้ โดยเฉพาะระหว่างกรีกกับอียิปต์ ปัจจุบันเราทราบกันแล้วว่า 
หากเงยหน้ามองบนท้องฟ้าแล้วดาวเหนืออยู่บนเหนือศีรษะพอดีแสดงว่าเรายืนอยู่ตรงขั้วโลกเหนือ 
แต่หากอยู่ในระดับสายตาแสดงว่ายืนอยู่ท่ีแถบเส้นศูนย์สูตร อริสโตเติลจึงสรุปว่าโลกมีรูปทรงท่ีกลม116

	 อริสโตเติลกล่าวถึงเรื่องของสตรีเพศไว้เช่นเดียวกัน สำ�หรับอริสโตเติลแล้วสตรีเพศคือ 
มนุษย์ที่ยังไม่สมบูรณ์ (Unfinished Man)117 แมรี โวลสโตนคราฟต์ (Mary Wollstonecraft)  
(ค.ศ. 1759–1797) นักสตรีนิยมในยุคแสงสว่างทางปัญญาผู้จุดประกายเรื่องความเท่าเทียม และสิทธิสตร ี
คงไม่เห็นด้วยกับแนวคิดนี้ และหากอริสโตเติลเกิดในยุคสมัยปัจจุบันก็คงโชคร้ายที่ไม่มีใครเห็นด้วย
กับแนวคิดดังกล่าวของอริสโตเติล อย่างไรก็ตาม แนวคิดเรื่องสตรีเพศดังกล่าวของอริสโตเติลกลับม ี
อิทธิพลต่อแนวคิดของผู้คนในสังคมในยุคสมัยต่อมาโดยเฉพาะยุคกลางซึ่งคริสตจักรได้นำ�แนวคิด 
ที่ว่าชายเป็นใหญ่มีอำ�นาจเหนือสตรีมาใส่ไว้เป็นคำ�สอนของคริสตจักรโดยไม่สัมพันธ์กับคำ�สอนใด ๆ 
ในคัมภีร์ไบเบิล 

	 แนวคิดของปรัชญาเมธีท้ังสามเป็นแนวคิดทางปรัชญาท่ีเป็นอมตะและได้กลายเป็นรากฐาน
แนวคิดของปรัชญาตะวันตก (Western Philosophy) และแยกสายเป็นสรรพวิชาหลายสาขาท่ีปรากฏ
อยู่ในปัจจุบัน 

5. บทสรุป 

บทความนี้ได้กล่าวถึงปรัชญาในยุคกรีกโบราณเพื่อค้นหาแนวคิดเก่ียวกับกฎหมาย  
โดยพิจารณาจากงานเขียนของกวี นักปรัชญา แพทย์หรือนักประวัติศาสตร์ บทประพันธ์ของโฮเมอร ์
และเฮสิออดสะท้อนให้เห็นว่าแม้นิติปรัชญาตามท่ีเข้าใจอย่างในปัจจุบันจะยังไม่ปรากฏในยุคสมัยนี้  
กรีกเป็นชนชาติที่มีระบบกฎหมายมาตั้งแต่สมัยอารยธรรมของประวัติศาสตร์กรีกโบราณที่รุ่งเรือง 
มามากกว่า 800 ปีก่อนคริสตกาล ก่อนที่จะถูกผสมกลมกลืนเป็นส่วนหนึ่งของอารยธรรมโรมัน 
ในระยะต่อมา แนวคิดกฎหมายที่ปรากฏในบทประพันธ์ของโฮเมอร์ และเฮสิออดเปรียบได้กับของขวัญ 
ที่เทพเจ้าประทานให้ โดยกฎหมาย (nomos) คือระเบียบแบบแผน ของเทพเจ้าที่ได้วางไว้แก่มนุษย์ 
กฎหมาย (nomos) จึงหมายถึง ความเป็นอยู่ วิถีและการดำ�รงชีวิต (Way of life) การพิจารณา

	 116Stephen Hawking, A Brief History of Time (London, United Kingdom: Bantam Books, 
1996), pp. 2-3. 
	 117Aristotle, The Politics (London: Penguin Books, 1992), pp. 109-111. 



156	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

แนวคิดกฎหมายของกรีกโบราณในยุคนี้แตกต่างจากการวิเคราะห์ของนักนิติศาสตร์ไทยบางท่าน 
ทั้งในเรื่องแหล่งที่มาของข้อมูล และการตีความหมาย โดยเฉพาะเรื่องการนำ� “กฎหมาย” (nomos) กับ 
“ความยุติธรรม” (dike) มาหลอมรวมเป็นเรื่องเดียวกัน ทั้ง ๆ ที่นัยของกฎหมายและความยุติธรรม
มีที่มาแตกต่างกัน กฎหมาย หรือ nomos หมายถึงขนมธรรมเนียม ประเพณี หรือระเบียบแบบแผน
ทางสังคม จนกระท่ังถูกใช้เรียกว่า “กฎหมาย” (laws) ขณะท่ีความยุติธรรม หรือ dike มีความหมาย 
ครอบคลุมถึงกระบวนการพิจารณาคดี คำ�พิพากษา คำ�ตัดสินของศาล (legal procedure) กระบวนการ
ระงับข้อพิพาทและตัดสินคดีก็คือการมอบความยุติธรรมให้ ท้ังโฮเมอร์และเฮสิออดแยกประเด็นท้ังสอง
เรื่องนี้ไว้ในบทประพันธ์อย่างชัดเจน การตีความในลักษณะนี้สะท้อนมุมมองในการพิจารณาแนวคิด
กฎหมายของกรีกยุคโบราณเป็น กฎหมายสาระบัญญัติ (substantive law) และวิธีการสบัญญัติ 
(procedural law) ระบบกฎหมายที่เป็นธรรมก็คือต้องมีกฎหมายและมีกระบวนการที่ชอบธรรม 
จึงจะเรียกได้ว่าบังเกิด “ความยุติธรรม” การศึกษานิติปรัชญายุคกรีกโบราณในบทความฉบับนี้สอด
รับกับแนวทางการศึกษาวิชานิติปรัชญาที่เป็นสากล 

การศึกษานิติปรัชญากรีกยุคโบราณจำ�เป็นต้องกล่าวถึงคติความเช่ือ หรือการอธิบายปรากฏการณ์
ธรรมชาติ และการเปลี่ยนแปลงของสรรพสิ่งต่าง ๆ โดยยึดโยงกับตำ�นานของเทพเจ้า เพราะมีอิทธิพล 
ต่อนักคิดนักปรัชญาในยุคต่อ ๆ มาของโลกตะวันตก แต่ต่างกันตรงที่กระบวนการคิดของนักคิดในยุคต่อมา 
แสดงให้เห็นถึงการคิดโดยใช้เหตุผล และมิได้อธิบายตามคติความเชื่อหรือตำ�นานเทพเจ้า ธาเลส 
เป็นนักปรัชญาคนแรกของโลกตะวันตก เชื่อว่าทุกสิ่งล้วนมีจุดเริ่มต้นมาจากนํ้า เราสังเกตเห็นได้เลยว่า
ธาเลสได้รับอิทธิพลมาจากความเชื่อดั้งเดิมของคนในโลกยุคโบราณ อย่างโฮเมอร์และเฮสิออดที่ว่านํ้า 
คือท่ีมาของทุกสรรพส่ิง แต่มิได้อธิบายตามแบบคติความเช่ือ หรือตามตำ�นานเทพเจ้าแบบของโฮเมอร์ 
อานักซิแมนเดอร์ เกิดในยุคสมัยเดียวกับธาเลส เห็นต่างโดยมองว่านํ้ามิได้เป็นต้นตอของสรรพสิ่ง 
แต่เช่ือว่าน้ําท่ีห่อหุ้มโลกถูกปกคลุมด้วยบางสิ่งบางอย่างที่ปกคลุมพื้นน้ําอีกทีหนึ่งและต่อเนื่องกันไป
แบบไม่มีที่สิ้นสุดหรือเป็นอนันต์ (infinite) มีการแปลความและถ่ายทอดแนวคิดของอานักซิแมนเดอร ์
ที่คล้ายคลึง แต่มีข้อแตกต่างไปจากข้างต้นในงานเขียนของนักนิติศาสตร์ไทยบางท่าน ซึ่งตีความว่า 
อานักซิแมนเดอร์ต้องการเสนอว่า แนวความคิดของอานักซิแทนเดอร์เร่ืองอนันต์บอกแก่เราว่าปฐมธาตุ
แห่งสรรพสิ่งมีลักษณะเป็นกลาง และมีศักยภาพที่จะแปรสภาพเป็นอะไรก็ได้ ปรากฏการณ์ธรรมชาติ
ที่เกิดขึ้นมีลักษณะเป็นระบบระเบียบและเป็นสิ่งที่ถูกกำ�กับจากอนันต์ กฎหมายก็เช่นเดียวกัน และ
สรุปว่ากฎหมายอยู่ในฐานะเป็นระเบียบแห่งจักรวาล ท้ัง ๆ เราไม่อาจทราบได้เลยว่าอานักซิแมนเดอร์
มุ่งหมายจะเสนออะไร เพราะผลงานของอานักซิแมนเดอร์ตกทอดถึงคนรุ่นหลังเพียงบางท่อนบางตอน 
(fragments) เราทราบแต่เพียงข้อความสั้น ๆ ของอานักซิแมนเดอร์ว่า “สรรพสิ่งทั้งหลายล้วน
กำ�เนิดจากสิ่งหนึ่งและสูญสลายไปสู่อีกสิ่งหนึ่ง สรรพสิ่งทั้งหลายล้วนมอบความยุติธรรมและชดเชย
ให้กับความอยุติธรรมของแต่ละสรรพสิ่งตามควรแก่เหตุเมื่อถึงเวลา” เราจึงสัมผัสได้ถึงแนวคิดที่ว่า 
ในธรรมชาติมีกฎเกณฑ์บางอย่างที่ควบคุมหรือปกครองโลกและจักรวาลอยู่ กฎเกณฑ์ดังกล่าวมิใช ่



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 157

การดลบันดาลของเทพเจ้าหรือกฎเกณฑ์ของเทพเจ้า และมิใช่ “กฎหมาย” ตามท่ีนักนิติศาสตร์ไทยบางท่าน 
ตีความแต่อย่างใด แต่เป็นกฎแห่งธรรมชาติ (Law of nature) และไม่เป็นการเกินเลยที่จะกล่าวว่า  
น่ีเป็นคร้ังแรกท่ีเราสัมผัสได้ถึงแนวคิดปรัชญากฎหมายธรรมชาติ (Natural law) ซ่ึงมีอิทธิพลต่อนักปรัชญา 
ในช่วงเวลาต่อมา 

นอกเหนือจากธาเลสและอานักซิแมนเดอร์ การศึกษานิติปรัชญากรีกในยุคโบราณยังจำ�เป็น
ต้องกล่าวถึงนักคิดคนสำ�คัญอีกหลายท่าน อาทิ อานักซิเมเนสซึ่งสรุปว่านํ้าไม่น่าจะใช่แหล่งกำ�เนิด
ของสรรพสิ่ง แต่สิ่งมีชีวิตทุกสรรพสิ่งขาดอากาศไม่ได้ อานักซิเมเนสเชื่อว่าอากาศ คือที่มาของทุกสิ่ง 
เป็นท่ีน่าสังเกตว่าข้อสรุปแนวคิดของนักปรัชญาดังกล่าว ซ่ึงถือเป็นพ้ืนฐานของปรัชญา และวิชานิติปรัชญา
ของตะวันตก มีความแตกต่างจากงานเขียนในประเทศไทย ในวรรณกรรมภาษาไทยมีข้อสรุปท่ีผิดแผก
ไปจากการตีความในบทความนี้และของสากล กล่าวคือ มีการสรุปว่าธาเลสถือว่าวิชาปรัชญา และ
ศาสนาเป็นอิสระต่อกัน โดยแสดงให้เห็นว่าเราสามารถอธิบายเหตุการณ์ในธรรมชาติได้โดยไม่ต้อง 
อ้างเทพเจ้าและโชคชะตา แต่อธิบายด้วยสิ่งที่เรียกว่ากฎธรรมชาติ เราอาจหยั่งรู้กฎธรรมชาติได ้
โดยการค้นคว้าให้รู้ถึง “ปฐมธาตุ” อันเป็นวัตถุดิบแห่งเอกภาพ ท้ัง ๆ  ท่ีธาเลสไม่ได้หมายความเช่นว่าน้ัน 
แต่เป็นการแสวงหาสิ่งที่เรียกว่า “หลักการพื้นฐานหลักการแรก (First principle)” ซึ่งถือเป็นการ 
วางรากฐานปรัชญาตะวันตก (Western philosophy)

แนวคิดของเฮราคลีตุส เป็นอีกตัวอย่างที่สะท้อนแนวคิดเรื่องกฎหมายในสังคมกรีกยุคโบราณ 
และแตกต่างจากการตีความของนักนิติศาสตร์ไทยบางท่าน เฮราคลีตุสเชื่อว่า สรรพสิ่งในโลกมีด้าน
ตรงกันข้ามเสมอเหมือนกับความยุติธรรม (dike) และความขัดแย้ง (eris) หากโลกไม่มีสิ่งตรงกันข้าม  
ก็ย่อมเกิดขึ้นมาไม่ได้ สิ่งเหล่านั้นเรียกว่า “logos” หรือเหตุผล การดำ�รงอยู่ของมนุษย์จึงเป็นไปตาม 
logos ของแต่ละบุคคล และ nomos จึงเป็นกฎเกณฑ์บางประการที่เกิดขึ้นโดยกลไกธรรมชาติหรือ
กฎธรรมชาติ (Natural law) มีข้อแตกต่างระหว่างข้อสรุปดังกล่าวกับงานเขียนของนักกฎหมายไทย 
บางท่านตีความแนวคิดของเฮราคลีตุสเป็นว่า เฮราคลีตุสแยกกฎหมายออกเป็นสองประเภท คือ 
กฎหมายของเทพเจ้าที่เรียกว่า nomos อันเป็นระเบียบกฎเกณฑ์แห่งจักรวาล กับกฎหมายของมนุษย์
ที่เรียกว่า nomoi อันเป็นกฎหมายที่เกิดขึ้นในนครรัฐ ซึ่งควรจะต้องอนุวัติตามกฎหมายของเทพเจ้า
คือ nomos นักนิติศาสตร์ท่านนั้นจึงสรุปว่าแนวคิดของเฮราคลีตุสเป็นการแยกกฎหมายบ้านเมือง
ออกจากกฎหมายธรรมชาติ และแยกความยุติธรรมตามกฎหมายที่มนุษย์กำ�หนดขึ้นออกจากความ
ยุติธรรมตามธรรมชาติ การแยกกฎเกณฑ์ทางกฎหมายออกเป็นสองประเภทดังกล่าวถือได้ว่าเป็นจุด
กำ�เนิดของการอธิบายกฎหมายธรรมชาติและความยุติธรรมในลักษณะที่มีเหตุผล โดยที่เฮราคลีตุส 
ไม่ได้กล่าวไว้เลย งานเขียนของเฮราคลีตุสเหลือรอดถึงปัจจุบันเพียงข้อความสั้น ๆ (fragments) 

บทความน้ีใช้ช่ือเร่ืองว่า “นิติปรัชญากรีกยุคโบราณ (The Jurisprudence of Ancient Greek 
Philosophy)” เพ่ือส่ือให้วัตถุประสงค์สำ�คัญว่าต้องการมุ่งเน้นศึกษาแนวคิดกฎหมายหรือ “นิติปรัชญา” 
จากหลักปรัชญาของกรีกยุคโบราณซึ่งค่อย ๆ  ก่อตัวขึ้น เราได้เห็นกระบวนการเปลี่ยนผ่านจากการ 



158	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

อธิบายปรากฏการณ์ธรรมชาติโดยอ้างอิงเทพเจ้า ไปสู่การต้ังคำ�ถามเก่ียวกับความเป็นไปของธรรมชาติ
ภายใต้กฎแห่งธรรมชาติ (Law of nature) การคิดแบบนี้ได้แยกกระบวนการคิดของคนในสังคมกรีก
โบราณที่เดิมยึดติดแบบคติความเชื่อสู่การใช้เหตุผล และจากการอธิบายเรื่องโลกและจักรวาลไปสู่การ
อธิบายความเป็นไปของชีวิตและสังคม แม้แนวคิดนิติปรัชญาตามที่เข้าใจในปัจจุบันจะยังไม่ปรากฏ 
ในยุคสมัยนี้ แต่บรรดางานเขียนของนักคิดเหล่านี้ได้สอดแทรกประเด็นกฎหมาย แนวคิดกฎหมาย 
และเรื่องความยุติธรรม เป็นส่วนหนึ่งของปรัชญาตะวันตก หลายแนวคิดไม่เกี่ยวกับกฎหมายและ
ความยุติธรรมเลย แต่เป็นรากฐานการพัฒนาความคิดที่สัมพันธ์กับกฎหมาย เราไม่อาจจัดกลุ่มนักคิด
นักปรัชญาในที่น้ีว่าเป็นแนวคิดกฎหมายธรรมชาติอย่างท่ีเข้าใจในโรงเรียนสอนกฎหมายประเทศไทย 
เพราะไม่มีนักคิดคนใดกล่าวถึงกฎหมายธรรมชาติเลย และเราไม่อาจจัดกลุ่มนักปรัชญาในยุคต่อมา 
กล่าวคือโสกราตีส เพลโต และอริสโตเติล รวมกับนักปรัชญาในยุคก่อนหน้าได้เลย เพราะทั้งสามท่าน 
ได้เปลี่ยนแนวทางของปรัชญาจากเดิมที่อธิบายเรื่องโลกและจักรวาลไปสู่การอธิบายความเป็นไป 
ของชีวิตและสังคมอย่างเป็นเหตุเป็นผล รวมทั้งเราไม่อาจจัดกลุ่มนักปรัชญาทั้งสามว่าอยู่ในปรัชญา
กฎหมายธรรมชาติได้เลย เพราะทั้งสามท่านมิได้กล่าวถึงแนวคิดกฎหมายธรรมชาติไว้แต่อย่างใด 
เราอาจจัดนักปรัชญาทั้งสามท่านได้ว่าเป็นปรัชญาเมธีอมตะ เหตุที่เป็นปรัชญาอมตะ (Classical 
philosophy) ก็เพราะแนวคิดของทั้งสามเป็นรากฐานแนวคิดของปรัชญาตะวันตก และได้แยกสาย
เป็นสรรพวิชาหลายสาขาที่ปรากฏอยู่ในปัจจุบัน 

กล่าวเฉพาะปรัชญากฎหมาย แม้ทั้งสามปราชญ์จะมิได้กล่าวถึงแนวคิดกฎหมายธรรมชาติไว ้
แต่ได้กล่าวถึงกฎเกณฑ์ในธรรมชาติ และความยุติธรรมในธรรมชาติไว้โดยผสมผสานกับแนวคิดของ 
นักปรัชญาในยุคก่อนหน้า โดยมิได้ช้ีให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างกฎแห่งธรรมชาติกับความยุติธรรม 
หรือกฎเกณฑ์แห่งศีลธรรมไว้แต่อย่างใด กฎหมายในสมัยของโสกราตีส เป็นกฎเกณฑ์ที่มนุษย์สร้างขึ้น
เพื่อใช้บังคับในสังคม โสกราตีสเชื่อว่าความยุติธรรม ไม่อาจผันแปรเปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา และ
มีบรรทัดฐานความยุติธรรมเพียงหนึ่งเดียว เป็นนิรันดร์ เป็นสากล มนุษย์สามารถแสวงความหมาย
ของความยุติธรรมได้ด้วยการใช้จิตสำ�นึกพิจารณาและใช้เหตุผล สำ�หรับเพลโตเห็นว่าสภาวะที่แท้จริง
ในโลกแห่งธรรมชาติกับโลกแห่งศีลธรรมของมนุษย์และสังคมเป็นสิ่งเดียวกัน เป็นนิรันดร์และไม่อาจ 
แยกจากกันได้ มนุษย์สามารถเข้าถึงโลกแห่งไอเดียได้ด้วยการใช้เหตุผลพิจารณา ส่วนอริสโตเติล 
มีแนวคิดที่แตกต่างออกไป โดยเห็นว่าการใช้อารมณ์ความรู้หรือการรับรู้จากประสาทสัมผัสของมนุษย์
เกิดเป็นความคิด กลายเป็นสามัญสำ�นึก สรรพสิ่งในโลกแห่งจินตนาการหรือจิตวิญญาณของมนุษย์
ล้วนเป็นภาพสะท้อนที่มนุษย์ได้เรียนรู้และสัมผัสมา อริสโตเติลเชื่อว่า มนุษย์มีเหตุผลอันศักดิ์สิทธิ์ 
(Divine reason) ซึ่งเป็นสิ่งที่ติดตัวมาแต่กำ�เนิด มนุษย์จึงมีความสามารถในการคิดและใช้เหตุผล 
แนวคิดของปราชญ์เมธีอมตะทั้งสามท่านมีอิทธิพลต่อแนวคิดสำ�นักสโตอิก (Stoic) ที่ผสมผสาน 
แนวความคิดของโสกราตีส เพลโต และอริสโตเติล ส่งผ่านไปสู่ยุคสมัยต่อมา



วารสารรามคำ�แหง ฉบับนิติศาสตร	์ 159

บรรณานุกรม

จรัญ โฆษณานันท์. นิติปรัชญา. กรุงเทพมหานคร: สำ�นักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำ�แหง, 2561. 

ปวริศร เลิศธรรมเทวี. “นิติปรัชญาในโลกมุสลิม.” วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร ์51, 

2 (มิถุนายน 2565): 292-313. 

______.	 “นิติปรัชญาโรมัน.” บทบัณฑิตย ์78, 1 (มกราคม-มีนาคม 2565): 26-64. 

______.	 “ลัทธิการเมืองในโลกของนิติปรัชญา.” วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร ์52, 

1 (มีนาคม 2566): 54-91.

______.	 “เศรษฐกิจการเมืองในโลกของนิติปรัชญา.” บทบัณฑิตย์ 79, 3 (กรกฎาคม-กันยายน 2566):      

1-44.

______.	 “หลักและทฤษฎีส่ิงแวดล้อมในกฎหมายระหว่างประเทศ.” วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัย

ธรรมศาสตร ์44, 2 (มิถุนายน 2558): 443-467.

วิษณุ เครืองาม. กฎหมายรัฐธรรมนูญ. กรุงเทพมหานคร: สำ�นักพิมพ์นิติบรรณาการ, 2528.  

วรเจตน์ ภาคีรัตน์. ประวัติศาสตร์ความคิดนิติปรัชญา. กรุงเทพมหานคร: สำ�นักพิมพ์อ่านกฎหมาย, 

2561. 

สุลักษณ์ ศิวรักษ์. โสกราตีส. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโครงการตำ�ราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์, 

2523. 

Aristotle. Metaphysics. London: Penguin Books, 2004. 

______.	 The Art of Rhetoric. London: Penguin Books, 1991. 

______.	 The Nicomachean Ethics. London: Penguin Books, 2020. 

______.	 The Politics. London: Penguin Books, 1992. 

Barnes, Jonathan. Early Greek Philosophy. London: Penguin Classics, 2008. 

Darwin, Charles. On the Origin of Species. London: John Murray Publishing House, 

1859. 

Dillon, John and Tania Gergel. The Greek Sophists. London: Penguin Books, 2003. 

Dorter, Kenneth. The Transformation of Plato’s Republic. Oxford: Lexington Book, 

2006. 

Fuller, Lon L. The Morality of Law (New Haven and London: Yale University Press, 

1964).



160	 ปีที่ 13 ฉบับที่ 2

Gagarin, Michael and Paul Woodruff. Early Greek Legal Thought in Fred D. Miller, Jr. 

and Carrie-Ann Biondi (eds). A History of the Philosophy of Law from the 

Ancient Greeks to the Scholastics. London: Springer, 2015.  
Hawking, Stephen. A Brief History of Time. London, United Kingdom: Bantam Books, 

1996. 

Hesiod. Theogony and Works and Days. Oxford: Oxford University Press, 2008. 

Homer. Iliad. London: Penguin Classics, 1990. 

______.	 Odyssey (8th Century BC). London: Penguin Books, 2003.  

Irwin, Terence. Classical Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 1999.   

James, Herrick. The History of Theory of Rhetoric: An Introduction. Boston: Allyn 

and Bacon, 2005. 

More, Thomas. Utopia (1516). London: Penguin Books, 2003. 

Nietzsche, Friedrich. Philosophy in the Tragic Age of the Greeks. US.: Regnery 

	 Gateway, 1962. 

Plato. Laws. London: Penguin Books, 2005. 

______.	 Protagoras and Meno. London: Penguin Books, 2005. 

______.	 Socrates’ Defence. London: Penguin Books, 2005. 

______.	 Timaeus and Critias (360th BC). London: Penguin Books, 2008.

______.	 The Last Days of Socrates. London: Penguin Books, 1993.

______.	 The Republic. London: Penguin Books, 2007. 

Robinson, Richard. Essay in Greek Philosophy. Oxford: Clarendon Press, 1969.  

Rovelli, Carlo. Anaximander and the Nature of Science. London: Allen Lane, 2007. 

Stocking, Charles H. The Politics of Sacrifice in Early Greek Myth and Poetry. New 

York: Cambridge University Press, 2017. 


