
 
 

สารัตถะของอุปลักษณ์มโนทัศน์ในวรรณกรรมพุทธธรรมของสมเด็จ 
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 

Sarasta Xup Laks  of Metaphor in Literary of Somdet  
Phra Buddha Ghosacarn (P.A.Payutto) 

                                  
พระครูปริยัติกิตติวิมล (พ.ม.บุญชู กิตฺติสาโร)*  

Phrakru Priyatikittiwimon (Boonshu Kittisaro)* 
 คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยพะเยา* 

Faculty of Arts, University of Phayao* 
บทคัดย่อ 

งานวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาลักษณะของการประกอบสร้างมโนอุปลักษณ์มโนทัศน์ใน
วรรณกรรมของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) และเพื่อศึกษาสารัตถะของอุปลักษณ์มโน
ทัศน์ในวรรณกรรมพุทธธรรมของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต)    

ผลกการวิจัยพบว่า  
จากการศึกษาสารัตถอุปลักษณ์มี 2 ระดับ ดังนี้ (1) ระดับโลกิยะ หมายถึง ธรรมสำหรับ

ฆราวาสทั่วไปที่เป็นปัจเจกบุคคล เป็นสังคม เป็นรูปธรรมและนามธรรม ซึ่งได้แก่หลักศีลธรรมและ
จริยธรรม รวมทั้งข้อธรรม สำหรับการดำรงชีวิตอย่างมีความสุข ผู้ที ่ต้องการจะอยู ่ในโลกอย่าง
ปลอดภัยและสงบสุขต้องปฏิบัติธรรมในระดับนี้ซึ่งมีหัวข้อธรรมมากมาย ดังตัวอย่างที่ว่า เด็กเป็น
อนาคตของชาติได้ต้องอาศัยผู้ใหญ่และครูที่จะต้องสอน ต้องแนะนำ ดังนั้น เด็กต้องเรียนรู้โดยครูเป็น
ผู้สอน ท่านเปรียบให้เห็นว่า แท้ท่ีจริงครูนั่นแหละเป็นคนสร้างโดยผ่านเด็กนักเรียน และ (2) ระดับโล
กุตตรธรรม คือ เมื่อใดธรรมทั้งหลายปรากฏแก่บุคคลผู้ประเสริฐผู้เพียรพยายามเพ่งพินิจอยู่เมื่อนั้น
ความสงสัยย่อมมลายไปเพราะมารู้เข้าใจถึงธรรมพร้อมทั้งเหตุของมัน เพราะได้รู้ถึงภาวะที่สิ้นไปแห่ง
ปัจจัยทั้งหลาย ขจัดมารและเสนามารเสียได้ดั่งตะวันส่องฟ้าทอแสงจ้าอยู่ ฉะนั้น จากข้อความที่ว่า 
ธรรมะที่ละเอียดสำหรับผู้บางเบาจากกิเลสบ้างแล้ว โดยเน้นการปฏิบัติธรรมหรือในแง่ของความคิด
เกี่ยวกับสัจธรรมที่เป็นสายกลางทั้งหมดตรงจุดเป้าหมายพอดีของการปฏิบัติสายกลางตามวิธีของสอุ
ปาทิเสสนิพพานและอนุปาทิเสสนิพพาน  

ส่วนวิธีประกอบสร้างอุปลักษณ์มโนทัศน์นั้น พบว่า สมเด็จพระพระพุทธโฆษาจารย์ได้ใช้วิธี
คิดเปรียบเทียบการเป็นอยู่ในชีวิตประจำวันของมนุษย์กับหลักธรรมคำสอนเบื้องต้นบ้าง กับหลักการ
ปฏิบัติธรรมบ้าง  โดยเริ่มเปรียบที่ต้นทางเกี่ยวกับ ความเหมือน ความต่าง  ความขัดแย้ง ความคล้อย
ตามและความเป็นเหตุผลจนกระทั่งจบหรือสู่ปลายทาง 

ข้อค้นพบจากงานวิจัยคือ การใช้ประสบการณ์จริงที่ได้พบเห็นมาเป็นองค์ประกอบในการเผย
แผ่ข้อธรรมโดยเสริมข้อคิดเห็นส่วนตัวและข้อคิดเห็นที่เป็นทฤษฎีประกอบแล้วจึงใช้อุปลักษณ์มโน
ทัศน์มาเปรียบเทียบให้เห็นชัดเจน และการใช้เนื้อเรื่องใด ท่านก็จักเลือกใช้ถ้อยคำแบบนั้น ถึงจะทำให้
ผู้ฟังหรือผู้อ่านรู้และเข้าใจเนื้อเรื่องนั้นได้ง่ายขึ้น  

 
คำสำคัญ : สารัตถะ, อุปลักษณ์มโนทัศน์, วรรณกรรมพุทธธรรม  
 

Received: 2020-10-30 : Revised: 2020-12-11 : Accepted : 2020-12-14 
 
 



666 
 
Abstract 

The objectives of this research were (1) to study formatting of metaphorical 
construction in the literature of Somdet Phra Buddha Gosacarn (P.A.Payutto), and (2) 
to study the actual essence of the metaphor in the literature of Somdet Phra Buddha 
Gosacarn (P.A.Payutto).  

The findings are as follows. 
From In the study of the essence of conceptual metaphors, there were 2 kinds 

found: (1)  Lokiya (Worldly) which means the virtues for social individual laypeople, 
consisting of moral and ethical principles for living in happily life. One who wants to 
have a safety and peaceful life should study and practice or follow these principles. 
There are more topics of these principles to practice, and (2) Lokuttara (Supernormal 
power) which means the dharma in a higher level for a wise one who himself releases 
from defilements. It involves meditating or mental practicing to express the truth in 
the middle way of the Buddhist methods, according to the exact goals of practicing 
called Upadisesa Nibbana and Anupadisesa Nibbana.  

Formatting of metaphorical construction was found that Somdet Phra Buddha 
Gosacarn (P.A.Payutto) sometimes used the conceptual method to compare the 
human’s daily life with basic doctrines, and sometimes with practical method. A 
comparison began from the basic to the higher scale including similarity and 
dissimilarity, parity and disparity, reasonableness and unreasonableness, and the last 
to the end. 

The additional findings were: he used his real experience as the element in the 
propagation of the Dharma by adding his opinion and theatrical conceptual method 
to explain then taking conceptual metaphors to compare clearly. He took the words 
used in that topic to explain the difficult meaning in each one. Thus, the listener or 
the reader could understand the topic easily as well.  
 
Keyword: Sarasta Xup Laks conceptual metaphors, construction, literature 
 
บทนำ 

บทความวิจัยนี้มีหลักการและเหตุผล คือ การอธิบายวรรณกรรมพุทธธรรรมที่แจ่มแจ้งและ
ด้วยลีลาภาษาอุปลักษณ์มโนทัศน์ (conceptual metaphor) หมายถึงการเปรียบของเทียบหรือความ
เปรียบสมเด็จพระพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) กล่าวคือ ท่านนำเนื้อหามาอธิบายธรรมโดยการ
แสดงความสัมพันธ์ระหว่างภาษากับระบบความคิด ทำให้ภาษามีความสัมพันธ์กับประสบการณ์ทาง
โลกของมนุษย์ การใช้ภาษานั้นไม่ใช่เป็นเพียงสิ่งที่ตีความ (interpretive) ตามโครงสร้างของไวยากรณ์
หรือหลักภาษาเท่านั้น แต่เป็นเชิงทฤษฎีภาษาศาสตร์ปริชาน (cognitive linguistics) ด้วย คือ การใช้
อุปลักษณ์เปรียบเทียบจากสิ่งหนึ่งให้เป็นอีกสิ่งหนึ่ง เพื่อให้เกิดภาพพจน์ตามผู้เขียนหรือผู้พูดต้องการ
ในการสื่อสาร เพราะภาษาอุปลักษณ์นี้ทำให้เกิดในคิดในเชิงเปรียบแจ่มแจ้งชัดเจนในการใช้ดำเนิน



667 
 
ชีวิตประจำวัน ดังตัวอย่างเห็นเช่น การเผยแผ่สั่งสอนของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ที่ละเอียดลึกซึ้ง
ไม่ต้องอาศัยเวลาในการตีความ และทำความเข้าใจสำหรับพุทธศาสนิกชนทั่วไป ดังนั้น ผลงาน
วรรณกรรมของท่านสามารถอธิบายหลักธรรมะให้ผู้ฟังเข้าใจได้ง่ายด้วยการใช้กลวิธีการทางภาษา
หลายประการ และกลวิธีทางภาษาประการหนึ่งนั่นก็คือ การใช้อุปลักษณ์มโนทัศน์ (metaphor) เพ่ือ
ช่วยให้ผู้ฟังและผู้อ่านสามารถเข้าใจได้อย่างรวดเร็ว สมเด็จพระพุทธโฆษาจาร์ได้ใช้คำอุปลักษณ์ในเชิง
เปรียบเทียบในหลายสาขาวิชา  สาขาท่ีสำคัญ 5 สาขาคือ สาขาปรัชญา ดังตัวอย่างจาก “สติกับสมาธิ 
ทั้งสองอย่างนี้ทำงานด้วยกัน ถ้าสมาธิยังไม่แน่วแน่ ยังไม่เข้มมาก สติก็เป็นตัวเด่น ต้องทำงานหนัก 
ต้องดึงแล้วดึงอีกหรือ ต้องคอยดึงแรงๆ อยู่เรื่อย แต่พอสมาธิแน่วสนิทอยู่ตัวดีแล้ว สมาธิก็เป็นตัวเด่น
แทน สติที่คอยกำกับหรือคอยตรึง ๆ ดึง ๆ ไว้ จะทำงานเพียงนิดๆ แต่ไม่หายไปไหนเปรียบเทียบ
เหมือนกับว่าเอาแผ่นผ้ามาขึงกลางลม โดยเราเอาเชือกดึงไว้ หรือขึงไว้ แผ่นผ้าถูกลมพัด แต่ก็ไม่หลุด
ลอยหายไป เพราะถูกเชือกดึงเอาไว้ (คู ่มือชีวิต)” ด้านสาขาพระพุทธศาสนา เช่น  เมื่อใดธรรม
ทั้งหลายปรากฏแก่บุคคลผู้ประเสริฐผู้เพียรพยายามเพ่งพินิจอยู่เมื่อนั้นความสงสัยย่อมมลายไปเพราะ
มารู้เข้าใจถึงธรรมพร้อมทั้งเหตุของมัน เพราะได้รู้ถึงภาวะที่สิ้นไปแห่งปัจจัยทั้งหลาย ขจัดมารและ
เสนาเสียได้ดั ่งตะวันส่องฟ้าทอแสงจ้าอยู่ ฉะนั้น สาขาการปกครองปกครอง เช่น สัตบุรุษหรือผู้มี
คุณธรรมสูง เป็นผู้ให้ประโยชน์เพ่ือเกื้อกูลเพ่ือความสุขแก่ชนจำนวนมาก เป็นที่พ่ึงหรือความอบอุ่นใจ
ซึ่งเหมือนกับมหาเมฆที่กลายเป็นฝนตกลงมาช่วยให้ข้าวกล้าในนาอุดมสมบูรณ์ได้  สาขาการศึกษา 
เช่น ลีลาการเรียนรู้และการสอนนั้น ต้องเรียนรู้หลักก่อนแล้ว ศึกษาและสอนให้ได้ผล ได้เขียนไว้ใน
ตอนหนึ่งว่า “พระพุทธศาสนานี้ ไม่ว่าจะเป็นแง่ของการปฏิบัติหรือในแง่ของความคิดเกี่ยวกับสัจธรรม
ก็ตามเป็นสายกลางทั้งหมด คือ มัชฌิมาปฏิปทาอย่างหนึ่งและเป็นมัชเฌนธรรมอย่างหนึ่ง หลักนี้อาจ
เปรียบกับการยิงลูกศร ลูกศรที่ยิงไม่ถูกเป้าก็จะอยู่ข้างๆ ข้างโน้นบ้าง ข้างนี้บ้าง คือ มันไม่พอดี ไม่ตรง
กลาง ส่วนลูกศรที่ยิงตรงจุดเป้าหมายพอดีนั้นก็เป็นอันกลางจึงเรียกว่า สายกลาง” การใช้อุปลักษณ์
เปรียบเทียบให้เห็นจุดเด่นที่สำคัญว่า ความเป็นสายกลางจักต้องอยู่ตรงกลางพอดี ไม่ได้อยู่ข้างโน้น
บ้าง ข้างนี้บ้าง (พระพรหมคุณาภรณ์,2547:10) และสาขาจริยศาสตร์ เช่น ในการพัฒนาตนนั้น เราก็
อยู่ในโลกนี้แหล่ะ แต่เราไม่ติดโลก ไม่แปดเปื้อนด้วยโลก เหมือนดอกบัวแม้จะอยู่ในน้ำ หรือบางแห่ง
จะอยู่ในโคลนตม แต่ก็ไม่ติดไม่เปื้อน กลับมีกลิ่นหอมน่าชื่นใจ (พัฒนาตน)”  รายละเอียดในสาขานั้นมี
มากน้อยต่างกัน เช่น สาขาพระพุทธศาสนาจาก 5 สาขานั้นยังแยกเป็นสารัตถธรรมในระดับโลกิยะคือ 
1.ระดับโลกิยะ หมายถึง ธรรมสำหรับฆราวาสทั่วไป ซึ่งได้แก่ หลักศีลธรรมและจริยธรรม รวมทั้งข้อ
ธรรมสำหรับการดำรงชีวิตอย่างมีความสุข ผู้ที่ต้องการจะอยู่ในโลกอย่างปลอดภัยและสงบสุข ก็ต้อง
ปฏิบัติธรรม ซึ่งมีหัวข้อธรรมมากมาย และ 2.ระดับโลกุตรธรรมคือ ธรรมะที่ละเอียดอ่อนหรือธรรมะ
ขั้นสูงสำหรับผู้ที่บางเบาต่อกิเลสแล้ว ในบริบทตรงนี้สามารถเห็นลีลาอุปลักษณ์ได้ดังเช่น ต้นทางคือ 
หลักสัจธรรม เปรียบคำท่ีปลายทางคือ มัชฌิมาหรือสายกลาง เหมือนกับการยิงลูกศรที่ดี (ต้นทาง) จะ
พุ่งไปตรงเป้าหมาย (ปลายทาง) นอกจากนี้ ได้กล่าวถึงอุปลักษณ์ทางจริยศาสตร์ เช่น การแพทย์ยุค
ใหม่ในพุทธทัศน์ ว่า “องค์ประกอบที่ 2 ธรรมวิจยะ หรือ ธรรมวิจัย แปลว่า การวิจัยธรรม วิจัยนั้น 
แปลว่า การเฟ้นหรือการเลือกเฟ้นคือ ใช้ปัญญาไตร่ตรอง พิจารณา สอดส่อง ค้นคว้าธรรม ก็คือ ความ
จริง ความถูกต้อง  สิ่งที่ดีงาม สิ่งที่เป็นประโยชน์เกื้อกูล สิ่งนั้นอาจอยู่ต่อหน้าก็ได้ เช่น เรามองเห็น
อะไรอยู่ข้างหน้าหรือขณะนี้ เรากำลังเผชิญอยู่กับอารมณ์ที่เข้ามาเกี่ยวข้อง เราก็เห็น ค้นหาให้เห็น
ธรรม เอาธรรมออกมาให้ได้  ถ้ามองไม่ดีเราก็วุ่นวาย  ปั่นป่วน กระวนกระวาย เดือดร้อน แต่ถ้ามอง
ให้ดี แม้สิ่งนั้นไม่ค่อยดี เราก็มองให้เป็นธรรมขึ้นมา ทำแบบนี้ก็เป็นธรรมวิจัยอย่างหนึ่ง เหมือนอย่าง



668 
 
อาจารย์สอนธรรมบางท่าน ท่านเน้นในเรื่องนี้ว่า มองอะไรเป็นธรรม มองใบไม้ อิฐ ปูน อะไรก็เป็น
ธรรมหมด ถ้ามองไม่ดี อะไร ๆ ก็เป็นอธรรมไปหมด” (พระพรหมคุณาภรณ์, 2550:27-28) จาก
หลักธรรมดังกล่าวนี้ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ได้เขียนอธิบายหลักธรรมะที่เป็นนามธรรมและ
ซับซ้อนเข้าใจยาก ให้เห็นชัดเจนเป็นรูปธรรมและเข้าใจได้ง่ายยิ่งขึ้นเมื่อมองในแง่อุปลักษณ์มโนทัศน์
จะพบว่า ต้นทางคือ ธรรมวิจัย ปลายทางคือ ความจริงที่เป็นธรรม ท่านได้เปรียบให้ชัดเจนอีกว่า 
เหมือนคนที่ไม่เป็นธรรม (ต้นทาง) จะมองอะไร ๆ ก็จะไม่เป็นธรรม(ปลายทาง) นั่นเอง การใช้การ
เปรียบเทียบเช่นนี้ ยังมีอีกจำนวนมาก ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาและนำออกมาเผยแผ่ให้ผู้อ่านได้รู้ ได้เข้าใจ
ว่า พระคุณท่านมีวิธีการใช้อุปลักษณ์อย่างไร  
 
วัตถุประสงค์ 

1. เพ่ือศึกษาลักษณะการประกอบสร้างอุปลักษณ์มโนทัศน์ในวรรณกรรมของสมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต)  

2. เพื่อศึกษาสารัตถะของอุปลักษณ์มโนทัศน์ในวรรณกรรมพุทธธรรมของสมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 
 
วิธีดำเนินการวิจัย  

การวิจัยนี้ใช้รูปแบบการวิจัยเอกสาร เป็นการวิจัยเกี่ยวกับมโนอุปลักษณ์เป็นเอกสารจำนวน
มากกว่า 400 ชุด คือ วรรณกรรมที่ท่านเผยแผ่พระพุทธศาสนามา 40 กว่าปี และได้รับการตีพิมพ์แล้ว
หลายครั้ง เพื่อนำมาวิเคราะห์การใช้ถ้อยคำเปรียบเทียบมโนอุปลักษณ์ว่า มีคำหรือสำนวนโวหาร
อย่างไร เช่น  ข้อมูลว่า “พิธีกรรมสื่อวินัยสู่ธรรมพิธีกรรมก็เป็นรูปแบบภายนอกที่มาช่วยสื่อวินัยและ
เสริมอาสาแห่งการปรากฏตัวกระทำกิจหน้าที ่ของผู ้ที ่มาสื ่อธรรมแก่มหาชนเปรียบเหมือนใน
การจราจรที่ดีธรรมคือความจริงที่ว่ารถทั้งหลายจะวิ่งไปได้คล่องสะดวก (44 -45)”เป็นต้น ด้าน
เครื่องมือที่ใช้มี 2 ชนิด คือ เครื่องมือเก็บข้อมูลและเครื่องมือวิเคราะห์ข้อมูลที่สร้างขึ้นเอง ด้านการ
เก็บรวบรวมข้อมูล ผู้เขียนได้ศึกษาข้อมูลจากวรรณกรรมทุกเล่มที่กำหนดไว้ เพื่อเปรียบเทียบการ
ถ้อยคำมโนอุปลักษณ์ว่า มีความเหมือนกันหรือแตกต่างกันอย่างไรในฐานะที่มีบริบทของพื้นที่แ ละ
สมัยที่แตกต่างกัน โดยใช้ทฤษฎีของจอร์จ เลคอฟ (George Lakoff) และ มาร์ค จอห์นสัน (Mark 
Johnson) ผู ้ริเริ ่มทฤษฎีอุปลักษณ์มโนทัศน์ซึ ่งทำให้การศึกษาอุปลักษณ์เชิงปริชานกลายเป็น
การศึกษาที่มีความสำคัญต่อการศึกษาวิจัยด้านภาษาศาสตร์และการศึกษาด้านปรากฏการณ์ทาง
สังคม โดยเฉพาะในเรื่องที่เกี่ยวกับการใช้ภาษาในชีวิตประจำวันของมนุษย์เช่น ถ้อยคำอุปลักษณ์
เกี่ยวกับชีวิตที่สะท้อนมโนอุปลักษณ์ชีวิต 12 มโนอุปลักษณ์ เช่น [ชีวิตคือการเดินทาง] [ชีวิตคือการ
ต่อสู้/สงคราม] [ชีวิตคือทรัพยากร] [ชีวิตคือธุรกิจ] [ชีวิตคือภาชนะ/สถานที่ปิดล้ อมเป็นต้น และการ
วิเคราะห์ข้อมูลนั้นผู้วิจัยจักต้องพ่ึงแนวคิดจากนักวิชาการต่าง ๆ พร้อมทั้งทฤษฎีทางภาษาศาสตร์ด้วย 
เช่น ทฤษฎีของโกทลี เป็นต้น เพื่อให้ได้ข้อมูลที่เป็นข้อค้นพบใหม่ (Fact Finding) มีรายละเอียดดงันี้ 
1) การจัดระบบข้อมูลและ  2) การวิเคราะห์ข้อมูล โดยการแยกแยะรายละเอียดของการใช้ถ้อยคำ
หรือข้อความที่เป็น สารัตถอุปลักษณ์มโนทัศน์ใน 2 ระดับคือ ระดับโลกิยะและระดับโลกุตระว่า มี
ความเหมือนกันอย่างไร คุณค่าที ่ได้จากการใช้ถ้อยคำมโนอุปลักษณ์ที ่เป็นประโยชน์ต่อการใช้
ภาษาไทย และกลวิธีการประกอบสร้างการใช้คำทางภาษา เช่น ผู้จะเริ่มต้นยุคใหม่นั้นเหมือนคนว่าย
น้ำทวนกระแส และสมาธิดับทุกข์จริงไม่ได้สมาธิช่วยได้เพียงเหมือนพักรบไว้ก่อนเท่านั้น เป็นต้น    



669 
 
 
เครื่องมือการวิจัย 
 เครื่องมือในการวิจัยเรื่องนี้ ผู้วิจัยใช้เครื่องมือ 2 แบบคือ 
 1. เครื่องมือเก็บข้อมูล มีกระบวนการจัดการ 3 ขั้นตอน ดังนี้  
                  ขั้นที่ 1  เครื่องมือเก็บข้อมูล   มีกระบวนการจัดการ 3 ขั้นตอน  
                  ขั้นที่ 2 แบบบันทึกข้อมูลวรรณกรรมของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
                  ขั้นที่ 3 ระบุสาระสำคัญที่วิเคราะห ์
 2. เครื่องมือวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยได้ใช้เครื่องมือในการวิเคราะห์ข้อมูลไว้ 2 ลักษณะ คือ 
เครื่องมือที่เป็นกรอบแนวความคิดในการวิเคราะห์ และการกล่าวพรรณนาในการสังเคราะห์ข้อมูล 
 3. การเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยจักศึกษาข้อมูลจากวรรณกรรมทุกเล่มที่กำหนดไว้ เพ่ือ
เปรียบเทียบการถ้อยคำมโนอุปลักษณ์ว่า มีการใช้มโนอุปลักษณ์ในลักษณะใดบ้าง 
 
ผลการวิจัย 

สมเด ็จพระพุทธโฆษาจารย ์นำสารัตถะในมโนอุปลักษณ์จากวรรณกรรมมาอธ ิบาย
เปรียบเทียบให้เห็นสาระสำคัญ 2 ด้าน คือ 1) สารัตถอุปลักษณ์ใน 2 ระดับคือ ระดับธรรมะที่ใช้กับ
ปุถุชนเรียกว่าระดับโลกิยะ และธรรมะระดับสูงที่ช่วยให้ระงับกิเลสต่าง ๆ เรียกว่า ระดับโลกุตระ
ตัวอย่าง เช่น วรรณกรรมเรื่องการฟื้นฟูมิติมนุษยนิยมเชิงพุทธ (Buddhist Humanism) คือ แนวคิด
มนุษยนิยมเชิงพุทธธรรมของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตโต) แตกต่างจากแนวคิดมนุษยนิยม
ของตะวันตกอย่างสิ้นเชิง เราจะเห็นว่าภูมิหลังของแนวคิดมนุษยนิยมของตะวันตกเกิดมาจากแรงบีบ
คั้นของศาสนาคริสต์ในยุคกลาง พอหลุดพ้นจากอำนาจของศาสนาในยุคกลาง ชาวตะวันตกก็พัฒนา 
แนวคิดขึ้นมาบนพื้นฐานของการปฏิเสธศาสนา แล้วหันไปหาเรื่องทางโลกทางสุดโต่ง (Secularism) 
ถึงกับปฏิเสธศาสนาเลยทีเดียว เมื่อชาวตะวันตกหันเข้าหาทางโลก จึงกลายเป็นที่มาเป็นการเอา
ศักยภาพออกมาพิชิตโลกธรรมชาติ ในขณะเดียวกันแนวคิดของท่านพระธรรมปิฎกหรือพระพุทธโฆษา
จารย์ซึ่งเป็นแนวคิดที่มนุษยนิยมตั้งอยู่บนพื้นฐานของความเชื่อและความศรัทธาในศักยภาพของ
มนุษย์ที่จะสามารถพัฒนาให้เข้าถึงความดีงามสูงสุดได้ หรือที่ท่านเรียกว่า “ตถาคตโพธิศรัทธา” 
(ความศรัทธาของพระตถาคตอันเป็นทางแห่การตรัสรู้) โดยนัยนี้ตามแนวคิดแบบมนุษยนิยมของท่าน
พระธรรมปิฎกหรือสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์จึงมุ่งหวังกลับเข้าไปหาคุณค่าภายในของมนุษย์ ในขณะ
ที่มนุษย์ตะวันตกมุ่งเอาศักยภาพออกไปใช้ด้านนอก เพื่อพิชิตธรรมชาติหรือสิ่งแวดล้อม ดังที่ท่าน
กล่าวไว้ว่า “มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้ และต้องฝึก ทางภาษาธรรมเรียกว่า “ธัมมะ” พูดด้วยภาษาสมัยนี้
ว่าเป็นสัตว์มนุษย์ที่พัฒนาได้ ข้อนี้ถือได้ว่าเป็นความคิดบนรากฐานที่สำคัญที่สุด จากการเกิดระบบ
จริยธรรมในพระพุทธศาสนาขึ้นมา ก็เพราะถือว่า มนุษย์เป็นสัตว์สังคมที่ฝึกได้และต้องฝึกเมื่อมนุษย์
พัฒนาได้แล้ว สามารถเข้าถึงอิสรภาพและความสุขได้อย่างแท้จริง “อันนี ้เป็นข้อยืนยันของ
พระพุทธศาสนา” และท่านก็ได้วิพากษ์แนวคิดมนุษยนิยมของทางตะวันตกไว้ว่า “มนุษย์ภายใต้
อิทธิพลของความคิดทางตะวันตกมีความเข้าใจว่า ศักยภาพ คือการที่มนุษย์สามารถพัฒนาการใช้
เทคโนโลยีมาพิชิตปัญหา และจัดการกับธรรมชาติได้ การที่คิดเห็นเช่นนี้ ก็เพราะเป็นการมองออกไป
ข้างนอกด้านเดียว บนพื้นฐานความคิดที่จะครอบงำ” ดูเหมือนว่าแนวคิดของท่านสมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ในเรื่องนี้ จะสอดคล้องกับแนวคิดของปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาญี่ปุ่นท่านหนึ่ง คือ ไดซา
กุ อิเคดะ ที่เขียนงานเรื่อง “The Search for a New for Humanity” (การแสวงหามนุษยภาพแนว



670 
 
ใหม่) ซึ ่งเป็นงานที่จะพยายามวิพากย์แนวคิดแบบมนุษยนิยมตะวันตกว่า มีลักษณะก้าวร้าวต่อ
ธรรมชาติ และเป็นฐานที่มาของปัญหาโลกปัจจุบันและ 2) ด้านวิธีประกอบสร้างมโนอุปลักษณ์ใน
วรรณกรรมพุทธธรรมเป็นการเลือกถ้อยคำอุปลักษณ์หรือถ้อยคำอ่ืน ๆ ที่สะท้อนมโนทัศน์เก่ียวกับการ
ใช้ชีวิต จากคำเปรียบเทียบในหนังสือธรรมะของท่านเขียนทำใหเห็นเป็นเรื่องง่าย หรือเข้าใจธรรมะ
โดยไม่ยาก ตัวอย่างเช่น ใช้คำที่สะท้อนมโนอุปลักษณ์ชีวิต 15 มโนอุปลักษณ์ได้แก่ ชีวิตคือการ
เดินทาง, ชีวิตคือการต่อสู้/สงคราม,ชีวิตคือทรัพยากร,ชีวิตคือธุรกิจ,ชีวิตคือภาชนะ/สถานที่ปิดล้อม  
เป็นต้น มโนอุปลักษณ์เหล่านี้สะท้อนให้เห็นมุมมองเกี่ยวกับชีวิตตามแนวทางพระพุทธศาสนาหลาย
ประการคือ ธรรมะเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับชีวิต ทุกชีวิตต้องพบปัญหาหรืออุปสรรค อวิชชาทำให้ชีวิต
เป็นทุกข์ ชีวิตไม่แน่นอน เกิดการเปลี่ยนแปลงได้ คือไม่แน่นอน เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา ได้แก่ อนอจ
จัง ทุกขัง อนัตตา มีการเกิด-การตายเป็นสิ ่งคู ่กัน ความตายเกิดขึ ้นได้ทุกขณะ เราควรกำหนด
เป้าหมาย หรือวางแผนในการดำเนินชีวิต ชีวิตก็จะมีค่า จึงควรใช้ชีวิตให้คุ้มค่า เราควรหมั่นตรวจสอบ
การใช้ชีวิต เหตุการณ์ในชีวิตล้วนเป็นผลมาจากกรรม ชีวิตเป็นสิ่งที่สามารถพัฒนาให้ดีขึ้นได้ ผลการ
วิเคราะห์นี้ หน้าที่ของมโนอุปลักษณ์จากหนังสือธรรมะพบว่า ทำหน้าที่ 2 ด้านคือ (1) ด้านการ
ถ่ายทอดความคิด ได้แก่ การอธิบายความ การทำให้เกิดมุมมองใหม่ ๆ และการให้มีเหตุมีผลสนับสนุน
ให้ผู้อ่านเกิดการฉุกคิดที่ดีหรือไม่ทำพฤติกรรมในส่วนที่เลว ทำให้บางอย่างเช่น ให้ผู้อ่านปลงอนิจจัง 
ไม่กลัวความตาย ปัญหาและอุปสรรคในชีวิต ให้ผู้อ่านใช้ชีวิตด้วยความไม่ประมาท ให้ผู้อ่านหมั่นทำ
ความดี ไม่ทำความชั่ว และให้ผู้อ่านพัฒนาตนเอง (2) ด้านการเรียบเรียเห็นสภาพที่เป็นจริง ความ 
ได้แก่ การลำดับความในปริจเฉท เป็นต้น 

 
ตารางเนื้อหาและคำบรรยายประกอบบางตอน  เช่น 
 

เนื้อหา คำเปรียบ ข้อความที่เปรียบ 
1. สมาธิยังอ่อน เหมือน คนเดินทางท่ีมีกำลังน้อย 
2. ปัญญาคือดาบสู้ดัสกร คือ ดาบสู้ดัสกร 
3. ธรรมะคือแสงสว่างแห่งปัญญา คือ  แสงสว่างแห่งปัญญา 
 4.   คร ู คือ แม่พิมพ์ของชาติ 

 
ตัวอย่างข้อ 1 หมายถึง การฝึกสมาธิเมื ่อเริ ่มใหม่ ๆ สมาธิยังอ่อนมากและถ้าพยายามฝึก

ปฏิบัติบ่อยๆ ก็จะแข็งแรงได้ เหมือนกับคนเดินทางใหม่ ๆ กำลังน้อยแต่พอเดินไปนาน ๆ กำลังจะอยู่
ตัวและมีกำลังมากสามารถไปถึงเป้าหมายได้สะดวก  

ตัวอย่างข้อ 2 หมายถึง การใช้ปัญญาในการแก้ปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นมากมายหลายประการ 
เมื่อเป็นเช่นนี้เราควรแก้ปัญหาโดยการใช้ปัญญาในการแก้ปัญหาจึงเปรียบเสมือนดาบที่คมคอยฟันฝ่า
อุปสรรคต่าง ๆ ให้กระจ่างสว่างไสวไปสู่เป้าหมายได้ ทั้งนี้โดยเพราะปัญญาอันเฉียบแหลมของตน  

ตัวอย่างข้อ 3 หมายถึง ธรรมคือเครื่องมือส่องทางในการดำเนินชีวิต พยายามอธิบายสอน
ธรรมเปรียบเทียบในการแก้ปัญหาเพื่อให้เห็นจริง 

ตัวอย่างข้อ 4 หมายถึง การเป็นครูผู้สอนนักเรียน ครูจักต้องเป็นแบบอย่างกับนักเรียน คำว่า 
คือ ในข้อนี้เป็นความหมายเชิงเปรียบเทียบด้วย 



671 
 

การประกอบสร้างคำอุปลักษณ์มโนทัศน์ยังมีอีกจำนวนมาก เช่น  ไตรภูมิ จาก ไตร+ภูมิ 
หมายถึง ภูมิทั้ง 3 ได้แก่ กามภูมิ  รูปภูมิและอรูปภูมิ   ไตรลักษณ์ จาก ไตร+ลักษณ์ หมายถึง ลักษณะ
ทีเ่ป็นจริง 3 คือ อนิจจัง  ทุกขังและอนัตตา  จากตัวอย่างการใช้สารัตถะอุปลักษณ์มโนทัศน์นี้ยังแสดง
ให้เห็นข้อปลีกย่อยเป็นระดับปัจเจกบุคคล ระดับสังคม ลักษณะที่เป็นรูปธรรมและลักษณะที่เป็น
นามธรรมโดยจัดเป็นตารางเปรียบเทียบข้อความให้เห็นถึงขั้นตอนเปรียบเทียบว่า จากต้นทางคืออะไร
และไปสิ้นสุดปลายทางอย่างไร เช่น ข้อความว่า “  ผู้จะทำบุญ แทนที่จะมองถึงกิจกรรมต่างๆ ที่จะ
ทำชีวิตให้ดีงามและจะช่วยทำให้ชุมชนร่มเย็นเป็นสุข ก็มองข้ามไปเสีย มุ่งแสวงหาอำนาจวิเศษที่จะ
บันดาลโชคลาภแก่ตนเป็นดุจของแลกเปลี่ยนคลาดจากวิถีทางปัญญา เข้าสู่วิถีแห่งความลุ่มหลงและ
เปิดโอกาสแก่การที่จะถูกหลอกลวง ความหมายที่แท้แต่เดิมของบุญหายไปแทบไม่มีเหลือ“ มีกลวิธี
การอุปลักษณ ์ โดยต้นทางคือ บุญและทำบุญเพ่ือโชค ส่วนปลายทางคือ เป็นสุขและลุ่มหลง  

จากข้อความนี้ พระคุณท่านเปรียบเทียบว่า การทำบุญ เป็นเรื่องที่ดี สามารถทำให้จิตใจเบิก
บาน มีความสุข แต่การทำบุญเพ่ือต้องการอำนาจ โชคลาภมานำหน้า การทำบุญนั้นจึงไม่เกิดหรือเกิด
เพียงเล็กน้อยกลายเป็นความมัวเมา ลุ่มหลงชีวิต 

ในปริบทข้อความนี้ พระคุณท่านต้องการแสดงให้เห็นว่า การทำบุญที่ได้บุญนั้นต้องทำบุญ
ด้วยความบริสุทธิ์กายใจรวมทั้งเพื่อลดละกรรมที่มีในตัวตน แต่ถ้าจะทำบุญเพื่อต้องการอำนาจ 
ต้องการโชคลาภแล้ว การทำบุญเช่นนั้นจะได้ผลน้อย เป็นลักษณะทำบุญเอาหน้า บุญคือ ได้อำนาจ 
ได้โชคลาภแทนบุญที่แท้จริง 

ในระดับสังคมมีตารางเปรียบเทียบข้อความให้เห็นถึงขั้นตอนเปรียบเทียบว่า จากต้นทางคือ
อะไรและไปสิ้นสุดปลายทางออย่างไร เช่น ข้อความ “...สิ่งที่เป็นของกลางที่ทุกคนเข้าถึงครอบครอง
เสพใช้ได้เท่ากันเสมอกันเหมือนเวลาเหมือนอากาศธรรมก็เหมือนเป็นสมบัติกลางของทุกคน ใครจะ
ปฏิบัติจะใช้หรือไม่ก็แล้วแต่ก็ได้รับผลเหมือนกันผลไปตามความเก่ียวข้องของตน (8.วินัยเรื่องใหญ่กว่า
ที่คิด)” มีกลวิธีการอุปลักษณ์ โดยมีต้นทางคือ สิ่งของกลางและข้อธรรม ส่วนปลายทางคือ ใช้ร่วมกัน
และทุกคนปฏิบัติได ้

ท่านเปรียบเทียบไว้ว่า ของกลางเป็นเรื่องท่ีดี ใครก็สามารถนำไปใช้ได้ ซึ่งเหมือนกับธรรมหรือ
พระธรรมที่เป็นของกลางใคร ๆ ก็สามารถประพฤติปฏิบัติได้ไม่เลือกเวลาและสถานที่ในระดับรูปธรรม
เป็นการบรรยายธรรมที่พระคุณท่านต้องการยกตัวอย่างให้เห็นเป็นภาพหรือตัวตน เพราะข้อธรรม
ส่วนมากเป็นเรื่องของนามธรรมที่มองด้วยตาไม่ค่อยเห็นต้องใช้ประสาทสัมผัสเช่นพิธีกรรมต่าง ๆ เป็น
พิธีกรรมซึ่งเป็นรูปแบบที่จะสื่อธรรมสำหรับคนหมู่ใหญ่แม้เป็นสิ่งที่ต้องการแต่คนก็ไม่สามารถจะเอ า
มาใช้ประโยชน์ได้เหมือนอย่างน้ำเป็นตัวสารที่ต้องการแต่น้ำอยู่ในสระจะกินทีไรต้องเดินไปที่สระแล้ว
ก็เอามือวักจะดื่มก็ยากแล้วก็ต้องลำบากเดินทุกทีแต่ถ้าเรามีแก้วน้ำหรือมีภาชนะเราก็สามารถตักเอา
น้ำมาใช้ที่เราต้องการและสามารถนำมาเก็บใช้ในที่สะดวกที่ใช้ได้อีกด้วย เช่น “...พิธีกรรมซึ่งเป็น
รูปแบบที่จะสื่อธรรมสำหรับคนหมู่ใหญ่แม้เป็นสิ่งที่ต้องการแต่คนก็ไม่สามารถจะเอามาใช้ประโยชน์ได้
เหมือนอย่างน้ำเป็นตัวสารที่ต้องการ แต่น้ำอยู่ในสระจะกินทีไรต้องเดินไปที่สระแล้วก็เอามือวักจะดื่ม
ก็ยากแล้วก็ต้องลำบากเดินทุกทีแต่ถ้าเรามีแก้วน้ำหรือมีภาชนะเราก็สามารถตักเอาน้ำมาใช้ที่เรา
ต้องการและสามารถนำมาเก็บใช้ในที่สะดวกที่ใช้ได้อีกด้วย (บุญ บารมี ที่จะกู้แผ่นดินไทย)” มีกลวิธี
การอุปลักษณ์ โดยต้นทางคือ พิธีกรรมและน้ำ ส่วนปลายทางคือ ประโยชน์และแก้วน้ำ 

จากข้อความท่านเปรียบเทียบว่า พิธีกรรมที่เป็นสื่อธรรมเป็นสิ่งที่ดีแต่คนจะนำไปใช้ได้ยาก
เพราะคนเรายังไม่รู้จักพิธีกรรมที่เป็นสื่อธรรมนั้นดีพอจึงไม่อาจนำไปใช้ได้ตามใจเหมือนน้ำที่อยู่ในสระ 



672 
 
มีประโยชน์ มีคุณค่า แต่คนไม่สามารถนำไปใช้ได้เพราะไม่มีภาชนะที่จะตักตวง ถ้ามีแก้วน้ ำหรือขันก็
สามารถตักน้ำไปใช้ได้ตามเจตนาของคน  

ส่วนในระดับนามธรรมจะเป็นธรรมะที่ละเอียดอ่อน คนทั่วไปฟังแล้วนึกภาพไม่ออกแต่พระ
คุณท่านพยายามอธิบายโดยการเปรียบเทียบให้เห็นเป็นภาพหรือสิ่งที่มองเห็นง่าย เช่น “ธรรม
ทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นเจ้าใหญ่สำเร็จด้วยใจเราจักทอดทิ้งกายนี้อย่างมีสัมปชัญญะ มีสติมั่น 
ความตายเราก็มิได้ชื่นชอบชีวิตเราก็มิได้ติดใจเรารอท่าเวลาเหมือนคนรับจ้างทำงานเสร็จแล้ว รอท่า
รับค่าจ้าง (หน้า 397)” ดังจ้อความเปรียบเทียบว่า “ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นเจ้าใหญ่ 
สำเร็จด้วยใจ เราจักทอดทิ้งกายนี้อย่างมีสัมปชัญญะ มีสติมั่น ความตายเราก็มิได้ชื่นชอบชีวิตเราก็มิได้
ติดใจเรารอท่าเวลาเหมือนคนรับจ้างทำงานเสร็จแล้ว รอค่ารับจ้าง (หน้า 397)” มีกลวิธีการอุปลักษณ์
ต้นทางคือ สติช่วยใจเป็นใหญ่และคนรับจ้างทำงานเสร็จ ส่วนปลายทางคือ ความสำเร็จและรอรับ
ค่าจ้าง 

ท่านเปรียบเทียบว่า สิ่งต่าง ๆ หรือกิจกรรมต่าง ๆ ถ้ามีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สำเร็จ
ด้วยใจ กิจกรรมที่ลงมือกระทำนั้น ๆ จะมีผลสำเร็จลงด้วยดี ท่านเปรียบเหมือนคนรับจ้างทำงาน ทำ
ได้ดคีือ ถูกต้อง ตรงตามเป้าหมายทั้งเนื้องานและแบบวิธีที่เป็นรายละเอียดในการกระทำ มีผลสำเร็จก็
รอคอยเพียงผลลัพธ์คือ ค่าจ้างนั่นเอง  

การใช้อุปลักษณ์เชิงมโนทัศน์ในระดับโลกิยะนี้ ยังมีคำศัพท์อีกมากมายที่พระคุณท่านยกมา
ประกอบการแสดงธรรมและการเขียนบทความต่างๆ เช่น ฌานสมาบัติ ญาณปัญญา พิธีกรรม  
สัตบุรุษ ปุถุชน ทุกขเวทนา มิจฉาทิฏฐิ มัคคุเทศก์ ไตรสิกขา ไตรปิฎก ไตรลักษณ์ ไตรทวาร ไตรภูมิ 
ไตรจีวร บุพการีและปรโลก เป็นต้น 

ส่วนวิธีประกอบสร้างนั้น พระคุณท่านอาศัยหลักการจากประสบการณ์ในวิธีเรียนธรรมวินัย 
ในการเผยแผ่พระธรรม หลักการทางภาษาศาสตร์และการมีจิตวิทยาเข้ากับมวลมนุษย์ทั่วโลกมาเป็น
เหตุปัจจัยในการประกอบสร้างหลักการเผยแผ่ธรรมะตามแนวทางของตนเอง การประกอบสร้างในแต่
ละข้อความจะอาศัยบริบทของพื้นที่บ้าง บริบทของเวลาบ้างมาประกอบเนื้อหาที่ยกมาเปรียบจึงเกิด
ความเหมือน ความต่าง ความขัดแย้งกัน การคล้อยตามกันไปตามข้อความนั้นๆ เช่น ข้อความเหมือน
จากการประสบการณ์ว่า “พระคุณท่านเขียนจากเรื่อง วินัยเรื่องใหญ่กว่าที่คิด ที่เห็นว่า การมีวินัยเป็น
เรื่องจำเป็นแต่ทีมักเป็นปัญหาเพราะคนไม่ค่อยรู้จักว่า อะไรคือวินัย จำเป็นต้องปฏิบัติตามหรือไม่
จำเป็น กล่าวคือ คนส่วนมากไม่รู้ธรรมชาติของการมีวินัยหรือไม่รู้ธรรมดาของวินัย จึงมองข้ามบ้าง 
ละเลยไปบ้าง จนทำให้สังคมหย่อนยาย เกิดปัญหามากมายจากการขาดวินัย  พระคุณท่านจึงพยายาม
เขียนแสดงความคิดเห็นว่า คนเราต้องรู้ความเป็นธรรมดาของวินัยให้ได้ก่อนจึงจะถือหรือปฏิบัติตน
ตามวินัยได้อย่างสบายตน ไม่ต้องคิดว่า ถูกบังคับให้ถือวินัย พระคุณท่านจึงเปรียบเป็นอุปลักษณ์มโน
ทัศน์ว่า เหมือนเรารู้จักไฟว่า ร้อน หรือ ไหม้เราอย่างไร จึงต้องปฏิบัติตนต่อไฟให้พอดีกับตนเอง ดัง
ข้อความที่ว่า ตาราง ดังนี้ 

“...เราต้องรู้ความจริงที่เป็นธรรมดา เพราะว่า เมื่อเรารู้ความจริงที่เป็นธรรมดานั้นแล้วเราจะ
ได้ปฏิบัติต่อสิ่งทั้งหลายให้ถูกต้องเหมือนรู้ความจริงของไฟแล้วก็ปฏิบัติต่อไฟได้ถูกต้องและเอาไปใช้
ประโยชน์ได้ (วินัยเรื่องใหญ่กว่าที่คิด)” 

ท่านเปรียบเทียบคำว่า วินัย เป็นคำศัพท์ที่สำคัญและเป็นธรรมดามาก เราต้องรู้ให้
เห็นเป็นเรื่องปกติจึงจะรักษาวินัยได้อย่างปกติเหมือนกับไฟ ถ้ารู้ว่าเป็นไฟ เราก็สามารถ
ปฏิบัติตนต่อไฟได้อย่างเหมาะสม  ในบริบทของเรื่อง วินัยเรื่องใหญ่กว่าที่คิดนี้ พระคุณท่าน



673 
 

ได้เขียนแสดงความคิดเห็นแบบโน้มน้าวใจคนไม่รู้ธรรมชาติของวินัย หรือ เห็นว่า วินัยเป็น
เรื่องไม่สำคัญอะไร จึงรักษาบ้าง ไม่รักษาบ้างซึ่งไม่ควรเป็นเช่นนั้น ทางที่ดีจะทำอย่างไรให้
คนรักษาวินัยให้ได้อย่างปกติวิสัยให้เห็นเป็นเรื่องธรรมดาที่จะต้องปฏิบัติอย่างนั้น ท่านจึง
เปรียบว่า วินัยเหมือนไฟ ทุกคนรู้จักและปฏิบัติต่อไฟอย่างไรจึงจะเหมาะสม ดังนั้น วินัยหรือ
ไฟจึงเป็นคำเปรียบต้นทาง ส่วนการปฏิบัติที่เหมาะสมจึงเป็นอุปลักษณ์ปลายทาง 
ส่วนถ้อยคำและการอุปลักษณ์ในวรรณกรรมพุทธธรรมของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์  (ป.อ. 

ปยุตฺโต) ยังมีอีกจำนวนมากจึงขอยกมาประกอบพอสังเขป ดังนี้ 
เมื่อชีวิตในโลกประสานสืบจากชีวิตในธรรมโดยสมบูรณ์เมื่อไม่มีอะไรที่จะต้องการเพื่อตัวเอง

ชีวิตที่มีอยู่ก็เหมือนกับให้เป็นของกลางไปจึงเป็นผู้ที่ทำเพ่ือผู้อ่ืนได้เต็ม 
ผู้ที่ทำเพื่อผู้อื่นได้เต็มที่เหมือนอย่างพระพุทธเจ้าท่านจะอยู่ที่ไหนก็ได้ ท่านอิ่มเต็มบริบูรณใ์น

ตัวแล้ว (41) 
พิธีกรรมสื่อวินัยสู่ธรรมพิธีกรรมก็เป็นรูปแบบภายนอกที่มาช่วยสื่อวินัยและเสริมอาสาแห่ง

การปรากฏตัวกระทำกิจหน้าที่ของผู้ที่มาสื่อธรรมแก่มหาชนเปรียบเหมือนในการจราจรที่ดีธรรมคือ
ความจริงที่ว่ารถทั้งหลายจะวิ่งไปได้คล่องสะดวก (44-45) 

ภิกษุทั้งหลายสัตบุรุษเกิดมาในตระกูลย่อมเป็นไปเพ่ือประโยชน์เพื่อเกื้อกูลเพ่ือความสุขแก่ชน
จำนวนมาก คือ ย่อมเป็นไปเพื่อประโยชน์เพื่อเกื้อกูลเพื่อความสุขแก่มารดาบิดาแก่บุตรภรรยาแก่คน
รับใช้ กรรมกรและคนงานแก่หมู่มิตรและเพื่อนร่วมงานแก่บรรพชนผู้ล่วงลับแก่พระราชาแก่เหล่า
เทวดาแก่สมณะชีพราหมณ์เปรียบเหมือนมหาเมฆช่วยให้ข้าวกล้าเจริญงอกงามเป็นไปเพื่อประโยชน์ 
เพ่ือเกื้อกูลเพ่ือความสุข แก่ชนจำนวนมาก (2555.)” 

.“นี่แน่ะมารท่านจะมีความเห็นยึดถือว่าเป็นสัตว์ได้อย่างไรในสภาวะที่เป็นเพียงกองแห่ง
สังขารล้วน ๆ นี้จะหาตัวสัตว์ไม่ได้เลยเปรียบเหมือนว่าเพราะคนส่วนประกอบเข้าด้วยกันศัพท์ว่า รถ
ย่อมมีฉันใดเม่ือขันธ์ทั้งหลายมีอยู่สมมติว่าสัตว์ก็ย่อมมีฉันนั้น”... (49) 

อาศัยเครื่องไม้เถาเชือกดินฉาบและหญ้ามุงมีช่องว่างแวดล้อมย่อมเรียกว่าเป็นเรือนฉันใด
อาศัยกระดูกเส้นเอ็นหนังมีช่องว่างแวดล้อมย่อมเรียกว่าเป็นตัวคน (รูป) ฉันนั้น. (96) 

โดยความจริงแท้ในโลกนี้มีแต่นามและรูป ก็แลในนามรูปนั้น สัตว์หรือคนก็หามีไม่ นามและ
รูปนี้ว่างเปล่าถูกปัจจัยปรุงแต่งขึ้นเหมือนดังเครื่องยนต์เป็นกองแห่งทุกข์สิ่งไม่คงตัวเช่นกับหญ้าและ
ฟืน (101) 

ผู้ทำกรรมก็ไม่มี ผู้เสวยผลก็ไม่มี มีแต่ธรรมทั้งหลายล้วน ๆ เป็นไปอย่างนี้ นี่เป็นความเห็นที่
ถูกต้อง เมื่อกรรมและวิบากพร้อมทั้งเหตุเป็นไปอยู่อย่างนี้ ต้น ปลาย ก็ไม่เป็นที่รู้ได้เหมือนดังก่อนและ
หลังแห่งเมล็ดพืชกับต้นไม้ เป็นต้นแม้ในอนาคต เมื่อสังสาระยังมีอยู่ก็ยังมองไม่เห็นการที่จะไม่เป็นไป
ของกรรมและวิบาก (102) 

ปุถุชนผู้มิได้เรียนรู้ ถูกทุกขเวทนากระทบเข้าแล้วย่อมเศร้าโศกคร่ำครวญ ร่ำไร รำพัน ตีอก
ร้องไห้ หลงใหลฟั่นเฟือนไปเขาย่อมเสวยเทวนาทั้งสองอย่าง คือ เวทนาทางกายและเวทนาทางใจ
เปรียบเหมือนนายขมังธนูยิงบุรุษด้วยลูกศรดอกหนึ่งแล้วยิ่งซ้ำด้วยลูกศรดอกท่ีสองเมื่อเป็นเช่นนี้บุรุษ
นั้นย่อมเสวยเวทนาเพราะลูกศรทั้งสอง คือทั้งทางกายทั้งทางใจ ฉันใด ปุถุชนผู้มิได้เรียนรู้ก็ฉันนั้น 
ย่อมเสวยเวทนา ๒ อย่าง คือทางกายและทางใจ (168) 

เมื่อบุคคลเป็นผู้มีมิจฉาทิฐิ กายกรรมที่ยึดถือปฏิบัติพรั่งพร้อมตามทิฐิก็ดี วจีกรรมที่ยึดถือ
ปฏิบัติพรั่งพร้อมตามทิฐิก็ดี มโนกรรมที่ถือปฏิบัติพรั่งพร้อมตามทิฐิก็ดี เจตนาก็ดี ความปรารถนาก็ดี 



674 
 
ปณิธานก็ดี การปรุงแต่งทั้งหลายก็ดีธรรมเหล่านั้นทั้งหมดย่อมเป็นไปเพื่อผลที่ไม่น่าปรารถนาไม่น่า
ใคร่ ไม่น่าชอบใจ เพื่อมิใช่ประโยชน์ เกื้อกูลเพื่อทุกข์ข้อนั้น เพราะเหตุไร ก็เพราะทิฐิชั่วร้ายเปรียบ
เหมือนเมล็ดสะเดาก็ดีเมล็ดบวบขมก็ดีเมล็ดน้ำเต้าก็ดีที่เขาเอาลงปลูกไว้ในดินที่ชุ่มชื่นรสดินและรสน้ำ
ที่มันดูดซึมไว้ทั้งหมดย่อมเป็นไปเพ่ือความเป็นของขมเป็นของเผ็ด เป็นของไม่อร่อย ข้อนั้นเพราะเหตุ
ไรก็เพราะพืชไม่ดี (244) ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นเจ้าใหญ่สำเร็จด้วยใจเราจักทอดทิ้ง
กายนี้อย่างมีสัมปชัญญะ มีสติมั่น ความตายเราก็มิได้ชื่นชอบชีวิตเราก็มิได้ติดใจเรารอท่าเวลาเหมือน
คนรับจ้างทำงานเสร็จแล้ว รอท่ารับจ้าง (397) เป็นต้น สรุปเป็นตารางร้อยละ 5 สาขาได้ ดังนี้ 

 
 

ที ่ สาขา จำนวนเรื่อง 
1 อุปมาประเภทสิ่งมีชีวิต   16 
2 อุปมาประเภทธรรมชาติ 13 
3 อุปมาประเภทอาคารสถานที่ 9 
4 อุปมาประเภทสิ่งของเครื่องใช้   6 
5 อุปมาประเภทธรรมะ   7 
6 อุปมาประเภทข้อความ 9 

                 โดยรวม 51 
 
การอภิปรายผลการศึกษา  

จากการสรุปสารัตถะของอุปลักษณ์มโนทัศน์ทั้งระดับโลกิยะและระดับโลกุตระแล้ว สามารถ
อภิปรายได้ว่า พระคุณท่านใช้เนื้อหาที่เป็นหลักธรรมของพระพุทธศาสนาเป็นหลักในการเผยแผ่ 
หลักธรรมที่สอนจะเป็นข้อธรรมที่เป็นนามธรรมเป็นส่วนใหญ่แต่พระคุณท่านพยายามเปรียบเทียบเชิง
อุปลักษณ์มโนทัศน์ให้เห็นเป็นรูปธรรมให้บุคคลทั่วไปรู้ได้ง่าย เข้าใจธรรมะได้ง่ายขึ้น โดยมีประชากร
ประกอบที่เป็นปัจเจกบุคคลบ้างและเป็นกลุ่มคนที่เรียกว่า สังคมบ้าง เป็นกลุ่มบุคคลที่ติดอยู่กับทาง
โลกที่เรียกว่า โลกิยะ บ้าง เป็นผู้ต้องด้วยกามารมณ์โดยการเห็นรูปปรากฏเป็นอารมณ์ กล่าวคือ ติด
ข้องอยู่ด้วยบุคคล วัตถุสิ ่งของที่เป็นรูปทรง ที่ปรากฏชัดด้วยตาหรือสามารถแตะต้ องได้บ้าง ซึ่ง
สอดคล้องกับแนวคิดทางโลกคือ สาขามนุษยศาสตร ์ท ี ่ เร ียกว ่า ภาษาศาสตร ์ปร ิชาน(ของ
Lakoff,1987:11) คือ ผู้ใช้ภาษาส่วนใหญ่เห็นว่า อุปลักษณ์เป็นส่วนสำคัญในกลวิธีทางวรรณศิลป์ที่ใช้
ตกแต่งถ้อยคำให้เกิดความสละสลวย ไพเราะ และถือว่าเป็นความสามารถพิเศษเฉพาะตนหรือเป็น
พรสวรรค์ของบุคคล และยังสอดคล้องกับงานวิจัยของวุฒินันท์  แกวจันทรเกต (2555, หน้า 24) ได้
ศึกษาเรื่อง กิเลส : การศึกษาอุปลักษณ์เชิงมโนทัศน์ในภาษาไทยมีวัตถุประสงค์ เพื่อวิเคราะหถอยคํา
อุปลักษณเกี่ยวกับกิเลสในภาษาไทย ผลการวิจัยพบวา ถอยคําอุปลักษณสะทอนมโนทัศนเกี่ยวกับ
กิเลสในภาษาไทย ไดแก [กิเลส คือ สิ่งมีชีวิต] [กิเลส คือ วัตถุสิ่งของ] [กิเลส คือ ศัตรู] เป็นต้น และยัง
สอดคล้องกับงานวิจัยของ ศรีวรา ผาสุกดี (2558 , หน้า 85) ได้ศึกษาเรื่อง อุปลักษณ์เชิงมโนทัศน์ 
“ชีวิต” ในภาษารัสเซียตามแนวภาษาศาสตร์ปริชาน มุ่งเน้นศึกษามโนทัศน์ “ชีวิต” ในภาษารัสเซีย
ตามแนวคิด ทฤษฎีอุปลักษณ์ในมุมมองทางภาษาศาสตร์ปริชานของเลคอฟฟ์ และจอห์นสัน (1980) 
ผลการศึกษาวิเคราะห์ พบว่า มีถ้อยคำอุปลักษณ์ชีวิตสะท้อนมโนทัศน์ต่อชีวิตในคลังข้อมูลภาษา
รัสเซียแห่งชาติจำนวน 6 มโนทัศน์ด้วยกัน ได้แก่ (1) ชีวิต คือ บุคคลผู้แสดง (2) ชีวิต คือ ทรัพย์สิน 



675 
 
(3) ชีวิต คือ การ ผลการศึกษา แสดงให้เห็นถึงระบบมโนทัศน์ของชีวิตในถ้อยคำอุปลักษณ์ แสดงถึง
ลักษณะมุมมองความคิด และวัฒนธรรมที่ปรากฏในภาษารัสเซีย 
 
นวัตกรรมในข้อค้นพบใหม่  

จากการวิจัยเรื่องนี้ทำให้ผู ้วิจัยรู้ เกี่ยวกับลักษระการประกอบสร้างอุปลักษณ์มโนทัศน์ใน
วรรณกรรมของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์(ป.อ.ปยุตฺโต) และ 2. เพ่ือศึกษาสารัตถะของอุปลักษณ์มโน
ทัศน์ในวรรณกรรมของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) แล้ว ผู้วิจัยได้ค้นพบแนวคิดใหม่ของ
พระคุณท่านตามสารัตถะของอุปลักษณ์และกลวิธีประกอบสร้างสามารถรายงานหรือปรับเป็น
นวัตกรรมได้ ดังนี้ 

…. 
 

  
  อุปลักษณ์มโนทัศน์ 

 
  
 สารัตถอุปลักษณ์มโน

ทัศน ์ตามบร ิบทต้น
ทาง-ปลายทาง 

 การประกอบสร ้าง
ตามบริบทต้นทาง-
ปลายทาง 

 

    
โลกิยะ 

  
โลกุตระ 

 ความ
เหมือน 

  
ความต่าง 

    
วรรณกรรมพุทธธรรม 

   

 
จากแผนผังอธิบายได้ ดังนี้ 

1. พระคุณท่านใช้ประสบการณ์จริงที่ได้พบเห็นมาเป็นองค์ประกอบวรรณกรรมพุทธธรรม
และสร้างอุปลักษณ์มโนทัศน์เผยแผ่พุทธธรรมนั้นทั้งแนวโลกิยะและโลกุตระโดยกำหนำข้อธรรมต้น
ทางแล้วเสริมข้อคิดเห็นส่วนตัวเป็นข้อเปรียบเทียบปลายทางให้เห็นชัดเจนและแจ่มแจ้งในข้อธรรมนั้น 
ส่วนแนวคิดและทฤษฎีที่นำมาใช้ พระคุณท่านเลือกสิ่งที่เป็นจริงหรือปริชานเพ่ือให้รู้จริง เข้าใจจริงใน
สิ่งที่เกิดข้ึน พระพุทธศาสนาเรียกว่า อริยสัจ คือ ชี้ให้เห็นความจริงก่อนว่า มันคืออะไร แล้วมองต่อไป
ว่า สาเหตุที่ทำให้เกิดเช่นนั้นเพราะอะไร(สมุทัย)เมื่อเรารู้สิ่งที่เป็นสาเหตุที่เป็น เราจึงแสวงหาวิธีการ
แก้ปัญหานั้นๆ จัดเป็นลำดับขั้นตอน(เรียกว่า มรรค) จนถึงขั้นแก้ปัญหาได้(เรียกว่า นิโรธ)  

ส่วนแนวกลวิธีประกอบสร้างมีมีข้อค้นพบใหม่ ดังนี้ 
2. การใช้กลวิธีประกอบสร้างที่ประจักษ์ หมายถึง พระคุณท่านมีความชาญฉลาดในการใช่

หลักอรรถศาสตร์และหลักภาษาศาสตร์ กล่าวคือ พระคุณท่านใช้เนื้อเรื่องใด ท่านก็จักเลือกใช้ถ้อยคำ
แบบนั้นถึงจะทำให้ผู้ฟังหรือผู้อ่านรู้และเข้าใจเนื้อเรื่องนั้นว่า เหมือนกันบ้าง แตกต่างกันบ้าง  เป็นต้น 
พระคุณท่านใช้ทั้งการอธิบายให้เห็นจริง ใช้การบรรยายเพื่อเข้าถึงเรื่องนั้นและใช้วิธีชี้ให้เห็นอย่าง
ตรงไปตรงมาอย่างเช่น เรื่องการฝึกสมาธิ(ต้นทาง) ถ้าจิตไม่ตั้งมั่น(ปลายทาง) จิตไม่ตรงจักบรรลุมรรค
ผลยากท่านเปรียบเหมือนการยิงลูกศร(ต้นทาง) ถ้าไม่มีสมาธิยิงหรือมือไม่เที่ยงลูกศรก็จะไม่ตรงเป้า 
เฉียดไป เฉียดมา(ปลายทาง) 
  



676 
 
สรุป 
 จากการศึกษาสารัตถะของอุปลักษณ์มโนทัศน์สามารถนำไปใช้กับการเลือกใช้คำในการเขียน
ภาษาไทยให้เหมาะสมกับบริบทของพื้นที่หรือตรงกับกาลเทศะโดยเฉพาะสารัตถอุปลักษณ์มโนทัศน์
คือ ระดับข้อความที่เป็นโลกิยะและระดับข้อความที่เป็นโลกุตระสามารถนำไปใช้กับการเลือกใช้คำใน
การเขียนภาษาไทยในชีวิตประจำวันให้เหมาะสมกับเนื ้อหาตามโวหาร ตามคำอุปลักษณ์จนเกิด
รูปธรรมต่างๆ ได้ ตามประเด็นเหล่านี้คือ  ด้านปัจเจกบุคคล ด้านสังคม ด้านรูปธรรมและนามธรรม 
ส่วนกลวิธีประกอบสร้างพระคุณท่านได้อาศัยบริบทต่างๆ มาประกอบสร้างเรื ่องราวต่ างๆ โดย
สอดแทรกคุณธรรม จริยธรรมสั่งสอนใจแก่ผู้อ่านจนเกิดผลงามมากมาย 
 

บรรณานุกรม 
 

ณัฐพร พานโพธิ์ทองและคณะ, (2549) มองคัทลียาจ๊ะจ๋าจากมุมนักภาษา : เนื้อหาและกลวิธี.  
กรุงเทพฯ : โครงการเผยแพร่ผลงานวิชาการ คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์. (2538). วินัยเรื่องใหญ่กว่าที่คิด. กรุงเทพมหานคร:สำนักพิมพ์ ผลิธัมม์. 
เลคอฟและจอห์นสัน. “(Lakoff and Johnson 1980: 3)”, อ้างในรัชนีย์ญา กลิ่นน้ำอม. (2551).    

อุปลักษณ์ที่นักการเมืองใช้:การศึกษาตามแนวอรรถศาสตร์ปริชานและวัจนปฏิบัติศาสตร์.
ดุษฎีนิพนธ์ สาขาวิชาภาษาไทย อักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์หาวิทยาลัย. 

วุฒินันท์ แก้วจันทร์เกตุ (2555).วิเคราะห์ถ้อยคำอุปลักษณ์เกี่ยวกับกิเลสในภาษาไทย. กรุงเทพฯ: 
คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  

ศรีวรา ผาสุขดี. (2558). อุปลักษณ์เชิงมโนทัศน์ใน ชีวิต ตามภาษารัสเซีย ตามแนวภาษาศาสตร์     
ปริชาน. คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


