
 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 
 

"จอย" ความเป็นมนุษย์ทีด่ำรงอยู่โดยปราศจากร่างกาย: บทวิเคราะห์
ผ่านแนวคิดปรากฏการณ์วิทยาของมอริช แมร์โล-ปองต ี

 “Joi” Human existence without body:  
Maurice Merleau-Ponty’s Phenomenological Analysis 

 
ภัทรพล เป็งวัฒน ์

Pattarapol Pengwat 
คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 

Faculty of Humanities Chiang Mai University 
Corresponding Author, e-mail: aongthep555@gmail.com 

 
(Received: July 30, 2020; Revised: October 20, 2020; Accepted: November 29, 2020) 

 
บทคัดย่อ 

 
บทความนี้เป็นการนำเสนอต้นตอของปัญหาการแบ่งแยกกายและจิตหนึ่งใน

ปัญหาสำคัญเริ่มต้นที่เรอเน่ เดส์การ์ตส์ที่นำเสนอแนวคิด I think, therefore I 
am ทำให้มนุษย์มองตนเองในฐานะสิ่งที่คิดได้และให้ความสำคัญกับจิตมากกว่า
กาย อย่างไรก็ตาม ปัญหาเรื่องการยืนยันการดำรงอยู่ที่เดส์การ์ตส์เสนอโดยให้จิต
สำคัญ เมื่อเทียบกับกายส่วนของประสาทสัมผัสอันเป็นส่วนประกอบขั้วหนึ่งของ
การดำรงอยู่ที่เขามองว่าเป็นส่วนที่ทำให้เกิดข้อผิดพลาด ทำให้ไม่สามารถยึดถือ
ข้อมูลที่ผ่านเข้ามาทางประสาทสัมผัสได้ กายไม่สมบูรณ์เมื่อเทียบกับจิต จากนั้น
ผู้เขียนนำเสนอประเด็นที่ปองตีเสนอว่าการรับรู้ทางประสาทสัมผัสมีความสำคัญ
ต่อการอธิบายการดำรงอยู่ของมนุษย์ การที่เรามีความสำนึกทางร่างกายเป็นตัว
เชื่อมต่อระหว่างเรากับโลกและเราสัมพันธ์กับโลกในเชิงอิงอาศัย การมองกายตาม

mailto:aongthep555@gmail.com


 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 55 

แบบแมร์โล-ปองตีเสนอเป็นการมองกายในฐานะองค์ประธานที่เป็นรูปธรรมยิ่ง
กว่าจิต การเสนอว่ากายและจิตไม่ได้แยกออกจากกันจึงเป็นข้อเสนอน่าสนใจ 
และพิจารณา จากการที่แมร์โล-ปองตีให้ความสำคัญกับกาย คำถามน่าสนใจคือ
หากมีการดำรงอยู่แบบปราศจากกาย เราจะกล่าวว่าการดำรงอยู่เช่นนั้นเป็น
มนุษย์ได้หรือไม่ บทความนี้จึงนำจอยในภาพยนตร์เบลดรันเนอร์ 2049 วิเคราะห์
ผ่านแนวคิดปรากฏการณ์วิทยาของแมร์โล-ปองตี เนื้อเรื่องของภาพยนตร์ จอย
เป็นโฮโลแกรมที่พยายามกระทำและแสดงออกถึงการเป็นมนุษย์ที่แท้จริง พบว่า
จอยที่มีอยู่โดยปราศจากกายไม่สามารถดำรงอยู่ในฐานะมนุษย์ได้ตามแนวคิด
ปรากฏการณ์วิทยาของแมร์โล-ปองตี เนื่องจากจอยดำรงอยู่เป็นโฮโลแกรมไม่มี
ร่างกาย ประกอบกับจอยเองเป็นสิ่งถูกสร้างที่ไร้สำนึกทำให้จอยขาดตัวเชื่อมต่อ
ระหว่างโลกและตัวจอย จึงส่งผลให้ไม่สามารถเกิดการเรียนรู้ ในการมีอยู่แบบ
มนุษย์และไม่มีสำนึกท้ังต่อตนเองและสภาพแวดล้อม 

 
คำสำคัญ : มอริช  แมร์ โล -ปองตี , การดำรงอยู่ โดยปราศจากร่ างกาย ,  
ปรากฏการณ์วิทยา, เบลดรันเนอร์ 2049 
 

Abstract 
 

 This article looks into the starting point of mind-body problem 
as one of the most significant problems in philosophy. René 
Descartes declared “I think, therefore I am.” This defined human as 
thinking thing and, consequently, gives priority to mind than body. 
Descartes remarks that acquiring data from sensation body was 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

56 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

mistake. Acquiring data through from body is not constant, so the 
sensational body is less absolute than the mind. In addition, the 
study presents Maurice Merleau-Ponty’s notion of sense. It states 
that perceptions are matter to explanation for human existence. 
Bodily consciousness is connatural between human and world. 
Human is related to the world in the form of living or inhabit. Body 
in Maurice Merleau-Ponty’s perspective is body as subject (or body-
subject)  which has as much significant as mind. Merleau-Ponty 
thinks of body as matter. An interesting question is that if there is 
existence without physical body, can we call this existence as 
human being? Finally, this article explores the character named Joi 
in Blade Runner 2049 to analyse Joi's existence according to Maurice 
Merleau-Ponty’s phenomenological concept. Based on the story in 
this film, Joi is a hologram that tries to act and express real human 
being. The article argues Joi that exists without physical body 
cannot exist as human being according to Merleau-Ponty’s 
phenomenological concept. Because the existence as a hologram 
without a physical body, Joi itself is an unconscious artificial thing. 
Joi lacks the connection between the world and itself. As a result, 
Joi was unable to learn to live as a human being and to have no 
awareness of both itself and the world. 
Keywords: Maurice Merleau-Ponty, Existence without body, 
Phenomenology, Blade Runner 2049 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 57 

1.บทนำ 
ในทางปรัชญาปัญหาทวิลักษณ์ (dualism) เป็นปัญหาที่ถกเถียงกันมาเป็น

เวลาเนิ่นนานซึ่งปัญหาทวิลักษณ์ที่ว่านี้เกี่ยวข้องกับการตั้งคำถามถึงการดำรงอยู่
ของมนุษย์ โดยการดำรงอยู่ของมนุษย์นั้นมีความแตกต่างจากวัตถุสิ่งของ 
กล่าวคือหากว่าตามสามัญสำนึกแล้วมนุษย์ประกอบด้วยจิต (mind) ที่ทำหน้าที่
เกี่ยวกับการคิด ความเข้าใจ การสร้างมโนทัศน์ และกาย (body) ที่เป็นส่วนทาง
กายภาพ ปัญหาทวิลักษณ์จึงเป็นปัญหาความสัมพันธ์ระหว่างกายและจิต ใน
ปัญหานี้นักปรัชญาพยายามอธิบายความสัมพันธ์ระหว่างส่วนจิตและส่วนกายว่า
เกี่ยวข้องและส่งผลต่อกันอย่างไร ในปัญหาทวิลักษณ์นี้นักปรัชญาเห็นว่าจิตเป็น
ขั้วตรงข้ามกับกาย หลากหลายแนวคิดของนักปรัชญาที่พยายามตอบคำถามของ
ปัญหาทั้งในมุมที่เชื่อว่าจิตอยู่ในกายและเมื่อตายลงไปมีเพียงจิตเท่านั้นที่จะยังคง
อยู่ หรือในบางมุมที่เห็นว่าจิตเป็นเพียงการประกอบสร้างขึ้นของกายวัตถุ  และ
จากปัญหาระหว่างกายและจิต หากปราศจากสิ่งใดสิ่งหนึ่งไปเรายังจะสามารถ
ดำรงอยู่เป็นมนุษย์ได้หรือไม่ หรือเราจำเป็นที่จะต้องให้ความสำคัญของกายและ
จิตเท่ากัน 

การถกเถียงปัญหาดังกล่าวนั้นเกิดขึ้นตั้งแต่สมัยกรีกโบราณ คำตอบมีพลวัต
เรื่อยมา จนมาถึงช่วงศตวรรษที่ 17 นักปรัชญาชาวฝรั่งเศสคนสำคัญเรอเน่ เดส์
การ์ตส์ (René Descartes, 1596-1650) ได้เสนอแนวคิดที่ทำให้เกิดจุดเปลี่ยน
สำคัญในการอธิบายความสัมพันธ์ระหว่างกายและจิต ในงาน Meditation On 
First Philosophy เดส์การ์ตส์ได้เสนอว่าจิต (mind) และกาย (body) เป็นสอง
สิ่งที่มีอยู่โดยแตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง วิธีการที่เขาใช้คือการสงสัยแบบสุดโต่ง 
ลักษณะของวิธีการนี้จะเป็นการสงสัยทุกสรรพสิ่งบนโลกไปเรื่อย ๆ จบพบสิ่งที่ไม่
สามารถสงสัยต่อไปได้ เดส์การ์ตส์จะยึดสิ่งนั้นเป็นสิ่งที่มั่นคงและแน่นอน เขา



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

58 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

พบว่าขณะที่มนุษย์กำลังทำการสงสัยอยู่ ณ ขณะนั้นเองมนุษย์สามารถยืนยันการ
ดำรงอยู่ของตนเองได้ การสงสัยมีต้นตอมาจากการคิด เขาเห็นว่ามนุษย์เมื่อทำ
การคิดสามารถที่จะยืนยันตนเองได้ การจะคิดได้ต้องมีสิ่งที่กำลังทำการคิดอยู่ จึง
นำไปสู่ข้อเสนอของเดส์การ์ตส์  คือ ข้าพเจ้าคิด ข้าพเจ้าจึงมีอยู่  (I think, 
therefore I am.) (Greetham, 2006, pp. 213-214) จากข้อเสนอนี้เดส์การ์ตส์
มีความเห็นว่ามนุษย์มีเพียงจิตเท่านั้นที่ดำรงอยู่แน่นอน จาก Meditation ที่ 6 
เขาเห็นว่ามีเพียงจิตของเราเท่านั้นที่เป็นตัวเรา โดยให้เหตุผลสนับสนุนคือ เรารู้ว่า
เรามีอยู่จากการที่เรากำลังคิด สารัตถะของเราจึงเป็นเพียงสิ่งที่คิดได้ แม้ว่าเรามี
กายของเรา เรารับรู้ได้อย่างชัดเจนและกระจ่างแจ้งว่าความคิดของตัวเราเป็นบาง
สิ่งซึ่งคิดและไม่แผ่ขยายออกไป สำหรับกายแล้วเป็นบางสิ่งที่แผ่ขยายออก
ภายนอกและไม่สามารถคิดได้ การที่กายไม่สามารถคิดได้ก็เป็นทางหนึ่งที่ช่วย
สนับสนุนว่าเรา (เดส์การ์ตส์หมายถึงจิต) แตกต่างและแยกขาดจากกายและ
สามารถมีอยู่ได้ แม้ไม่มีกาย (Blunden, n.d.)  

สำหรับเดส์การ์ตส์แล้ว กาย เป็นลักษณะของสิ่งที่ดำรงอยู่ในขอบเขตของการ
กิน พ้ืนที่ และเวลา (spatiotemporal physical properties) ประกอบด้วย
รูปร่าง ความยาว ความกว้าง พ้ืนที่ ปริมาตร ซึ่งเกี่ยวในเรื่องมิติเชิงเส้น ( linear 
dimensionality) แต่จิตที่แตกต่างและแยกกันได้จากกายเป็นลักษณะของการคิด 
รวมถึงความสำนึก (consciousness) ที่ไม่สามารถชั่งตวงวัดในเชิงพ้ืนที่แบบกาย
ได้ การเสนอเช่นนี้ของเดส์การ์สต์ก็มีข้อโต้แย้งเกิดขึ้น เจ้าหญิงอลิซาเบทแห่ง
โบฮีเมียและเพียร์ แกซเซนดี ได้เขียนจดหมายถึงเดส์การ์ตส์เพ่ือแสดงข้อโต้แย้ง 
โดยสาระในจดหมาย เป็นการตั้งคำถามถึงความแตกต่างของจิตกับกายและ
ความสัมพันธ์ของจิตกับกาย โดยข้อเสนอที่เดส์การ์ตส์เสนอทั้งคู่เห็นว่าเป็นไป
ไม่ได้และเป็นข้อเสนอของเดส์การ์สต์เป็นข้อเสนอที่ขัดแย้งในตนเอง ทั้งคู่เห็นว่า



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 59 

ธรรมชาติของกายอยู่ในการกินพ้ืนที่และเวลา และจิตไม่ได้อยู่ในการกินพ้ืนที่และ
เวลา หากเป็นเช่นนี้แล้ว จิตและกายทำงานเชื่อมโยงและสัมพันธ์กันได้อย่างไร 
สองสิ่งที่ดำรงอยู่คนละขอบเขตพ้ืนที่กระทำต่อกันได้อย่างไร หรือหากจิตจะ
เชื่อมโยงกับกายจะเชื่อมโยงอย่างไร หากจิตเป็นอสสารเช่นนี้โดยธรรมชาติ  ใน
การตอบกลับข้อโต้แย้งของเดส์การ์ตส์ เดส์การ์ตส์ชี้ว่า กาย คือ สิ่งดำรงภายนอก 
และจิต คือ ความสำนึก ในการทำงานที่สัมพันธ์กันของจิตกับกายเชื่อมโยงกัน
ผ่านต่อมไพเนียล (pineal gland) โดยเขาเห็นว่าต่อมไพเนียลนั้นเล็ก และเป็น
ศูนย์กลางของสมอง แต่การตอบคำถามของข้อโต้แย้งเช่นนี้เดส์การ์ตส์ก็ยังคงไม่ได้
เสนอคำตอบที่คลายความสงสัยนี้ เพราะหากจิตที่เป็น อสสารเชื่อมโยงกับกาย
ผ่านต่อมไพเนียลที่เป็นสสาร รายละเอียดของการทำงานของทั้งสองสิ่งก็ยังแสดง
หรืออธิบายได้ยังไม่ชัดเจนนัก ปัญหาระหว่างกายและจิตก็ไม่ได้ถูกตอบเช่นเดิม 
(Westphal, 2019) 

ในช่วงเวลาเดียวกันทรรศนะของนักคิดขั้วกระแสสสารนิยม โทมัส ฮอบส์ 
(Thomas Hobbs, 1588-1679) เองก็พยายามเสนอคำตอบเรื่องจิตกับกาย 
ฮอบส์เห็นว่าร่างกายมนุษย์ทำงานไม่ต่างจากเครื่องจักร มนุษย์มีการจัดการที่เป็น
ระบบภายในร่างกายตนเองคล้ายสิ่งประดิษฐ์ ร่างกายของมนุษย์เป็นสสารและ
สมองเป็นส่วนสั่งการร่ายกายและเป็นส่วนสำคัญที่สุดในร่างกาย การมีความรู้สึก
หรือมีความสำนึกเป็นผลมาจากการทำงานของสมอง (Williams, n.d.) อย่างไรก็
ตาม จากข้อเสนอของเดส์การ์ตส์ที่นำมาสู่ปัญหาของกายและจิตยังคงเป็นที่
ถกเถียงและเป็นเรื่องที่นักปรัชญาพยายามหาคำตอบและอธิบายจนปัจจุบัน โดย
ปัญหาเรื่องจิตกับกายนี้เป็นการถามคำถามที่เก่ียวข้องกับความสัมพันธ์ระหว่างจิต
กับกาย ปัญหาดังกล่าวเกี่ยวข้องโดยตรงกับธรรมชาติของมนุษย์และยังเกี่ยวข้อง
กันกับปัญหาเรื่องการดำรงอยู่ของมนุษย์ ทั้งนี้แนวคิดการแบ่งแยกระหว่างกาย



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

60 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

และจิตของมนุษย์มีคลื่นความคิดที่เกิดขึ้นในอดีตตั้งแต่สมัยกรีกโบราณ แต่คลื่น
แนวคิดของเดส์การ์ตส์เป็นคลื่นของแนวคิดที่แบ่งแยกกายและจิตที่เป็นจุดเปลี่ยน
สำคัญในประวัติศาสตร์ปรัชญาที่ทำให้มนุษย์หันมามองตนเองใหม่ในฐานะองค์
ประธาน การมองตนเองใหม่ในฐานะองค์ประธานในข้อเสนอเดส์การ์ตส์นี้นำทาง
ไปสู่การทำความเข้าใจความรู้เกี่ยวกับโลก รวมถึงความสัมพันธ์ของมนุษย์กับโลก 
ในลักษณะที่องค์ประธานคือมนุษย์ที่แยกขาดกันออกจากโลก เป็นองค์ประธานที่
เข้าไปสังเกตการณ์โลกแบบภววิสัย  

ในกระแสความคิดหนึ่งคือปรากฏการณ์วิทยา โดยนักปรัชญาชาวฝรั่งเศสมอ
ริช แมร์โล-ปองตี (Maurice Merleau-Ponty, 1908-1961) ได้เสนอทางแนวคิด
ที่เกี่ยวข้องกับปัญหาระหว่างกายและจิตไว้เช่นกัน โดยแมร์โล-ปองตีเห็นว่าการรู้ 
(knowing) ของมนุษย์นั้นไม่สามารถหลีกเลี่ยงหรือปฏิเสธความสำคัญของการ
กระทำของมนุษย์ (human action) เราจำเป็นที่จะต้องนำการกระทำของมนุษย์
มาตรวจสอบอย่างละเอียดถี่ถ้วน ในการกระทำของมนุษย์ต้องอาศัยร่างกายซึ่ง
ร่างกายของมนุษย์มีการรับรู้แบบ embodiment (การรับรู้ของมนุษย์ในลักษณะ
ที่จิตไม่แยกขาดจากกาย) โดยแมร์โล-ปองตีเห็นว่าการที่ร่างกายเคลื่อนไหวได้
อย่างเป็นธรรมชาติ ก่อนการสะท้อนกลับของสำนึก (pre-reflectively) กล่าวคือ 
การกระทำนั้นเราจะไม่มีการคิดเตรียมการไว้ล่วงหน้า เป็นการกระทำกึ่งอัตโนมัติ
ของร่างกาย เช่น ในขณะที่มีสิ่งใดก็ตามท่ีไม่ก่อให้เกิดอันตรายต่อเรา เคลื่อนที่เข้า
มาใกล้เรา เราจะไม่มีการคิดล่วงหน้าเพ่ือเตรียมตัวให้เกิดแรงขับในการกระทำ
ของเรา และแมร์โล-ปองตีเห็นว่าเราไม่สามารถรับรู้สัญญาณที่แน่นอนในจิตของ
เราได้ กล่าวอีกนัยหนึ่ง คือ ในการตัดสินใจที่จะทำการกระทำบางอย่างเราเข้าถึง
ต้นตอของจิตได้ยาก การเสนอแนวคิดเช่นนี้แมร์โล-ปองตีไม่ได้ทำการปฏิเสธจิต 
แต่เขาต้องการแสดงให้เห็นว่าจิตไม่อยู่อย่างแยกขาดกับกายทางกายภาพและการ



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 61 

รับรู้ของจิตเป็นหนึ่งเดียวกับกาย การหันกลับมามองกายตามแนวคิดแมร์-ปองตี
จึงเป็นการมองกายในฐานะองค์ประธานที่เป็นรูปธรรมกว่าจิต (Reynolds, n.d.) 
การมองเช่นนี้เป็นการมองด้วยจุดยืนที่แตกต่างไปจากปรัชญาแบบขนบ แต่ทั้งนี้
แล้วการกลับไปพิจารณาโดยให้ความสำคัญกับกายจะเป็นทางออกของปัญหาทวิ
ลักษณ์ได้หรือไม่ และหากวันหนึ่งในอนาคตเทคโนโลยีก้าวหน้ าจนร่างกายไม่
จำเป็นกับเรา เราจะสามารถยืนยันความเป็นมนุษย์ได้หรือไม่หากปราศจากกาย 

 
2. ปรากฏการณ์วิทยาของมอริช แมร์โล-ปองต ี
 ปรากฏการณ์วิทยาเป็นปรัชญาที่มุ่งเน้นอธิบายความหมายและคุณค่าใน
ประสบการณ์  (experience) ของมนุษย์ นักปรัชญาสายนี้พยายามอธิบาย
โครงสร้างของประสบการณ์ เนื้อหาในปรากฏการณ์วิทยายังเกี่ยวข้องกับความ
สำนึก การจินตนาการ สถานการณ์ของมนุษย์ เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล (Edmund 
Husserl, 1859-1938) นักปรากฏการณ์วิทยาชาวเยอรมันที่เป็นผู้ริเริ่มและทำให้
ปรากฏการณ์วิทยาเป็นที่รู้จัก ฮุสเซิร์ลนำเสนอแนวคิดว่าการเข้าถึงความรู้ในทาง
ปรัชญาจำเป็นที่จะต้องเข้าถึงตัวความรู้ โดยที่เราควรรับรู้ความรู้อย่างเที่ยงตรง
และแน่นอน โดยการวางข้อตัดสินของสมมติฐานที่ยังไม่ได้พิสูจน์และทำการ
บรรยายสิ่งที่เรารับรู้หรือได้รับจากประสบการณ์ เป็นการใส่วงเล็บ (bracketing) 
โลกภววิสัยแล้วมุ่งให้ความสนใจเฉพาะสิ่งที่เกิดขึ้นภายในความสำนึกตัวมันเอง
โดยไม่มีอคติเบื้องต้น (presupposition) การบรรยายบริสุทธิ์ที่เกิดขึ้นของปราก
กฎการณ์ที่ได้รับในความสำนึกจะให้ความรู้ที่เที่ยงตรง และฮุสเซิร์ลยังเสนอถึง
การทำงานของความสำนึกที่จะทำกิจกรรมการมุ่งไปของสำนึก ( intentionality) 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

62 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

เมื่อความสำนึกทำการสำนึกวัตถุของจิตสำนึกจะทำให้เกิดอารมณ์ต่อวัตถุของ
จิตสำนึกนั้น1 (Paul, n.d.) 

ต่อมามาร์ติน ไฮเดกเกอร์ (Martin Heidegger, 1889-1976) ลูกศิษย์ของฮุ
สเซิร์ลนำแนวคิดทางปรากฏการณ์วิทยาของฮุสเซิร์ลมาอธิบายโครงสร้างของการ
ดำรงอยู่ของมนุษย์ที่ไฮเดกเกอร์เรียกว่า Dasein2 โดยไฮเดกเกอร์ประยุกต์วิธีทาง
ปรากการณ์วิทยาที่ฮุสเซิร์ลใช้ตรวจสอบประสบการณ์ในขอบเขตความสำนึกมาใช้
ในการอธิบายความสัมพันธ์ของมนุษย์กับผู้อ่ืน ความหมายของความตายในการ
อธิบายการดำรงอยู่ของมนุษย์ของไฮเดกเกอร์ ไฮเดกเกอร์ได้เสนอว่าความตาย
เป็นความเป็นไปได้ซึ่งเป็นศักยภาพสูงสุดสำหรับ Dasein เมื่อ Dasein เข้าสู่ความ
ตาย Dasein จะค้นพบความหมายในการดำรงอยู่ของตนเอง เนื่องจาก Dasein 
สนใจที่จะแคร์ (care)3 ในตนเอง ข้อเสนอของไฮเดกเกอร์เป็นการเบิกทางแนวคิด
ปรากฏการณ์วิทยาเชิงอัตถิภาวนิยม (existential phenomenology) (Paul, 
n.d.) ที่ ต่อมาในภายหลังแนวคิดของไฮเดกเกอร์มี อิทธิพลต่อนักปรัชญา
ปรากฏการณ์วิทยาชาวฝรั่งเศส มอริซ แมร์โล-ปองตีที่นำประสบการณ์การรับรู้
ทางประสาทสัมผัส (perceptual experience) มาอธิบายร่วมกันกับมิติทางอัตถ
ภาวนิยม แมร์โล-ปองตีเห็นว่าระดับขั้นพ้ืนฐานของประสบการณ์การรับรู้ทาง
ประสาทสัมผัสอิงกับทฤษฎี Gestalt ซึ่งเป็นทฤษฏีทางจิตวิทยาที่เชื่อว่าการรับรู้

 
1 วัตถุของจิตสำนึกในทางปรากฏการณ์วิทยา หมายถึง การกระทำของจิตที่ทำกิจกรรมการมุ่งไปของความ
สำนึกไปยังวัตถุหนึ่ง โดยวัตถุนั้นอาจมีอยู่หรือไม่มีอยู่จริงบนโลกนี้ก็ได้ เมื่อความสำนึกทำการมุ่งไปยังวัตถุ
ของจิตสำนึกจะทำให้เกิดอารมณ์ เช่น เรามุ่งสำนึกไปยังแก้วน้ำ เอเลี่ยน การสังหารหมู่ที่ธรรมศาสตร์ เมื่อ 6 
ตุลาคม 2519 เป็นต้น เราจะเกิดอารมณ์จากการกระทำของการมุ่งไปของความสำนึกกับวัตถุของความสำนึก 
2 สำหรับไฮเดกเกอร์ Dasein หมายถึง การดำรงอยู่ในฐานะมนุษย์ที่ต้องทำการฉายความเป็นไปได้ตัวเองเพื่อ
ก้าวข้ามอดีตที่ถูกกำหนดมา  
3 แคร์ เป็นโครงสร้างของ Dasein ที่ไฮเดกเกอร์เสนอไว้ โดยแคร์มีความวิตกกังวลเป็นพื้นฐานซ่ึงเป็นสิ่งที่เปิด
ความเป็นตัวเองให้กับ Dasein  



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 63 

ทางประสาทสัมผัสเกี่ยวข้องกับประเภทของอะตอมความรู้สึก (sensory atom) 
ทฤษฎีดังกล่าวเชื่อว่าประสาทสัมผัสเป็นโครงสร้างพ้ืนฐานในการรับรู้โลก ดังนั้น
ทฤษฎี Gestalt จึงมุ่งเน้นอธิบายถึงการรับรู้ทางประสาทสัมผัสเป็นรูปแบบการ
รับรู้ที่มีความหมายต่อประสบการณ์อย่างแท้จริง อันเป็นปรากฏการณ์ที่เราไม่
สามารถมองข้ามไปได้  (Cerbone, 2006, p. 98) เช่นเดียวกับแนวคิดแบบ 
Gestalt แมร์โล-ปองตีเชื่อว่าการรับรู้ทางประสาทสัมผัสเป็นการติดต่อระหว่างเรา
กับโลกภายนอกที่สร้างความคุ้นเคยระหว่างเรากับโลก โลกปรากฏต่อเราโดยตรง
ผ่านการรับรู้ทางประสาทสัมผัส ความคุ้นเคยที่มีมากมายในการรับรู้ทางประสาม
สัมผัสบางครั้งทำให้เราคุ้นเคยกับโลกจนลืมสังเกตสนามทางปรากกฎการณ์4 
(phenomenal field) ที่เป็นพ้ืนที่ที่เปิดเผยโลกต่อตัวเรา แมร์โล-ปองตีเชื่อว่า
การรับรู้ทางประสาทสัมผัสจะมุ่ งผ่ านตัวมัน เองเข้าถึงความจริง ( truth) 
(Toadvine, 2016) 

ในการดำรงอยู่ของร่างกาย เขาเห็นว่าร่างกายดำรงอยู่ในฐานะ being-
toward-the-world กล่าวคือเป็นการดำรงอยู่ของร่างกายที่รับรู้ผ่านโลกมีกรอบ
ของเวลา รวมทั้งเป็นการเรียนรู้ที่มาการสังเคราะห์กันของการรับรู้ร่างกาย
ปัจจุบัน (present) และความเคยชินของร่างกาย (habit) ความเคยชินที่ทับถม
กับของกิจกรรมที่ทำซ้ำ ๆ จนเป็นความปกติ อีกทั้งร่างกายมีประสบการณ์ใน
ตัวเองแตกต่างจากสิ่งอ่ืน ในการรับรู้ผ่านประสาทสัมผัส เช่น เมื่อเราใช้มือแตะ
ผู้ อ่ืน  จะเกิดการกระทำในรูปแบบของการสะท้ อนกลับไปหาผู้ กระทำ 
(reflexivity) เกิดอารมณ์ร่วมในประสบการณ์ (affective experience) และ

 
4 สนามทางปรากฏารณ์ หมายถึง การที่โลกปรากฏหรือเปิดเผยตัวมันเองโดยตรงผ่านการรับรู้ทางประสาท
สัมผัสของมนุษย์ การหลงลืมที่ว่านี้หมายถึงการที่มนุษย์สัมพันธ์กับโลกผ่านประสาทสัมผัสจนไม่ได้สังเกตหรือ
มองเห็นได้ไม่ชัดเจนว่าตนเองสัมพันธ์กับโลกผ่านประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส ในบางครั้งเข้าใจว่าตนเอง
เป็นเนื้อเดียวหรือสิ่งเดียวกับโลก  



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

64 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

ความรู้สึกของความเคลื่อนไหวทางร่างกาย (kinesthetic sense) โดยตรง 
ลักษณะเช่นนี้เรียกว่า ความรู้สึกต่อการสัมผัสแบบดับเบิ้ล (double sensations) 
แมร์โล-ปองตีเห็นว่าร่างกายสามารถทำการฉายเพ่ือมุ่งสู่เป้าหมายที่มีชีวิตชีวา เรา
สามารถตระหนักรู้ความเคลื่อนไหวของร่างกายที่มีความเป็นไปได้ โดยร่างกายจะ
มีระบบ pre-conscious ที่สัมพันธ์กับการเคลื่อนไหวและความสมดุลเชิงพ้ืนที่ 
(spatial equivalence) เป็นการเคลื่อนไหวแบบอิงกับสถานการณ์และพ้ืนที่ตาม
ความเป็นจริงหรือความเป็นไปได้  (situational spatiality) ความสัมพันธ์ของ
ร่างกายกับพ้ืนที่จึงไม่ได้สัมพันธ์กันในลักษณะ ‘ในพ้ืนที่’ แต่เป็นลักษณะ ‘มีชีวิต
หรืออยู่อาศัย’ (living/ inhabit) (Toadvine, 2016) 

สำหรับความสัมพันธ์ของการรับรู้ทางประสาทสัมผัสต่อโลก แมร์โล-ปองตี
อธิบายว่าร่างกายที่มีอยู่ในโลกเหมือนกับหัวใจในสิ่งมีชีวิต การรับรู้ทางประสาท
สั ม ผั ส เป็ น ก ารด ำรงอยู่ ร่ ว ม  (co-existence) ห รื อ เป็ น ก ารมี ส่ ว น ร่ ว ม 
(communion) กันของร่างกายและโลก ลักษณะของการดำรงอยู่ร่วม เป็น
ลักษณะที่กิจกรรมการมุ่งของสำนึกมีความเคยชินอย่างสอดคล้องในตัวเองที่การ
รับรู้ผ่านประสาทสัมผัสของร่างกายและการรับรู้ผ่ านประสาทสัมผัสของสิ่ง
สังเคราะห์กัน ทั้งสองส่วนเป็นตัวรับและตัวกระทำเทียบเท่ากัน ในกิจกรรมการมุ่ง
ของสำนึกเปิดรับท่าทางของร่างกายที่พาไปยังภาวะของการเปิดเผยปรากฏการณ์ 
หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งคือ จิตสำนึกรับรู้ปรากฏการณ์ร่วมกับร่างกายไปพร้อมกัน 
แมร์โล-ปองตีเชื่อว่าความเป็นผู้กระทำ (agent) ของการรับรู้ทางประสบการณ์
เป็นการสะท้อนกลับล่วงหน้า (pre-reflective) และร่างกายจะอยู่ ในฐานะที่
เป็นอัตวิสัยหรือผู้กระทำที่ไม่เปิดเผยตัวตน (anonymous subjectivity) ที่อยู่
ร่วมกันอย่างแยกขาดไม่ได้กับโลกท่ีร่างกายรับรู้ทางประสาทสัมผัส ลักษณะนี้เป็น
ลักษณะที่ร่างกายเชื่อมต่อโลกโดยธรรมชาติ (connatural) ความเป็นหนึ่งเดียว



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 65 

ระหว่างการรับรู้ทางประสบการณ์กับโลกจะเพ่ิมพูนมากขึ้นเป็นความหนาทาง
ประวัติศาสตร์/ ขยายกว้างออกไปตามลำดับของเวลา/ สะสมมากขึ้นตามเวลา 
(historical thickness) ของการรับรู้ทางประสบการณ์ ทั้งนี้อยู่ภายใต้ระดับขั้น
ของการสะท้อนของความสำนึก (Toadvine, 2016) ฉะนั้นร่างกายดำรงอยู่ใน
ฐานะที่อยู่ระหว่างความเป็นอัตวิสัยหรือตัวผู้กระทำ (Subject) และสภาวะวัตถุ
วิสัยหรือผู้ถูกกระทำ (Object) และสร้างการเผชิญหน้าที่เป็นไปได้โดยผสานรวม
กับผู้อ่ืน การรับรู้ผู้อ่ืนการรับรู้ทางประสาทสัมผัสของเราจะทำการรับรู้โดยตรง
และผสานสิ่งมีชีวิตรวมเข้ากับโลกที่อยู่ร่วมกัน ความสำนึกทางร่างกาย (bodily 
consciousness) ถึงบางสิ่ ง ความเคลื่อนไหวโดยตรงหรือความเข้าใจของ
ผู้กระทำหรือผู้รับรู้ผ่านบางสิ่งที่แมร์โล-ปองตีเสนอเรียกว่า กิจกรรมการมุ่งไปของ
สำนึกแบบมอเตอร์ (motor intentionality) (Jackson, 2016, p. 2) 

เพ่ือให้เห็นภาพของความเชื่อมต่อกันระหว่างการรับรู้ทางประสบการณ์กับ
โลกแบบแมร์โล-ปองตีเสนอ ตัวอย่างเช่น การที่เราเดินผ่านประตูโดยไม่ได้
เปรียบเทียบความกว้างของประตูกับความกว้างของตัวเรา การที่เราพิมพ์ข้อความ
บนคีย์บอร์ดโดยไม่ดูแป้นพิมพ์ หรือการทำอิริยาบถต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการยืด
ตั วหดตั วของกล้ าม เนื้ อ  เป็ นต้ น  (Merleau‐Ponty, 2012, pp. 144-145) 
ตัวอย่างของการเคลื่อนไหวที่เป็นทักษะการกระทำในชีวิตประจำวันเหล่านี้  แมร์
โล-ปองตี เห็นว่าเป็นการกระทำที่ เกิดจากการปฏิบัติจนเกิดความเคยชิน 
กระบวนการรับรู้นั้นเกิดขึ้นจากการมีปฏิสัมพันธ์ระหว่างเรากับโลกโดยตรง 
(enactive) มีความฝังลึกและเกิดจากการมีส่วนร่วมและการซึมซับจากการปฏิบัติ
ซ้ำเป็นประจำ กิจกรรมทางร่างกายทั้งหลายเหล่านี้ เป็นการกระทำที่เกิดขึ้น
ระหว่างการเคลื่อนไหวที่เกิดจากความสำนึก (reflective action) และปฏิกิริยา
ของการตอบสนองทางร่างกาย (reflexive reaction) (Jackson, 2016, p. 2) 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

66 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

และลักษณะของการกระทำของร่างกายที่แมร์โล-ปองตีเรียกว่ากิจกรรมการมุ่งไป
ของสำนึกแบบมอเตอร์นี้ซ่อนอยู่เบื้องหลังโลกภววิสัย ซึมผ่านเป็นฉากหลังของเรา
และโลก ยากต่อการสังเกตและระบุลักษณะได้อย่างเที่ยงตรงแบบที่ไม่บิดเบือนไป
จากที่มันเป็นอยู่ หรือกล่าวได้ว่าลักษณะของกิจกรรมการมุ่งไปของสำนึกแบบ
มอเตอร์เป็นความเข้าใจทางร่างกายที่เป็นธรรมดาจนมันเป็นความเข้าใจพ้ืนฐาน
และเราคุ้นเคยกับการรับรู้นี้จนเราไม่ตระหนักรู้ถึงมัน ยากต่อการสังเกตเห็น 
เหมือนว่าไม่มีอยู่และโปร่งใสต่อการรับรู้ผ่านประสาทสัมผัสที่เรามีอยู่ (Carman, 
2008, p. 101) 

แมร์โล-ปองตีแบ่งการดำรงอยู่ของมนุษย์จากลักษณะของสถานการณ์ที่มนุษย์
พบเจอ คือ มนุษย์ที่ดำรงอยู่โดยทั่วไปมีความคุ้นชินกับโลก (habitual body) 
ดำรงอยู่ในลักษณะที่ร่างกายกระทำกิจกรรมทางกายโดยไม่ได้มีกระบวนการ
ไตร่ตรอง/ คิดอย่างมีเหตุผล/ เป็นการตอบสนองของร่างกายที่ไม่ได้ผ่านการคิด 
(pre-reflexive) และมนุษย์ที่ดำรงอยู่ เป็นบุคคลหรือร่างตามความเป็นจริง 
(personal/ actual body) อย่างเชื่อมโยงกับประสิทธิผลของการกระทำ มีการ
ดำรงอยู่ที่ reflexive ต่อตนเอง มีความโดดเด่นในตัวเอง แมร์โลก-ปองตีเห็นว่า
การอยู่ในโลกที่ประสาทสัมผัสสัมพันธ์กับโลกจนแทบเป็นหนึ่งเดียวกันกับโลก ทำ
ให้บุคคลหลงลืมความโดดเด่นที่บุคคลมี เนื่องด้วยความคุ้นเคยกับโลก การที่
มนุษย์ดำรงอยู่โดยสลับกันไปมาระหว่างการดำรงอยู่ทั่วไปและการดำรงอยู่เป็น
บุคคล เกิดจากการสลับไปมาของร่างกายที่บางครั้งมีอยู่ฐานะร่างกายและบางครั้ง
อยู่ในฐานะบุคคลที่กระทำ (personal act) แต่ทั้งสองสภาวะนี้ก็ยังเชื่อมโยงกับ
โลก การที่คนมีอาการป่วยทางจิตหรือสมองได้รับการกระทบกระเทือนแมร์โล -
ปองตีเห็นว่าความเสียหายที่เกิดขึ้นต่อร่างกายทำให้การดำรงอยู่ที่มีความคุ้นชิน
กับโลกและการดำรงอยู่เป็นบุคคลขาดการเชื่อมต่อกัน (Moya, 2014, pp. 1-3) 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 67 

จากการอธิบายการรับรู้ทางประสาทสัมผัสตามแนวคิดปรากฏการณ์วิทยาของ
แม ร์ โล -ป องตี นี้ มี ค ว าม เกี่ ย ว ข้ อ งอย่ า งยิ่ งกั บ แน วคิ ดป ระส าท วิท ย า 
(neuroscience) 

 
3. ปรากฏการณ์วิทยาของมอริช แมร์โล-ปองตีกับประสาทวิทยา 

สำหรับแนวคิดประสาทวิทยาศาสตร์ของการศึกษาเกี่ยวกับระบบประสาททั้ง
ในด้านโครงสร้างและการทำงานของระบบประสาทในร่างกายของมนุษย์ เป็น
สาขาย่อยของประชานศาสตร์ (cognitive science) มีขอบเขตของการศึกษา
เกี่ยวข้องกับประสาท การทำงานของสมองในระดับโมเลกุลและเซลล์ เช่น ในการ
ทำงานของสมอง การศึกษาด้านประสาทวิทยาจะทำการศึกษาว่าสมองทำงาน
อย่างไร เมื่อเรากำลังทำกิจกรรมอะไรบางอย่างอยู่ การจดจำความทรงจำของ
สมอง การเรียนรู้ของสมอง การสร้างความคิด การเคลื่อนไหวของร่างกาย การสั่ง
การของสมองที่แสดงออกมาเป็นพฤติกรรมของมนุษย์ เป็นต้น ประสาทวิทยาอิง
อาศัยความรู้พ้ืนฐานทางฟิสิกส์ เคมีและชีววิทยา และเกี่ยวข้องกับกายวิภาค
ศาสตร์ สรีรวิทยา (physiology) รวมถึงพฤติกรรมศาสตร์ที่เชื่อมโยงไปยังการ
อธิบายการทำงานของอารมณ์และการรับรู้ของมนุษย์ 

ในแง่หนึ่งปรากฏการณ์วิทยาของแมร์โล-ปองตีเกี่ยวข้องกับประสาทวิทยาซึ่ง
ได้อธิบายการรับรู้ทางประสาทสัมผัสของแมร์โล -ปองตี โดย Gallagher และ 
Zahavi ผู้เขียนหนังสือ The Phenomenological Mind: An Introduction to 
Philosophy of Mind and Cognitive Science เ ห็ น ว่ า แ น ว คิ ด เ รื่ อ ง
ประสบการณ์ในปรากกฎการณ์วิทยาโดยเฉพาะแนวคิดของแมร์โล -ปองตีมีส่วน
สำคัญในการประกอบสร้างทฤษฏีทางด้านประชานศาสตร์ โดยแนวคิดของแมร์
โล-ปองตีมีบทบาทสำคัญที่ช่วยอธิบายความคุ้นเคยของร่างกาย เป็นแนวคิดใหม่ที่



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

68 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

สนับสนุนให้มองร่างกายในความเป็นไปได้ใหม่ซึ่ งเป็นการมองร่างกายในฐานะ
ผู้กระทำหรือผู้รับรู้ ผู้มีประสบการณ์ (experiencer) หรือในฐานะผู้กระทำและ
เป็นแนวคิดที่ช่วยให้ เราเข้าใจเกี่ยวกับความสัมพันธ์ของร่างกายที่จัดการ
ประสบการณ์ การเสนอแนวคิดเช่นนี้ของแมร์โล-ปองตีเป็นการผสานแนวคิดและ
ก้าวข้ามแนวคิดการอธิบายร่างกายแบบสรีรวิทยาและแบบจิตวิทยา ส่วนสำคัญ
ของการเสนอของแมร์โล-ปองตีคือแนวคิดดังกล่าวเสนอให้มองแบบไม่แยกขาด
ระหว่างกายกับจิต โดยทั้งกายและจิตส่งผลต่อกัน เป็นข้อสนับสนุนที่ช่วยยืนยัน
ความสำคัญของกายว่าข้อเท็จจริงทางร่างกายมีผลต่อการรับรู้ทางประสาทสัมผัส
และการกระทำของตัวบุคคล จากการอธิบายความเคยชินของร่างกายของแมร์โล-
ปองตีที่เห็นว่าความเคยชินเป็นการที่ร่างกายในฐานะผู้กระทำหรือผู้รับรู้ ในฐานะ
การเป็นเจ้าของตัวเอง ร่างกายมีความสามารถการจัดการร่างกายที่มีพลวัต 
ร่างกายสามารถปรับให้เข้ากับสภาพของโลก Gallagher และ Zahavi ชี้ว่าการ
ทำงานของร่างกายกับสภาพแวดล้อมมีส่วนร่วมต่อกัน ร่างกายปรับตัวให้เข้ากับ
สถานการณ์โดยเป็นการที่ร่างกายตอบสนองต่อสภาพแวดล้อมนั้น รูปแบบ
แนวคิดของการรับรู้การกระทำที่สะท้อนกลับยังผู้รับรู้มีความสัมพันธ์อย่างยิ่งกับ
ความรู้ด้านความรู้สึกและการรับรู้การเคลื่อนไหว (proprioception) ที่ร่างกาย
รับรู้ตัวเองผ่านความสำนึก (Moya, 2014, pp. 1-3) ซึ่งการรับรู้การเคลื่อนไหว
เป็นการรับรู้การเคลื่อนไหวของอวัยวะพวกผิวหนัง กล้ามเนื้อ พังผืด และข้อต่อใน
ร่างกายที่เกิดจากสิ่งกระตุ้นภายในร่างกาย ทำให้เรารับรู้ถึงร่างกายว่ากำลังเป็น
อย่างไรซึ่ งตรงข้ามกับการเคลื่ อนไหวที่ เกิดจากสิ่ งเร้าภายนอกร่างกาย 
(exteroception) ที่เป็นการรับรู้ของร่างกายจากตัวกระตุ้นของสภาพแวดล้อมที่
กระทำต่อร่างกาย ตัวอย่างตัวกระตุ้นภายนอกจากสภาพแวดล้อม เช่น แสง เสียง 
และอุณหภูมิ เป็นต้น ดังนี้แล้วการรับรู้ทางประสาทสัมผัสจึงมีความหมายใน



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 69 

ตัวเอง ดังที่แมร์โล-ปองตีเสนอการรับรู้ความรู้สึกต่อการสัมผัสแบบดับเบิ้ล เรา
เห็นการรับรู้ความรู้สึกต่อการสัมผัสแบบดับเบิ้ลได้ชัดเจนเมื่อทำกิจกรรม เช่น 
การนั่งบนโซฟาที่รู้สึกผ่อนคลายและรับรู้การวางตัวเองบนโซฟา การเล่นโยคะ 
หรือการเต้นโคฟเวอร์แดนซ์ เป็นต้น 

จากข้อเสนอของแมร์โล-ปองตีที่เสนอว่าการดำรงอยู่ของมนุษย์แบ่งออกเป็น
ร่างกายที่คุ้นเคยกับโลกและร่างกายตามความเป็นจริง โดยร่างกายทั้งสองสภาวะ
จะเชื่อมโยงและสลับกันไปมา เมื่อได้รับการกระทบกระเทือนทางจิตหรือทาง
สมอง การเชื่อมโยงของสองสภาวะที่มีจะหยุดแยกขาดจากกัน ในประเด็นนี้  
Gallagher และ Zahavi เห็นว่าผู้ป่วยทางจิตหรือทางสมองยังมีความสามารถใน
การผลิตซ้ำการเคลื่อนไหวที่เคยชินเป็นปกติ แต่ไม่สามารถกระทำความเข้าใจตาม
ความเป็นจริงของสถานการณ์ที่กำลังรับรู้ ทั้งนี้ผู้ป่วยดังกล่าวที่ไม่สามารถรับรู้ความ
เคลื่อนไหวของเนื้อเยื่อในกล้ามเนื้อไม่สามารถแยกความแตกต่างเพ่ือสั่งการการ
เคลื่อนไหวได้ แตกต่างกับคนปกติที่มีการทำงานของระบบประสาทและสมองเป็น
ปกติ คนปกติสามารถรับรู้การเคลื่อนไหวของร่างกาย ร่างกายสลับไปมาระหว่าง
ร่างกายที่คุ้นเคยกับโลกและร่างกายตามความเป็นจริง ในคนปกติโลกจะมีอิทธิพล
ต่อการรับรู้ของร่างกาย ทำให้เรารับรู้ร่างกายเสมือนเป็นหนึ่งเดียวกับโลกโดยตรง 
(embodied and enactive) อีกทั้ งในประเด็นที่แมร์โล-ปองตีเสนอว่าร่างกาย
สัมพันธ์กับโลกในความสัมพันธ์แบบอยู่อาศัย Gallagher และ Zahavi ยืนยันด้วย
งานวิจัยที่แสดงถึงความสัมพันธ์ของการรับรู้ทางประสบการณ์และการเคลื่อนไหว 
ในงานวิจัย Gallagher และ Zahavi ยืนยันว่าการรับรู้ทางประสาทสัมผัสไม่ได้เป็น
ตัวรับข้อมูลจากโลก แต่แสดงออกเป็นการกระทำอันเป็นนัยยะ อย่างเช่น การ
เคลื่อนไหวของร่างกาย โดยเกี่ยวข้องกับทฤษฎีที่ชื่อว่า Enactive theory of 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

70 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

perception ที่ ถู กใช้ ในแนวคิด Neurophenomenology ที่ มี ฐานคิดร่วมกัน
ระหว่างประชานศาสตร์และปรากกฎการณ์วิทยา (Moya, 2014, pp. 1-3) 

Enactive theory of perception ในนิยามความหมายเป็นความสัมพันธ์
ระหว่างแนวคิด 3 แนวคิด กล่าวคือ 1) แนวคิดที่เชื่อว่าสิ่งมีชีวิตเป็นตัวกระทำที่มี
อิสระ สามารถสร้างและมีอัตลักษณ์ของตนเองและสามารถเข้าใจในการรับรู้ของ
ตนเอง 2) แนวคิดเชื่อว่าระบบประสาทเป็นระบบที่ทำงานอย่างเป็นอิสระ ระบบ
ประสาทมีกิจกรรมการทำงานในรูปแบบที่สอดคล้องกัน มีการจัดการที่ เป็น
โครงสร้างของเซลล์ประสาทที่ทำงานร่วมกัน (interacting neurons) 3) แนวคิดที่
เชื่อว่าโครงสร้างของการรับรู้เป็นเป็นผลของการรับรู้ที่เกิดขึ้นซ้ำของการทำงาน
ร่วมกันระหว่างอวัยวะรับความรู้สึกและกลไกของร่างกายที่เชื่อมต่อกันเมื่อร่างกาย
ทำกิ จกรรม  เป็ น ผลของระบบประสาทและสภ าพแวดล้ อม  สำหรั บ 
Neurophenomenology เป็นแนวคิดที่อธิบายการกระทำของบุคคลด้วยการ
ทำงานของเซลล์ประสาทร่วมกับแนวคิดทางปรากกฎการณ์วิทยาของสภาวะความ
สำนึก (Mlinar, 2015, p. 17) จะเห็นได้ว่าแนวคิดปรากฏการณ์วิทยาที่แมร์โล-ปอง
ตีเสนอมีความสอดคล้องและถูกนำมาใช้เป็นฐานคิดในการอธิบายการทำงานของ
ร่างกายในการศึกษาร่างกายแบบแนวคิดประชานศาสตร์ ทำให้เห็นได้ว่าในทางหนึ่ง
ปรัชญาปรากกฎการณ์วิทยาได้รับการยอมรับจากวิทยาศาสตร์ธรรมชาติ  

 
4. จอย: ความเป็นมนุษย์ที่ปราศจากร่างกาย? 
 ในภาพยนตร์เบลดรันเนอร์ 2049 ที่ออกฉายในปี ค.ศ. 2017 ปรากฏตัว
ละครตัวหนึ่งที่มีความน่าสนใจและดึงดูดให้เกิดการตั้งคำถามถึงความเป็นมนุษย์
ในโลกอนาคตเป็นอย่างมาก 'จอย' คือตัวละครที่ผู้สร้างพยายามสร้างให้ผู้ชมตั้ง
คำถามกับการดำรงอยู่ถึงความเป็นมนุษย์ที่แท้จริง จากการที่จอยเป็นสิ่งถูกสร้าง



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 71 

และตามเนื้อเรื่องจอยมีความพยายามแสดงให้ผู้ชมเห็นว่าตัวเองต้องการเป็น
มนุษย์จริง ในส่วนนี้ผู้เขียนจะพาไปสำรวจฉากสำคัญในภาพยนตร์เบลดรันเนอร์ 
2049 ที่ชวนตั้งคำถามถึงความเป็นไปได้ที่จะเป็นมนุษย์โดยร่างกายไม่ได้เป็น
ปัจจัยสำคัญในการดำรงอยู่และการไม่มีร่างกายแบบจอยส่งผลการการเป็นมนุษย์
อย่างไร 
 เราจำเป็นที่จะต้องทำความเข้าใจความเป็นมนุษย์ที่แท้จริงเสียก่อน สำหรับ
ประเด็นความเป็นมนุษย์ที่แท้จริงที่ปรากฏในภาพยนตร์ ก่อนอ่ืนเราต้องเข้าใจสิ่ง
ที่ภาพยนตร์สร้างความเป็นของตัวละครแต่ละตัว ตัวละครจอยเป็นโฮโลแกรม 
ส่วน K และมาเรียตเป็นแรพพลิแคนท์ นั่นหมายความว่าทุกตัวละครในฉากที่มี
เพศสัมพันธ์ร่วมกัน โดยจอยสวมทับร่างของมาเรียตเพ่ือมีเพศสัมพันธ์กับ K การ
กระทำที่แสดงออกมามีต้นตอจากการถูกปลูกฝังความทรงจำขึ้นในตอนที่ตัวละคร
ถูกสังเคราะห์หรือสร้างขึ้น ดังนั้นทั้งสามจึงอยู่ในฐานะสิ่งถูกสร้างที่กระทำโดย
ปราศจากการตั้งคำถาม การแสดงออกหรือการกระทำมีการโปรแกรมมา มาเรียต
เป็นแรพพลิแคนท์โสเภณี จอยเป็นโฮโลแกรมที่แสดงความรักความห่วงใยต่อ
เจ้าของคือ K และ K เป็นแรพพลิแคนท์ที่ถูกวางโปรแกรมให้รับและทำตามคำสั่ง 
ต่อมาเราจะมาสำรวจที่การกระทำและความรู้สึกที่เกิดขึ้นของสิ่งถูกสร้าง การ
พยายามเป็นจริงของจอยสำหรับ K ที่จอยแสดงออกต่อ K หรือการที่ K บอกกับ
จอยว่าจอยเป็นจริงสำหรับเขา เราคงยืนยันไม่ได้ว่าการแสดงออกที่เกิดขึ้นทั้ง
ความรู้สึกทางอารมณ์หรือการกระทำทางกายภาพเป็นการแสดงออกซึ่งความรัก
ที่มาจากมนุษย์ที่แท้จริง ในระดับของความเป็นมนุษย์ที่แท้จริงแบบมนุษย์ในทาง
ชีววิทยา (biological human) แสดงออกมา แรพพลิแคนท์และโฮโลแกรมใน
เรื่องคงแสดงความเป็นมนุษย์ได้ใกล้เคียงแต่คงไม่จริงเทียบเท่า biological 
human ดังนั้นความเป็นมนุษย์ที่แท้จริงที่เป็นต้นตอของการแสดงออกหรือการ



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

72 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

กระทำของจอยเป็นความเป็นมนุษย์ที่จริงในระดับที่ K จะรับรู้ถึงมันได้ในฐานะสิ่ง
ถูกสร้างเหมือนกันในความเข้มข้นที่เท่า ๆ กัน (ความเข้มข้นในแง่นี้หมายถึง 
ความมีชีวิตชีวาจากการรับรู้ความจริงทางอารมณ์ ความรู้สึก จิตวิญญาณ) ความ
เข้มข้นที่เกิดขึ้นกับสิ่งทั้งสองจึงไม่จริงเท่าที่มนุษย์รับรู้ เนื่องจากสิ่งถูกสร้างถูก
โปรแกรมมา และจากการที่ K เป็นสิ่งถูกสร้างเช่นกันตัว K จึงไม่สามารถตัดสิน
ความเป็นมนุษย์ที่แท้จริงของจอยได้ ดังนี้แล้วการเข้าถึงหรือสัมผัสกับความเป็น
มนุษย์ที่แท้จริง รวมไปถึงความจริง (reality) เกณฑ์ในการตัดสินคงหนีไม่พ้นการ
รับรู้ทางประสาทสัมผัสที่รับรู้หรือสัมผัสได้ว่ามันเป็นจริง (ซึ่งเป็นความเป็นจริงที่
เกิดข้ึนต่อการรับรู้ทางประสาทสัมผัส) 
 สำหรับตัวละครจอยในภาพยนตร์เบลดรันเนอร์ 2049 เป็นตัวละครที่มีอยู่
ด้วยการฉายโฮโลแกรม (hologram) จากอุปกรณ์ฉาย ฉากแรกที่จอยปรากฏตัว
ในภาพยนตร์เป็นฉากที่จอยถูกฉายจากเครื่องฉายติดเพดานภายในห้องพักของ
เจ้าหน้าที่ K ตัวเอกของภาพยนตร์ ในฉากดังกล่าวจอยเตรียมอาหารเย็นเสมือน 
และจุดไฟให้ K สูบบุหรี่ K เป่าควันบุหรี่ไปยังร่างกายโฮโลแกรมผ่านตัวจอย ทำให้
เห็นว่าจอยโปร่งใส การที่จอยจะมีอยู่หรือไปที่ไหนก็ตามจำเป็นที่จะต้องพ่ึงพา
เครื่องฉายและสิ่ งที่ จอยมีปฏิสัมพันธ์ได้  จอยทำได้ เฉพาะปฏิสัมพันธ์กับ
ภาพเสมือนที่เกิดจากเครื่องฉายเท่านั้น ในฉากต่อมาเมื่อ K มอบเครื่องฉายประจุ 
(emanator) ให้จอยและถ่ายโอนจอยไปยังเครื่องฉายประจุ ทำให้จอยสามารถไป
นอกสถานที่ได้ หากมีเครื่องฉายประจุ ต่อมาในฉากที่ K พาจอยขึ้นไปยังดาดฟ้า
สายฝนที่กำลังตก ในภาพยนตร์แสดงให้เห็นฝนที่ตกทะลุผ่านภาพฉายโฮโลแกรม
จอยที่กำลังพะเน้าพะนอกับ K อยู่ หลังจากที่จอยถูกโอนมายังเครื่องฉายประจุ 
ในภาพยนตร์แสดงให้เห็นถึงการพัฒนาด้านอารมณ์ของจอยที่เพ่ิมมากขึ้น  จอย
แสดงออกถึงอารมณ์อย่างเห็นได้ชัดในฉากที่จอยและ K เดินทางไปยังบ้านเด็ก



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 73 

กำพร้าเพ่ือตามหาความทรงจำของ K ยานขับเคลื่อนของ K เกิดความเสียหาย
จากการโจมตีและตกไถลลงยังพ้ืนดิน ทำให้ K หมดสติ ฉากนี้จอยแสดงอารมณ์
กระวนกระวาย เรียกชื่อ K ซ้ำ ๆ หลายครั้งเพ่ือให้ K ได้สติ และจอยยังเทเล
พอร์ตตัวเองไปนอกยานเพ่ือทุบกระจกให้ K ได้สติ แม้ว่าจุดที่จอยเทเลพอร์ตไป
สัญญาณของโฮโลแกรมจะขาดหายติดขัดก็ตาม 
 บทสนทนาที่น่าสังเกตสำหรับการแสดงความต้องการของจอย 

K: "You were right. You were right about 
everything." 

Joi: "Shhh...." 
Mariette: "Thought you weren't interested, working 

man." 
Joi: "You liked her, I could tell. It's okay, she's real. 

I want to be real for you." 
K: "You are real for me." 
 

 จากบทสนทนาข้างต้นเป็นฉากที่น่าสนใจที่สุดในภาพยนตร์สำหรับตัวจอย
เป็นฉากท่ีจอย K และมาเรียต (Mariette) แรพพลิแคนท์5 โสเภณีในเรื่อง ทั้งสาม
ร่วมเพศกัน จอยทำการสวมทับอิริยาบถของมาเรียต ในฉากนี้ K มีเพศสัมพันธ์กับ
จอยผ่านร่างกายภาพของมาเรียต การที่จอยทำเช่นนี้จอยต้องการเป็นจริงสำหรับ 
K เห็นได้ในบทสนทนาข้างต้นก่อนที่ทั้งสามจะร่วมเพศกัน ในบทสนทนาจอยมี
จดุประสงค์แสดงถึงความต้องการเป็นจริงสำหรับ K เนื่องจากจอยเป็นโฮโลแกรม

 
5 แรพพลิแคนท์ เป็นมนุษย์เทียมที่ถูกสังเคราะห์ขึ้นในภาพยนตร์เบลดรันเนอร์ 2049 โดยมีกายภาพและ
สติปัญญาที่สูงกว่ามนุษย์ 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

74 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

ที่ไม่สามารถมีเพศสัมพันธ์ผ่านร่างทางกายภาพเหมือนมนุษย์ได้และอยากให้ K 
ได้รับความรู้สึกทางเพศในการมีเพศสัมพันธ์ ในฉากสุดท้ายของจอยในภาพยนตร์ 
เป็นฉากที่ K ถูกตามล่าจากวอลเลช จอยร้องขอให้ K โอนไฟล์ของตนเองไปยัง
เครื่องฉายประจุโดยไม่สำรองไฟล์ของจอยไว้ในตอนหลบหนีไปด้วยกัน โดยจอย
ให้เหตุผลกับ K ว่าการทำแบบนี้เพ่ือให้จอยรู้สึกเหมือนเป็นผู้หญิงจริง ต่อมา
ภายหลังจอยถูกทำลายไปพร้อมกับเครื่องฉายประจุ  

นอกจากนี้ในภาพยนตร์เราจะเห็นจอยตัวอ่ืนที่อยู่ตามตึกในเมืองซึ่งเป็นจอยที่
เป็นภาพที่ใช้ในการโฆษณา เป็นจอยขนาดใหญ่เคลื่อนไหวไปมา พร้อมกับ
สโลแกน “Everything you want to see. Everything you want to hear.” 
ภาพของจอยขนาดใหญ่ตามตึกของการโฆษณาจอยในเรื่อง ยืนยันว่าจอยเป็น
สินค้าประเภทหนึ่งของวอลเลช สินค้าตัวนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อตอบสนองความ
ต้องการของชนชั้นในภาพยนตร์ จากภาพยนตร์แสดงให้เราเข้าใจว่าชนชั้นที ่
สินค้าจอยไปตอบสนองความต้องการคือกลุ่มแรพพลิแคนท์แบบเจ้าหน้าที ่ K 
ฉากสำคัญอีกฉากหนึ่งที่ยืนยันจอยในฐานะสินค้าที่ใครก็ตามสามารถครอบครอง
เป ็น เจ ้าของได ้ ฉ ากที ่ว ่านี ้ ค ือ  ฉ ากที ่ K ย ืน มองจอยขนาด ให ญ ่แล ้ว
ภาพเคลื่อนไหวจอยขนาดใหญ่ก็ก้มลงมาพูดกับ K  
   JOI: "Hello, Handsome. What a day, hmmm?" 
    JOI (cont’d): "You look lonely. I can fix that." 
    JOI (cont’d): "Aww..." (leaning down) "You look 
like a good Joe." 
 

 การที ่จอยกล่าวประโยค "You look like a good Joe." การเรียกชื ่อ 
Joe นี้เป็นชื่อเดียวกันกับชื่อ Joe ที่จอยของ K ตั้งชื่อให้ K แทน K ที่มาจาก 
KD6-3.7 ที่เป็นชื่อรหัสสินค้าของ K ภายหลังที่ K พบเบาะเสาะที่เกี่ยวข้องกับ



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 75 

การค้นหาอดีตของตนเอง การเรียกชื่อ Joe ของจอยขนาดใหญ่บอกกับเราว่า 
JOI เป็นสินค้า ถูกปลูกฝังความทรงจำและถูกโปรแกรมมาให้ดูแล เอาใจใส่
เจ้าของ หมายความว่าความต้องการที่จะเป็นมนุษย์ของจอยทั้งหมดข้างต้น
เป็นเพียงการที่จอยทำตามคำสั่งที่ถูกโปรแกรมมาเพียงเท่านั้น 
 
5. วิเคราะห์ตัวละครจอยในเบลดรันเนอร์ 2049 ตามแนวคิดปรากฏการณ์
วิทยาของมอริช แมร์โล-ปองต ี 

ก่อนอ่ืนเราต้องทำความเข้าใจจอยก่อนว่าจอยมีอยู่อย่างไร คำถามต่อมาคือ
แม้ว่าจอยจะถูกโปรแกรมมา แล้วจอยสามารถเป็นมนุษย์ตามทัศนะแบบแมร์โล -
ปองตีได้หรือไม่ และจอยสามารถรับรู้ตนเองได้หรือไม่ 

ในคำถามแรกการมีอยู่ของจอย จากภาพยนตร์เราจะเห็นได้ว่าจอยเป็นโฮโล
แกรมที่เกิดจากเครื่องฉายซึ่งเป็นเทคโนโลยีในอนาคตที่ภาพยนตร์เสนอไว้  จอย
เป็นโฮโลแกรมที่โปร่งใสเกิดจากการฉายของเครื่องฉายประจุ จากกรอบคิดของ
แมร์โล-ปองตีที่เห็นว่าการรับรู้ทางประสาทสัมผัสสร้างมนุษย์เราให้อยู่ในฐานะ
ผู้กระทำที่เชื่อมต่อโลกโดยธรรมชาติ การรับรู้ของร่างกายเชื่อมโยงกับโลกจน
เสมือนเป็นหนึ่งเดียว ความสำนึกของร่างกายที่มีต่อโลกเป็นความสำนึกทาง
ร่างกาย โลกเปิดเผยต่อความสำนึกทางร่างกายผ่านสนามปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้น
ระหว่างร่างกายกับโลก ในการฉายจอยสสารที่ถูกฉาย โฮโลแกรมจอยเป็นไปได้ท้ัง
ประจุ อนุภาค คลื่น แสง หรือ matter อะไรก็ตาม หากมองตามกรอบคิดของ
แมร์โล-ปองตี จอยไม่ได้มีการรับรู้ทางประสาทสัมผัสที่มาจากกายที่เป็นร่างกาย
ในทางชีววิทยาแบบมนุษย์ ไม่มีประสาทสัมผัสทั้ง 5 ในการรับรู้โลก จอยไม่มีกาย
ที่มีประสาทสัมผัสเป็นช่องทางเชื่อมต่อโลกโดยธรรมชาติ ดังนั้นตามกรอบคิดแมร์
โล-ปองตี จอยไม่มีความเป็นผู้กระทำ เนื่องจากจอยไม่มีร่างกายสำหรับการ



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

76 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

เชื่อมต่อกับโลก ดังนั้นการกระทำของร่างกายที่ทำให้เกิดการสะท้อนกลับไปหา
ผู้กระทำที่ทำให้เกิดอารมณ์ร่วมในประสบการณ์ และความรู้สึกของความเคลื่อนไหว
ทางร่างกายจึงไม่เกิดขึ้น เช่นนี้แล้วจอยไม่ได้ ‘มีชีวิตชีวาหรืออยู่อาศัย’ ตามที่แมร์โล-
ปองตีเสนอ การที่จอยจะแสดงออกหรือกระทำบางสิ่งบางอย่างเป็นผลมาจากการดึง
ข้อมูลที่ถูกโปรแกรมไว้มาตอบสนองต่อสิ่งที่เซนเซอร์  (sensor) ได้ เช่น การเห็น
เจ้าของซึ่งคือ K ตกอยู่ในอันตราย จอยแสดงอารมณ์ความเป็นห่วงถึงความปลอดภัย
ต่อ K หรือการที่จอยบอกกับ K ว่าจอยต้องการเป็นเหมือนมนุษย์ผู้หญิงจริง ๆ 
สำหรับ K จอยทำตามโปรแกรมคำสั่งที่โปรแกรมไว้แล้วและตอบสนองออกมาเมื่อ
เซนเซอร์ได้ว่าเจ้าของกำลังเป็นอย่างไร จากบทสนทนาและการกระทำที่เซนเซอร์ได้ 
เหมือนจอยมีโปรแกรมที่มีคำสั่งไว้แล้วว่าหากเซนเซอร์แล้วรู้ว่าเจ้าของเป็นเช่นนี้หรือ
ตกอยู่ในถานการณ์เช่นนี้ จอยควรตอบสนองหรือแสดงออกอย่างไรให้สอดคล้องกับ
สถานการณ์ที่กำลังเกิดขึ้น ดังนั้นจอยไม่ได้มีการรับรู้ทางประสาทสัมผัสตามข้อเสนอ
ของแมร์-โล ไม่ได้มีความสำนึกทางร่างกาย 

ฉากที่ช่วยยืนยันข้อเสนอของแมร์โล-ปองตีได้ชัดเจนคือฉากที่จอยสวมทับร่าง
ทางกายภาพของมาเรียต ในฉากนี้เราจะเห็นถึงโฮโลแกรมสวมทับและเคลื่อนไหว
ตามร่างทางกายภาพซึ่งโฮโลแกรมและร่างทางกายภาพเป็นสองเอนทีตี้ที่แยกอก
จากกันโดยสิ้นเชิง โฮโลแกรมทำได้เพียงการการกระทำและเคลื่อนไหวตามการ
กระทำของร่างทางกายภาพ ชัดเจนและยืนยันว่าโฮโลแกรมไม่มีความสำนึกทาง
ร่างกายไม่สามารถกระทำตนเองให้มีอยู่ในฐานะผู้กระทำได้  และแม้ว่ามาเรียต
เป็นเอนทีตี้ที่เป็นแรพพลิแคนท์มีร่างทางกายภาพจากการสังเคราะห์ขึ้น อย่างไรก็
ตามมาเรียตที่เป็นตัวแทนของร่างทางกายภาพนี้ แม้ว่าร่างทางกายภาพของมาเรีย
ตจะเป็นร่างทางกายภาพที่ถูกสังเคราะห์ขึ้นให้เหมือนมนุษย์ เพราะมาเรียตเป็น
แรพพลิแคนท์ แต่ในฉากของภาพยนตร์การมีการสวมทับกับของสองเอนทีตี้ เรา



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 77 

จะเห็นได้ว่าเอนทีตี้ โฮโลแกรมมีความเป็นอิสระในการควบคุมร่างกายหรือ
ปกครองตนเอง (autonomy) ได้น้อยกว่าร่างทางกายภาพที่จับต้องได้ 

เมื่อวิเคราะห์ต่อไปเราจะเห็นว่าจอยมีเซนเซอร์สำหรับรับรู้เพ่ือตอบสนองต่อ
เซนเซอร์ แล้วเราสามารถอธิบายได้ว่าตัวเซนเซอร์ที่จอยมีเป็นตัวรับหรือเชื่อมต่อ
กับโลกแบบการรับรู้ทางประสาทสัมผัสได้หรือไม่ ในประเด้นนี้เราสามารถอธิบาย
ความแตกต่างในการกระทำที่เป็นการตอบสนองของจอยได้ว่า การที่จอยกระทำ
หรือแสดงออกบางอย่างเมื่อเซนเซอร์ได้ การกระทำดังกล่าวเป็นการกระทำที่เป็น
ปฏิกิริยาที่ตอบสนองกลับ ไม่ได้เป็นกระทำที่เกิดจากความตั้งใจ ประเด็นนี้ยิ่ง
ยืนยันการไม่เป็นผู้กระทำของจอย ดังนั้นจอยทำได้แค่การ ตอบสนอง (react) แต่
กระทำการ (act) ไม่ได้ และแม้ว่าจอยจะตอบสนองได้ แต่การตอบสนองของจอย
ก็ยังมีข้อแตกต่างกันกับการตอบสนองตามแนวคิดของแมร์โล-ปองตี กล่าวคือ 
จากข้อเสนอทางปรากฏการณ์วิทยาที่แมร์โล -ปองตีเสนอว่า การกระทำใน
ชีวิตประจำวันที่ร่างกายปฏิบัติจนเกิดความเคยชิน ร่างกายของมนุษย์จะมี
กิจกรรมการมุ่งไปของจิตสำนึกแบบมอเตอร์ที่ทำให้เกิดกิจกรรมทางร่างกาย โดย
แบ่งออกเป็นการเคลื่อนไหวออกเป็นการเคลื่อนไหวที่เกิดจากความตั้งใจและเป็น
การกระทำที่เป็นปฏิกิริยาของการตอบสนองของร่างกาย จากข้อเสนอของแมร์
โล-ปองตี การที่ร่างกายคุ้นเคยกับโลกหรือการทำกิจกรรมที่เกิดขึ้นซ้ำจนเป็น
ทักษะ เช่น การวาดภาพ การเล่นกีฬา การเล่นดนตรี กิจกรรมเหล่านี้เริ่มต้นจาก
การเคลื่อนไหวที่เกิดจากความตั้งใจ และเมื่อทำเป็นประจำเป็นกิจวัตร จนถึงจุด
หนึ่ง กิจกรรมทางร่างกายนั้นเป็นจะกลายเป็นกิจกรรมที่เป็นปฏิกิริยาของการ
ตอบสนองของร่างกาย เช่น การฝึกเล่นดนตรีจนชำนาญ เราสามารถจับคอร์ดซี
เมเจอร์โดยที่ไม่ต้องมองการทาบคอร์ดบนกีต้าร์ หรือการที่นักกีฬาแบดมินตันออก



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

78 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

แรงตีลูกขนไก่เพ่ือให้ลงในฝั่งของคู่แข่งโดยไม่ได้คำนวณแรงตามหลักฟิสิกส์และ
ไม่ได้วัดระยะความยาวของไม้แบดและแขนตัวเองในการตีลูกขนไก่ เป็นต้น 

เมื่อเรามองจอยเราจะเห็นได้ว่าการตอบสนองของจอยเมื่อเกิดการเซนเซอร์ 
เป็นการเป็นตอบสนองที่มาจากการโปรแกรมไว้ล่วงหน้าก่อนแล้วว่า เมื่อเซนเซอร์
เซนตรวจจับสภาพแวดล้อมภายนอกแบบนี้ ควรแสดงตัวเองออกไปในลักษณะ
เช่นใด ตามคำสั่งที่โปรแกรมมา มนุษย์ในแบบแมร์โล -ปองตีมีความสำนึกทาง
ร่างกายและเรียนรู้ทักษะผ่านกิจกรรมที่มาจากการเคลื่อนไหวทางร่างกาย แต่
จอยไม่มีร่างทางกายภาพ ในแง่นี้ทักษะของจอยจะไม่เกิดขึ้น ในภาพยนตร์เราจะ
เห็นจอยทำการเตรียมอาหาร การจุดไฟแช็ค การบอกให้ K อ่านหนังสือ และการ
ชวน K เต้นรำ กิจกรรมเหล่านี้ล้วนมาจากการปฏิบัติฝึกฝนและต้องมีครั้งแรก
เสมอ จากกรอบคิดแบบแมร์โล-ปองตี จอยจึงไม่มีทักษะต่างๆ ที่แสดงออกในเรื่อง 
เนื่องจากไม่มีความสำนึกทางกายที่ปฏิบัติกิจกรรมการเคลื่อนไหวทางร่างกายจน
เป็นหนึ่งเดียวกับสภาพแวดล้อม จนเป็นทักษะในชีวิตประจำวัน และยังวิเคราะห์
ต่อไปอีกได้ว่าจอยยังไม่มีความเข้าใจในสิ่งต่างๆ ที่ตนเองกำลังแสดงออกใน
ภาพยนตร์ เพราะเป็นการตอบสนอง ที่ถูกโปรแกรมมา อีกทั้งการไม่มีร่างทาง
กายภาพจึงบอกได้แน่ชัดว่าจอยไม่ทางเรียนรู้ผ่านทางร่างกายได้เลยตามที่แมร์โล-
ปองตีเสนอไว้ ทำให้ตามทรรศนะทางปรากฏการณ์ของแมร์โล-ปองตีแล้ว จอย
ไม่ได้ดำรงอยู่เป็นมนุษย์ และจอยไม่สามารถตระหนักรู้ตนเองได้เลย ทำได้เพียง
การตอบสนองต่อสิ่งที่ตนเองเซนเซอร์ได้ 
 
6. บทสรุปและข้อเสนอแนะ 
  จอยในภาพยนตร์เบลดรันเนอร์ 2049 เป็นตัวอย่างของการตอบสนองที่จอ
ยถูกโปรแกรมไว้ล่วงหน้าแล้วซึ่งจอยถูกโปรแกรมให้ปฏิบัติต่อ K อย่างทะนุถนอม 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 79 

ในเนื้อเรื่องการที่จอยเป็นโฮโลแกรมจึงทำให้ขาดความสำนึกทางร่างกายที่เป็นตัว
เชื่อมต่อสำคัญต่อโลกและเป็นตัวเชื่อมสำหรับการเรียนรู้ทักษะทางร่างกาย และ
หากพิจารณาลึกลงไปการที่จอยเป็นสิ่งถูกสร้างที่ผู้สร้างพยายามอย่างยิ่งที่จะสร้าง
จอยให้เข้าใกล้หรือเทียบเท่ามนุษย์จริง อย่างไรก็ตามหากตอบคำถามนี้ตามกรอบ
คิดของแมร์โล-ปองตีแล้วสิ่งประดิษฐ์จากฝีมือมนุษย์อย่างจอยคงจะเข้าใกล้หรือ
เทียบเคียงความเป็นมนุษย์ไม่ได้เลยแม้แต่น้อย นอกจากวันหนึ่ งมนุษย์มี
ความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีด้านชีววิทยาที่สามารถสังเคราะห์เนื้อเยื่อมนุษย์จน
รวมตัวกันเป็นร่างกายได้อย่างภาพยนตร์เบลดรันเนอร์ รวมถึงหากร่างกายที่
สังเคราะห์ขึ้นนั้นมีความสำนึกสามารถเรียนรู้ เลือกกระทำ และตอบสนองได้ ซึ่ง
นำไปสู่ความสามารถมีเจตจำนงเสรีที่เลือกตัดสินใจด้วยตนเอง หากถึงเวลานั้น
เส้นแบ่งระหว่างความเป็นมนุษย์และเทคโนโลยีคงเลือนลางขึ้นกว่าเดิม 

จากการมองตัวบทจอยในภาพยนตร์ผ่านกรอบแนวคิดปรากฏการณ์วิทยาของ
แมร์โล-ปองตี เราคงปฏิเสธไม่ได้ว่าร่างทางกายภาพก็เป็นปัจจัยสำคัญหนึ่งที่ประกอบ
สร้างความเป็นมนุษย์แก่เรา ความสำคัญของร่างทางกายภาพที่เรามีอยู่ ความสำคัญ
ของการรับรู้ทางประสาทสัมผัสที่เชื่อมโยงเรากับโลกโดยธรรมชาตินับเป็นตัวการหนึ่ง
และสำคัญมากที่สร้างให้เราเกิดการเรียนรู้ การตอบสนอง และนำไปสู่การเป็นมนุษย์
ที่มีความซับซ้อนมากกว่าสิ่งมีชีวิตอ่ืนบนโลก ดังนั้นแล้วเราคงปฏิเสธร่างทางกายภาพ
ของเราไม่ได้เลย การเสนอของแมร์โล-ปองตีในทางหนึ่งเป็นการตอบกลับข้อเสนอของ
เดการ์สต์จากข้อพิสูจน์ I think, therefore I am. ที่มุ่งเน้นให้ความสำคัญของการมี
อยู่ทั้งหมดไปที่จิตเพียงอย่างเดียวและร่างกายนั้นอยู่ภายใต้การควบคุมของจิต หาก
มองตามกรอบแมร์โล-ปองตีแล้วการเสนอว่า I think, therefore I am. นั้นไม่เพียง
พอที่จะอธิบายความเป็นมนุษย์ได้อย่างสมบูรณ์  



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

80 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

สำหรับข้อเสนอของแมร์โล-ปองตีจึงเป็นข้อเสนอที่ทำให้หันกลับมามองทั้ง
กายและจิตโดยในความสำคัญที่ เท่ากัน กายและจิตทั้งสองมีอยู่สัมพันธ์กัน
และแมร์โล-ปองตีมีท่าทีที่จะบอกว่า การที่มนุษย์จะมีอยู่ได้ กายก็สำคัญไม่น้อยไป
กว่าจิต และจากข้อเสนอของแมร์โล -ปองตีแล้วดูเหมือนว่าเขาจะเห็นว่ากาย
สำคัญไปกว่าจิตเสียด้วยซ้ำ เมื่อพิจารณาแล้วเราจะเห็นได้ว่าข้อเสนอทาง
ปรากฏการณ์วิทยาของแมร์โล-ปองตีเป็นหนึ่งทางของการอธิบายคำตอบของ
คำถามที่ว่าเราสามารถที่จะแบ่งแยกตนเองออกจากเทคโนโลยีได้อย่างไร การที่
มนุษย์มีกายและความสำนึกทางกายท่ีแมร์โล-ปองตีเสนอเป็นจุดตัดสำคัญของเส้น
แบ่งระหว่างมนุษย์กับสิ่งมีชีวิตอ่ืนและยังรวมถึงจุดตัดของเส้นแบ่งระหว่างมนุษย์
กับเทคโนโลยีที่ก้าวล้ำอย่างรุดหน้าไปในปัจจุบัน การที่ผู้สร้างโฮโลแกรมจอยใน
ภาพยนตร์เบลดรันเนอร์ 2049 ต้องการใส่ความเป็นมนุษย์หรือต้องการให้
สิ่งประดิษฐ์เป็นเหมือนมนุษย์จริง ๆ คงจำเป็นที่จะต้องสร้างร่างทางกายภาพใน
แบบที่ใกล้เคียงมนุษย์ หากขยับออกมามองในภาพรวมที่กว้างขึ้น ตราบใดที่
เครื่องจักร หุ่นยนต์ หรือปัญญาประดิษฐ์ยังไม่มีร่างทางกายภาพที่เหมือนหรือ
ใกล้เคียงมนุษย์ สิ่งประดิษฐ์จากฝีมือของมนุษย์ทั้งหลายเหล่านี้ก็ยังคงแตกต่าง
จากเราโดยสิ้นเชิง 

เมื่อหันออกมาจากความไกลตัวของเรากับจอยในภาพยนตร์มาสู่เทคโนโลยีที่
เกิดขึ้นจริงกับตัวเรา ในช่วง 3-4 ปีที่ผ่านมานี้ในวงการนวัตกรรมและเทคโนโลยีมี
กระแสข่าวของการผลิตหุ่นยนต์สำหรับรองรับการมีเพศสัมพันธ์หรือเซ็กส์บอท 
(sexbot) เซ็กส์บอทเป็นหุ่นยนต์ที่มีร่างกายทำจากซิลิโคนและมีระบบประมวลผล
การตอบโต้กับผู้ใช้แบบส่วนตัว หุ่นยนต์ Harmony จากบริษัท RealDoll เป็น
ตัวอย่างของเซ็กส์บอตที่ทางผู้ผลิตทำการติดตั้งระบบปฏิบัติการไว้บริเวณหัวของ
หุ่นยนต์ โดยผู้ใช้สามารถเชื่อมต่อระบบปฏิบัติการกับแอพลิเคชันบนมือถือ โดย



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 81 

สามารถพูดคุยตอบโต้กับตัว Harmony ได้ผ่านมือถือและทางผู้ผลิตกำลังเพ่ิม
ฟังก์ชันให้ส่วนแขนขา การแสดงออกทางใบหน้าและอารมณ์ให้กับตัว Harmony 
นี้ อีกหนึ่งความน่าสนใจที่เกิดขึ้นคือหุ่นยนต์ Furhat Social Robot ที่เปิดตัวใน
งาน  RISE Conference 2019 ที่ ฮ่ อ งก ง  โด ย  Furhat Social Robot เป็ น
หุ่นยนต์ที่สร้างขึ้นเพ่ือใช้สำหรับงานบริการ ความพยายามของทีมผลิต Furhat 
Social Robot ต้องการทำให้หุ่นยนต์ตัวนี้สามารถแสดงอารมณ์ที่ซับซ้อนกว่าการ
โต้ตอบตามคำสั่งตรงๆ สามารถแสดงสีหน้าให้สอดคล้องกับท่าทางและสีหน้าของ
ผู้ที่พูดคุยกับหุ่นยนต์ตัวนี้ 

สองตัวอย่างข้างต้นเป็นตัวอย่างของสิ่งประดิษฐ์โดยฝีมือมนุษย์ที่มนุษย์
พยายามสร้างให้ใกล้เคียงความเป็นมนุษย์ทั้งการแสดงออกทางท่าทาง อารมณ์ 
ความต้องการและการกระทำ อย่างไรก็ตามหากมองตามกรอบปรากฏการณ์
วิทยาของแมร์โล-ปองตีแล้วนวัตกรรมทางวิทยาศาสตร์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นก็ยังคง
แตกต่างจากเรา เนื่องจากการไม่มีความสำนึกทางร่างกายในแบบมนุษย์ นอกเสีย
จากว่าวันหนึ่งเราจะสามารถสร้างระบบประมวลผลที่ทำหน้าที่เป็นความสำนึก
และการมีวัตถุทางกายภาพคล้ายร่างกายที่ทำงานสอดคล้องกับระบบประมวลผล
คล้ายกรณีของจอยข้างต้น 
 
  



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

82 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

เอกสารอ้างอิง 
 

Bluden, A. (n.d.). Mediations On First Philosophy in which are 
demonstrated the existence of God and distinction between the 
human soul and body. Retrieved 18 May 2020, from   
https://www.marxists.org/reference/archive/descartes/1639/ 
meditations.htm 

Bullock, P. (2017). Perception and Reality in Blade Runner 2049. 
Retrieved 30 May 2020, from 
https://medium.com/@pbullockuk/perception-and-reality-in-
blade-runner-2049-9a605810a519 

Carman, T. (2008). Merleau‐Ponty. NY: Routledge Press. 
Greetham, B. (2006). Philosophy. Basingstoke [England]; NY: Palgrave 

Macmillan. 
Jackson, G. B. (2016). Maurice Merleau-Ponty’s concept of motor 

intentionality: Unifying two kinds of bodily agency. European 
Journal of Philosophy, 26(2),1-12. 

Kosove, A. A., Johnson, B., Yorkin, B., & Yorkin. C. A., (2017). Blade 
Runner 2049 [Motion picture]. United State of America: Columbia 
Picture. 

Ly, A. (2018). Blade Runner 2049: Why Joi Was The Best Addition 
To The Franchise. Retrieved 22 May 2020, from 
https://www.andrewjly.com/blog/2018/1/4/blade-runner-2049-

https://medium.com/@pbullockuk/perception-and-reality-in-
https://medium.com/@pbullockuk/perception-and-reality-in-
https://www.andrewjly.com/blog/2018/1/4/blade-runner-2049-character-series-why-joi-was-the-best-most-interesting-addition-to-the-franchise
https://www.andrewjly.com/blog/2018/1/4/blade-runner-2049-character-series-why-joi-was-the-best-most-interesting-addition-to-the-franchise


 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 83 

character-series-why-joi-was-the-best-most-interesting-addition-
to-thefranchise?fbclid=IwAR0dkN8VGAJewUl4jMfUlWXcx07EYDu 
DhzudNb5jH8eGSKQiBZ0NsDUFMI 

Merleau‐Ponty, M. (2012). Phenomenology of perception. (D. Landes, 
Trans.). NY: Routledge. 

Mlinar, I. A. (2015). Phenomenology as an Approach Method in the 
Neurosciences. Psychiatryand Neuroscience Update, 11-22. 

Moya, P. (2014). Habit and embodiment in Merleau-Ponty. Frontiers 
in Human Neuroscience, 9,1-3.  

My conversation with an AI sexbot. Retrieved 23 May 2020, from 
https://www.youtube.com/watch?v=5pKczGG19uoNeuroscience.  

Paul, A. B. (n.d.). Phenomenology. Retrieved 15 May 2020, from   
https://www.brown.edu/Departments/Joukowsky_Institute/cours
es/architecturebodyperformance/1065.html 

Petrakovitz, C. (2017). Your 'Westworld' sexbot is almost here, 
thanks to RealDoll. Retrieved 23 May 2020, from 
https://www.cnet.com/news/realdoll-harmony-ai-app-realbotix-
sexbot/ 

Reynolds, J. (n.d.). Maurice Merleau-Ponty’s. Retrieved 26 May 2020, 
from https://www.iep.utm.edu/merleau/ 

Social robots have finally arrived. Retrieved 23 May2020, from 
https://vimeo.com/347251203 

https://www.brown.edu/Departments/Joukowsky_Institute/courses/architecturebodyperformance/1065.html
https://www.brown.edu/Departments/Joukowsky_Institute/courses/architecturebodyperformance/1065.html


 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

84 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) 

The Blade Runner Wiki. Retrieved 22 May 2020, from 
https://bladerunner.fandom.com/wiki/Main_Page 

Thitipattakul, P. (n.d.). เปดิตัว Social Robot หุ่นยนต์ AI ที่แสดงอารมณ์ได้
คล้ายมนุษย.์ สืบค้นเมื่อ 23 เมษายน 2563, จาก 
https://www.disruptignite.com/blog/social-robot-ai-that-can-
express-emotion-like-human 

Toadvine, T. (2016). Maurice Merleau-Ponty. Retrieved  
  19 May 2020, from https://plato.stanford.edu/entries/merleau-

ponty/ 
Westphal, J. (2019). Descartes and the Discovery of the Mind-Body 

Problem. Retrieved 19 May 2020, from 
https://thereader.mitpress.mit.edu/discovery-mind-body-problem/ 

What is neuroscience?. Retrieved 21 May 2020, from 
https://www.kcl.ac.uk/neuroscience/about/what-is-neuroscience 


