
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 61 

 

ธรรมราชาตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท 
Dhammarãjã in Theravãda Buddhist Philosophy 

 
พระครไูพโรจน์คีรรีักษ์1*, พระมหาจักรพันธ์ สุรเตโช2 

Phra Kruphairotkirirak1, PhramahaJakkaphan Suratejo2 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลยัสงฆ์เชียงราย1 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่2  
Mahhachulalongkornrajavidayalaya University, Chiang Rai Campus1 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiang Mai Campus2 
*Corresponding Author, email: commb444@gmail.com 

 
(Received: September 14, 2020 | Revised: May 18, 2021 | Accepted: May 18, 2021) 

 
บทคัดย่อ 

 
  ปรัชญาฮินดู มีผู้ปกครองที่เรียกว่า “ธรรมราชา” เป็นวรรณะกษัตริย์ มีสถานะเป็น
ทั้งธรรมราชาและเทวราชา ปกครองบ้านเมืองภายใต้หลักเทวาธิปไตย และมีเป้าหมายเพื่อให้
คนทุกวรรณะอยูเ่ป็นสุขในเทวรัฐ ส่วนตามพุทธปรัชญาเถรวาท ผู้ปกครองแบบธรรมราชาต้อง
เป็นผู้มีคุณธรรมประจำตัว และมีหน้าที่ทางศีลธรรมต่อสังคม ปกครองบ้านเมืองโดยหลัก
ธรรมาธิปไตย และมีเป้าหมายเพื่อให้ทุกคนเป็นคนดีมีความสุขในธรรมรัฐ พุทธปรัชญากับ
ปรัชญาฮินดู มีแนวคิดบางประเด็นที่เห็นตรงกันและเห็นแย้งกัน ประเด็นสำคัญในพุทธ
ปรัชญาที่เห็นแยง้กับปรัชญาฮินดู คือแนวคิดธรรมาธิปไตย ซึ่งโตแ้ย้งแนวคิดเทวาธิปไตย และ
แนวคิดธรรมวิชัยโต้แย้งแนวคิดสงครามวิชัย ปัญหาเรื่องดังกล่าวทำให้เห็นถึงอธิปไตยใน
ปรัชญาฮินดูที่ใช้ความเชื่อในอำนาจเทพเจ้า เป็นวิธีการขึ้นไปสู่เป้าหมายการมีอำนาจทาง
การเมือง ซึ่งเป็นข้อจํากัดที่ทุกคนไม่สามารถพิสูจน์และเข้าถึงอำนาจเทพเจ้าได้ และเห็นด้วย
และสนับสนุนแนวคิดแบบธรรมาธิปไตยในพุทธปรัชญาที่ใช่วิธีการปฏิบัติดีทางกายวาจาและ

mailto:commb444@gmail.com


วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
62 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

ใจ ไปสู่อำนาจทางการเมือง ซึ่งทุกคนสามารถปฏิบัติ หรือพิสูจน์ได้ในโลกแห่งความเป็นจริง
ด้วยปญัญาของตนเอง  
คำสำคัญ: ธรรมราชา, ปรัชญาเถรวาท 
 

Abstract 
In Hindu philosophy, The Ruler called Dhammarãjã is from a Royal 

Caste holding the status of both Dhammarãjã (the Righteous King) and Devaraja 
(the Divine Right King). He rules the kingdom under the principles of 
Devadhipataya. (the Divine Authority) wishing all castes of people live happily 
in the Divine State. According to Theravãda’s philosophy, Dhammarãjã ruler 
should be a moral person having a moral duty to society, ruling the state by 
supremacy of the righteousness purposing to upgrade everyone being a good 
and happy person in the Righteous State In Buddhist philosophy and Hindu 
philosophy, there are either some corelated ideas or contradictory ideas. The 
important contradictory point in Buddhist philosophy against Hindu philosophy 
is the concept of Righteous sovereignty. It disputes the concept of the Divine 
Right sovereignty. And the concept of Dhammavijaya (Righteous conquering) 
contrasts to the concept of Sangamavijaya (Conquering by war) From the above 
mentioned analysis, it implies that the sovereignty in Hindu philosophy has 
utilized the belief in the power of God paving the way to seize political power. 
Such a belief is hard to accessibly prove and reach to the God’s power. The 
author agrees and supports the concept of Righteous sovereignty in Buddhist 
philosophy. For the reason that is practiced good in body, verbal and mind to 
pave the way to the political objective.  This could be practiced and proved by 
everyone in the actual world  with their own intelligence. 
Keywords:  Dhammaraja (Righteous King), Theravada Philosophy 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 63 

 

1. บทนำ 
  ระบอบการปกครองต่างๆ อาจมีจุดดีและจุดบกพร่องแตกต่างกันไปตาม
ความเหมาะสมของเงื่อนไขหรือภาวะแวดล้อมทางสังคมที่มีอยู่ในขณะนั้น จึงไม่
สามารถจะชี ้ช ัดได้ว ่า ระบอบการปกครอง ใดเป็นระบอบที ่ดีที ่ส ุด หรือ ไร้
ประสิทธิภาพที่สุด แม้นักวิชาการจะแบ่งแนวคิดทางการเมืองออกเป็น ฝ่าย
ตะวันออกและตะวันตก แต่ก็ไม่สามารถจะแยกความคิดของแต่ละฝ่ายออกไปได้
อย่างเอกเทศ เนื่องจากในแต่ละระบอบการปกครอง ต้องใช้แนวคิดการปกครอง
แบบผสมผสานจากปรัชญาการเมือง ทั้งฝ่ายตะวันออกและตะวันตก ทั้งนี้ เพ่ือ
เพ่ิมเติมจุดที่ควรปรับปรุงและเพ่ิมส่วนที่เป็นจุดแข็งให้มีประสิทธิภาพยิ่งขึ้น 

อย่างไรก็ตามแนวคิดปรัชญาการเมืองต่างๆ จะมีการนำไปสู่การปฏิบัติใน
ระบอบการ ปกครองต่างๆ ตั ้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน แต่ปัญหาเกี ่ยวกับการ
แสวงหาคำตอบเกี่ยวกับผู้ปกครองที่ดี ที่สุดยังเป็นประเด็นทีน่ำมาวิพากษ วิจารณ์ 
วิเคราะห์และถกเถียงกัน เพื่อแสวงหาคำตอบหรือหาข้อ สรุปว่า ผู้ปกครองที่ดี
ที่สุด ควรมีคุณลักษณะอย่างไร (ที.ปา. (ไทย) 11/84/62-63) 

แนวคิดเรื่องธรรมราชาตามแนวพุทธปรัชญาถือว่า เป็นหลักการบริหาร
บ้านเมืองด้วยเหตุและผลบนกฎศีลธรรมสากล และเป็นแนวคิดที่มีอิทธิพลต่อ
ผู้ปกครองในหลายภูมิภาค โดยเฉพาะอย่างยิ่งแนวคิด เกี่ยวกับผู้ปกครองแบบ
ธรรมราชาที่เน้นการมีคุณธรรมซึ่งปรากฏในพระสูตรต่างๆ เช่น จักกวัตติสูตร 
มหาสุทัสสนสูตร ธัมมราชาสูตร เป็นต้น ก็เปน็แนวคิดหนึ่งที่มีอิทธิพลต่อการเมือง
การปกครองในหลายประเทศ และได้รับการศึกษาวิจัยทั้งในเชิงปรัชญาและ
ศาสนา แต่ก็ยังเป็นปัญหาหรือเกิดความสับสนว่า ผู้ปกครองแบบธรรมราชามี
ลักษณะเป็นแบบเทวราชาหรือเป็นแบบธรรมาธิปไตย  



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
64 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

ปัญหาเกี่ยวกับแนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาดังกล่าว 
ส่วนหนึ่งมาจาก การที่พระพุทธองค์ได้ทรงแสดงธรรมโดยทรงยกผู้ปกครองแบบ
ธรรมราชาให้เป็นตัวอย่างแก่ผู้ปกครอง ในสังคมการเมืองฮินดูยุคนั้น เป็นเหตุให้
แนวคิดทางการเมืองบางประเด็นก็ตรงกับปรัชญาพราหมณ์ หรือฮินดู  บาง
ประเด็นก็เป็นแนวคิดการเมืองใหม่ที่ทรงสอนเพื่อโต้แย้งปรัชญาฮินดู จึงทำให้
แนวคิด ธรรมราชาทั้งสองฝ่าย มีความผสมผสานกลมกลืนกัน และในยุคพุทธกาล 
เหตุการณ์ทางการเมืองในรัฐ ที่เรืองอำนาจ เช่น รัฐมคธ วัชชี เป็นต้น ก็ปรากฏอยู่
ทั้งในปรัชญาฮินดูและพุทธปรัชญา แต่ถึงอย่างนั้นพระพุทธศาสนาก็เป็นศาสนาที่
แยกตัวออกมาจากศาสนาฮินดู ด้วยเหตุนี้จึง เกิดปัญหาหรือขอถกเถียงทาง
วิชาการว่า ระหว่างแนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในปรัชญาฮินดูกับ ในพุทธ
ปรัชญาเป็นอันเดียวกันหรือมีลักษณะเฉพาะหรือแตกต่างกันอย่างไร และแนวคิด
ผู้ปกครองแบบ ธรรมราชาในพุทธปรัชญามีพัฒนาการมาจากปรัชญาฮินดูใน
ลักษณะใด 

 
2. แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชา 

แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญา มีวิวัฒนาการกำเนิด
ความคิดมาจากสอง ส่วนคือ ประการที ่หนึ ่ง คือ ปัจจัยภายนอก ได้แก่ เป็น
ว ิว ัฒนาการความคิดมาจากแนวคิดธรรมราชา ในปรัชญาฮินดู เนื ่องจาก
พระพุทธศาสนาเกิดขึ ้นในท่ามกลางสังคมแบบฮินดู จากความเป็นจริงด้าน 
ประวัติศาสตร์นั้น พระพุทธองค์ในขณะที่เป็นเจ้าชายสิทธัตถะก็ทรงศึกษาคัมภีร์
พระเวทหรือมีวิธีปฏิบัติ แบบพราหมณ์หรือฮินดูมาก่อน เมื่อผนวชและได้ตรัสรู้
เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้วก็ทรงประกาศคํา สอนในสังคมฮินดู ไม่ ได้
ปรับเปลี่ยนภาวะแวดล้อมทางการเมืองแต่อย่างใด เพียงแต่พระพุทธองค์ทรง 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 65 

 

ตรัสหลักคําสอนของพระพุทธศาสนาเพื่อแก้ปัญหาภายในจิตใจของมนุษย์เป็น
หลัก โดยมีจุดมุงหมาย เพื่อให้ทุกคนเข้าใจสาเหตุแห่งความทุกข์ และวิธีการดับ
ทุกขข์องชีวิตได้อย่างถูกตอ้งหรือดับความทุกข์ ไดอ้ย่างแท้จริง (ส. ศิวรักษ์, 2551, 
น. 173-174) 

เมื่อพิจารณาจากการที่พระพุทธองคท์รงประกาศคำสอนอยูในสังคมฮินดู 
ซึ ่งเป็นสังคมที่มี ความหลากหลายทางวัฒนธรรมในยุคนั ้น แนวคิดเกี ่ยวกับ
ผู้ปกครองแบบธรรมราชาแบบฮินดูที่นิยมใช้กันอยูในขณะนั้น พระพุทธองค์ก็ไม่ได้
ทรงขัดแย้งหรือกล่าวร้ายแต่ประการใด หากแนวคิดใดเข้ากันได้ กับหลักคำสอน
ทางพุทธศาสนาพระองค์ก็ทรงสนับสนุนว่า เป็นการกระทำที่ดีอยู่แล้ว หากแนวคิด
ใด ขัดกับหลักพระพุทธศาสนา ปฏิบัติตามแล้วเกิดความเดือดร้อนหรือได้รับผล
เป็นทุกข์ในภายหลัง พระ พุทธองค์ก็จะทรงเสนอหลักคำสอนหรือแนวคิดใหม่ 
เช่น ตามคติของพราหมณ์เชื่อว่า การประกอบพิธี บูชามหายัญ โดยการฆ่าสัตว์
จำนวนมาก เช่น โค ลูกโค แพะ และแกะ อย่างละ 700 ตัวเพื่อบูชายัญ จะเป็น
มหากุศลอย่างยิ่งใหญ่ แต่พระพุทธองค์ไม่ได้คัดค้านหรือปฏิเสธการบูชายัญแบบ
พราหมณน์ั้น เพียงแต่พระองค์ทรงชี้โทษของการบูชายัญเช่นนั้นและเสนอคำสอน
ใหม่ว่า วิธีการบูชามหายัญที่จะได้รับผลเป็นมหากุศลนั้นคือ การไม่เบียดเบียน 
การไม่ฆ่าชีวิตของสัตว์อื่น ไม่ทำลายสิ่งแวดล้อม การ ทำทานแก่ผู้อื ่นหรือบูชา
บุคคลที่ประพฤติดีมีหลักกุศลกรรมบถ 10ประการ เป็นต้น (ที.สี. (ไทย) 9/23-
358/125-150)  

แนวคิดการเมืองฮินดูได้เสนอแนวคิดระบบวรรณะว่าเป็นนโครงสร้าง
สำคัญในระบบการเมืองเนื่องจากเป็นการวางระบบด้านบทบาทหน้าที่ทางสังคม
ของทุกคนทุกวรรณะไว้อย่างชัดเจน แต่คนกลับบิดพลิ้วต่อหลักการของฮินดูไม่ได้
ยึดมั่นในหลักความเชื่อดังกล่าว จึงเกิดปัญหาระหว่างวรรณะและปัญหาสังคม



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
66 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

การเมือง จะเห็นได้ว่าในปัจจุบันความเชื่อเรื ่องวรรณะเพิ่มมากยิ่งขึ ้น แต่ละ
วรรณะกลับแบ่งแยกวรรณะย่อยออกไปอีก นับเป็นร้อยๆ วรรณะ (พระมหา
จรรยา สุทธิ าโณ, 2548, น. 22) และความเชื่อเรื่องวรรณะนี้ไม่สามารถลบให
หมดสิ้นไปจากโลกนี้ได้ แม้จะมีการออกกฎหมายไม่ให้เลือกปฏิบัติต่อกันในระบบ
วรรณะมานานกว่า 50 ปี ยังมีการเลือกปฏิบัติต่อกันมาเช่นเดิม โดยเฉพาะการ
ปฏิบัติไม่ดีต่อวรรณะจัณฑาลจึงเป็นการละเมิดสิทธิมนุษยชนของกันและกัน (พระ
มหาอ้าย ธีรปญฺโ , 2553, น. 30-35) นอกจากนั้น คนวรรณะสูงยังดูถูกเหยียด
หยามคนวรรณะต่ำอย่างรุนแรงและปดิกั้นสิทธิทางสังคมและศาสนา นําไปสู่ความ
ไม่กลมเกลียวไร้เอกภาพ ไม่มีความสามัคคี เกิดภาวะขัดแยงในสังคม วรรณะ
กษัตริย์มีหน้าที่รบ ปกป้องประเทศ ส่วนวรรณะอ่ืนคิดว่ามิใช่หนาที่ จึงทำใหสังคม
การเมืองขาดเสถียรภาพ (พระมหาณรงค ์กนฺตสีโล, 2548, น. 16) 

จะเห็นได้ว่า พระพุทธองค์เสนอแนวคิดทางการเมืองใหม่ที่แตกต่างหรือ
เห็นแย้งจากแนวคิดเดิมกล่าวคือ แนวคิด การทำพิธีบูชามหายัญแบบใหม่ที่ดีหรือ
เป็นมหากุศล คือ การไม่ฆ่าหรือประหารชีวิตของสัตว์อื่น เมื่อ บูชายัญแล้วต้อง
ก่อให้เกิดประโยชน์แก่ตนเองและผู้อื ่น ไม่เกิดความเดือดร้อนหรือทุกข์ใจใน
ภายหลัง 

ความเปน็ธรรมราชาแบบพุทธ แม้จะวิวัฒนาการมาจากปรัชญาฮินดูแต่ก็
เป็นแนวคิดท่ีมีความเห็นแตกต่างคือเห็นแย้งกับทัศนะฮินดู คือ การได้อำนาจแห่ง
ธรรมราชาเกิดจากการปฏิบัติตามหลักจักรวรรดิวัตรและกุศลกรรมบถ รักษาศีล 
5,8 ไม่ใช้เทพเจ้ามอบความเป็นธรรมราชาให้ทุกคนมีความเสมอภาคกันในความ
เป็นมนุษย์หรือความเป็นคน มีสิทธิเท่าเทียมกันในการพัฒนาตนเองและการทำ
ความดีเพื่อไปสู่ความเป็นธรรมราชาได้ ไม่ได้จำกัดเฉพาะวรรณะกษัตริย์ที่ฮินดู
กำหนดไว้ในการใช้อำนาจการปกครองนั้น ธรรมราชาแบบพุทธมีสิทธิและใช้



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 67 

 

สติปัญญาของตนเองในการปกครองไม่ได้อาศัยอำนาจจากกฎเทวสิทธิ์หรือจากม
มือที่มองไม่เห็นแต่ประการใด เป็นการใช้อำนาจทางการเมืองบนสถานการณ์จริง
ในสังคมการเมืองบนโลกมนุษย์ไม่มีการบัญชาด้านอำนาจจากจากเทวโลกเหมือน
ฮินดู  

แนวคิดเร ื ่องผู้ปกครองแบบธรรมราชา เป็นแนวคิดที ่ เก ิดข ึ ้นจาก
ความเห็นแย้งกันหรือเป็นข้อถกเถียงกันในหลักการ และวิธีการปกครองระหว่าง
ผู้ปกครอง แบบอัตตาธิปไตยกับผู้ปกครองแบบธรรมาธิปไตย กล่าวคือ การ
ปกครองแบบอัตตาธิปไตยที่ขาดสติ และขาดคุณธรรมในการปกครอง จึงทำให้
เกิดปญัหาทางการเมืองเป็นเหตุนำไปสู่วิวัฒนาการทางการเมือง ก่อให้เกิดแนวคิด
แบบธรรมาธิปไตยหรือผู้ปกครองแบบธรรมราชาขึ้น (ส. ศิวรักษ์, 2551, น. 91) 

นอกจากนั้น แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชานั้น ก็มีปรากฏในพระสูตร
อื่นๆ เช่นมหาสสุทัสสนสูตร มฆเทวสูตร ธรรมราชาสูตร เป็นต้น แต่ในจักกวัตติ
สูตรจะกล่าวถึงแนวคิดปรัชญาทางการเมือง ไว้อย่างเปน็ระบบ และมีรายละเอียด
เกี ่ยวกับผู้ปกครองที ่เป็นคู่ข ัดแย้งกันระหว่างผู้ปกครองที ่ดีมีคุณธรรม และ 
ผู้ปกครองที่ไมดี่ หรือขาดคุณธรรม  

ดังนั้น เพื่อความเข้าใจชัดเจนเกี่ยวกับกำเนิดผู้ปกครองแบบธรรมราชา 
จะได้อธิบาย วิวัฒนาการกำเนิดผู้ปกครองแบบธรรมราชา โดยการกำเนิดของพระ
ธรรมราชานั้น เริ่มต้นจากการที่พระพุทธเจ้า ได้ทรงสอนเรื่องที่พึ่งแห่งชีวิตแก่
พระภิกษุ โดยทรงตรัสว่า“ธรรม” เป็นที่พ่ึงสูงสุด (พอล ดาวสเวลล์, 2555, น. 7) 

คำว่า “ธรรม” ดังกล่าว หมายถึง การมีสติในการดำรงชีวิตทุกอิริยาบถ 
เรียกว่า การเจริญสติปัฏฐานสี่ เมื่อมีธรรมดังกล่าวเป็นเครื่องดำรงอยู่แห่งชีวิต จะ
เป็นการปิดกั้นหรือป้องกันความชั่วหรือความเสื่อมไม่ให้เข้ามาทำลายชีวิต จาก
ความหมายนี้ “ธรรม” เท่านั้นที่เป็นที่พ่ึงสูงสุดของชีวิต  



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
68 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

นอกจากนั้น ในจักกวัตติสูตร (ที.ปา (ไทย) 11/80/59) พระพุทธองค์ได้
ทรงแสดงเรื่องราวเกี่ยวกับแนวคิดทางการเมืองของพระเจ้าจักรพรรดิผู้เป็นธรรม
ราชา ซึ่งปกครองบ้านเมืองโดยธรรม และสร้างอาณาจักรจนเกิดความมั่งคั่ง เกิด
ประโยชน์สุขแกป่ระชาชน มีความสัมพันธ์ทางคุณธรรมที่ดีระหว่างผู้ปกครองและ
ประชาชน 

 
3. ผู้ปกครองแบบธรรมราชาตามทัศนะปรัชญาฮินดู 

แนวคิดธรรมราชาในปรัชญาฮินดู เนื่องจากเป็นแนวคิดที่มีอยู่ใน ยุค
อินเดียหรือฮินดูโบราณ และจะเป็นบทสะท้อนให้เห็นพัฒนาการทางความคิดหรือ
เห็นบ่อเกิด แนวคิดธรรมราชาในทางพระพุทธศาสนาได้ชัดเจนมากขึ้น (อดิศักดิ์ 
ทองบุญ, 2524, น. 311) 

ในปรัชญาฮินดู ถือว่า สรรพสิ่งอยู่ภายใต้กฎตายตัวที่เทพเจ้าสร้างขึ้น 
กล่าวคือ ธรรมชาติของมนุษย์มาจากการสร้างของเทพเจ้า มนุษย์ก็คือคนของเทพ
เจ้า มีความเสมอภาคกันในแง่ความเป็นคนของเทพเจ้า แตไ่มม่ีความเสมอภาคกัน
หรือไม่เท่าเทียมกันในด้านอื่น เนื่องจากมนุษย์ในแต่ละวรรณะ ถูกสร้างมาจาก
อวัยวะของเทพเจ้าที่แตกต่างกัน จึงมีบทบาทหน้าที่ใน สังคมท่ีแตกต่างกัน ทุกคน
ไมม่ีสิทธิและเสรีภาพตามธรรมชาติแห่งชีวิตของตน จึงดำเนินชีวิตตามสิทธิ ที่เทพ
เจ้ามอบให้เทา่นั้น ดังนั้น มนุษย์จึงมีความแตกต่างกัน มีความไมเ่ทา่เทียมกัน และ
แปลกแยกมา ตั้งแต่เกิดทั้งด้านอวัยวะของเทพเจ้าที่เป็นแหล่งกำเนิดของวรรณะ
ต่างๆ สถานะ บทบาทหน้าที่ คุณค่า ของชีวิตและการประกอบอาชีพในสังคม 
(ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2548, น. 2-4) 

ในทัศนะเกี่ยวผู้ปกครองจะมีสถานะแตกต่างกันคือ ราชา กษัตริย์ มหา
ราชา หรือจักรพรรดิ ล้วนมีบทบาทและหน้าที่ภายใต้อำนาจศักดิ์สิทธิ์ที่กำหนด



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 69 

 

โดยเทพเจ้า ทำหน้าที่ปกครองบ้านเมืองตามหน้าที่หรือธรรมะที่เทพเจ้ากำหนดไว้ 
เนื่องจากผู้ปกครอง ไม่มีอำนาจในการตรากฎหมาย ระเบียบ กฎเกณฑ์ในการ
ปกครองเอง และผู้ปกครองที่มีสถานะเป็นราชา อาจจะมีอำนาจทางการเมืองไม่
เท่าเทียมกัน กับผู้ปกครองแบบมหาราชา (John Bierhorst et al., 2009, p. 
717) 

ผู้ปกครองจะมีชื่อเรียกว่าอย่างไรก็ตาม ล้วนมีจุดรวมเดียวกันคือ เกิดขึ้น
จากอำนาจของเทพเจ้าและไดร้ับหน้าที่ทางการเมืองมาจากเทพเจ้า  

การที่ผู้ปกครองมีสถานะเป็นธรรมราชา เพราะทำหน้าที่ตามธรรมะหรือ
หนา้ที่ของวรรณะกษัตริย์โดยมีหน้าที่หลักคือปกครองรัฐและเป็นนักรบ และการมี
สถานะเป็นผู้ปกครองแบบเทวราชา เพราะใช้อำนาจในการบริการบ้านเมืองตาม
การบงการของเทพเจ้าต่างๆ ผู้ปกครองจึงมีคุณลักษณะความเป็นธรรมราชาและ
เทวราชาอยู่ในคนเดียวกัน (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2548, น. 7) 

จากเหตุผลนี้ ผู้ปกครองในฮินดูจึงมีสถานะเป็นธรรมราชาและเทวราชา 
มีหน้าที่สนองอำนาจเทพเจ้าและปฏิบัติตามหลักการปกครองอยู่บนฐานความเชื่อ
อำนาจเทพเจ้าทุกประการ สังคมการเมืองแบบฮินดู จึงมีลักษณะเป็นรัฐเทวาธิป
ไตย คือ เทพเจ้ามีอำนาจสูงสุดในรัฐ (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2548, น. 9) 

จะเห็นได้ว่า ปรัชญาฮินดูนั้น เป็นแนวคิดที่มีลักษณะเฉพาะ เป็นระบบ
ความคิดที่อิงบทบาท ด้านการสร้าง การควบคุม การรักษาและการทำลายจาก
เทพเจ้าทั้งนั้น จึงเรียกว่า ปรัชญาการเมือง แบบเทวนิยม  

 
4. ผู้ปกครองแบบธรรมราชาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 

แนวคิดธรรมราชา ในปรัชญาฮินดู พบว่า มีส่วนเชื่อมโยงให้เกิดแนวคิด
ธรรมราชาแบบพุทธ โดยพิจารณาจากสาระสำคัญของปรัชญาฮินดูที่ว่า เทพเจ้า



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
70 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

เป็นศูนย์กลางแห่งอำนาจ และกิจกรรมทางการเมืองทุกอย่าง สังคมการเมืองใน
โลกมนุษย์จะเชื่อมกับสังคมการเมืองในเทวโลก หรือยึดวิธีปฏิบัติตามวิธีการของ
เทพเจ้าที่ปรากฏในคัมภีร์ต่างๆ และมีการสื่อสารสัมพันธ์ไปยังเทพเจ้า ในเทวโลก
อยู่เสมอ จึงเป็นแนวคิดปรัชญาการเมืองที่อยู่บนฐานความเชื่อทางอภิปรัชญาและ
ยากท่ี แก้ปัญหาทางการเมืองไดต้รงตามความเป็นจริงดังในโลกมนุษย์  

ดังนั้น แนวคิดธรรมราชาในพุทธปรัชญา จึงเกิดขึ้นเพื่อโต้แย้งหรือเสนอ
ทางออกให้กับปัญหาเหล่านั้น โดยมีแนวคิดสำคัญว่า มนุษย์เป็นศูนย์กลางแห่ง
กิจกรรมทางการเมือง การกระทำความดีทางกาย วาจาและใจ เป็นวิธีการที่ทำให้ 
การเมืองไปสู่เป้าหมายทางการเมือง และมนุษยเ์ป็นผู้ควบคุมจัดการรัฐด้วยมนุษย์
เอง  

การจะมีรัฐการเมืองที่ดีตอ้งมผีู้ปกครองที่ดี คือ ผู้ปกครองแบบธรรมราชา 
พบว่า ตัวชี้วัดคุณลักษณะของธรรมราชาในพุทธปรัชญาเถรวาท มี 2 ประการ
สำคัญ คือ 1) การมีคุณธรรมจริยธรรมสวนตัว (Individual Ethics) และ 2) การมี
พันธะ หน้าที่ดา้นศีลธรรมต่อสังคม (Social Ethics)  โดยมีสาระสำคัญ ดังนี้   

  1. การม ีค ุณธรรมจร ิยธรรมส่ วนต ัว  ( Individual Ethics) 
หมายถึง ความมีภาวะ ผู้นำ ซึ่งประกอบด้วยภาวะผู้นำด้านกายภาพและด้านจิต
ภาพ คือ 1) ด้านกายภาพ หมายถึง เป็นผู้มี ร่างกายสมบูรณ์แข็งแรง มีบุคลิกภาพ
ดี เข็มแข็ง กล้าหาญ องอาจ น่าเกรงขาม น่าเคารพ เป็นที่รัก ของประชาชน มี
ชาติตระกูลดีไม่เสื่อมเสียด้านคุณธรรมจริยธรรม และ 2) ด้านจิตภาพ หมายถึง 
เป็นผู้ใฝ่เรียนรู้จริยศาสตร์การเมืองและคบคนดีหรือกัลยาณมิตร และนอกจากนั้น
ตองมีคุณธรรมจริยธรรม ในการดำรงตนทั้งก่อนดำรงตำแหน่งและขณะดำรง
ตำแหน่งผู้ปกครอง เป็นแบบอย่างทางคุณธรรม ทั้งทางกาย ทางวาจาและใจมจีิต
คิดภายใต้หลักกุศลกรรมบถ 10 และ ศีล 5, 8 (พระธรรมปฎิก, 2538, น. 410) 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 71 

 

  2. การมีพันธะหน้าที ่ด้านศีลธรรมต่อสังคม (Social Ethics) 
หมายถึง การปกครองโดยธรรม มีองค์ประกอบที่สำคัญ ดังนี้ คือ การขึ้นสู่อำนาจ
โดยธรรม ไม่ได้แย่งชิงอำนาจจากบุคคลอื่น และประชาชนก็ยินดียอมรับการขึ้นสู่
อำนาจการปกครองนั้นด้วย ธรรมราชาจะรักษาอำนาจไว้ได้ก็ด้วยการประพฤติ
ตามหลักการของความเป็นธรรมราชาอย่างไมบ่กพร่อง มีหลักธรรมาธิปไตยโดยให้
ธรรมหรือหลักการที่เป็นธรรมเป็นอำนาจสูงสุด บริหารบ้านเมืองบนหลักการ 
วิธีการ และเป้าหมายทางการเมืองที่ประกอบด้วยธรรม นโยบายทางการเมืองที่
เป็นพันธะหน้าที่ทางศีลธรรมในการปกครองนั้น อยู่ภายใตห้ลัก จักรวรรดิวัตร 12 
กุศลกรรมบถ 10 และ ศีล 5,8 และบริหารจัดการด้านการรักษา ป้องกันและ 
คุ้มครองรัฐหรือผู้ใต้ปกครองด้วยธรรม และขยายนโยบายธรรมวิชัยให้มีการ
ปฏิบัติจริงในพ้ืนที่ต่างๆ (พระธรรมปิฎก, 2538, น. 410-411) 

นอกจากนั้น ยังขยายหลักธรรมวิชัยไปยังผู้ปกครองในรัฐที่เป็นเมืองขึ้น
โดยมิต้องใช่ศัสตราอาวุธ เพื่อส่งเสริมให้เกิดการเรียนรู้พัฒนาคุณธรรมจริยธรรม
ของผู้ใต้ปกครองโดยมีเป้าหมายคือ แก้ปัญหาสังคม ทั้งด้านกายกรรมหรือภาวะ
แวดล้อมทางกาย ระบบเศรษฐกิจ ระบบการพูดหรือการสื่อสาร และการสร้ าง
ศักยภาพทางความคิดให้มีความเห็นที่ถูกต้องหรือมีปัญญา  

ผู้ปกครองแบบธรรมราชากับประชาชนในรัฐ ต่างก็ต้องเป็นคนดีอยู่
ภายใต้หลักคุณธรรมในการปกครองรัฐที่เป็นชุดความคิดเดียวกัน คือ หลัก
จักรวรรดิวัตร หลักกุศลกรรมบถ 10 ศีล 5 และ ศีล 8 เพียงแต่ผู้ปกครองแบบ
ธรรมราชานั้น เป็นผู้มีบทบาทหน้าที่และความรับผิดชอบสูงในรัฐ ต้องมีหลัก
คุณธรรมส่วนตัวและมีพันธะหน้าที่ศีลธรรมด้านสังคมด้วย  

ส่วนประชาชนนั้นก็ต้องมีคุณธรรมในการควบคุมตนเองให้เป็นคนดใีนรัฐ 
และมีพันธะหน้าที่ด้านศีลธรรมต่อครอบครัวหรือชุมชนที่ตน เกี่ยวของรวมทั้งการ



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
72 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

ประกอบอาชีพ การจะเป็นระบบธรรมรัฐได้นั้นทั้งผู้ปกครองและผู้ใต้ปกครองต่าง
ก็ตอ้งเป็นคนดีภายใตก้ฎแหงธรรมอันเดียวกัน  

 
5. ธรรมราชาตามแนวพุทธปรัชญเถรวาท 

แนวคิดเรื่องผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญา เป็นแนวคิดทาง
การเมืองที่มีวิวัฒนาการมาจากปรัชญาการเมืองฮินดู โดยเฉพาะ คำว่า ธรรมราชา 
พระเจ้าจักรพรรดิ ราชากษัตริย์ เป็นคำบัญญัติหรือเป็นภาษาที่ใช้เรียกสถานะ 
ตำแหน่งของผู้ปกครองในยุคนั้น หลังจากท่ีพระพุทธศาสนาได้เกิดขึ้นในท่ามกลาง
สังคมฮินดูก็ยังใช้คำเหล่านี้เรียกตำแหน่งผู้ปกครอง เพียงแต่พระพุทธศาสนาได้
เสนอแนวคิด เนื้อหา หลักการ วิธีปฏิบัติบางประเด็นให้มีความแตกต่างจาก
ปรัชญาฮินดู (อารยวังโส, 2555, น.131-132) 

ธรรมราชาตามแนวพุทธปรัชญเถรวาท ถือเป็นพัฒนาการก่อให้เกิด
แนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญา ซึ่งจะได้อธิบาย เป็น 2 ประเด็น
ดังนี้   

1. แนวคิดผู้ปกครองในปรัชญาฮินดู เป็นแนวคิดทางปรัชญาการเมือง
ที่เชื ่อมโยงให้เกิดแนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญา ซึ่งในพุทธ
ปรัชญาก็มีขอโต้แย้ง หรือ หาเหตุผลมาอธิบายประเด็นทางการเมืองที่ปรัชญา
ฮินดูเสนอไว้ให้สมเหตุสมผลมากยิ่งขึ้น ซึ่งมีประเด็นสำคัญ ได้แก่ (เสฐียร พันธ
รังษี, 2552, น. 284) 

  (1) แนวคิดเกี่ยวกับธรรมชาติของมนุษย์ ในปรัชญาฮินดูเชื่อว่า 
มนุษย์แบ่งออกเป็น 4 วรรณะหลัก คือ พราหมณ์ กษัตริย์ แพศย์ และศูทร และ
มนุษย์ทุกคนเป็นคนของเทพเจ้า เป็นผู้ได้รับสิทธิแห่งชีวิตและสิทธิทางการเมือง
จากเทพเจ้าเทา่นั้น วรรณะกษัตริย์เทา่นั้น มีสิทธิเป็นผู้ปกครอง 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 73 

 

  ส่วนในพุทธปรัชญา เชื่อว่า มนุษย์มีความเป็นตัวของตัวเอง เกิดขึ้นจาก
เหตุปัจจัย และการกระทำของตนสนับสนุน มีความเสมอภาคและมีสิทธิแห่งชวีิต
ตามธรรมชาติเท่าเทียมกัน ทุกคนมีความเป็นมนุษย์เสมอกันและสามารถ จะ
สามารถเป็นผู้ปกครองได้เท่าเทียมกัน ทุกคนเป็นผู้ควบคุมบงการตัวเอง ไม่ใช่ถูก
ควบคุมโดยอำนาจเหนือธรรมชาติ แม้จะมีบางมุมมองว่า ผลกรรมเป็นตัวบงการ
มนุษย์ ความจริงแล้วผลกรรมนั้นเป็นสิ่งที่มนุษย์นั้นเองเป็นผู้กระทำไว้ ไม่มีใคร
ผู้ใดยกผลกรรมหรือผลของการกระทำนั้นมาให้เรา โดยที่เราไม่ได้กระทำไว้ก่อน 
มนุษย์จึงเป็นผู้มีอำนาจสูงสุดในการกระทำและเป็นกลไกลสำคัญที่สุดในการ
กำหนด ความเป็นไปของชีวิตทั้งดีหรือไมดี่ (เสฐียร พันธรังษี, 2552, น. 284) 

  (2) ผู้ปกครองแบบธรรมราชา ในทัศนะฮินดู ให้ความหมายว่า 
ธรรมราชา คือ ผู้ปกครองที่บริหารบานเมืองตามหน้าที่หรือตามธรรม และหน้าที่
ดังกล่าวเป็นกฎที่เทพเจ้าตีตราไว้ให้ ธรรมราชา จึงมีหน้าที่สนองงานตามความ
เชื่อในเดชอำนาจของเทพเจ้าอันศักดิ์เหล่านั้น สถานะความ เป็นธรรมราชาจึงเป็น
ตำแหน่งที่เทพเจ้าประทานมาให้ในฐานะทำหนา้ที่ปกครองบ้านเมือง  
  ส่วนในพุทธปรัชญามีหลักการว่า ธรรมราชา หมายถึง ผู้ปกครองที่
ปกครองตนเองและปกครองบ้านเมืองโดย ธรรม รักษา คุ้มครอง ป้องกัน
ประชาชนและประเทศโดยธรรม ความเป็นธรรมราชาเกิดขึ ้นเพราะเป็น ผู้มี
คุณธรรมทั้งในเวลาปฏิบัติหน้าที่และนอกเวลาราชการหรือเวลาส่วนตัว ดังนั้น 
ธรรมราชา เกิดจากการเป็นผู้มีคุณธรรมของปกครองอย่างสมบูรณ์เทา่นั้น เทพเจ้า
ไมไ่ดป้ระทานตำแหน่งธรรมราชามาให้ (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2548, น. 15) 

2. ปัญหาการปกครองแบบอัตตาธิปไตย อำนาจอธิปไตย ในทัศนะฮินดู 
เชื่อว่า อำนาจสูงสุดทางการเมือง คือ อำนาจ ของเทพเจ้า เป็นอำนาจที่ควบคุม
โลกมนุษย์ โดยมีผู้ปกครองเป็นผู้มีสิทธิได้รับอำนาจดังกล่าวมา ปกครองโลก



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
74 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

มนุษย์ เป็นอัตตาธิปไตย และมีวรรณะพราหมณ์เจ้าพิธีกรรมเป็นสื่อกลางในการ
เชื ่อมต่ออำนาจเทพเจ้านั ้น ซึ ่งวิธีการดังกล่าวก็ยังเป็นเพียงความเชื ่อ ยังไม่
สามารถพิสูจน์ขอเท็จจริงได้ว่า เทพเจ้าบงการมาเป็นคำสั่งอย่างไร ในประเด็นนี้ 
การเป็นธรรมราชาในฐานะเทวราชา ความเชื ่อเชิงอภิปรัชญาจึงมีบทบาท 
มากกว่าอย่างอื่นใด กฎการปกครองจากเทวโลกแบบฮินดู จึงยังเป็นข้อถกเถียง
จนถึงปัจจุบัน (เสฐียร พันธรังษี, 2552, น. 287) 

ส่วนในพุทธปรัชญามีทัศนะว่า มนุษย์เป็นผู้สรรสร้างอำนาจให้แก่ตนเอง 
ทำสิ่งที่ดี ความดก็ีเป็นอำนาจ สร้างสิ่งทีไ่ม่ดี ความไมด่ีก็เป็นอำนาจ เทพเจ้าไม่ได้
สร้างอำนาจมาให้ ด้านอำนาจการเมือง ในพุทธปรัชญาถือว่า อำนาจการปกครอง
ที่ดีที่สุด คือ อำนาจแห่งธรรมทีอ่ยู่ในใจมนุษย ์ธรรมที่มนุษย ์ถือปฏิบัติไว้ในใจเป็น
อำนาจอันสูงสุด หากผู้ปกครองและผู้ถูกปกครองต่างมีธรรมในใจของตน ก็ทำให้ 
หลักการและวิธีการปกครองเป็นธรรม สังคมก็จะเป็นระบบธรรมรัฐหรือธรรมิกรัฐ 
ภายใต้อำนาจแบบ ธรรมาธิปไตย (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2548, น. 15) 

สงครามวิชัยกับธรรมวิชัย ในทัศนะฮินดู ถือว่า การมีสถานะเป็นพระเจ้า 
จักรพรรดิ เป็นธรรมราชา เป็นมหาราชา นั้น เกิดจากความสามารถของผู้ปกครอง
ที่มียุทธวิธีในการรบ การทำสงครามและขยายอาณาจักรการปกครองให้ได้กว้าง
ใหญ่ไพศาลมากที่สุด  

ตัวอย่างบุคคลใน ประวัติศาสตร์โลก คือ พระเจ้าอโศกมหาราช ช่วงก่อน
ขึ้นครองราชย์ พระองค์ได้ปลงพระชนม์พระญาติเสียชีวิตจำนวนมาก เนื่องจาก
การแย่งชิงอำนาจกัน และช่วงต้นรัชสมัยที่พระองค์ได้ขึ้นเป็นกษัตริย์ครองเมือง 
พระองค์ได้ใช้วิธีการแบบสงครามวิชัยขยายอาณาจักรได้กว้างใหญ่ไพศาลมาก
ที่สุด ในสมัยนั้นเรียกว่า ชมพูทวีป การที่พระองค์ทำเช่นนั้น เพราะถือตามคติ
สงครามวิชัยแบบฮินดู ที่ถือว่า กษัตริย์ทำสงครามได้อย่างชอบธรรม แต่เมื่อ



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 75 

 

ปกครองได ้8 ปี พระองคก์็สลดสังเวชพระทัยจากเหตุการณ์สงครามที่ทำให้คนล้ม
ตายจำนวนมาก จึงประกาศหยุดวิธีการสงครามวิชัยแบบฮินดูเปลี่ยนมายึดถือ 
แนวทางแบบธรรมวิชัยในพุทธปรัชญา สร้างระบบธรรมรัฐแบบพุทธขึ้นมาจน
กลายเป็นระบบพุทธรัฐ อย่างกว้างใหญ่ไพศาล (เสฐียร พันธรังษี, 2552, น. 288) 

ส่วนในพุทธปรัชญา มีทัศนะว่า การฆ่า การเบียดเบียดมนุษยห์รือสัตว์ ไม่
ว่าจะเป็นการฆ่า ระหว่างคนสองคน หรือฆ่ากันในภาวะสงคราม ล้วนเป็นบาป
หรือเป็นอกุศลทั้งนั้น ไม่มีความชอบ ธรรมใดๆ ที่จะถือว่าการฆ่าเป็นสิ่งดีงาม 
เพราะมีผลทำให้ผู้อ่ืนเกิดความเดือดร้อน  

ดังนั้น ธรรมราชา พระเจ้าจักรพรรดิ มหาราชา ตามคติของพุทธปรัชญา
ไม่ได้เกิดจากการทำสงครามขยายอาณาจักร แต่ เกิดจากการปกครองบ้านเมือง
โดยใช้ธรรมาธิปไตยปกครองกล่าวคือ ยึดมั่นในหลักจักรวรรดิวัตร กุศล กรรมบถ 
10 ศีล 5,8 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาระบุว่า หลักธรรมวิชัยก็คือ หลักศีล 5 แม้ศีล
ข้อ ปาณาติบาตเพียงข้อเดียวถ้าปฏิบัติได้ก็เป็นหลักการหยุดการสงคราม หยุด
การฆ่าการเบียดเบียนกัน และกัน และธรรมราชาก็ไดม้ีกระบวนการเรียนรู้ปลูกฝัง
หลักธรรมวิชัยหรือศีล 5 ให้แก่ประชาชนใน รัฐ จะเห็นได้ว่า ความเป็นธรรมราชา
แบบพุทธ เกิดขึ้นจากคุณสมบัติทางคุณธรรมเท่านั้น (เสฐียร พันธรังษี, 2552, น. 
289) 

จากที่ได้ยกประเด็นสำคัญของแนวคิดทางปรัชญาการเมืองดังกล่าวมา 
จะเห็นได้ว่า แนวคิด ผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญาได้เสนอทัศนะ
โต้แยง้แนวคิดธรรมราชาของฮินดู ด้วยเหตุผล ที่แตกต่างและมีความสมเหตุสมผล 
มีความเป็นไปไดใ้นการนำไปปฏิบัติและหากนำไปปฏิบัติแล้วก็จะเกิดผลดีมากกว่า
ผลเสีย แนวคิดการเมืองในพุทธปรัชญานั้นจึงมีลักษณะเฉพาะ กล่ าวคือ การให้



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
76 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

ความสำคัญกับการกระทำของมนุษย์เป็นสำคัญ ไม่อิงอำนาจเทพเจ้า เรียกว่า 
ปรัชญาแบบอเทวนิยม  

อย่างไรก็ตาม แนวคิดธรรมราชาในปรัชญาฮินดูส่วนหนึ่งก็เป็นพัฒนาการ
ทางความคิดที่ ก่อให้เกิดแนวคิดผู้ปกครองแบบธรรมราชาในพุทธปรัชญา โดยทั้ง
สองกลุ่มความคิดก็มีแนวคิด บางอย่างที ่ตรงกัน และมีแนวคิดบางอย่างที ่มี
ความเห็นแย้งกันหรือเป็นแนวคิดที่มีลักษณะเฉพาะของตน ในกรณีพุทธปรัชญาที่
มีแนวคิดตรงกันหรือได้ยอมรับตามปรัชญาฮินดู เช่น ภาษาที่เป็นสัญลักษณ์ ใช่
เรียกตำแหน่งผู้ปกครองว่า ราชา มหาราชา ธรรมราชา จักรพรรดิ เพียงแต่พุทธ
ปรัชญาได้ให้ ความหมายใหม่ที ่แตกตางจากฮินดู และนอกจากนั้น หลักการ
เกี่ยวกับการปกครอง คุณลักษณะและ คุณสมบัติของผู้ปกครอง เช่น ราชธรรม 
หรือคุณธรรมจริยธรรมส่วนตัวบางอย่างก็มีลักษณะตรงกับ ปรัชญาฮินดูดังได้
อธิบายมาแล้ว 

 
6. บทสรุป 

ปรัชญาฮินดูหลายแนวคิดเป็นส่วนสำคัญที่ทำให้เกิดแนวคิดพุทธปรัชญา 
และพุทธปรัชญาก็ยอมรับแนวคิดจากปรัชญาฮินดูในข้อที่ไม่ขัดแย้งกับหลักการ
ของพุทธปรัชญา นอกจากนี้แนวคิดหลักในพุทธปรัชญาปฏิเสธแนวคิดฮินดู โดย
การเสนอแนวคิดใหม่ที่เห็นว่า ปฏิบัติแล้วเกิดคุณค่าหรือมีความสมเหตุสมผล
มากกว่าเช่น ฮินดูยอมรับสงครามที่ชอบธรรม แต่พุทธปรัชญากลับเห็นแย้งว่า ไม่
ควรทำสงคราม ควรมีความเมตตาต่อกัน มีการไม่เบียดเบียนกันผู้อื่นหรือสัตว์อ่ืน 
เป็นต้น ปัญหาทางปรัชญาการเมืองที่ปรากฏในพุทธปรัชญา ในข้อนี้ พบว่า ก่อนที่
จะเกิดแนวคิดธรรมราชานั้น มีแนวคิดปรัชญาทางการเมืองที่ เป็นคู่ขัดแย้งกันอยู่ 
2 กลุ่มความคิด คือ แนวคิดทางการเมือง แบบอัตตาธิปไตยกับแนวคิดทางการ



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 77 

 

เมือง แบบธรรมาธิปไตย โดยแนวคิดแบบอัตตาธิปไตยที่ไมม่ีคุณธรรมกำกับ ทำให้
เกิดปญัหาการเมือง กล่าวคือ ผู้ปกครองไมท่รงคุณธรรม ไมศ่ึกษาเรียนรู้แนวคิดใน
การปกครอง ละเลยราชธรรมอันดีที่มีอยู่เดิม ไม่ปรึกษานักปราชญ์ราชบัณฑิต 
บริหารบ้านเมืองด้วยความเห็นส่วนตัว ไม่รีบแก้ปัญหาเศรษฐกิจ และแก้ปัญหา
การเมืองผิดวิธี ผลที่สุดนําไปสู่ความรุนแรงในสังคมหรือ เกิดยุคมิคสัญญี และ
สังคมล่มสลาย ไมม่ีสันติสุข แนวคิดทางการเมืองแบบธรรมาธิปไตย จึงเกิดข้ึนเพ่ือ
แก้ปัญหาทางการเมืองที่เกิดจาก การปกครองแบบอัตตาธิปไตยที่สร้างปัญหา
การเมืองดังกล่าวมา โดยได้เสนอแนวคิดทางการเม ือง แบบใหม่เร ียกว่า 
“ธรรมาธิปไตย หรือ ธรรมราชา” เพ่ือแก้ปัญหาการเมืองทั้งระบบ   

ปัญหาสำคัญทางการเมืองที่เกิดจากแนวคิดอัตตาธิปไตยนั้น เป็นเพราะ
ผู้ปกครองขาด หลักการที่เป็นธรรมกำกับการบริหาร ในประเด็นนี้ อาจจะมองว่า 
พุทธปรัชญามีทัศนะแบบสุดโต่ง โดยสรุปว่า อัตตาธิปไตยเป็นแนวคิดที่ไมด่ี ความ
จริงพุทธปรัชญาไมไ่ด้ปฏิเสธหรือเห็นแย้งแนวคิดในระบอบการปกครองใดๆ ไม่ว่า
จะเป็นระบอบการปกครองแบบอัตตาธิปไตย หรือ ราชาธิปไตย ระบอบ 
โลกาธิปไตย หรือ ประชาธิปไตย หรือ ในระบอบการปกครองอ่ืนๆ ซึ่งพุทธปรัชญา
จะให้ความสำคัญกับคุณธรรมของผู้ปกครองที่เป็นกลไกในการควบคุมมนุษย์ที่จะ
ไปควบคุมระบบการเมือง  

หากผู้ปกครองในระบอบอัตตาธิปไตยใช้อำนาจอย่างมีสติมีศีลกำกับ ก็จะ
ทำให้การทำงานมีความรอบคอบ และการตัดสินใจทางการเมืองอยู่พื้นฐานแห่ง
คุณธรรม หากผู้ปกครองแบบโลกาธิปไตย หรือ ประชาธิปไตยใช้ปัญญากำกับและ
เป็นเครื่องมือตรวจสอบประชามติของชาวโลกหรือประชาชนว่า อยู่บนพื้นฐาน
แห่งคุณธรรมหรือไม่ ก็จะทำให้บริหารงานไม่ผิดพลาดและยุติธรรมต่อทุกฝ่าย 
และ ธรรมาธิปไตย จัดว่าเป็นหลักการแห่งธรรมที่เป็นเครื่องมือกำกับ กาย วาจา 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
78 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

และใจ ให้มีความถูกต้องดีงาม หรือ หากผู้ปกครองมี ศีล สมาธิ และปัญญา เมื่อ
ไปบริหารบ้านเมืองในระบอบการปกครองใดก็ตาม ก็จะทำให้ระบอบการปกครอง
นั้นๆ เป็นระบอบการเมืองแบบธรรมราชา และใช้ธรรมเป็นอำนาจสูงสุดในการ
ปกครอง   

กล่าวโดยสรุป ธรรมราชาในพุทธปรัชญา ก็คือ ผู้ปกครองต้องเป็นผู้
ประพฤติดีทางกาย วาจา และใจ และปกครองบ้านเมืองโดยธรรม ภายใต้หลัก
ธรรมาธิปไตย คือ มีหลักการ วิธีการและเป้าหมายทางการเมืองภายใต้หลัก
ธรรมาธิปไตย ถ้าสรุปเป็นการคิดเชิงตรรกวิทยา แบบนิรนัยก็จะได้ข้อความว่า  

ธรรมราชาทุกคนเป็นผู้ประพฤติดี   
พระเจ้าพิมพิสารเป็นธรรมราชา   
ดังนั้น พระเจ้าพิมพิสารเป็นผู้ประพฤติดี   
หรือ ธรรมราชาทุกคนปกครองบ้านเมืองโดยธรรม   
พระเจ้ามหาวิชิตราชเป็นธรรมราชา  
ดังนั้น พระเจ้ามหาวิชิตราชปกครองบ้านเมืองโดยธรรม  

จากข้อความนี้ แสดงว่า ธรรมราชา เป็นคนดีมีคุณธรรม ในการปกครอง
ตนเองและบริหาร บ้านเมืองโดยธรรมทุกเวลา หากเทียบเคียงเรื่องนี้จากข้อความ
ในมหาสุทัสสนสูตร หรือ ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาแห่งอื่นก็จะพบว่า เมื่อธรรม
ราชาหรือพระเจ้าจักรพรรดิประพฤติไม่ดีหรือไม่ทรงธรรม ไม่ปกครองโดยธรรม 
สัญลักษณ์ต่างๆ ด้านอำนาจทางการเมือง และความเป็นธรรมราชา หรือพระเจ้า
จักรพรรดิก็จะหายไป ดังนั้น ธรรมราชาต้องเป็นคนดี ตลอดเวลา และปกครอง
บ้านเมืองโดยธรรม สถานะความเป็นธรรมราชาและสัญลักษณ์ด้านอำนาจจึงจะ
คงอยู่คูก่ันตอ่ไป    
 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 79 

 

เอกสารอ้างอิง 
 
กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ , (2519). หลักธรรมในศาสนาพราหมณ์- 
 ฮ ินด ู  ฉบ ับขององค ์ การศาสนาพราหมณ -ฮ ินด ู .  กร ุ ง เทพฯ :  
 กระทรวงศึกษาธิการ. 
จาณักยพราหมณ์. (2540). ราชนิติจาณักยศตกะ ฉบับภาษาสันสกฤต. แปลโดย  
 หลวงพินิจวรรณการ (แสวง สาลิตุล). กรุงเทพฯ : คุรุสภา. 
พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2557).ธรรมราชา. กรุงเทพฯ:  
  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พอล ดาวสเวลล์. (2555). ระบบการปกครองเผด็จการ. แปลโดย โคทม อารียา  
  และแกวฤทธรา วิริยะวัฒนา. กรุงเทพฯ: ปาเจรา.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
  วิทยาลัย. (2539). กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ส. ศิวรักษ์. (2546). ความเขาใจในเรื่องสินธูธรรม. กรุงเทพฯ: ศยาม. 
ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2529). ระบบปรัชญาการเมืองในมานวธรรมศาสตร์ . 

กรุงเทพฯ : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2538). ปรัชญาแห่งอุดมาการณ์ทางการเมือง. กรุงเทพฯ: 

จุฬาลงกรณม์หาวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2538). พุทธธรรม ฉบับขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 

6. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 
 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
80 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

เสฐียร พันธรังสี. (2552). จาณักยะจอมปราชญ์แห่งชมพูทวีป. พิมพ์ครั้งที่ 2. 
กรุงเทพฯ : ศยาม. 

Bierhorst, John . ( 2 0 09 ) .  The Norton Anthology World Literlature . 
Shorter Second Edition Volume 1, Edit. By Peter Simon . 
New York : W.W. Norton & Company Inc. 

 
 
 
 


