
 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

สี: มิติทางจิตวิญญาณในการระบายสีบำบัดแนวมนุษยปรัชญา 
Colours: Spiritual Dimension in Anthroposophical 

Painting Therapy 
 

อันธิฌา แสงชัย 
Anticha Sangchai 

คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  
มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี 

Faculty of Humanities and Social Sciences,  
Prince of Songkla University, Pattani Campus 

*Corresponding Author, e-mail: anticha.d@psu.ac.th 
 

(Received: November 10, 2020; Revised: December 6, 2020; Accepted: December 14, 2020) 

 
บทคัดย่อ 

 
บทความนี้ศึกษามิติจิตวิญญาณของสีบนฐานคิดมนุษยปรัชญา เพ่ืออธิบายว่า

ในเชิงอภิปรัชญาสีดำรงอยู่อย่างไร มีความสัมพันธ์กับมนุษย์อย่างไร ส่งผลในเชิง
บำบ ัดได ้อย ่างไร เน ้นแนวค ิดของรูดอล ์ฟ สไตเนอร์  น ักปร ัชญาและ
นักวิทยาศาสตร์จิตวิญญาณ กับลีแอน โคลัวร์ เดอเฮอร์บัวร์ จิตรกรและนักระบาย
สีบำบัดแนวมนุษยปรัชญา แบ่งการวิเคราะห์ออกเป็นสามส่วนได้แก่ ส่วนแรก
มนุษยปรัชญาและการศึกษาเกี่ยวกับสี ส่วนที่สอง สีกับจักรวาล และส่วนที่สาม สี
กับมนุษย์ ข้อค้นพบสำคัญคือมโนทัศน์องค์สามแห่งจักรวาลและองค์สามแห่ง
มนุษย ์ ซ ึ ่งอธ ิบายถึงจ ักรวาลและมนุษย ์ในล ักษณะสะท้อนกันและเป็น
กระบวนการเดียวกัน สามารถอธิบายถึงมิติจิตวิญญาณของสีได้อย่างเป็นระบบ 

mailto:anticha.d@psu.ac.th


 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

112 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

เนื่องจากสีเป็นทั้งส่วนประกอบและส่วนเชื่อมโยงที ่สำคัญภายในจักรวาลกับ
ภายในชีวิตมนุษย์ ทั้งยังเชื่อมโยงมนุษย์กับจักรวาลเข้าด้วยกัน สีจึงเป็นชีวิต
วิญญาณท่ีมิได้ดำรงอยู่เพียงในโลกแห่งวัตถุสสารเท่านั้น แต่ยังดำรงอยู่ในโลกแห่ง
จิตวิญญาณ ในดวงจิตของมนุษย์ และเป็นการเผยแสดงของทวยเทพ สีเคลื่อนไหว
อย่างมีชีวิตชีวาอยู่ตลอดเวลาจากการปฏิสัมพันธ์ระหว่างแสงและความมืดใน
จักรวาล ยิ่งกว่านั้นสียังเคลื่อนไหวในลักษณะเดียวกันในดวงจิต ในชีวิตมนุษย์ ซึ่ง
สัมพันธ์กับอารมณ์ความรู้สึกและระบบจังหวะเช่นการหายใจ การเต้นของหัวใจ 
ช่วยรักษาสมดุลของระบบในร่างกาย จิตวิญญาณ และการจุติของดวงจิต การ
เข้าใจภาษาของสีจึงสามารถสื่อสารกับดวงจิตหรือความป่วยไข้ไร้สมดุลของมนุษย์
พร้อมทั้งสร้างหนทางกลับสู่ความสมดุลมีพลังแก่เขาได้ด้วยกระบวนการระบายสี 

 
คำสำคัญ: สี, จิตวิญญาณ, มนุษยปรัชญา, การระบายสีบำบัด, รูดอล์ฟ สไตเนอร์ 
 

Abstract 
This article examines the spiritual dimension of colours based 

on the Anthroposophical framework. To explain that in metaphysics 
of colour, how do colours exist? How does colour relate to humans? 
And how does colour affect therapy? This article focuses on Rudolf 
Steiner, who is a philosopher and a spiritual scientist, and Liane Collot 
d’Herbois, a painter and an Anthroposophic painting therapist. This 
article divides into three parts; Anthroposophy and studying of colour, 
colour and the cosmic, and colour and the human being. The keys 
finding are; we can understand the spiritual dimension of colour 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 113 

systematically with the concepts of the Cosmic Threefoldness and 
the Threefoldness of the human being. These concepts describe 
human being as part of and the reflection of the macrocosm. Colour 
is both a vital component and connection within the cosmic and 
human life. It also connects humans and the universe. Colour is 
spiritual being. It does not only exist only in the world of matter but 
also in the soul-spiritual world, in the human soul and life. It also is 
the revelation of gods or diva. Colour is constantly moving through 
interactions between light and darkness in the cosmic. Furthermore, 
it is moving lively in human soul-life, related to feeling and the 
rhythmic system in our body such as breathing and pulse. Besides it 
helps maintaining the balance in the human body, human soul-spirit, 
as well as the incarnation of the soul. Understanding the language of 
colour can therefore communicate with human soul or imbalance 
illness and help them being balance and healthy through the painting 
process. 
 
Keywords: Colour, Spirituality, Anthroposophy, Painting therapy, 
Rudolf Steiner 
 
 
  



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

114 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

1. บทนำ 
วิกฤติทางสังคม สิ่งแวดล้อม ความรุนแรง ความขัดแย้งทางการเมือง ความ

ตกต่ำทางเศรษฐกิจและโรคระบาดสายพันธุ์ใหม่ในปัจจุบัน เป็นสาเหตุให้ผู้คนใน
สังคมไทยต้องเผชิญหน้ากับความเครียด ความกดดัน ความหดหู่สิ้นหวัง ความ
โดดเดี่ยว แปลกแยก อาการหมดไฟในการทำงาน (burn out syndrome) โรค
ซึมเศร้า (depression) และอาการทางจิตต่างๆ ในมิติที่ซับซ้อนและยากต่อการ
ทำความเข้าใจมากขึ้นทุกที ตามดัชนีชี้วัดสุขภาพจิตทางลบที่สามารถบ่งถึงปัญหา
สุขภาพจิตของกรมสุขภาพจิตได้แบ่งตัวชี้วัดเป็นสองข้อ ได้แก่อัตราการฆ่าตัวตาย
และอัตราการเจ็บป่วยทางจิต และจากตัวชี้วัดดังกล่าวพบว่าในประเทศไทยมีสถิติ
การฆ่าตัวตายและผู้ป่วยทางจิตโดยภาพรวมสูงขึ้นทุกปี1 ในปัจจุบันนอกจาก
ศาสตร์ทางการแพทย์สมัยใหม่ จิตเวชศาสตร์ จิตบำบัดหรือพฤติกรรมบำบัดซึ่ง
เป็นการบำบัดรักษาแบบกระแสหลักที่เป็นที่ยอมรับอย่างกว้างขวางแล้ว ยังพบว่า
มีวิธีการบำบัดเยียวยาที่เป็นทางเลือกที่น่าสนใจอีกมากมาย โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
กระบวนการบำบัดที่คำนึงถึงสุขภาพองค์รวมของผู้เข้ารับการบำบัด ซึ่งสามารถ
ทดแทนหรือควบคู่กันกับการรักษาด้วยการแพทย์สมัยใหม่ได้เป็นอย่างดี อาทิ 
ศิลปะบำบัด ดนตรีบำบัด กิจกรรมบำบัด พลังงานบำบัด กลิ่นบำบัด การแพทย์
ทางเลือก ชุมชนบำบัด การเคลื่อนไหวร่างกาย การนวด และการภาวนาเป็นต้น 
โดยกระบวนการเหล่านี้ส่งผลดีทั้งในแง่การป้องกันและรักษาควบคู่ไปการการ
รักษาทางการแพทย์ และน่าสนใจว่าแท้จริงแล้วมนุษย์ใช้วิธีการรักษาแบบองค์
รวมในการบำบัดเยียวยาอาการป่วยไข้รวมถึงใช้ดูแลสุขภาพมาตั้งแต่ยุคโบราณ 

 
1 จากข้อมูลของกรมสุขภาพจิต อัตราการเจ็บป่วยทางจิตในปี 2545 ของประชากรไทย 1 แสนคนอยู่ที่ 34% 
และเพิ่มเป็น 72.1% ในปี 2558 ขณะที่อัตราการฆ่าตัวตายต่อประชากรไทย 1 แสนคนในปี 2551 คือ 6% และ
เพิ่มเป็น 6.5% ในปี 2558 โปรดดู กรมสุขภาพจิต ใน บอทท่อมไลน์ (2562) 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 115 

กล่าวคือ ศาสตร์แห่งการบำบัดเหล่านี้มีที ่มายาวนานโดยปรากฏอยู่ในหลาย
วัฒนธรรม เป็นสิ่งที่ได้รับความนิยมมายาวนาน และในปัจจุบันองค์ความรู้เหล่านี้
ได้รับการศึกษาวิจัยอย่างเป็นระบบมากขึ้น อาทิ ศาสตร์อายุรเวท วิชาแพทย์แผน
โบราณของอินเดียที่ใช้สมุนไพรและเวทย์มนต์ในการรักษาซึ่งสืบค้นไปได้ถึงที่มา
จากคัมภีร์อถรรพเวท อายุรเวทยังมีอิทธิพลอย่างสูงในการรักษาทางเลือกใน
ปัจจุบันและสืบทอดมาในการแพทย์แผนไทย หรือการแพทย์แผนจีนซึ่งมีร่องรอย
ปรากฏมายาวนานกว่าห้าพันปีและสอดคล้องกับหลักปรัชญาจีนเช่นปรัชญาเต๋า สิ่ง
ที่การรักษาแบบองค์รวม การแพทย์หรือวิธีบำบัดแบบโบราณเหล่านี้ให้ความสนใจ
มิใช่มีเพียงเนื้อตัวร่างกายของมนุษย์เท่านั้น หากความเจ็บป่วยและเจ็บปวดต่าง ๆ 
ยังถูกระบุว่าเป็นผลมาจากการสูญเสียสมดุลในจิตวิญญาณ (spirit) อีกด้วย สภาพ
สังคมมิได้ส่งผลถึงความป่วยไข้ทางร่างกาย จิตใจ อารมณ์เท่านั้น ทว่าส่งผลอย่าง
ลึกซึ้งต่อมิติจิตวิญญาณของมนุษย์ ดังนั้น การบำบัดรักษาควรให้ความสำคัญต่อ
ความเข้าใจในมนุษย์ ชีวิต โลกและสิ่งแวดล้อมรอบตัว รวมถึงมิติจิตวิญญาณด้วย  

ในวงวิชาการตะวันตก มนุษยปรัชญา (Anthroposophy) คือแนวคิดและ
ความเคลื่อนไหวที่ได้รับการวางรากฐานโดยนักปรัชญาและนักวิทยาศาสตร์แนว
จิตวิญญาณนิยมชาวออสเตรีย รูดอล์ฟ สไตเนอร์ (Rudolf Steiner, 1861-1925) 
ซึ่งต่อมาแนวคิดของเขาได้พัฒนาสู่ระบบการศึกษาและการแพทย์แบบองค์รวมที่
แพร่หลายในโลกตะวันตก คำว่ามนุษยปรัชญาหมายถึงปัญญาญาณแห่งมวล
มนุษย์ ความเคลื่อนไหวของมนุษยปรัชญาเป็นความพยายามที่จะปลดปล่อยจิต
วิญญาณของมนุษย์ให้เป็นอิสระหรือพัฒนาไปสู ่การมีอิสรภาพอย่างสมบูรณ์ 
โดยทั่วไปความเคลื่อนไหวนี้ปรากฏในศาสตร์ที่หลากหลาย อาทิ การศึกษา (เช่น
โรง เร ี ยนวอลดอร ์ฟ ; Waldorf School)  เกษตรช ี วพลว ัต  (Biodynamic 
agriculture) ศิลปะ ดนตรี สถาปัตยกรรม การเคลื่อนไหวบำบัด (movement 
therapy) ที่เรียกว่ายูริธมี (Eurythmy) ชุมชนบำบัด และการเคลื ่อนไหวทาง



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

116 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

สังคมแคมป์ฮิลล์ (Camphill movement) เภสัชกรรม การแพทย์ และการบำบัด
แนวมนุษยปรัชญาซึ่งเริ่มต้นขึ้นอย่างเป็นทางการในช่วงปี ค.ศ. 1921 โดยสไต
เนอร์ และ ดร.อีธา เวกมานน์ (Dr.Ita Wegman, 1876-1943) แพทย์ที่ให้ความ
สนใจการรักษาคนไข้ด้วยมุมมองที่กว้างขวางกว่าการแพทย์สมัยใหม่  และเป็นผู้
ก่อตั้งคลินิกการแพทย์มนุษยปรัชญาแห่งแรกในโลกที่ชื่อตามชื่อของเธอ (the Ita 
Wegman Clinic) ในเมืองอาร์เลสไฮม์ประเทศสวิสเซอร์แลนด์ 

การแพทย์และการบำบัดแนวมนุษยปรัชญา (Anthroposophic medicine 
and therapy) เป็นหนึ่งในแนวทางบำบัดรักษาแบบองค์รวมที่ครอบคลุมถึงมิติ
ทางจิตวิญญาณของมนุษย์อย่างน่าสนใจยิ่ง ในปัจจุบันมีชุมชนที่ ศึกษาเกี่ยวกับ
มนุษยปรัชญาอย่างเป็นระบบมีชื ่อว่ามนุษยปรัชญาสมาคมกลาง (General 
Anthroposophical Society)2 สมาคมแห่งนี้ก่อตั้งขึ้นครั้งแรกในเดือนธันวาคมปี 
1912 ณ ประเทศเยอรมนีโดย ณ ขณะนั้นมีสมาชิกกว่าสามพันคน ภายใต้การให้
คำแนะนำและการบรรยายของสไตเนอร์ ปัจจุบันมีสาขากว่าห้าสิบประเทศทั่วโลก
และมีสมาชิกรวมกว่าห้าหมื่นคน ในประเทศไทยมีชุมชนที่ศึกษาเกี่ยวกับมนุษย
ปรัชญามายาวนานเช่นกัน มีการรวมตัวกันในรูปของชมรมมนุษยปรัชญาประเทศ
ไทยซึ่งก่อตั้งขึ้นในวันที่ 7 สิงหาคม 25423 โดยถือได้ว่าเป็นชุมชนผู้ศึกษามนุษย
ปรัชญาเป็นที่แรก ๆ ในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้และเป็นสาขาที่มีการทำงาน
เชื่อมโยงกับมนุษยปรัชญาสมาคมกลาง 

 
2 หลักการสำคัญเมื่อแรกก่อตั้งสมาคมที่ประเทศเยอรมนีในเดือนธันวาคม ค.ศ. 1912 ได้แก่ “เป็นการรวมกลุ่ม
กันของผู้คนที่ต้องการบำรุงเลี้ยงชีวิตและดวงจิตทั้งในระดับปัจเจกและระดับสังคม บนพื้นฐานของความรู้ที่
แท้จริงของโลกทางจิตวิญญาณ” โปรดดู Goetheanum (2020) 
3 สามารถสืบค้นข้อมูลและสื่อสารกับชมรมฯได้ที่ https://anthrothailand.wordpress.com/ 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 117 

บทความนี้ เริ่มต้นจากความสนใจการบำบัดด้วยกระบวนการระบายสีบำบัด
แนวมนุษยปรัชญา (Anthroposophy painting therapy)4 เนื่องจากศาสตร์นี้
เป็นการผสมผสานที่สำคัญของศิลปะและการแพทย์มนุษยปรัชญา มีพ้ืนฐานที่การ
ฝ ึกฝนการร ับรู้  (perception) และการบำบ ัดแบบองค ์รวม ด ้วยว ิธ ีและ
กระบวนการที่เคารพและละเอียดอ่อนต่อชีวิตและประสบการณ์ของผู้เข้ารับการ
บำบัดอย่างยิ่ง ที่สำคัญผู้วิจัยต้องการศึกษาด้วยการมีประสบการณ์ตรง มิใช่ เพียง
การศึกษาเชิงทฤษฎีหรือเอกสาร และต้องการให้เกิดผลในเชิงบำบัดแก่ตนเองใน
ฐานะปุถุชนที ่แสวงหาหนทางที ่จะบำบัดความป่วยไข้ของตัว เอง ยิ ่งกว่านั้น 
ประสบการณ์ในการทำงานเคลื่อนไหวทางสังคมจากการทำงานเสริมพลังให้เด็ก
และเยาวชนหญิงในสามจังหวัดชายแดนใต้5 ส่งผลให้ผู้วิจัยอยู่ในฐานะของผู้ที่มี
บาดแผลมือสอง (secondary trauma) จึงพบว่าตัวเองและผู้คนมากมายในสังคม
จำเป็นต้องได้รับการเยียวยา ทั้งประสบการณ์ดังกล่าวยังสามารถนำมาใช้ทำความ
เข้าใจและอธิบายกระบวนการระบายสีบำบัดในเชิงวิชาการได้อย่างลึกซึ้งเป็น
ระบบ ที่จะเปิดประตูของวิถีการบำบัดออกสู่สังคมได้มากยิ่งขึ้น  

ผู้วิจัยจึงเริ่มต้นศึกษาการระบายสีบำบัดแนวมนุษยปรัชญาตามแนวทางของ 
ลีแอน โคลัวร์ เดอเฮอร์บัวร์ (Liane Collot d’Herbois, 1907-1999)6 ภายใต้
หลักสูตรการอบรมศิลปะบำบัด (Therapeutic Art Training) ของ Sienna 

 
4 บางครั้งถูกเรียกว่าแนววอลดอร์ฟ เนื่องจากมนุษยปรัชญาเป็นรากฐานของการศึกษาและโรงเรียนแนววอ
ลดอร์ฟ คนทั่วไปคุ้นเคยกับการศึกษาวอลดอร์ฟมากกว่าคำว่ามนุษยปรัชญา 
5 โปรดดู อันธิฌา แสงชัย. (2560). กรณีห้องเรียนเพศวิถี: สิทธิความหลากหลายทางเพศกับชายแดนใต้/ปาตานี. 
วารสารประวัติศาสตร์ ธรรมศาสตร์, 4, น. 208-269. 
6 ลีแอน โคลัวร์เดอเฮอร์บัวร์ จิตรกรและนักระบายสีบำบัดแนวมนุษยปรัชญาชาวอังกฤษ ซ่ึงศึกษาวิจัยแสง สี 
และความมืด โดยนำแนวคิดเรื่องสีของสไตเนอร์มาพัฒนาต่อยอดจนกลายเป็นทฤษฎีและกระบวนการระบายสี
บำบัดแนวมนุษยปรัชญา ชีวประวัติ แนวคิด และภาพผลงานจิตรกรรมของเธอได้รับการเรียบเรียงไว้อย่าง
สมบูรณ์ในหนังสือ Liane Collot d'Herbois: Werk und Leben - Work and Life (2013) โดย Peter Selg 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

118 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

Academy ซึ่งอำนวยการสอนทั้งเชิงทฤษฎีและปฏิบัติโดยแซลลี่ มาร์ติน (Sally 
Martin) ครูและนักระบายสีบำบัดชาวอังกฤษที่สืบทอดสายธารความรู้การระบาย
สีบำบัดจากโคลัวร์โดยตรง7 ในเดือนกรกฎาคม พ.ศ. 2561 ณ สตูดิโอศิลปะด้าน
ใน8 พร้อมกับเริ่มต้นโครงการวิจัยเรื่องสีกับการบำบัดแนวมนุษยปรัชญา (Colour 
in Anthroposophic Therapy)9 เพื่อค้นหาคำอธิบายอย่างเป็นระบบว่า สีและ
กระบวนการระบายซึ่งเป็นเทคนิคเชิงศิลปะทำให้เกิดการบำบัดอะไรแก่มนุษย์เรา 
และกระบวนการเหล่านี้เกิดขึ้นได้อย่างไร เมื่อเราใช้สีในการบำบัด สีจึงเป็น
เสมือนยารูปแบบหนึ่ง แต่ยาชนิดนี้ทำงานอย่างไรกับระบบต่าง ๆ ในร่างกาย 
อารมณ ์อาการเจ็บป่วยทางจิตใจหรือบาดแผลทางใจของเรา นอกจากนั้นงานวิจัย
ยังต้องการขยายขอบฟ้าขององค์ความรู้ เกี ่ยวกับการระบายสีบำบัดแนวมนุษย
ปรัชญาในวงวิชาการไทย เนื่องจากยังมีการศึกษาและอธิบายในเรื่องนี้ค่อนข้างน้อย 
โดยเฉพาะอย่างยิ ่งการศึกษาเชิงปรัชญา งานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับเรื ่องสี มิติจิต
วิญญาณของสี สีกับกระบวนการบำบัดรักษา หรือแม้แต่ทฤษฎีสีในแนวมนุษย
ปรัชญา ยังขาดแคลน ขาดเอกสารพื้นฐานในภาษาไทย ทำให้เกิดข้อจำกัดของ
การศึกษาหาความรู้ในเรื่องเหล่านี้ในวงวิชาการปรัชญาและศิลปะบำบัดในเมืองไทย 

ข้อค้นพบสำคัญข้อหนึ่งจากการศึกษาพบว่ารากฐานของการระบายสีบำบัด
ตามแนวมนุษยปรัชญานั้นยืนอยู่บนหลักจักรวาลวิทยาซึ่งอธิบายถึงความเชื่อมโยง

 
7 แซลลี่ มาร์ติน สำเร็จการศึกษา Anthroposophic Paining Therapy ซ่ึงเป็นหลักสูตรที่โคลัวร์เดอเฮอร์บัวร์
ร่วมกับแพทย์และนักบำบัดก่อตั้งขึ้นที่ Emerald Foundation 
8 สตูดิโอศิลปะด้านใน (๗ Arts Inner Place) ก่อตั้งโดยอนุพันธ์ พฤกษพันธ์ขจี จิตรกรและนักศิลปะบำบัดผู้
บุกเบิกศิลปะบำบัดแนวมนุษยปรัชญาในเมืองไทย ตั้งอยู่ที่อำเภอเชียงดาว จังหวัดเชียงใหม่ 
9 งานวิจัยดังกล่าว มุ่งศึกษาการใช้สีในการบำบัดทั้งทางร่างกาย จิตใจ และจิตวิญญาณในแนวทางมนุษยปรัชญา 
โดยสืบค้นศาสตร์การแพทย์และการบำบัดแนวมนุษยปรัชญา รวมถึงทฤษฎีสีที่เข้าใจสีในฐานะสิ่งดำรงอยู่ มีพลัง
ชีวิต และมีมิติเชิงจิตวิญญาณ  



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 119 

ระหว่างมนุษย์กับโลกและจักรวาล ซึ่งครอบคลุมถึงโลกภายในของมนุษย์และโลก
แห่งจิตวิญญาณ นักบำบัดในแนวทางนี้จำเป็นต้องมีความรู้ความเข้าใจและเชื่อมั่น
อย่างลึกซึ้งต่อมิติเชิงจิตวิญญาณของสี เนื่องจากสีเป็นสิ่งที่ดำรงอยู่ในโลกจิต
วิญญาณด้วย จากประสบการณ์ของผู้วิจัยซึ่งได้รับการฝึกฝนและสำเร็จการศึกษา
ทางด้านจิตรกรรม ทำให้มีพื้นฐานความคิดเกี่ยวกับทฤษฎีสีที่สนใจลักษณะเชิง
กายภาพของสี ทฤษฎีการผสมสี ทั้งยังมุ่งไปที่ผลสำเร็จเชิงเทคนิคการใช้สี ความ
สมบูรณ์เชิงสุนทรียภาพหรือคุณสมบัติที่ดีในเชิงศิลปะเป็นหลักโดยไม่เคยเข้าใจมิติ
จิตวิญญาณของสีเลย กระนั้นก็ยังสามารถรู้สึกได้ว่ากระบวนการระบายสีมีส่วน
ช่วยให้เกิดสภาวะบางอย่างเช่น ความสงบผ่อนคลาย หรือการใคร่ครวญอย่าง
ลึกซึ้ง จึงน่าสนใจว่าการใช้กระบวนการทางศิลปะเพ่ือบำบัดโดยตรงจะเป็นเช่นไร 
ครั้งหนึ่งในระหว่างที่ฝึกฝนวิชาระบายสีบำบัดด้วยเทคนิคกระระบายสีด้วยแท่ง
ถ่าน (Charcoal painting) เพื่อศึกษารูปแบบหรือแบบแผน (archetype) ของสี
เหลืองอ่อน (Yellow green) ครั ้งนั ้นผู ้ว ิจ ัยใช้เวลาอยู ่นานแต่ก็ ไม่สามารถ
ถ่ายทอดบุคลิกของสีเหลืองอ่อนออกมาบนกระดาษด้วยผงถ่านสีดำได้10 ครูมาร์ติ
นพยายามช่วยเหลือโดยอธิบายบุคลิกของสีเหลืองอ่อนว่า เหมือนผีเสื้อที่เต้นระบำ
ระยิบระยับอยู่ใกล้แหล่งกำเนิดของแสง และเราจะสามารถรับรู้ถึงสิ่งนี้ได้หากใน
ระหว่างที่ใช้มือปาดป้ายผงฝุ่นสีดำให้กลายเป็นภาพแทนของสีเหลืองอ่อนนั้น เรา
ไดพ้ยายามสื่อสารหรือคุยกับสีจน “ได้ยิน” เสียงของสีเหลืองอ่อนในการรับรู้ด้าน

 
10 ผงถ่านสีดำบนกระดาษสีขาว สามารถถ่ายทอดบุคลิกหรือแบบแผนของสีสันต่าง ๆ ได้อย่างไร เราจำเป็นต้อง
เข้าใจก่อนว่าสีขาวและดำไม่ได้เท่ากับความมืดและแสง ในขณะเดียวกันแบบแผนของสีแต่ละสีนั้นเป็นการชี้ถึง
คุณลักษณะหรือบุคลิก เช่น สีเหลืองอ่อน มีบุคลิกที่เคลื่อนไหวแบบพลิ้วไหว รวดเร็ว เปรียบได้กับผีเสื้อขยับปีก 
หากเทียบกับคน ก็เป็นคนร่าเริง สดใส สนุกสนาน คุณลักษณะเช่นนี้จึงสามารถถ่ายทอดได้ผ่านสีขาวดำของผง
ถ่าน และรูปทรงต่าง ๆ  



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

120 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

ในของตัวเอง เนื่องจาก “สีคือชีวิตวิญญาณ” (Colour is spiritual being)11 คำ
กล่าวของครูมาร์ตินในครั้งนั้นได้เปลี่ยนแปลงการรับรู้ที ่มีต่อสีของผู้วิจัยอย่าง
ลึกซึ้งไปตลอดกาล 

บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาวิจัยข้างต้น แตเ่ป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 
(qualitative research) กำหนดขอบเขตการวิเคราะห์ไว้ที่ข้อมูลจากเอกสาร 
(documentary research) เพื่อค้นหาคำอธิบายเชิงทฤษฎีเป็นหลัก มิได้นำเอา
เนื้อหาเชิงประสบการณ์ที่เกิดจากการฝึกฝนระบายสีบำบัดมาใช้ในการวิเคราะห์ 
เน้นการสืบค้นจากตัวบทปฐมภูมิของแนวคิดมนุษยปรัชญา เช่น ข้อเขียนและการ
บรรยายของนักปรัชญาคนสำคัญในกลุ่มแนวคิดนี้ รวมถึงตัวบททุติยภูมิ หนังสือ 
และบทความทางวิชาการ จากนั้นจึงนำข้อมูลที่ได้มาศึกษา วิเคราะห์หาคำตอบ 
และสร้างแนวทางการอธิบายอย่างเป็นระบบถึงความหมายของสีในมิติเชิงจิต
วิญญาณ สีคืออะไร เกิดข้ึนและดำรงอยู่อย่างไร สีเกี่ยวข้องกับโลกทางจิตวิญญาณ
อย่างไร และในส่วนท้ายของบทความจะอธิบายโดยสังเขปว่าสีทำงานในมิติจิต
วิญญาณของผู ้รับการบำบัดอย่างไร กล่าวได้ว่าบทความนี้เป็นการวิเคราะห์
ประเด็นเชิงอภิปรัชญาของสีหรือการดำรงอยู่ของสีในมิติทางจิตวิญญาณ เน้น
แนวคิดของ สไตเนอร์และโคลัวร์เป็นหลัก เนื่องจากสไตเนอร์เป็นผู้ที่นำทฤษฎีสี
ไปสู่โลกทางจิตวิญญาณ โดยมีโคลัวร์เป็นผู้นำทฤษฎีเหล่านั้นมาต่อยอดจนเกิด
เป็นแนวปฏิบัติของกระบวนการบำบัดที่มีแบบแผน 
  

 
11 การให้คำแนะนำระหว่างฝึกปฏิบัติระบายสีกลุ่มสีด้านหน้าของแสงในวันที่ 13 กรกฎาคม 2561 ณ สตูดิโอ
ศิลปะด้านใน 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 121 

2. มนุษยปรัชญาและการศึกษาเกี่ยวกับสี 
การทำความเข้าใจเรื่องสีในแนวมนุษยปรัชญา ไม่อาจไม่กล่าวถึงทฤษฎีสีของ

โยฮัน โวลฟ์กัง ฟอน เกอเธ่ (Johann Wolfgang von Goethe, 1749-1832) ได้
เลย12 ทั ้งนี้การศึกษาเกี ่ยวกับปรากฏการณ์สี (colour phenomena) ของ
นักวิทยาศาสตร์และมหากวีชาวเยอรมันท่านนี้เป็นข้อพิสูจน์ที่สำคัญสำหรับ
คำอธิบายเกี่ยวกับสีของแนวคิดมนุษยปรัชญา เกอเธ่ได้ใช้เวลากว่า 40 ปีในการ
พยายามสืบค้นธรรมชาติของสีจนเกิดเป็นผลงานชื่อ Zur Farbenlehre (Theory 
of Colour) ในปี ค.ศ. 1810 งานศึกษาชิ้นนี้นับได้ว่าเป็นงานศึกษาเกี่ยวกับสีที่
สำคัญยิ่งชิ้นหนึ่งของมวลมนุษย์ แม้ว่าในช่วงเวลาดังกล่าวจะมีขบวนการศึกษา
เกี่ยวกับแสงและสีในเชิงวิทยาศาสตร์เกิดขึ้นอย่างมั่นคงโดยเฉพาะอย่างยิ่งทฤษฎี
อนุภาคแสง (Particle Theory) ของไอแซค นิวต ัน (Isaac Newton, 1643-
1727) แล้วก็ตาม ทั้งนี้ความก้าวหน้าที่เกอเธ่ค้นพบและผลักให้ทฤษฎีสีของเขา
ก้าวหน้าไปมากกว่านิวตัน (แม้ในขณะนั ้นจะไม่ถูกยอมรับเช่นนี ้ในแวดวง
วิทยาศาสตร์) ได้แก่ การค้นพบความสำคัญของความมืด (darkness) ซึ่งเป็นอีก
ด้านหนึ่งของแสง (light) ซึ่งทั้งสองด้านนี้ล้วนเป็นบ่อเกิดของสี เราไม่อาจมองเห็น
แสงโดยปราศจากความมืด ความมืดที่มืดอย่างสมบูรณ์และแสงที ่สว่างอย่าง
สมบูรณ์โดยปราศจากอีกสิ่งหนึ่งนั้นเป็นสิ่งที่ไม่สามารถจะมองเห็นได้ (invisible) 
(Martin, July 2018a) เรามองเห็นดวงอาทิตย์ที่สุกสว่างก็ด้วยดวงอาทิตย์เป็น
แหล่งกำเนิดของแสง โดยตัวมันเองแสงเป็นสิ่งที่ไม่สามารถมองเห็นได้ เราจะเห็น
แสงก็ต่อเมื่อแสงกระทบกับวัตถุหรืออนุภาคในบรรยากาศ ที่เรามองเห็นลำแสง

 
12 สไตเนอร์เป็นบรรณาธิการงานเขียนของเกอเธ่และค้นพบว่าสิ่งที่เกอเธ่ศึกษาเกี่ยวกับสีและโลกธรรมชาตินั้น
มิใช่แค่มิติทางสุนทรียภาพหรือศิลปะ แต่มีความเป็นวิทยาศาสตร์ ซ่ึงเป็นวิทยาศาสตร์ที่ให้ความสำคัญกับ
ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์และสิ่งแวดล้อม 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

122 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

ของดวงอาทิตย์ก็เพราะแสงได้กระทบกับชั้นบรรยากาศ หมอกหรือละอองน้ำใน
อากาศ ขณะเดียวกันเราตระหนักรับรู้ถึงความมืดได้ก็ด้วยแสง แล้วด้วยขอบฟ้า
ของการปะทะสังสรรค์กันระหว่างความมืดและแสง สีจึงปรากฏขึ้น ดังนั้นหากมี
แสงหรือความมืดเพียงอย่างใดอย่างหนึ่งสีก็จะไม่ปรากฏต่อเรา  

การปฏิสัมพันธ์ระหว่างแสงกับความมืดในแต่ละระดับจะทำให้เกิดคู ่สี 
(complementary colour) คือคู่สีตรงข้ามหรือคู่กลมกลืน (harmonic pair) เรา
สามารถทำความเข้าใจในเรื่องนี้ได้จากการทดลองภาพติดตาของเกอเธ่ ด้วยการ
นำวัตถุท่ีมีสีใดสีหนึ่งมาวางบนกระดาษสีขาว จ้องมองมันสักระยะหนึ่งแล้วค่อย ๆ 
เลื่อนวัตถุนั้นออกจากกระดาษ ผลก็คือเราจะมองเห็นภาพเงาวัตถุที่เราเพิ่งจ้อง
มองเมื่อสักครู่ปรากฏขึ้นมาด้วยสีที่ตรงข้ามกับสีเดิม (ซายองค์, 2557, น. 265) 
เช่น วัตถุสีเขียวจะให้ภาพติดตาสีม่วงแดง (Magenta) วัตถุสีเหลืองจะให้ภาพติด
ตาสีม่วง (Violet) และวัตถุสีแดงจะให้ภาพติดตาสีน้ำเงิน ตามทฤษฎีสีคู่ตรงข้าม
ดังที่ปรากฏในวงล้อแห่งสีซึ่งกลายเป็นสิ่งที่แสดงถึงกฎพ้ืนฐานของสี การทดลองนี้
สะท้อนถึงส ิ ่งท ี ่น ่าสนใจอย่างมากในทฤษฎีของเกอเธ่ ค ือความเข ้าใจถึง
กระบวนการมองเห็น (vision) ของมนุษย์แบบองค์รวมโดยไม่แยกสิ่งที่ถูกมองเห็น 
(scene) กับผู ้มอง (seer) กล่าวคือการมองเห็นเป็นผลรวมของประสบการณ์ 
ความรู้ และการสำนึก (consciousness) ของมนุษย์กับโลกธรรมชาติรอบๆ ตัว 
ภาพติดตาที่เรามองเห็นเป็นสีคูต่รงกันข้ามของสีของวัตถุนั้น ไม่ได้ปรากฏขึ้นในตัว
วัตถุแต่ปรากฏขึ้นในดวงตาหรือกระบวนการรับรู้ของเรา การที่มนุษย์มองเห็น
วัตถุเป็นสีใดสีหนึ่ง นั่นแสดงว่าเรากำลังมองเห็นสีเพียงหนึ่งสีในสีคู่นั้น สีคู่ตรงข้าม
ไม่อาจถูกมองเห็นได้ด้วยตัวมันเองแต่สามารถปรากฏได้ในการรับรู้  เมื ่อเรา
มองเห็นวัตถสุีเขียว ดวงตาของเราจะสร้างการมองเห็นสีม่วงแดงขึ้นมาด้วยตัวเอง  



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 123 

นักฟิสิกส์ชี้ว่ากระบวนการเหล่านี้เป็นเพียงภาพลวงตาของกลไกการทำงาน
ของดวงตาเราและเป็นเพียงสิ่งรบกวน ทว่าเกอเธ่มองว่านี่คือความพยายามที่จะ
สร้างความกลมกลืมของโลกภายนอกและโลกภายใน สำหรับเกอเธ่ ภาพลวงตาที่
ปรากฏขึ้นในจิตของเราเป็นพื้นฐานทั้งหมดของทฤษฎีสีของเขา เนื่องจากมันเป็น
การพิสูจน์ถึงความสัมพันธ์ของธรรมชาติภายในของเรากับโลกภายนอก ภาพลวง
ตาทำให้เราเข้าใจธรรมชาติของสายตาและพลังจินตนาการที่ทำงานภายในตวัเรา 
ดังนั้น เราจึงไม่อาจทำความเข้าใจความจริงเกี่ยวกับสีโดยอาศัยประสบการณ์การ
รับรู้เพียงภายนอก จิตมีส่วนร่วมที่สำคัญยิ่งในการมองเห็น การรับรู้ทุกอย่างเป็น
ผลรวมทั้งจากสีสันในสภาพแวดล้อม ประสบการณ์ในอดีต การทำงานของ
ประสาทสัมผัส และโลกภายใน (จิต) ของเรา (ซายองค์, 2557, น. 268) 

การมองเห็นจึงเป็นความพยายามของมนุษย์ที่จะรับรู้ทุกสิ่งในลักษณะองค์
รวม เราสร้างความสมดุลและความกลมกลืนจากภายใน ที่น่าสนใจคือมนุษย์
ตระหนักถึงตัวเองได้ ก็ด้วยการมองเห็นท่ามกลางแสงและความมืดที่รายล้อมอยู่
รอบตัว การมองเห็นแสงและความมืดช่วยให้เราแยกแยะสิ่งต่าง ๆ ออกจากกัน 
แยกตัวเองออกจากคนอ่ืน สิ่งอ่ืน รวมทั้งยังเข้าใจถึงความเชื่อมโยงของสิ่งเหล่านั้น 
และวิธีการที่เรามองเห็นและแยกแยะเหล่านี้เองที่ทำให้เราค้นพบบุคลิกภาพหรือ
ตัวตนของตัวเอง ดร.มากาเร็ธ เฮาสช์กา (Dr. Margarethe Hauschka) แพทย์
และนักบำบัดแนวมนุษยปรัชญาคนสำคัญ ได้ตั้งข้อสังเกตว่าในมุมมองของนัก
ฟิสิกส์หรือนักวิทยาศาสตร์ สีเป็นเพียงสิ่งปรากฏในโลกแห่งกายภาพ หากเกอเธ่
ได้ขับเคลื่อนความเข้าใจเกี่ยวกับสีไปสู่การใคร่ครวญถึงโลกแห่งพลังงานชีวิต (the 
world of the etheric forces) (Hauschka in Collot d’Herbois, 2016, p. 6) 
ความเข้าใจเช่นนี้ได้สะท้อนให้เห็นถึงกฎของโลกแห่งสรรพชีวิต ทฤษฎีสีของเกอเธ่
ช ่วยให ้เข ้าใจได ้ว ่าจ ิตของมนุษย ์ร ับร ู ้ท ั ้งประสบการณ์โลกภายนอกและ



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

124 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

ประสบการณ์ของโลกภายใน ทั ้งนี ้เรามิได้มองเห็นด้วยดวงตาเท่านั ้นแต่เรา
มองเห็นในดวงจิต (soul)13 ด้วย  

สไตเนอร์สนใจทฤษฎีสีของเกอเธ่อย่างมาก ระหว่างปี ค.ศ. 1890-1897 เขา
ได้ทำหน้าที่บรรณาธิการงานเขียนทางวิทยาศาสตร์ของเกอเธ่ จนสามารถพัฒนา
ต่อยอดแนวคิดเกี่ยวกับสีให้มีความลุ่มลึกและมีมิติเชิงจิตวิญญาณ สไตเนอร์เห็น
ว่าการศึกษาเรื่องสี จำเป็นต้องไปให้ไกลมากกว่าการศึกษาเชิงฟิสิกส์ หรือการตั้ง
คำถามว่าสีส่งผลอะไรต่อมนุษย์ในเชิงอัตวิสัย เขามุ่งที่จะอธิบายถึงความจริงเชิง
ภววิสัยของโลกแห่งสีสันที่ครอบคลุมถึงมิติเชิงจิตวิญญาณ (สตายเนอร์, 2556, น. 
1)14 เฮาสช์กาให้ความเห็นว่า  

 

“รูดอล์ฟ สไตเนอร์ ได้ยกระดับของการกล่าวถึงสี ในระดับที่สี
เป็นภาษาแห่งดวงจิต เขาได้แทรกเข้าไปท่ามกลางโลกที่ซึ่งอยู่
พ้นไปจากกาลเทศะ อันเป็นโลกแห่งพลังงานสร้างสรรค์ที่
ขับเคลื่อนโดยดวงจิตและจิตวิญญาณ” (Hauschka in Collot 
d’Herbois, 2016, p. 7)15 

 

อย่างไรก็ตาม การทำความเข้าใจแนวคิดของสไตเนอร์ จำเป็นต้องพิจารณาใน
หลายมิติประกอบกัน เช่น ประวัติชีวิต ภูมิหลัง ความสนใจและบุคลิกภาพของเขา 
พร้อมกับกับคำสอนและมโนทัศน์ทางปรัชญาที่เขานำเสนอ เนื่องจากหลายสิ่งที่

 
13 เพื่อให้เป็นระบบและป้องกันความสับสนในงานวิจัยนี้จะแทนคำว่า spirit ว่าจิตวิญญาณ และ soul คือดวงจิต 
และ spiritual being คือชีวิตวิญญาณ 
14 ในบทความนี้จะถอดเสียง Steiner ว่า สไตเนอร์ เป็นหลัก แต่จะคงคำแปลจากเอกสารต้นฉบับ เช่นสำนวน
แปลของดำรงค์ โพธิ์เตียน ว่า สตายเนอร์ หรือสำนวนแปลของท่านอื่นเอาไว้ในกรณีที่มีการอ้างอิง 
15 “Rudolf Steiner rises to the level of colour as the language of the soul. He penetrates into 
those worlds where, beyond space and time, the creative forces of the soul and the spirit reign. 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 125 

เขาสอนหรือบรรยายไม่ได้ปรากฏในรูปของถ้อยคำหรืองานเขียน หากเป็นวิธีการ
การปฏิบัติต่อผู้อื่น วิธีเรียนรู้และการดำเนินชีวิตของเขา หรือแม้แต่การหยั่งรู้ทาง
ปัญญาที่ยากจะถ่ายทอดในรูปของถ้อยคำ มโนทัศน์สำคัญในปรัชญาของสไตเนอร์
ได้แก่ อิสรภาพ กรรม (Karma)16 เทวญาณหรือเทวปรัชญา (Theosophy) ก็ได้
สะท้อนให้เห็นถึงวิธีที่สไตเนอร์อธิบายถึงการดำรงอยู่ของมนุษย์ ซึ่งครอบคลุมทั้ง
มิติกายภาพและจิตวิญญาณ จักรวาลวิทยาหรือการดำรงอยู่ของจักรวาล เอกภพ 
โลกและสรรพสิ่ง ดังนั้นความเข้าใจเก่ียวกับสีของเขาจึงเชื่อมโยงกับแนวคิดเหล่านี้ 
ซึ่งส่งผลให้สำหรับสไตเนอร์ สีมิได้เป็นเพียงวัตถุสสารที่ฉาบทาพื้นผิวของวัตถุใน
โลกกายภาพ หรืออนุภาคของแสงจากการศึกษาของนักฟิสิกส์อีกต่อไป แต่เป็นสิ่ง
ที่ดำรงอยู่ในโลกปรากฏการณ์ โลกจิตวิญญาณ และโลกภายในของมนุษย์ด้วย ซึ่ง
สิ่งนี้กลายเป็นหัวใจสำคัญที่ทำให้เข้าใจได้ว่าเหตุใดสีจึงมีผลในเชิงบำบัดต่อมนุษย์ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งการบำบัดในระดับของจิตวิญญาณ 

การที่สไตเนอร์เห็นว่าการดำรงอยู่ของมนุษย์และจักรวาลนั้นสัมพันธ์กันทั้ง
กายภาพและจิตวิญญาณ นักวิชาการจึงตั้งข้อสังเกตว่าแนวคิดของสไตเนอร์ยืนอยู่
บนฐานของเทววิทยาในศาสนาคริสต์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งเรื่องราวการฟื้นคืนชีพ
ของพระเยซูที่เรียกว่าความลี้ลับแห่งกอลโกธา (Mystery of Golgotha) ขณะที่ส
ไตเนอร์เองมิได้มองว่ามนุษยปรัชญาอยู่บนฐานของศาสนาใดศาสนาหนึ่ง เขา

 
16 กรรม (Karma) ในความหมายที่สไตเนอร์ใช้มีความแตกต่างจากคำ ๆ นี้ในศาสนาพุทธและโลกวิชาการ
ตะวันออก โดยมีความหมายที่เน้นถึงความสำคัญของความเชื่อมโยงกันระหว่างมนุษย์และโลกทางจิตวิญญาณ ซ่ึง
เป็นเหตุปัจจัยและส่งผลต่อกัน และชีวิตมนุษย์เมื่อมาจุติต่างมีกรรมเป็นสิ่งกำหนดไว้ ทว่าสามารถเปลี่ยนแปลงได้
ด้วยการตระหนักรู้เพื่อการยกระดับทางจิตวิญญาณ ซ่ึงแนวอธิบายของสไตเนอร์ถูกมองว่าเชื่อมโยงกับเทววิทยา
แบบคริสต์ รูดี้ ลิสเซา อธิบายถึงคำว่ากรรมในความคิดของสไตเนอร์ไว้ว่าเขาใช้คำนี้ในแง่มุมที่ “สไตเนอร์ถ่ายโอน
พระวจนะจากอาณาจักรแห่งพระบิดามาสู่อาณาจักรแห่งพระบุตร จากกฎเหล็กซ่ึงเปลี่ยนแปลงไมได้เช่นกฎของ
ธรรมชาติ มาสู่ข่ายใยแห่งความสัมพันธ์ในโลกแห่งความเมตตาปราณี อิสรภาพ และความรัก” (ลิสเซา, 2551, น. 
173) 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

126 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

อธิบายว่าการฟื้นคืนชีพดังกล่าวเป็นการเปลี่ยนแปลงสภาวะทางกายภาพและจิต
วิญญาณของโลก ซึ่งมีลักษณะเป็นปรากฏการที่เป็นภววิสัย ทั้งเขายังมองว่าแต่ละ
ศาสนาที่มีพัฒนาการมาในประวัติศาสตร์โลก ก็เป็นไปตามจิตสำนึกของมนุษยใ์น
แต่ละยุคสมัย มนุษยปรัชญาจึงเป็นแนวคิดที่ไม่เกี่ยวกับความเชื่อทางศาสนาใด ๆ 
หรือแม้แต่การมีหรือไม่มีศาสนา ในทางตรงข้ามมนุษยปรัชญากำลังกล่าวถึงความ
เป็นจริงทางจิตวิญญาณอย่างเป็นรูปธรรม ดังนั้นไม่ว่าจะเป็นศาสนิกในศาสนาใด
ก็สามารถนำแนวคิดนี้ไปใช้ในการใคร่ครวญให้เกิดความตระหนักอย่างลึกซึ้งใน
จิตใจมากขึ้น ช่วยให้เข้าใจศาสนาเดิมของตนและมีความตระหนักรู้ที่นอกเหนือ
ขอบเขตของศาสนานั้น ๆ ได้ (ลิสเซา, 2551, น. 39-41)  

นักปรัชญาท่านนี้มิได้มีความสนใจเพียงเรื่องของจิตวิญญาณเท่านั้นหากเขา
ยังสนใจวิทยาศาสตร์และเทคโลยีเป็นอย่างมาก ในช่วงเวลานั้นวิทยาศาสตร์
ธรรมชาติ (Natural Science) ได้พัฒนาอย่างสูง แต่สิ่งที่สไตเนอร์ได้ผลักดันคือ
การริเริ่มศึกษาสิ่งที่เรียกว่าวิทยาศาสตร์เหนือธรรมชาติ (Occult Science) หรือ
การศึกษามิติที่พ้นไปจากโลกธรรมชาติหรือโลกกายภาพอันรับรู้ได้ด้วยประสาท
สัมผัสของมนุษย์ และกลายเป็นรากฐานการศึกษาที ่เรียกว่าวิทยาศาสตร์จิต
วิญญาณ (Spiritual Science) ในโลกวิชาการตะวันตก รูดี ้ ลิสเซา นักมนุษย
ปรัชญาผู้ศึกษาประวัติและคำสอนของสไตเนอร์ให้ข้อสังเกตต่อคำสอนของสไต
เนอร์ไว้ว่า “เราจะได้เรียนรู้การดำรงอยู่ร่วมกับมนุษย์คนอื่น ๆ จากนั้น เราก็จะ
เรียนรู้ที่จะดำรงอยู่กับพืชและสัตว์ กับเทวดา เทพ ตลอดจนผู้ที่สิ้นชีวิตไปแล้ว”  
(ลิสเซา, 2551, น. 204) อย่างไรก็ตาม แม้จะมุ่งสู่ความรู้เหนือประสาทสัมผัสทาง
กาย สไตเนอร์ก็มิได้ละทิ้งประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส ในทางตรงข้าม เขา
กลับชี้ให้เห็นถึงความสำคัญของประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส กล่าวคือการ
เข ้าถ ึงความจร ิงในโลกทางจ ิตว ิญญาณคือการทำให้ประสาทสัมผ ัสและ



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 127 

ประสบการณ์ที่มนุษย์มีต่อโลกกายภาพนั้นมีความคมชัดยิ่งขึ้น เช่นนี้จึงอาจกล่าว
ได้ว่าแนวคิดของสไตเนอร์เป็นการผสมผสานศาสนา วิทยาศาสตร์ และศิลปะ
อย่างไม่อาจแยกจากกันได ้(ซายองค์, 2557, น. 299) 
 หากสไตเนอร์เป็นผู้ยกระดับให้สีเป็นเสมือนภาษาของดวงจิต ก็อาจกล่าว
ได้ว่าโคลัวร์เป็นผู้สร้างสะพานเชื่อมให้แก่โลกจิตวิญญาณกับชีวิตทั่วไป (practical 
life) ด้วยการวางระบบและวิธีการระบายสีของเธอ คำแนะนำที่เธอได้ให้ไว้
เกี่ยวกับการวินิจฉัยโรคหรืออาการเจ็บป่วยผ่านภาพระบายสีของเด็กและผู้ป่วย 
ยังทรงคุณค่าต่อแพทย์ นักบำบัด และครูที่ทำงานในชุมชนมนุษยปรัชญามาจนถึง
ปัจจุบัน โคลัวร์เริ ่มต้นด้วยการทำงานระบายสีร่วมกับเด็กที ่ต้องการความ
ช่วยเหลือพิเศษ เพื่อใช้กระบวนการระบายสีเป็นเครื่องมือในการวินิจฉัยอาการ
ของเด็กเหล่านั้น ช่วยให้ครูและแพทย์เข้าใจวิธีการที่จะช่วยเหลือเยียวยาเด็ก ๆ 
ได้อย่างถูกต้องยิ ่งขึ ้น จากจิตรกรมาสู่ผู้ วางรากฐานการระบายสีบำบัด ผู้ที ่มี
บทบาทอย่างสูงในการให้คำแนะนำและให้ความม่ันใจแก่เธอในเรื่องนี้คือ ดร.อีธา 
เวกมานน์17 แพทย์ที่ทำงานเคียงบ่าเคียงไหล่กับสไตเนอร์ในการพัฒนาการแพทย์
มนุษยปรัชญา หลังจากท่ีทั้งคู่พบกันเป็นครั้งแรกเมื่อโคลัวร์อายุ 21 และกลายเป็น
จุดเปลี่ยนสำคัญของชีวิตเมื่อถูกร้องขอจาก ดร.เวกมานน์ให้ค้นหาแนวทางการ
บำบัดด้วยสี มิใช่ในฐานะของแพทย์แต่ด้วยธรรมชาติของศิลปินที่เธอมี โคลัวร์

 
17 เวกมานน์เป็นผู้ที่เล็งเห็นอัจฉริยภาพของโคลัวร์ซ่ึงเธอคาดหวังว่าจะนำไปสู่การพัฒนาแนวทางการบำบัดที่ใช้
กระบวนการทางศิลปะ ดังที่โคลัวร์เคยกล่าวไว้ว่า “เธอ (อีธา เวกมานน์) เน้นย้ำและตระหนักถึงข้อเท็จจริงที่ว่า
คุณภาพของหัวใจมนุษย์และการพัฒนาต่อไปในอนาคตจะต้องข้องเกี่ยว จากมุมมองเช่นนี้เธอจึงใคร่ครวญถึงทุก
สิ่งอย่างโดยเชื่อมโยงกับการเยียวยา” (Collot d’Herbois in Selg, 2013, p. 38) และ “หากคุณอยากเข้าใจ
แนวคิดของอีธา เวกมานน์หรือหากคุณจดจำเธอได้ คุณก็จะสามารถมองเห็นความสุกสว่างของสีทอง” และ “ไม่
ว่าครั้งใดที่ฉันฝันถึงเธอ เธอมักจะผลักดันให้ฉันทำอะไรบางอย่างอยู่เสมอ” (Collot d’Herbois in Selg, 2013, 
p. 45) 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

128 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

สนใจแนวคิดของสไตเนอร์ตั้งแต่ก่อนได้พบกับเวกมานน์ และภายหลังการได้พบ
กับแพทย์ที่ทำงานใกล้ชิดกับสไตเนอร์ผู้นี้ โคลัวร์ก็ได้ศึกษาอย่างจริงจังและหยิบ
เอาวิทยาศาสตร์จิตวิญญาณและทฤษฎีสีของเขามาผสมผสานกับข้อค้นพบของ
เธอซึ่งเกิดจากทักษะการฝึกฝนระบายสี จนในที่สุดจึงสามารถสร้างแนวปฏิบัติ 
เทคนิคการระบายสี รวมถึงให้คำอธิบายถึงคุณสมบัติที่มีความละเอียดอ่อนของสี
แต่ละสีที่นำมาใช้เป็นทฤษฎีสีบำบัดแนวมนุษยปรัชญาได้อย่างเป็นระบบ ในปี 
ค.ศ. 1961 โคลัวร์ร่วมกับจิตรกรหญิง Francine van Davelaer (1891-1935) 
เริ่มต้นกลุ่มฝึกอบรมระบายสีสำหรับจิตรกรและนักบำบัดที่มีชื่อว่ากลุ่มมาเจนตา 
(Magenta group) ขึ้นที่ฮอลแลนด์ ซึ่งต่อมาการระบายสีบำบัดตามแนวทางของ
เธอกลายเป็นที่สนใจในวงกว้างมากขึ้นเรื่อย ๆ จนกลายเป็นหลักสูตรฝึกอบรม
สำหรับนักบำบัด ในปี ค.ศ. 1988 มูลนิธิเพื่อส่งเสริมการระบายสีบำบัดวิถีมนุษย
ปรัชญาตามทางของลีแอน โคลัวร์ เดอเฮอร์บัวร์18 ก็ได้ถือกำเนิดขึ้นเป็นทางการ 
ซ่ึงต่อมามูลนิธินี้ได้รับการตั้งชื่อว่า Emerald Foundation โดยโคลัวร์เอง และใน
ที่สุดบทบรรยายของเธอก็ได้รับการบันทึกแล้วตีพิมพ์เป็นหนังสือสำคัญที่มีชื่อว่า 
Colour (2016) และ  Light, Darkness and Colour in Painting Therapy 
(2000)  

หนังสือทั้งสองเล่มเป็นการขยายความทฤษฎีสีของสไตเนอร์ไปสู่การปฏิบัติ 
โดยมีเนื้อหาที่สำคัญคือการอธิบายถึงแบบแผนของสีแต่ละสีอย่างมีรายละเอียด
มากยิ่งขึ ้น และการสร้างแนวทาง เทคนิควิธีการในการฝึกฝนและใช้สีเพื่อการ
บำบัดอย่างเป็นระบบ กล่าวถึงสี แสง และความมืดในมิติที่เชื่อมโยงกับการแพทย์
มนุษยปรัชญา ซ ึ ่งอธ ิบายแบบแผน/บุคล ิกล ักษณะของสีแต ่ละสีร ่วมกับ

 
18 Foundation for Promotion of Painting Therapy on Anthroposophical Principles according to 
the work of Liane Collot d'Herbois  



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 129 

กระบวนการทำงานของร่างกาย อารมณ์ จิตใจ และจิตวิญญาณของมนุษย์ รวมถึง
อาการเจ็บป่วยไร้สมดุลที่เกิดขึ้น ทั้งนี้ มาจากแนวคิดของสไตเนอร์ที่เชื่อว่าสีเป็น
สิ่งที่เคลื่อนไหวอยู่ทั้งภายในและภายนอกรอบ ๆ ตัวเรา ในพลังงานที่ไหลเวียน 
อารมณ์ และในจิตวิญญาณของมนุษย์ แบบแผน/บุคลิกลักษณะของสีต่าง ๆ 
ส่งผลต่อเรา ทั้งยังสะท้อนถึงสภาวะที่เกิดขึ้นกับเราได้ จึงสามารถระบุถึงสภาวะ
เจ็บป่วยไร้สมดุลที่เกิดขึ้นด้วยการทำความเข้าใจแบบแผนที่มีสุขภาพดีและไม่ดี 
(healthy/ unhealthy) ของสีภายในตัวเราได้ เช ่น สีส ้มแดงที ่ม ีส ุขภาพดี 
(Healthy Vermilion; หมายถึงถูกระบายหรือปรากฏขึ้นอย่างเป็นไปตามแบบ
แผนหรือบุคลิกลักษณะของสีส้มแดง ไม่อ่อนจางหรือไม่เข้มจนเกินไป) จะช่วย
เสริมให้ระบบเผาผลาญในร่างกายทำงานได้ดีขึ้น พลังงานในช่องท่องไหลเวียนได้
ดี และในมิติทางจิต สีส้มแดงที่สุขภาพดีจะช่วยในการข้ามผ่านบาดแผลทางใจได้
เป็นต้น อย่างไรก็ตามลีแอนเน้นย้ำว่าการทำความเข้าใจเรื่องนี้จำเป็นต้องเรียนรู้
ผ่านการปฏิบัติหรือมีประสบการณ์ในการเพ่งพินิจภาวนาถึงสีดังกล่าวโดยตรง 
มากกว่าจะเปน็ความเข้าใจผ่านทฤษฎี  

การทำงานงานด้านระบายสีบำบัดที่จิตรกรและนักระบายสีบำบัดท่านนี้ทำ
ร่วมกับผู้คนมากมายที่มีความแตกต่างหลากหลายทั้งวัยและสภาพปัญหา ได้
สะท้อนถึงอัจฉริยภาพที่ยิ ่งใหญ่ในการมองเห็นอย่างทะลุปรุโปร่งว่าสุขภาพ
ร่างกาย ความเจ็บป่วย ความแปรปรวนของอารมณ์ของคนคนหนึ่ง สามารถ
ปรากฏอยู ่ในภาพระบายสีของเขาได้อย่างไร นอกจากนี้เธอยังได้สร้างสรรค์
ผลงานภาพระบายสีเชิงเยียวยา (healing paintings) เพื่อเป็นประตูนำผู้คนข้าม
ไปสู่ประตูของการเยียวยาในโลกทางจิตวิญญาณ ภาพระบายสีของโคลัวร์ทำให้
แบบแผนและการเคลื่อนไหวของสีปรากฏขึ้น ซึ่งเป็นผลรวมของความเข้าใจในเชิง
มโนทัศน์ต่อมิติจิตวิญญาณของสี ภารกิจเหล่านี้ล้วนต้องใช้ความรู้ความเข้าใจ
อย่างลึกซึ้งในเรื่องการดำรงอยู่ของสีที่เกิดขึ้นท่ามกลางปฏิสัมพันธ์ระหว่างแสง



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

130 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

และความมืด (Whitman, 2004, p. 1) ความโดดเด่นที่แตกต่างจากผู้ที ่ศ ึกษา
เกี่ยวกับสีมาก่อนหน้าก็คือ โคลัวร์ใช้พรสวรรค์ทางจิตรกรรมของเธอเป็นสดมภ์
หลักในการก้าวเข้าสู่การเรียนรู้เกี่ยวกับสีและมิติจิตวิญญาณของสี  ด้วยเหตุนี้เอง
จึงทำให้เธอสามารถพัฒนากระบวนการศิลปะบำบัดในฐานะของจิตรกร กล่าวได้
ว่าโคลัวร์มีบทบาทสำคัญในการนำเทคนิคระบายสีมาใช้ในการบำบัดบนฐานของ
การแพทย์มนุษยปรัชญา  

 
3. สีกับจักรวาล  

การดำรงอยู่ของสีตามแนวคิดมนุษยปรัชญาสามารถอธิบายได้ด้วยหลัก
จักรวาลวิทยาที่มีความลี้ลับเช่นเดียวกับเรื่องราวในคัมภีร์ทางศาสนา ที่เชื่อว่าเกิด
จากการเผยแสดงของพระเจ้าหรือจากการหยั่งรู้ของผู้ที่มีญาณทัศนะ การบรรยาย
ของสไตเนอร์หลายครั้งเขามักจะเชื้อเชิญให้ผู้ฟังเข้าถึงและเข้าใจความหมายด้วย
ญาณทัศนะของผู้ฟังเอง ในหนังสือของโคลัวร์ซึ่งอธิบายถึงแสงและความมืดใน
จักรวาลก็มีลักษณะเดียวกัน คืออธิบายถือเรื่องเหล่านี้ในรูปแบบของเรื่องเล่าหรือ
เป็นการบรรยายของผู้ที่หยั่งรู้ถึงความเป็นไปของโลกและจักรวาลที่อาจจะถูกตั้ง
คำถามหาข้อพิสูจน์ที่มาที่ไป อย่างไรก็ตามทั้งสองได้เน้นย้ำถึงหนทางของความ
เข้าใจที่ผ่านการฝึกฝนการรับรู้โลกทั้งภายในและภายนอกอย่างตรงไปตรงมาและ
ละเอียดปราณีตมากที่สุด รวมถึงเชื ้อเชิญให้เปิดกว้างและอนุญาตให้ความรู้
ปรากฏขึ้นจากประสบการณ์ที่ลึกซึ้งของตนเอง กล่าวคือเราสามารถเข้าใจความ
เป็นไปของจักรวาลและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ผ่านชีวิตทางโลกและผัสสะของมนุษย์ อย่างไร
ก็ตามผู้วิจัยมีข้อสังเกตว่าเราสามารถใช้ประสบการณ์ในการฝึกฝนเพื่อเข้าใจ
สภาวะและแบบแผนของสีที่ส่งผลและเคลื่อนไหวอยู่ภายในตัวเราได้ แต่ในเรื่อง
จักรวาลวิทยาของแสงและความมืดรวมถึงการกำเนิดขึ้นของสีที่มีลักษณะบรรยาย



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 131 

แบบคัมภีร์ทางศาสนานั้น มิใช่สิ่งที่ทำความเข้าใจได้โดยปราศจากความเชื่อใน
เรื่องดังกล่าวเป็นฐาน 

เมื่อกล่าวถึงภววิทยาของสี สีคืออะไร สามารถย้อนไปสู่ความเคลื่อนไหวอัน
ยิ่งใหญ่ที่ทำให้สรรพสิ่งอุบัติขึ้นในจักรวาล (cosmic) ณ ห้วงเวลาที่ความมืดอัน
อบอุ่นยังห่อหุ้มความว่างเปล่าอันไพศาลไม่มีที่สิ้นสุด แสงได้ปรากฏขึ้นเป็นครั้ง
แรกท่ามกลางความมืดมิด ในจักรวาลใหญ่ (macrocosmic) ณ จุดเริ่มต้นของ
กาลเวลา ความมืดและแสงเป็นผู้ให้กำเนิดสรรพสิ่ง (the Primordial Creators) 
ความมืดซึ่งดำรงอยู่เป็นปฐมคือพลังเชิงอ่อนของจักรวาล เต็มเปี่ยมไปด้วยพลัง
จักรวาลที ่มีคุณลักษณะเกื ้อกูลบำรุงเลี ้ยง (cosmic sympathy) ความมืดมี
เป้าหมายอยู่ที่การหลอมรวมและการดำรงอยู่ของตัวเอง ความมืดจะอ่อนกำลัง
และจางลง (ตาย) เมื่อเผชิญหน้ากับแสง ส่วนแสงนั้นแตกต่างอย่างสมบูรณ์ แสง
คือการเผยแสดงของพลังอีกด้านหนึ่งของจักรวาล เป็นการปริแตกแยกออกของ
จักรวาล (cosmic antipathy) เป็นแรงกระตุ้นที่ทำให้เกิดรูป (form) หนาวเย็น 
แจ่มแจ้ง มีทิศทางที่ชัดเจน กล่าวคือมีลักษณะตรงกันข้ามกับความมืด ยิ่งใกล้กับ
จุดกำเนิดของแสงมากเท่าใด แสงก็จะเข้มแข็ง เมื่อห่างออกจากจุดกำเนิดไปเรื่อย 
ๆ แสงก็จะค่อย ๆ อ่อนแรงสิ้นพลัง (ตาย) แสงไม่ใช่สิ ่งที่เคลื่อนไหว ตามการ
อธิบายของโคลัวร์ แสงจักรวาลนั้นแตกต่างจากแสงทางฟิสิกส์ที่เราคุ้นเคย แสง
เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจากแหล่งกำเนิดในลักษณะของจุดเล็ก ๆ (dots) ที่เรียงตัวกัน
หมุนวนเป็นก้นหอย เกิดเป็นพ้ืนที่ของแสงที่ค่อย ๆ สว่างไสว แทรก ตัดผ่าน และ
ผลักความมืดออกไป ขณะที่ความมืดที่ถูกแหวก ก็พยายามเคลื่อนเข้าหากันใหม่
จากทุก ๆ ด้านเพ่ือรักษากลุ่มก้อนของความมืดเอาไว้ กล่าวได้ว่าเมื่อแสงจักรวาล 
(cosmic light) ปรากฏขึ้นท่ามกลางความมืดจักรวาล (cosmic darkness) ความ
เคลื่อนไหวที่ยิ่งใหญ่ก็อุบัติขึ้น เป็นการพบกันระหว่างพลังของการหลอมรวมและ
การแยกออก การปฏิสัมพันธ์ระหว่างแสงและความมืดในจักรวาลคือจุดกำเนิด



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

132 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

ของสีสัน ทำให้สีอุบัติขึ ้นและดำรงอยู่  (Collot d’Herbois, 2000, pp. 16-17) 
เวลาอันยาวนานของปฏิสัมพันธ์ที่ทรงพลังระหว่างแสงกับความมืด สีสันต่าง ๆ ก็
ได้ปรากฏตัวขึ้นอย่างเชื่องช้า ยิ่งแสงแผ่กว้างสุกสว่างท่ามกลางความมืดมาก
เท่าใด ความเคลื่อนไหวในการปะทะสังสรรค์นั้นก็ยิ่งรวดเร็วขึ้น สีก็แปรเปลี่ยน
จากสีที่นุ่มนวล เชื่องช้า แผ่กว้างอย่างมาเจนตา (Magenta) หรือสีชมพูบานเย็น 
ก็เข้มชัดขึ้นเป็นสีแดง (Carmine Red) ยิ่งใกล้จุดกำเนิดของแสงมากเท่าใดสีส้ม
และเหลืองก็ยิ่งปรากฏชัด19 

จักรวาลก่อนที่จะก่อรูปร่างหรือชีวิตทางกายภาพนั้น จักรวาลได้มีพัฒนาการ
มาอย่างยาวนานจนยากที่จะคิดถึงความเก่าแก่ยาวนานนั้น และในช่วงเวลา
เริ่มต้นของจักรวาลซึ่งปราศจากรูปทรง มีเพียงสีที่เป็นภาพปรากฏและค่อย ๆ 
เคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงอย่างเชื่องช้า20 กระบวนการนี้เกิดขึ้นก่อนที่สรรพสิ่งจะ
อุบัติขึ้นในจักรวาล ก่อนที่โลกจะจุติ (incarnate)21 และก่อนที่จิตวิญญาณของ
มนุษย์จะแยกออกจากจิตวิญญาณจักรวาลและจุติในโลก แม้ภายหลังที่โลกได้จุติ 
สรรพสิ่งถือครองรูปร่างแล้ว โลกทางจิตวิญญาณก็ยังดำรงอยู่ โดยที่ในโลกนั้น
ยังคงเต็มไปด้วยการเคลื่อนไหวของสีสัน สไตเนอร์อธิบายว่า 
   

 
19 โปรดดูคำอธิบายถึงความเคลื่อนไหวและการปรากฏของสีต่าง ๆ ในหัวข้อ A Journey though the colours 
ใน Martin (2016, unpaged) 
20 อาจไม่ใช่เรื่องง่ายที่จะจินตนาการถึงสิ่งเหล่านี้ โคลัวร์แนะนำวิธีให้ฝึกสร้างจินตนาการถึงกระบวนการนี้โดย
สร้างจินตภาพว่าเรากำลังอยู่ท่ามกลางปฏิกิริยาระหว่างแสงกับความมืด จนค่อย ๆ ตระหนักถึงสีที่อุบัติขึ้นและ
รับรู้ถึงลักษณะการเคลื่อนไหวของสีสันที่เกิดจากระบวนการดังกล่าว เราอาจเรียกสิ่งนี้ว่าภาวนาสี (colour 
meditation) โปรดดู (Collot d’Herbois, 2000, pp. 17-18) 
21 สไตเนอร์อธิบายการจุติของโลกได้อย่างน่าทึ่ง กล่าวคือ โลกเป็นสิ่งที่มีการเกิด/ตายเช่นเดียวกับสรรพสิ่ง การ
จุติครั้งแรกของโลกเรียกว่าดาวเสาร์โบราณ (Old Saturn) ซ่ึงเป็นรูปที่มีความซับซ้อนขึ้นของความอบอุ่นใน
จักรวาลแห่งความมืด (Steiner in Collot d’Herbois, 2000, p. 15) 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 133 

“โลกทีด่วงจิตจากมาเพ่ือจะมาจุติ [ในชีวิตทางโลก] นั้น ปราศจาก
รูปร่างที่ครองพื ้นที่หรือเส้นขอบ มีแต่เพียงความเข้มข้นของสี 
คุณภาพของสี ซึ่งกล่าวได้ว่าโลกที่มนุษย์พำนักอยู่ระหว่างความ
ตายและการเกิดใหม่...คือโลกซึ่งดวงจิตและจิตวิญญาณแผ่ซ่านอยู่
ทั่วไปในรูปของแสง สี และโทนสี”22  

(Steiner, 1964, p. 23) 
 

คำกล่าวข้างต้นช่วยให้เห็นภาพของโลกทางจิตวิญญาณอันเป็นโลกที่ดวงจิต
ของมนุษย์จะพำนักอยู่ ‘ระหว่างความตายและการเกิดใหม่’ ซึ่งมิใช่โลกเชิงวัตถทุี่
จับต้องมองเห็นด้วยตาหรือมีรูปร่างเชิงกายภาพที่แสดงขอบเขตชัดเจนเช่น
ร่างกายหรือวัตถุในโลกแห่งวัตถุ ณ โลกแห่งนั้น ดวงจิตและจิตวิญญาณซึ่งมี
ลักษณะแผ่ซ่าน แทรกซึม สอดประสานสัมผัสกัน ปราศจากขอบเขตของรูปร่าง
รูปทรงที่ตายตัวชัดเจน และปรากฏในรูปของแสงและสีสันต่าง ๆ ความน่าสนใจ
อยู่ที่การอธิบายว่าดวงจิตในโลกแห่งจิตวิญญาณนั้นคือกลุ่มของสีสันซึ่งมีคุณภาพ 
ความสดใส ความเข้มอ่อน ภาพดังกล่าวชวนให้จินตนาการถึงกลุ่มก้อนของหมอก
ควันบาง ๆ ที่มีสีสันในตัวเอง ไม่คงที่ ไม่คงรูปร่าง สีเหล่านั้นมีการเคลื่อนไหว
เปลี่ยนแปลงมีปฏิสัมพันธ์ต่อกันอย่างมีชีวิตชีวาอยู่ตลอดเวลา  

นอกจากนั ้น หลังจากการจุต ิของโลกและมนุษย์ข ึ ้นในจ ักรวาลก็เกิด
พัฒนาการของยุคสมัย (historical epoch) ต่าง ๆ ขึ ้น ยุคสมัยเหล่านี ้ในเชิง
มนุษยปรัชญามิได้อิงกับยุคสมัยทางประวัติศาสตร์โลกดังที่เราเข้าใจทั่วไป แต่เป็น
การจำแนกตามระดับของจิตสำนึกของมนุษย์ (human consciousness) ซึ่งใน

 
22 “The world from which the soul descends [into earthly life] has no spatial forms or lines, it 
does have color intensities, color qualities. Which is to say that the world man inhabits between 
death and a new birth...is a soul-permeated, spirit-permeated world of light, of color, of tone....” 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

134 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

แต่ละยุคสมัย จะมีสีซึ่งสะท้อนถึงระดับของจิตสำนึกนั้น เมื่อจิตสำนึกของมนุษย์
ยกระดับขึ ้นในทุก 2,160 ปี สีก็จะเปลี ่ยนไป เช่นสีชมพูบานเย็นเป็นสีของ
จิตสำนึกในยุคอินเดียโบราณ (Old India; 7227BC –5067 BC) ในช่วงเวลา
ดังกล่าวจิตสำนึกของมนุษย์มีลักษณะกึ่งฝันคล้ายกับเด็กทารกท่ีอยู่ในครรภ์มารดา 
สีสันในบรรยากาศที่เรารับรู้ถูกอธิบายว่าเป็นสีชมพูบานเย็นเหมือนสีของผนัง
มดลูก สีแดงเป็นของยุคเปอร์เซียโบราณ (Old Persia; 5067BC – 2907BC) เป็น
ยุคสมัยที่จิตสำนึกของมนุษย์มีความตื่นมากข้ึนเริ่มรู้ตัวว่าตนเองอยู่ในโลก รู้สึกถึง
ร่างกายและสิ่งอื ่น ๆ รอบตัว สีส้มแดงเป็นของยุคฮิบรู (Hebrew; ช่วงเปลี่ยน
ผ่าน) สีส้มคืออียิปต์ (Egyptian; 2907BC – 747 BC) ซึ่งในยุคสมัยนี้ความเป็น
ปัจเจกเริ่มพัฒนาขึ้นจนจิตสำนึกของมนุษย์สามารถรับรู้ถึงตัวตนของตนเองได้
อย่างชัดเจน แยกแยกตัวเราออกจากคนอื่น ระบบประสาทตื่นตัวอย่างเต็มที่ สี
เหลืองตองอ่อนคือครีท (Crete; ช่วงเปลี่ยนผ่าน) ที่จะนำไปสู่ยุคแห่งสีเหลืองคือ
กรีก/โรมัน (Greek/Roman; 747 BC – 1413 AD) ที่มนุษย์พัฒนาปัญญาญาณ
และตระหนักถึงพลังแห่งความคิดของตน สีน้ำเงินคือยุคปัจจุบัน (Present 
Middle European; 413AD – 3573AD) ซึ ่งจิตสำนึกของมนุษย์แยกออกจาก
โลกทางจิตวิญญาณอย่างที่สุดจนหลงลืมและละทิ้งความเชื่อมโยงเหล่านั้น มนุษย์
จึงมีพันธกิจที่จะต้องย้อนกลับไปสู่สภาวะที่สมดุลคือการเชื่อมโยงกับโลกทางจิต
วิญญาณอีกครั้ง สีม่วงคือรัสเซีย (Russian/ Slavic; 3573AD – 5733AD) ซึ่งเป็น
จิตสำนึกของมนุษย์ในอนาคตที่ย้อนกลับไปสู่ความใกล้ชิดกับโลกทางจิตวิญญาณ
และกลับไปสู่การเชื่อมโยงทางจิตวิญญาณระหว่างมนุษย์และสรรพสิ่งเช่นเดียวกับ



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 135 

เมื่อเริ ่มต้น23 (Martin, July 2018b) ยิ่งกว่านั้นจิตสำนึกของมนุษย์และความ
เป็นไปของจักรวาลยังมีวงจรของการเกิดดับ กล่าวคือเมื่อมีจุดเริ่มต้นก็จะมีการ
พัฒนาต่อไปจนถึงจุดสิ ้นสุดแล้วเริ ่มต้นใหม่ สังเกตได้ว่าแนวอธิบายเช่นนี้มี
ลักษณะคล้ายกับการอธิบายในคัมภีร์ทางศาสนา ดังที ่กล่าวมาจึงเห็นได้ว่า
คำอธิบายเกี่ยวกับสีในแนวคิดมนุษย์ปรัชญานั้นสามารถสืบย้อนกลับไปถึงจุด
กำเนิดจักรวาล โลกทางจิตวิญญาณ ดวงจิต จนถึงพัฒนาการทางจิตสำนึกของ
มนุษย์ ตามความเข้าใจเช่นนี้ สีจึงมิได้เป็นเพียงสิ่งในโลกแห่งวัตถุสสาร หรือฉาบ
ทาอยู่บนผิวของวัตถุ ทว่าเป็นสิ่งดำรงอยู่ในมิติเชิงจิตวิญญาณ แต่สีสันในจักรวาล 
โลกแห่งจิตวิญญาณ กับสีสันในโลกภายนอกและภายในของมนุษย์สัมพันธ์กัน
อย่างไร? จะอธิบายในหัวข้อต่อไป 

 
4. สีกับมนุษย์ 

ความเคลื่อนไหวในจักรวาล (แสง สี และความมืด) หรือองค์สามแห่งจักรวาล 
(the cosmic threefoldness) ซ ึ ่ งม ีค ุณล ักษณะทางจ ิตว ิญญาณ ( spiritual 
qualities) สัมพันธ์กับความเคลื่อนไหวในชีวิต ดวงจิต จิตวิญญาณของมนุษย์หรือ
องค์สามแห่งมนุษย์ แนวคิดนี้เป็นหัวใจของทฤษฎีระบายสีบำบัดของโคลัวร์ ซึ่งวาง
อยู่บนการเทียบเคียงถึงองค์ประกอบของจักรวาลและมนุษย์ ดังที่เธอกล่าวไว้ว่า 
  

 
23 จิตสำนึกยุคแรกเริ่มของมนุษย์ซ่ึงเต็มไปด้วยแสงคือ Atlantis 9387-7227BC และยุคสุดท้ายคือ American 
5733AD – 7893AD การจำแนกจิตสำนึกมนุษย์ออกเป็นยุคสมัยต่าง ๆ โดยเรียกตามชื่อของยุคสมัยทาง
ประวัติศาสตร์อาจจะทำให้ผู้ศึกษาสับสนได้ โปรดคำนึงว่าการจำแนกนี้มิได้อยู่บนฐานของวิชาประวัติศาสตร์โลก 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

136 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

“พื้นฐานของทุกสิ่งที่ข้าพเจ้ากล่าว ได้ยืนยันถึงสองสิ่งคือ องค์สาม
แห่งจักรวาลของแสง สี และความมืด และมนุษย์ในฐานะองค์สามแห่ง
อนุจ ักรวาลของจิตวิญญาณ ดวงจิต และร่างกาย ของความคิด 
อารมณ์ และเจตจำนง”24  

(Collot d’Herbois, 2000, p. 15) 
 

จากคำกล่าวนี้ มนุษย์คือจักรวาลน้อยที่เป็นภาพสะท้อนของจักรวาลใหญ่ 
(microcosm/ macrocosm) ความเข ้าใจการดำรงอย ู ่ของมน ุษย ์สามารถ
เทียบเคียงกลับไปที่บ่อเกิดและกระบวนการของจักรวาล ส่วนภาพใหญ่ของ
จักรวาลก็ได้ย่อส่วนอยู่ในกระบวนการชีวิต/วิญญาณของมนุษย์เช่นกัน ทั้งระบบ
ในร่างกาย ระดับของการตระหนักรู้ ก็ล้วนเป็นกระบวนการเดียวกันกับจักรวาล 
หลักการนี้ช่วยให้เข้าใจได้ว่าเหตุใดเราจึงสามารถพบความเชื ่อมโยงโดยตรง
ระหว่างแสง สี ความมืด กับมนุษย์  

องค์ประกอบที่จะกล่าวถึงเป็นส่วนแรกคือแสง แสงสัมพันธ์กับจิตวิญญาณ 
ความคิด และระบบประสาทของมนุษย์ (nerve sense system) ทำงานใน
ส่วนบนของร่างกายเป็นหลักโดยเฉพาะอย่างยิ่งในศีรษะแม้ว่าเส้นประสาทจะแผ่
ทั่วร่างกาย การทำงานของระบบนี้ทำให้มนุษย์อยู่ในสภาวะรู้ตัว ตื่น (waking 
consciousness) ซึ่งส่งผลในเชิงกายภาพเป็นความเย็น ความแข็ง การเผาผลาญ 
การสลายโมเลกุล ส่วนที่สองคือสีจะสัมพันธ์กับดวงจิต อารมณ์ และระบบจังหวะ 
(rhythmic system) ซ่ึงทำงานในส่วนกลางของร่างกาย เช่น หัวใจและปอด ซึ่ง
ทำงานในการสูบฉีดเลือด ชีพจร และการหายใจ ผลในเชิงกายภาพคือความสมดุล 

 
24 The basis of all that I have to say consists of two things. The cosmic three-foldness of light 
colour and darkness, and the human being as the microcosmic three-foldness of spirit, soul and 
body; of thinking feeling and willing.  



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 137 

เป็นการแสวงหาความพอดีระหว่างระบบประสาทกับการเปลี่ยนแปลงสภาพสสาร
ในร่างกาย จิตวิญญาณกับร่างกาย การหยุดพักกับการเคลื่อนไหว และอยู่ในความ
ตระหนักรู้ในสภาวะฝัน สิ่งเหล่านี้สัมพันธ์กับอารมณ์ซึ่งแปรเปลี่ยนไปตลอดเวลา
คล้ายกับเฉดสีในระดับที่ละเอียด (subtle shade) ส่วนที่สามคือความมืดสัมพันธ์
กับกายเนื้อหรือร่างกายของมนุษย์ ความตั้งใจ เจตจำนงในชีวิต และระบบเผา
ผลาญ (metabolic system) ระบบนี ้ทำให้อาหารที ่เราทานเข้าไปเกิดการ
แปรเปลี ่ยนสภาพสสาร กลายเป็นสารอาหารที ่ร ่างกายสามารถดูดซึมได้ 
ขับเคลื่อนกระบวนการทำงานของอวัยวะต่าง ๆ โดยไม่ต้องอาศัยการรู้ ตัว ส่งผล
ในเชิงกายภาพคือความอบอุ่น อ่อนนุ่ม เกิดการสังเคราะห์โมเลกุล และระดับการ
ตระหนักรู้ที่อยู่ในสภาวะหลับ ลึกลงไปภายในอาณาจักรของสภาวะหลับมีเมล็ด
พันธุ์แห่งอนาคตฝังอยู่ รอคอยการมาถึงของแสงแห่งการรู้ตัวสาดส่องไปที่เมล็ด
พันธ ุ ์ เหล ่าน ั ้นเพื ่อกระตุ ้นให ้เจตจำนงแห่งอนาคตปรากฏเป็นความจริง 
ความสัมพันธ์ระหว่างองค์ทั้งสามของจักรวาลและมนุษย์สามารถแสดงในรูปของ
ตารางได้ดังนี ้
  



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

138 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

องค์สาม
แห่ง

จักรวาล 

องค์สามแห่งมนุษย ์

มนุษย์ 
ระดับของการ

ตระหนักรู้ 
กระบวนการ

ภายใน 
ระบบอวัยวะ ผลทางกายภาพ 

แสง 
จิต

วิญญาณ 
(Spirit) 

สภาพตื่น 
(Conscious) 

ความคิด 
(Thinking) 

ระบบ
ประสาทและ

ประสาท
สัมผัส 

(Nervous/ 
Sense 

system) 

เย็น แข็ง การเผา
ผลาญ การสลาย

โมเลกุล 
(Catabolic) 

สี 
ดวงจิต 
(Soul) 

สภาพฝัน 
(Dream-like) 

อารมณ์
ความรู้สึก 
(Feeling) 

ระบบจังหวะ 
(Rhythmic 
system) 

สมดุล เป็นกลาง 
ความกลมกลืน

ระหว่างบนและล่าง 

ความ
มืด 

ร่างกาย 
(Physical 

Body) 

สภาพหลับ 
(Unconscious) 

เจตจำนง / 
ความตั้งใจ 
(Volition) 

ระบบเผา
ผลาญหรือ

การ
เปลี่ยนแปลง
สภาพสสาร 
(Metabolic 
and Limbs 

system) และ
ระบบแขนชา 

อบอุ่น ออ่นนุ่ม การ
สังเคราะห์ การ
สร้างโมเลกุล 
(Anabolic) 

ตารางที่ 1 ความสัมพันธ์ขององค์สามแห่งจักรวาลและองค์สามแห่งมนุษย2์5 
 

ตารางข้างต้นได้จำแนกให้เห็นความสัมพันธ์ขององค์ประกอบทั้งสามใน
จักรวาลและมนุษย์ มนุษย์คือองค์สามแห่งจักรวาลน้อย (the microcosmic 
threefoldness) ที่เชื่อมโยงสัมพันธ์กับองค์สามแห่งจักรวาลใหญ่ ระบบทั้งสอง
ส่งผลต่อกันและกันมิใช่เพียงในมิติกายภาพ โคลัวร์กล่าวว่า “แสงและความมืดคือ

 
25 ตารางนี้ปรับปรุงจาก Martin (2016, unpaged) โดยเทียบเคียงกับ ชไนเดอร์ (2560, p. 52) 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 139 

ประสบการณ์เชิงจิตวิญญาณ ส่วนสีเป็นประสบการณ์หนึ่งของดวงจิต และดวงจิต
คือชีวิต” (Collot d’Herbois, 2016, p. 23)26 จิตวิญญาณคือตัวตนสารัตถะที่ไม่
รู้ตายของเรา ขณะที่ดวงจิตเป็นสะพานเชื่อมระหว่างจิตวิญญาณและร่างกาย แต่
การอธิบายว่าความสัมพันธ์เหล่านี้เกิดขึ้นได้อย่างไรจำเป็นต้องกล่าวถึงการจุติ  
(incarnation) ของตัวตนแท้จริงหรือตัวฉัน (Higher self/ Ego)27 ในบริบทของ
มนุษยปรัชญาสไตเนอร์ใช้คำว่า Ego เพ่ือหมายถึงตัวตนที่แท้จริงของมนุษย์ปัจเจก
ผู้ซึ่งเป็นสมาชิกใหม่ในโลก โดยพวกเขาผู้มาจุติจำเป็นต้องได้รับการบ่มเพาะและ
นำทางต่อไป การจุติคือพัฒนาการเชิงจิตวิญญาณของมวลมนุษยชาติเนื่องจาก
มนุษย์มีพันธกิจในการดำรงอยู่คือการยกระดับและข้ามผ่าน (transform) ไปสู่จิต
วิญญาณในระดับที่สูงขึ้นไปเรื่อย ๆ ยิ่งกว่านั้นการจุติมิใช่สิ่งที่เกิดขึ้นเพียงครั้ง
เดียวขณะที่มนุษย์คลอดจากครรภ์มารดาเท่านั้น แต่การจุติเป็นกระบวนการที่
เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่อง เช่นเดียวกับกระบวนการเกิด/ดับของเซลล์ ความทรงจำ 
ความรู้สึก และระบบต่าง ๆ ในร่างกายที่เกิดขึ้นตลอดเวลาที่มนุษย์มีชีวิตอยู่ การ
ทำงานของแสงและความมืดคือสิ่งที่ช่วยให้ศักยภาพในการจุติของตัวตนแท้จริง
เพ่ิมพูนอย่างเข้มแข็ง การจุติที่สมบูรณ์ต้องเป็นไปอย่างครบถ้วนในทุกส่วน ทุก
ระบบ การจุติในระบบประสาทและประสาทสัมผัสเชื่อมโยงกับการทำงานของ
แสง (ส่วนบนของร่างกาย) และในระบบเผาผลาญเชื่อมโยงกับการทำงานของ
ความมืด (ส่วนล่างของร่างกาย) ระหว่างกลางของการจุติทั้งสองส่วนนั้น สีทำงาน

 
26 Light and darkness are spiritual experiences. Colour is a soul-experience and soul is life. 
27 Ego เป็นมโนทัศน์ที่อาจนำมาซ่ึงความสับสนได้มากที่สุดมโนทัศน์หนึ่ง สำหรับมนุษยปรัชญา Ego คือหนึ่ง
องค์ประกอบสำคัญเมื่อพิจารณามนุษย์ว่าเป็นชีวิตที่มี “ร่าง” ในหลายระดับ หรือธาตุมนุษย์ (Human 
element) กล่าวคือหลังองค์สี่แห่งมนุษย์ (Fourfoldness of Human Being) ซ่ึงประกอบไปด้วยตัวตนแท้จริง 
(Ego), ร่างแห่งอารมณ ์(Astral body), ร่างพลังชีวิต (Etheric body) และร่างกาย (Physical body) สิ่งเหล่านี้
สัมพันธ์กับระบบธาตุในธรรมชาติ (Natural element) ได้แก่ ไฟ ลม น้ำ และดิน 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

140 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

ให้เกิดความเคลื่อนไหวที่สมบูรณ์มีพลังในอาณาเขตแห่งจังหวะ/การหายใจเพ่ือคง
รักษาสภาวะสมดุลให้กับท้ังสองระบบ (Martin, 2016, unpaged)  

มาถึงจุดนี้เราจำเป็นต้องเน้นย้ำอีกครั้งว่าแสง สี และความมืดมิได้เป็นเพียง
ปรากฏการณ์ในธรรมชาติที่รับรู้ด้วยตาอีกต่อไป แต่เป็นชีวิตวิญญาณ (spiritual 
being) ที่เชื่อมโยงกับจิตวิญญาณ ดวงจิต จิตสำนึกของมนุษย์ ความเข้าใจเรื่องนี้
สำคัญมากในทฤษฎีสีและการระบายสีบำบัดแนวมนุษยปรัชญา โคลัวร์ชี้ว่าสีเป็น
สิ่งดำรงอยู่ (Colours are beings) นอกจากนั้นสีเฉพาะแต่ละสียังมีแบบแผน มี
บุคลิกภาพ (colours archetypal) มีชีวิต ซึ่งเทียบเคียงได้กับระดับจิตสำนึกและ
ดวงจิตของมนุษย์ เธออธิบายไว้ว่า 

 

“สีเป็นสิ่งดำรงอยู่ เป็นส่วนหนึ่งของเราและทำงานภายในตัวเราใน
ทุก ๆ ยุคสมัยทางวัฒนธรรม สีเป็นดั่งดวงจิตของเราซึ่งอยู่ภายนอก
ตัวเรา และจะกลายเป็นดวงจิตของเราในกาลอนาคต แต่เราต้องไม่
คำนึงถึงสีในลักษณะของสิ่งที่มีตัวตนผ่านยุคสมัยที่คงรูปและจบสิ้น 
เนื่องจากสีจะมีชีวิต สร้างสรรค์ และสร้างตัวเองขึ้นมาใหม่อย่างไม่
สิ้นสุด สีทำงานอยู่บนสิ่งที่เรารู้ว่าเป็นอาณาจักรแห่งธรรมชาติและ
กับตัวเรา”28  

(Liane Collot d’Herbois, 2000, p. 177) 
 

 
28 “Colours are beings, the beings that through all the cultural epochs were part of us and 
worked in us. They were as it were our souls outside ourselves and they will be our souls in 
time to come. We must not think of them as existing through the ages of ages formed and 
finished, because they are continuously coming into being, creating and re-creating themselves 
as they work on what we know as the realm of nature and on us.” 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 141 

ดวงจิตของมนุษย์เชื่อมโยงโลกทางจิตวิญญาณและโลกกายภาพ สีเชื่อมโยง
แสงและความมืด ‘สีเป็นดั่งดวงจิต’ เป็นความเคลื่อนไหว เป็นจังหวะและอารมณ์ 
เป็นพื้นที่ตรงกลางของร่างกายที่คอยรักษาสมดุลของร่างกายส่วนบนและส่วนล่าง 
กระบวนการของชีวิตคือการเกิด (จุติ) และดับ ทั้งหมดนี้จำเป็นต้องดำเนินไป
อย่างสมบูรณ์และสมดุล เมื่อกระบวนการจุติของตัวตนแท้จริงและความสัมพันธ์
ระหว่างองค์สามไม่ดำเนินไปอย่างสมดุล เช่น แสงในตัวเรามีความเข้มแข็งมาก
เกินไป ผลก็คือประสาทสัมผัสจะตื่นตัวเกินไป เกิดความวิตกกังวลได้ง่าย คิดมาก 
และถ้าความมืดในตัวเราเข้มแข็งมากเกินไปอาจจะนำไปสู่ความยากลำบากที่จะ
ทำสิ่งต่าง ๆ ให้ชัดเจนและสำเร็จลุล่วง เฉื่อยชา ไม่กระตือรือร้น การสูญเสียความ
สมดุลในด้านใดด้านหนึ่งจะส่งผลให้สีในโลกภายในของเราอ่อนจาง/หนักหรือเข้ม
จนเกินไปได ้(Martin, 2016, unpaged) ความท้าทายคือการแสวงหาความสมดุล
ท่ามกลางสภาวะที่เคลื่อนไหวตลอดเวลา หากเราพิจารณาโลกภายในของมนุษย์
เราจะพบว่าเต็มไปด้วยความเคลื่อนไหวของสีในดวงจิต โคลัวร์กล่าวว่า 

 

“สีเป็นความเคลื่อนไหว การปรากฏของดวงจิตของเราอิงอยู่กับ
ปริมณฑลแห่งการเคลื่อนไหวนี้อย่างมาก ดังนั้นท่านจึงสามารถ
มองว่าดวงจิตเป็นสิ่งที่เชื ่อมโยงอย่างเข้มข้นกับโลกแห่งความ
เคลื่อนไหวและความมืด ในมนุษย์สิ่งนี้คือเจตจำนง และโลกแห่ง
แสงที่อยู่ในมนุษย์ซึ่งก็คือความคิด” และ “ในโลกกายภาพ เราพบ
สิ่งนั้น (ความเคลื่อนไหว-ผู้วิจัย) ในจังหวะของการหายใจ ระบบ
ไหลเวียนโลหิต ระบบน้ำเหลือง ในโลกของดวงจิต สิ่งนั้นคือภาพ
แห่งสี ความเคลื่อนไหวคือการถักทอชีวิต ทำให้เรามีชีวิต บำรุง
เล ี ้ยงช ีว ิตและนำพาดวงจ ิต ขณะที ่แสงและความม ืดเป็น



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

142 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

ประสบการณ์ของจ ิตว ิญญาณ ความเคล ื ่อนไหว (ส ี ) เป็น
ประสบการณ์ของดวงจิต”29 (Collot d’Herbois, 2000, p. 19) 

 

สีคือความเคลื่อนไหวภายในซึ่งสัมพันธ์กันคุณภาพ ความสมดุล และการ
เปลี่ยนผ่านในดวงจิตของมนุษย์ตลอดเวลา และเป็นจุดเชื่อมตรงกลางระหว่าง
ส่วนที่หนึ่งและสาม ในองค์สามของมนุษย์และจักรวาล ยิ่งกว่านั้น นอกจากดวง
จิตของมนุษย์แล้ว สียังเป็นภาพปรากฏของชีวิตวิญญาณระดับสูง อาทิ เทพ เทวะ 
และดวงดาว เนื่องจากในจักรวาลวิทยามนุษยปรัชญายอมรับการดำรงอยู่ของชีวิต
วิญญาณที่มีช่วงชั้น (spiritual hierarchy) ยกตัวอย่างเช่นพืชเป็นสิ่งมีชีวิตที่มี
ร่างกายและร่างพลังชีวิต (etheric body) แต่สัตว์จะมีระดับจิตวิญญาณที่สูงกว่า
พืชเนื่องจากสัตว์มีร่างแห่งอารมณ์ (astral body) ส่วนมนุษย์ก็จะอยู่ในระดับสูง
กว่าสัตว์เนื่องจากมนุษย์มีตัวตนแท้จริง (Ego) และจิตวิญญาณ (spiritual body) 
เหนือไปกว่ามนุษย์คือชีวิตวิญญาณที่ไม่มีร่างกาย ซึ่งสามารถปรากฏแก่การรับรู้
ของเราผ่านสีได้ สไตเนอร์กล่าวถึงเรื่องนี้ไว้อย่างน่าสนใจว่า 
  

 
29 “Colour is movement. The manifestation of our soul lies very much in the sphere of 
movement. Therefore you can look upon the soul as something that has a much more intense 
connection with the world of movement and darkness, which in human being is will, than with 
the world of light, which in the human being is thinking.” และ “The colour in its arising has more 
affinity to darkness than to light, because it is carried by darkness and movement. Colour is 
movement. The manifestation of our soul lies very much in the sphere of movement. Therefore 
you can look upon the soul as something that has a much more intense connection with the 
world of movement and darkness, which in the human being is will, than with the world of light, 
which in the human being is thinking.” 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 143 

“ชีวิตวิญญาณที่เรียกว่าเทพหรือเทวะนั้น ขณะนี้ได้เผยแสดงตัวผ่าน
ทางสีสันต่าง ๆ โลกแห่งอารมณ์ความรู้สึก (The astral world)30 คือ
โลกของชีวิตวิญญาณ ซึ่งได้เอื้อนเอ่ยแก่พวกเราผ่านสี”31 (Steiner, 
1999, p. 14) 

 

ในแง่นีจ้ึงอธิบายได้ว่าสีเป็นการเผยแสดงหรือภาพสะท้อน (reflect) ของชีวิต
ว ิญญาณหรืออาณาจักรแห่งดวงจิต-จิตวิญญาณ (soul-spiritual realm) ที่
สื่อสารแก่มนุษย์อีกด้วย สีที่อยู่รอบตัวเราและเคลื่อนไหวอยู่ภายในดวงจิตของเรา
จึงส่งอิทธิพลอย่างลึกซึ้งต่อมนุษย์ หากภายในเราอยู่ในสภาวะแห่งสีใดสีหนึ่ง ก็จะ
เอื ้อให้ชีวิตวิญญาณรูปแบบใดรูปแบบหนึ่ง สามารถปรากฏแก่เราในสภาวะ
แวดล้อมภายในสีนั้นได้ดี และในท่ามกลางสีบางสีของสภาพแวดล้อม จะเอื้อให้
เกิดการปรากฏของชีวิตวิญญาณในรูปแบบหนึ่งได้มากกว่าสีอื่น ๆ เป็นต้น นัก
ระบายสีบำบัดเชื่อว่ากระบวนการบำบัดที่เกิดขึ้นมิใช่การทำงานของนักบำบัดแต่
ฝ่ายเดียว แต่เป็นการทำงานร่วมกัน (co-creation) ระหว่างนักบำบัด ผู้รับการ
บำบัด (client) แสง สี ความมืดในฐานะของชีวิตวิญญาณ รวมถึงดวงจิต-จิต
วิญญาณ (เทพ/เทวะ) ที ่ร่วมมือกันในการสร้างสรรค์กระบวนการบำบัดเพ่ือ
เยียวยา ยกระดับและเปลี่ยนผ่านสภาวะทั้งร่างกาย ดวงจิตและจิตวิญญาณของ
มนุษย ์

นักวิชาการชี้ว่า “หากสีกลายเป็นดังยารักษาโรค การกลับไปสู่การดำรงอยู่
ของสีย่อมสามารถนำทางไปสู่รากเหง้าของพลังแห่งความมืดและแสง ที่เชื่อมโยง
กับการดำรงอยู ่ของมนุษย์” (Metrailler in Collot d’Herbois, 2016, p. 11) 

 
30 อาณาจักรแห่งดวงจิตสัมพันธ์กับร่างกายแห่งอารมณ์ของมนุษย์ ชีวิตมนุษย์คือ soul-life คือชีวิตที่มีดวงจิต  
31 “Spiritual beings, called gods or devas, now reveal themselves through the colours. The astral 
world...is a world of beings who speak to us through colour.”  



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

144 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

และน่าสนใจว่าดวงจิตที่ยังสดใหม่ต่อโลกจะมีความสามารถในการสร้างสมดุลได้
ง่ายกว่า บรุนไฮล์ด มุลเลอร์ ผู้เชี่ยวชาญด้านการระบายสีบำบัดสำหรับเด็กเน้นย้ำ
ในเรื่องนี้ไว้ว่า “ธรรมชาติที่แท้จริงของสีย่อมเปิดเผยแก่ดวงตาจิตวิญญาณ” (มุล
เลอร์, 2557, p. 15) ดวงตาของเด็กเล็กนั้นยังมีศักยภาพที่จะเชื่อมโยงโลกในทุก
มิติ จากที่วิเคราะห์มาทั้งหมดทำให้เข้าใจได้ว่าการสัมผัสรับรู้ถึงสีมิได้จำกัดไว้เพียง
ตาเนื ้อหรือดวงตาเชิงกายภาพดังที ่คนทั ่วไปคุ ้นเคยอีกต่อไป สีมีมิติทางจิต
วิญญาณเช่นเดียวกับชีวิตมนุษย์ เราจึงสามารถรับรู ้ความสดใส (hue) และ
คุณสมบัติของสีผ่านญาณทัศนะหรือการหยั่งรู ้ซึ ่งเป็นการรับรู้โดยตรงทางจิต
วิญญาณได้ ความสดใสของสีที่รับรู้ด้วยวิธีนี้เป็นการเทียบเคียงสีที่เราเห็นด้วยตา
ไปสู่ความสดใสของสีที่ในโลกจิตวิญญาณ หากเราต้องการเข้าใจประสบการณ์แห่ง
สีสัน เราจะต้องไม่เพิกเฉยต่อพลังแห่งดวงตาและแสงจากภายใน (ซายองค์, 
2557, p. 268)  

 
5. บทสรุปและข้อเสนอแนะ 

จากการศึกษาแนวคิดมนุษยปรัชญาพบว่า สีมิได้เป็นเพียงวัตถุสสารหรือ
อนุภาคท่ีฉาบทาบนผิวของวัตถุหรือในแสงสว่าง หากสีเป็นชีวิตวิญญาณ เป็นสิ่งที่
ดำรงอยู่ในจักรวาล ในโลกแห่งดวงจิต ภายในมนุษย์ และสะท้อนจิตสำนึกของ
มนุษย์ในแต่ละยุคสมัย สียังเป็นภาพปรากฏของดวงจิต-จิตวิญญาณ ทวยเทพ โลก
ธรรมชาติคือแสง สี และความมืด สัมพันธ์กับความเข้าใจเรื่ององค์ประกอบของ
มนุษย์แบบมีองค์สามคือร่างกาย วิญญาณ และจิตสำนึก จึงกล่าวได้ว่าสภาวะของ
มนุษย์เป็นเช่นเดียวกับสภาวะของแสง สี และความมืดในจักรวาล ปฏิสัมพันธ์
ระหว่างแสง สี ความมืดของจักรวาลส่งผลต่อมนุษย์ในทุกแง่มุมทั ้งร่างกาย 
อารมณ์ พลังงาน จิตใจ จิตวิญญาณ ซึ่งจำเป็นต้องเข้าใจว่าโลกและจักรวาลใน



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 145 

แนวคิดมนุษยปรัชญานั้นมีมิติเชิงจิตวิญญาณ มิใช่เพียงโลกเชิงกายภาพหรือแสง 
สี ความมืดที่มองเห็นได้ด้วยตาเท่านั ้น โลกทางจิตวิญญาณนั้นดำรงอยู่ อย่าง
เหลื่อม/ซ้อนกับโลกทางกายภาพ ขณะเดียวกันมนุษย์ก็เป็นจักรวาลน้อยที่มีแสง สี 
และความมืดเคลื ่อนไหวอย่างมีชีว ิตภายในตนเอง ที ่สามารถกำหนด ปรับ 
แปรเปลี่ยนจากภาวะสมดุลหรือไร้สมดุลได้จากปัจจัยทั้งภายในและภายนอก ใน
แง่นี้สีจึงเป็นเสมือนยาที่เมื่อร่างกาย อารมณ์ พลังงาน จิตใจ หรือจิตวิญญาณของ
มนุษย์สูญเสียความสมดุลก็สามารถปรับสู่ความสมดุลได้ด้วยการใช้สี เช่น ผู้ที่มี
อาการแพนิคหรือประสาทรับรู้ทำงานเร็วจนเกินไปจะมีความเย็นในร่างกาย หัว
ใจเต้นเร็ว สามารถปรับเข้าสู่ความสมดุลได้ด้วยการใช้สีชมพูบานเย็นเนื่องจากสีนี้
มีแบบแผนที่เคลื่อนไหวเชื่องช้า นุ่มนวล และอบอุ่นเป็นต้น สีจึงเป็นภาษาของ
ดวงจิต เป็นสากล และมีแบบแผนยิ่งกว่าถ้อยคำในภาษาใด ๆ การรู้ถึงภาษาสี 
ช่วยให้เราสามารถสื ่อสารโดยปราศจากถ้อยคำกับผู ้รับการบำบัดและความ
เจ็บป่วยของเขา ในการระบายสีบำบัด สีชนิดที่มีความบริสุทธิ์ สดใส และโปร่ง
แสง เหมาะแก่การนำมาใช้ในกระบวนการระบายสีบำบัดมากที่ส ุดคือสีน้ำ 
เนื่องจากคุณลักษณะของสีชนิดนี้สอดคล้องกับคุณภาพของสีที่เคลื่อนไหวในดวง
จิตมากที่สุด ดังนั้นจึงกล่าวได้ว่า สียังเปรียบได้กับยาทางจิตวิญญาณชนิดหนึ่ง  

การวิเคราะห์ถึงจักรวาลวิทยาของแสง สี และความมืด รวมถึงองค์สามของ
มนุษย์ช่วยให้เราสามารถยืนยันถึงมิติจิตวิญญาณของสี และสะท้อนว่าแนวคิด
มนุษยปรัชญาโดยภาพรวมเชื่อว่าสีมีพลังและความหมายในเชิงจิตวิญญาณ แม้จะ
ยังมีข้อถกเถียงในรายละเอียดถึงการให้ความหมาย แบบแผน และคุณค่าของสีแต่
ละสีก็ตาม32 อย่างไรก็ตาม ด้วยข้อจำกัดในเชิงเนื้อหา บทความนี้จึงยังมิได้เอ่ยถึง

 
32 ยกตัวอย่างเช่นการระบายสีบำบัดตามแนวทางของโคลัวร์จะละเว้นหรือชี้ให้ระวังการใช้สีบางสีเป็นพิเศษ แต่
นักบำบัดในกลุ่มมนุษยปรัชญาท่านอื่น ๆ อาจจะมีความคิดเห็นที่แตกต่างออกไปเกี่ยวกับการใช้สีเหล่านั้นเป็นต้น 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

146 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

มโนทัศน์ที่สำคัญอีกหลายประการซึ่งเกี่ยวข้องการความเข้าใจเรื่องธรรมชาติของ
มน ุ ษย์  อ าท ิ  อ งค ์ ส ี ่ แห ่ ง มน ุ ษย์  (Fourfoldness of human being) อัน
ประกอบด้วยร ่างกาย (Physical body) ร ่างพลังงาน (Etheric body) ร ่าง
อารมณ์ (Astral body) และตัวตนแท้จริงหรือตัวฉัน (Higher self/ Ego) ผัสสะ
ทั้งสิบสอง (the 12 sense) ซึ่งสัมพันธ์กับธาตุอารักษ์ทั้งสี่ในธรรมชาติ (ดิน น้ำ 
ลม ไฟ) รวมถึงแบบแผนของสีแต่ละสีที ่มีผลในการบำบัด มโนทัศน์เหล่านี้มี
ความสำคัญในทฤษฎีระบายสีบำบัดของโคลัวร์  และจำเป็นต้องวิเคราะห์อย่าง
ละเอียดหากต้องการอธิบายถึงกระบวนวิธีในการบำบัดของเธอ ประเด็นเหล่านี้
อยู่นอกเหนือขอบเขตของบทความนี้ที่มุ่งอธิบายมิติจิตวิญญาณของสี และควรจะ
นำมาศึกษาวิเคราะห์อย่างเป็นระบบเพื่อให้เกิดความเข้าใจเกี่ยวกับสีที่รอบด้าน
มากขึ้นต่อไป และในท้ายที่สุด ผู้วิจัยพบว่ามีความท้าทายอย่างมากที่จะอธิบายถึง
ทฤษฎีแสง สี และความมืดอย่างเป็นวิชาการเนื่องจากการอธิบายในเรื่องนี้ สไต
เนอร์และโคลัวร์มิได้ให้ร่องรอยถึงที่มาที่ไปที่ชัดเจน ทั้งยังเว้นพื้นที่ในการทำความ
เข้าใจไว้ที่การรับรู้หรือหยั่งรู้ผ่านประสบการณ์ภายใน เช่น แสงและความมื ดมี
คุณลักษณะดังที่กล่าวมาได้อย่างไร จึงจำเป็นสืบค้นหาคำอธิบายที่น่าเชื่อถือและ
ชัดเจนมากข้ึนต่อไป 

 
 

เอกสารอ้างอิง 
ชไนเดอร์, เค. (2560). รูปแบบอาการป่วยต่าง  ๆทางกายเหตุจิตและทางจิตเวช สำหรับนัก

ศิลปะบำบัด บนพ้ืนฐานของบทเรียนเรื่องมนุษย์ตามแนวมนุษยปรัชญา. แปลจาก
Psychosomatische und psychiatrische Krankheitsbilder fur 
Kunsttherapeuten auf Grundlage der anthroposophischen 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 

 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020) | 147 

Menschenkunde. แปลโดย ดำรงค์ โพธิ์เตียน. กรุงเทพฯ: ศูนย์ส่งเสริมศิลปะบำบัด
และการศึกษาแนวมนุษยปรัชญาในประเทศไทย.  

ชมรมมนุษยปรัชญาประเทศไทย. (2563). ชมรมมนุษยปรัชญาประเทศไทย. 
สืบค้น 1 ตุลาคม 2563, จาก shorturl.at/afEM4 

ซายองค์, อาร.์ (2557). ไล่คว้าแสง ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับแสง ตั้งแต่ยุค
ดึกดำบรรพ์ถึงยุคไอน์สไตน์. แปลจาก Catching the Light: the entwined 
history of light and mind. แปลโดย นัยนา นาควัชระ. กรุงเทพฯ : สวน
เงินมีมา.  

บอทท่อมไลน์. (2563). โรคจิตเวชเพ่ิมข้ึน พิษเมืองใหญ่หรือคนป่วยก่อน.  
สืบค้น 1 ตุลาคม 2563, จาก 
https://bottomlineis.co/Lifestyle_modern_syndrome 

มุลเลอร์, บี. (2557). ระบายสีที่หัวใจเด็ก [Painting with Children] (อนุพันธ์ 
พฤกษ์พันธ์ขจ,ี ผู้แปล). กรุงเทพฯ: สวนเงินมีมา. 

ลิสเซา, อาร์. (2551). รดูอล์ฟ สไตเนอร์ มนุษยปรชัญา. แปลจาก Rudolf Steiner A 
Teacher from The West. แปลโดย รวิมาศ ปรมศิร.ิ กรุงเทพฯ: สวนเงินมีมา. 

สตายเนอร์, อาร์. (2556). ธรรมชาติตัวตนของสี. แปลจาก Das Wesen der 
Farben . แปลโดย ดำรงค์ โพธิ์เตียน. กรุงเทพฯ: ศูนย์ส่งเสริมศิลปะบำบัด
และการศึกษาแนวมนุษยปรัชญาในประเทศไทย. 

อันธิฌา แสงชัย. (2560). กรณีห้องเรียนเพศวิถี: สิทธิความหลากหลายทางเพศ
กับชายแดนใต้/ปาตานี. วารสารประวัติศาสตร์ ธรรมศาสตร์, 4, 208-269. 

Collot d’Herbois, L. (2016). Colour. Stuttgart: Schneider Editionen. 
Collot d’Herbois, L. (2000). Light, Darkness and Colour in Painting 

Therapy. Edinburgh: Floris Books. 



 
วารสารปณิธาน ปีที ่16 ฉบับที ่2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2563) 
 

 
 

148 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.16 No.2 (July-December 2020)  

Goetheanum. (2020). General Anthroposophical Society.  
Retrieved Oct 1, 2020,  from 
https://www.goetheanum.org/en/anthroposophical-society/the-society  

Martin, S. (2016). Student Workbook (Module 1, 2) Sienna Academy 
Therapeutic Art Training. Guangzhou: Sienna Academy.  

Martin, S. (July 2018a). All the Colours: Goethe’s Colour Theory 
Illustrated. Chiang Mai: Training material, The light, colour, and 
darkness foundation course, Sienna Academy. 

Martin, S. (July 2018b). Colours, cultural epochs and changes of 
consciousness. Chiang Mai: Training material, The light, colour, 
and darkness foundation course, Sienna Academy. 

Selg, P. (2013). Liane Collot d'Herbois: Werk und Leben - Work and 
Life. Stuttgart: Raffael-Verlag. 

Steiner, R. (1986). The Arts and Their Mission. NY: The Anthroposophic Press. 
Steiner, R. (1999). Founding a Science of the Spirit (translated by 

Matthew Barton). Sussex: Rudolf Steiner Press. 
Whitman, P. T. (2004). Light, Color and Darkness in Painting Therapy: 

base on the work of Lian Collot d’Herbois. (Master of Arts in 
Human Development, St. Mary’s University of Minnesota).  


