
 
 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 81 

พระพุทธศาสนา : รากฐานการศึกษาไทยที่ควรหันมามอง 
Buddhism: the Foundation of Thai education  

of look return 
 

อำพล  บุดดาสาร1*, ชาติเมธี หงษา2, ประยูร ป้อมสุวรรณ์3 

Amphon Buddasarn1*, Chatmethee hongsa2, Prayoon  Pomsuwan3 

คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภฏัพระนคร1, 2, 3 

Faculty of Humanities and Social Science Phranakhon Rajabhat University1, 2, 3 

*Corresponding Author, e-mail : ampon828@hotmail.com 

 
(Received: January 18, 2021 | Revised: May 30, 2021 | Accepted: May 30, 2021) 

 
บทคัดย่อ 

 รากฐานการศึกษาไทยเริ่มต้นจากวัดโดยมีพระเป็นผู้สอนทั้งวิชาการ 
วิชาชีพ และวิชาชีวิต ได้แก่ การรู้ดีรู้ชั่วรู้ถูกรู้ผิด ทั้งนี้เพราะเมืองไทยเป็นประเทศ
ที่ยอมรับนับถือพระพุทธศาสนามาตั้งแต่ก่อร่างสร้างตัวกลายเป็นประเทศที่มั่นคง 
มีประเพณีวัฒนธรรมเป็นของตนเอง อย่างไรก็ตามรากฐานการศึกษาไทยเพ่ิงจะ
ถ่ายโอนจากบทบาทของพระในวัดและบทบาทของวังในการจัดการศึกษาเมื่อสมัย
รัชกาลที่ 6 เป็นต้นมา จนกระทั่งปัจจุบันวิชาพระพระพุทธศาสนาในหลักสูตรขั้น
พ้ืนฐานมีแค่ให้รู้ว่ามี แต่ขาดทักษะการจัดการเรียนการสอนให้เกิดเป็นรูปธรรม
หรือเข้าสู่วิถีชีวิตของคนในปัจจุบันอย่างน่าเสียดาย หลักพุทธปรัชญาการศึกษาที่
เกิดจากการตกผลึกวิชาการทางโลกผสมกับการตรัสรู้หลักธรรมอันลึกซึ้งของ
พระพุทธเจ้า ไม่นำมาสู่การประยุกต์เพ่ือแก้ปัญหาหรือหาแนวทางพ้นทุกข์จาก



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

82 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

สภาพปัญหาการศึกษาไทยที่กำลังเผชิญอยู่  ดังนั้นแนวทางที่ถูกควรจะหันกลับมา
ดูรากฐานการศึกษาของไทยเพ่ือก้าวไปสู่มรรควิธีที่ถูกต้องต่อไป 
 
คำสำคัญ:  พระพุทธศาสนา,  รากฐานการศึกษาไทย 
 

Abstract 
 The Foundation of Thai education started from a temple 
with a monk as a teacher, both in academic, professional and life 
subjects such as knowing good, knowing evil, knowing correct and 
wrong, because Thailand has been a country that has accepted 
Buddhism since its founding, and has become a stable country. 
However, the Thai education system has only recently been 
transferred from the role of monks in temple and the roles of 
places in education management from the reign of King Rama VI 
until the present. But lack of teaching and learning skills to be 
concrete or to enter the way of life of people today in a deadly way 
of life. Buddhist philosophy of education arising from the 
crystallizing of world scholarly combined with the enlightenment of 
the Buddha does not lead. To the application to solve the problem 
or find a way to escape suffering from the problem of Thai 
education that is facing, therefore, the right way should turn to the 
foundation of Thai education in order to move to the correct way. 
 
Keywords: Buddhism,  the foundation of Thai education 



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 83 

1. บทนำ 

 อาจกล่าวโดยทั่วไปได้ว่าสังคมต่าง ๆ จัดการศึกษาโดยมีจุดหมายใหญ่ ๆ 
อยู่ 3 ประการ ซึ่งสังคมแต่ละแห่งอาจเน้นจุดหมายเหล่านี้แตกต่างกันไป 
จุดหมาย 3 ประการดังนี้  คือ (1) เพ่ือเตรียมคนให้เป็นสมาชิกที่ดีของสังคม 
สมาชิกที่ดีของสังคมจะต้องมีความสามารถอย่างน้อยสองประการคือ หนึ่ง
สามารถประกอบการงานบางอย่างเพ่ือเลี้ยงชีพของตนได้ สองสามารถปฏิบัติตน
ให้เข้ากับสมาชิกอ่ืน ๆ ของสังคมได้ในระดับหนึ่ง คือต้องรู้ระเบียบแบบแผน และ
วิถีชีวิตที่สังคมยอมรับ (2) เพ่ืออบรมบุคคลให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ตามนัยแห่ง
ลัทธิความเชื่อบางอย่างที่คนทั่วไปในสังคมนั้นยึดถือ  สังคมบางสังคมเห็นว่าการมี
ความสามารถ 2 อย่างดังข้างต้นนั้นยังไม่เป็นการเพียงพอเพราะเพียงแต่ทำให้คน
เป็น “พลเมืองดี”เท่านั้น แต่ยังไม่ถึงกับเป็น “คนดี” คนเรามีชีวิต 2 ด้าน คือด้าน
นอกกับด้านใน  ด้านนอกนั้นเป็นการมีความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน ส่วนด้านในเป็นการ
มีความสัมพันธ์กับแก่นแท้ของความเป็นมนุษย์อันได้แก่ปรมัตถธรรม การจัดการ
ศึกษาเพ่ืออบรมคนให้เป็นชาวพุทธที่ดี ชาวคริสต์ที่ดี  หรือชาวมุสลิมที่ดีต้อง
เป็นไปเพ่ือความมุ่งหมายนี้ และ (3) เพ่ือเป็นการประเทืองปัญญา สังคมบางแห่ง
เชื่อว่ามนุษย์ต่างจากสัตว์โลกอ่ืนตรงที่มีปัญญาที่จะแสวงหาและชื่นชมความจริง
บางอย่างในตัวมันเอง เป็นความจริงที่มิได้มีประโยชน์ใช้สอย  คือมิได้ช่วยให้ผู้รู้
เป็นพลเมืองดีขึ้นหรือคนดีขึ้น หรือประกอบกิจบางอย่างดีขึ้น แต่ทำให้ผู้รู้อ่ิมใจที่
ได้รู้ ความรู้เป็นจุดหมายสูงสุดในตัวเองมิใช่เป็นเครื่องมือที่จะพาไปสู่สิ่งใด 
 อย่างไรก็ตาม การศึกษาขั้นพ้ืนฐานนับได้ว่ามีความสำคัญอย่างยิ่ง เพราะ
คนไทยส่วนใหญ่จะสิ้นสุดการศึกษาในระดับการศึกษาขั้นพื้นฐาน ซ่ึงโรงเรียนเป็น
หน่วยงานที่มีหน้าที่ รับผิดชอบในการจัดการศึกษาให้แก่ เด็กที่มีอายุตาม
พระราชบัญญัติและตามนโยบายของรัฐ โดยเป็นหน่วยงานระดับปฏิบัติที่สามารถ
ทำให้นโยบายของรัฐเห็นผลการปฏิบัติที่เป็นจริงเกิดขึ้นได้ (จันทรานี สงวนนาม, 



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

84 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

2553, น.121) แต่กระนั้นก็ยังไม่ประสบผลสำเร็จด้านการจัดการเรียนการสอน
เท่าที่ควรจะเป็น อาจเป็นเพราะยังขาดองค์ประกอบด้านอ่ืนๆอีกมากที่จะนำมา
ปรับปรุงแก้ไขเพ่ือให้การศึกษาไทยดีขึ้น 
 แต่เมื่อหันกลับมาดูการศึกษาไทยในอดีต ซึ่งสมัยก่อนคนไทยส่วนมาก
เรียนหนังสือกับพระที่วัด ปรัชญาการศึกษาของเราจึงเป็นปรัชญาที่อิงอยู่กับ
พระพุทธศาสนาเป็นหลัก การศึกษาคือการได้เรียนกับพระที่วัด  การบวชคือการ
เรียนในชั้นสูงจากธรรมดา  ผู้หญิงบวชไม่ได้  และธรรมเนียมปฏิบัติไม่ให้เข้าไป
คลุกคลีกับพระก็เลยไม่ได้เรียน และหนังสือเรียนก็เป็นหนังสือพระหรือธรรมะ
แทบท้ังหมด หรือไม่ก็เป็นหนังสือท่ีสอดแทรกคุณธรรมแบบพุทธเอาไว้ทั้งเล่ม เช่น 
มหาชาติคำหลวง ไตรภูมิพระร่วง จินดามณี มูลบทบรรพกิจ และประถม ก.กา 
เป็นต้น  ผู้แต่งหนังสือเรียนก็มักจะเป็นผู้ที่นับถือพุทธอย่างเคร่งครัด เช่น พระ
โหราธิบดี ในสมัยสมเด็จพระนารายณ์มหาราช หรือไม่ก็เป็นพระสงฆ์  เช่น 
พระเทพโมฬี (ผึ้ง) แห่งวัดราชบูรณะ ผู้แต่งหนังสือประถมมาลา ในสมัยสมเด็จ
พระนั่งเกล้าเจา้อยู่หัวรัชกาลที่ 3  และพระอมราภิรักขิต (เกิด อมโร) แห่งวัดบรม
นิวาส แต่งอักษรนิติ ในสมัยสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 4 (พระราชวร
มุนี (ป.อ.ปยุตฺโต), 2528, น. 253) หนังสือทั้งสองเล่มนี้ได้รับการใช้ในการเรียน
การสอนอย่างกว้างขวาง เพราะฉะนั้นอิทธิพลของศาสนาพุทธต่อการศึกษาไทยใน
อดีตจึงมีมาก 
 ในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 5  
การศึกษาเริ่มแยกออกมาจากวัด โดยรัฐเริ่มเข้ามาจัดการศึกษา ทั้งนี้ก็เพราะชน
ชั้นนำเห็นว่า ความรู้ที่สอนกันที่วัดนั้นไม่เพียงพอสำหรับจะรักษาประเทศให้อยู่
รอดและนำสังคมไทยเข้าสู่โลกสมัยใหม่ได้ การเข้าสู่โลกสมัยใหม่นั้นจำต้องพัฒนา
ประเทศในทุก ๆด้านทั้งการเมือง การปกครอง การป้องกันประเทศ เศรษฐกิจ 
วัฒนธรรม การพัฒนา เหล่านี้ต้องอาศัยความรู้สมัยใหม่จากโลกตะวันตก การเปิด



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 85 

ประเทศเข้าสู่สังคมนานาชาตินั้นจะต้องเปิดการแข่งขันทุกๆ ด้าน หากไม่มีคนมี
ความรู้แผนสมัยใหม่ เมืองไทยก็จะกลายเป็นประเทศล้าหลังถูกเขาเอาเปรียบ รัฐ
กำลังต้องการผู้ที่มีความรู้ความสามารถที่ทันสมัย เช่น วิศวกร แพทย์ นักบริหาร 
นักกฎหมาย นักการทหาร นักปกครอง   
 ยิ่งเวลาล่วงไประบบการเมือง เศรษฐกิจ และวัฒนธรรมก็ยิ่งสลับซับซ้อน
มากขึ้น ระบบโรงเรียนก็ยิ่งมีบทบาทมากขึ้นในการให้การศึกษาที่สอดคล้องกับ
การเปลี่ยนแปลง รัฐก็ยิ่งมีบทบาทในการจัดการศึกษามากขึ้น ปรากฏการณ์นี้
เกิดขึ้นเหมือนกันทั่วโลก ต่างแต่ช้าหรือเร็วเท่านั้น  ความสัมพันธ์และการติดต่อ
ระหว่างประเทศใกล้ชิดกันมากข้ึน โลกแคบลง การแข่งขันระหว่างประเทศเข้มข้น
มากขึ้น สังคมที่ต้องการเปิดประเทศหนีไม่พ้นที่จะต้องแข่งขันกับประเทศอ่ืน ๆ 
ปัจจัยสำคัญยิ่งปัจจัยหนึ่งที่จะช่วยให้แข่งขันกับเขาได้คือความรู้ 
 ปัจจุบันวิทยาการสมัยใหม่ได้รับการเชิดชูมากขึ้นทุกที ความรู้ซึ่งในสมัย
โบราณเป็นพาหนะที่จะพาบุคคลไปสู่โลกุตรธรรมนั้น บัดนี้ได้กลายเป็นเครื่องมือ
สำคัญในการพัฒนา (ซึ่งส่วนใหญ่  หมายถึงการพัฒนาเศรษฐกิจ) ตัวมนุษย์เองก็
กลายเป็นเครื่องมือในการพัฒนาโดยถูกเรียกว่า  ทรัพยากรมนุษย์ ซึ่งแตกต่างเป็น
อย่างมากกับความคิดในสมัยโบราณที่ต้องการพัฒนามนุษย์ให้เข้าถึงแก่นแท้ของ
ความเป็นมนุษย์ อันได้แก่ปรมัตถธรรม การจัดการศึกษาโดยมุ่งพัฒนาเศรษฐกิจ
อย่างที่เป็นอยู่ปัจจุบันทำให้ระบบการศึกษาต้องห่างจากศาสนาพุทธมากขึ้น และ
ต้องทำให้รัฐเข้ามาจัดการศึกษาใกล้ชิดขึ้น 
  
2. ความล้มเหลวของการศึกษาในสังคมไทย 
 ดังที่กล่าวไว้แล้วในเบื้องต้นว่า ปรัชญาการศึกษาของไทยในสมัยก่อน
หน้าที่จะมีการปฏิรูปการศึกษา ในสมัยสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 
5 นั้น  มีจุดม่งหมายอยู่ที่การรักษาวัฒนธรรมประเพณีเดิมเพ่ือความสุขความอยู่



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

86 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

รอด เพ่ือชีวิตของผู้เรียนและของสังคม โดยให้ความสำคัญต่อศีลธรรมจรรยาเป็น
อย่างมาก แต่ภายหลังการเปลี่ยนแปลงการปกครองเมื่อ พ .ศ. 2475 รัฐบาลยิ่ง
พยายามพัฒนาประเทศในทุกๆ ด้าน ดังที่มีปรัชญาสังคมว่า “งานคือเงิน เงินคือ
งานบันดาลสุข” และความคิดทางการศึกษาก็ได้รับการหยิบยืมจากประเทศทาง
ตะวันตกมาใช้มากขึ้น  ประเทศไทยมีการติดต่อสื่อสารกับประเทศต่างๆ มากขึ้น 
และวัฒนธรรมของประเทศตะวันตกก็แพร่หลายเข้ามาในสังคมไทยมากขึ้นด้วย
เช่นกัน  การศึกษาของไทยตั้งแต่หลังการเปลี่ยนแปลงการปกครองเป็นต้นมา  จึง
ได้รับอิทธิพลจากพระพุทธศาสนาน้อยลง ๆ ตามลำดับ บทบาทของพระสงฆ์ใน
การให้การศึกษาแก่เด็กก็ลดน้อยลง หนังสือเรียนที่เป็นทางโลกโดยเฉพาะมีมาก
ขึ้น หลักสูตรก็กว้างขึ้น  และเน้นแต่วิชาชีพที่จบออกมาแล้วได้งานทำดี  มี
เงินเดือนเยอะ ๆ โดยไม่ได้เน้นวิชาทางด้านศีลธรรม  จริยธรรมเลย (อำพล บุดดา
สาร, 2559, น. 66) 
 ดังนั้น  จึงทำให้ระบบการศึกษาของเมืองไทยได้ เกิดผลผิดพลาด เกิด
ปัญหาต่างๆ มากมายตามมา ซึ่งอาจจำแนกเป็นปัญหาได้ดังนี้    

(1)  ทำให้ผู้ได้รับการศึกษาแล้วมุ่งกันแต่จะแข่งขันกันในการแสวงหา
ฐานะ หมายความว่ามุ่งที่จะใช้การศึกษาเป็นทางไต่ไปสู่ฐานะอันสูงส่ง และจาก
การที่พยายามจะแข่งขันกันเพ่ือไต่ไปสู่ฐานะ  ก็ทำให้เกิดค่านิยมในทางที่เห็นแก่
ตัว ใช้การศึกษาเป็นเครื่องมือไปแสวงหาฐานะในทางสังคม และการแสวงหา
ฐานะในทางสังคมนั้น ก็หมายถึงการหาโอกาสที่จะแสวงหาความสุข บำเรอตน
หรือเอารัดเอาเปรียบกันให้มากขึ้น สภาพเช่นนี้ทำให้เกิดความผิดพลาดและเกิด
ปัญหาสังคมขึ้นต่าง ๆ นานา  หมายความว่าปัญหาสังคมนั้นก็เป็นผลสะท้อนมา
จากการศึกษานี้ด้วยโดยเฉพาะการที่ทำให้คนพยายามแสวงหาประโยชน์ส่วนตน  
และแย่งชิงเอารัดเอาเปรียบกัน  



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 87 

 (2) การศึกษาในปัจจุบันนี้ไม่ประสบความสำเร็จในแง่จริยธรรมจริยธรรม
เป็นสิ่งที่ปรารถนาอย่างหนึ่งในการให้การศึกษา แต่ในสังคมไทยปัจจุบันนี้
จริยธรรมมีบรรจุอยู่ในหลักสูตรน้อยมาก จึงทำให้ผู้เรียนขาดศีลธรรม จริยธรรม
เป็นอันมาก แล้วผลอันนี้ก็ปรากฏในรูปของความวิปริตผันแปรเป็นไปต่าง ๆ แห่ง
ความประพฤติของเด็กและเยาวชนทั้งหลายที่มีอยู่ในปัจจุบัน โดยเฉพาะที่เห็นกัน
อยู่ทั่วไปในระดับนักเรียน ตลอดถึงนิสิตนักศึกษาด้วย ซึ่งแสดงถึงผลสะท้อนของ
การไม่มีหลักเกณฑ์ในการที่จะอยู่ร่วมกันด้วยดีกับผู้อ่ืน อันเป็นเรื่องของจริยธรรม
นั่นเอง อันนี้ก็เป็นความผิดพลาดอีกอย่างหนึ่ง 
 (3) การให้การศึกษาที่มุ่งแต่ด้านวิชาชีพเกินไป จนกระทั่งไม่สอนกันหรือ
ไม่ได้กระตุ้นเตือนกันในการที่จะใช้ความคิด หรือมุ่งแต่ด้านอาชีพ แล้วก็ทำให้คน
นั้นมีความรู้สึกเห็นแก่ประโยชน์ส่วนตัวมากขึ้น  แล้วมีความรู้ความคิดไม่
กว้างขวางไม่เอาใจใส่ต่อสภาพความเป็นไปในสังคม ปรากฏผลออกมาในรูปของ
การไม่รู้จักรับผิดชอบต่อสังคมและการดำเนินชีวิตแบบเอาตัวรอด 
 (4)  นับว่าเป็นเรื่องสำคัญ และเป็นเรื่องใหญ่ ในปัจจุบัน  เป็นข้อที่
ผู้บริหารการศึกษาทั้งหลายกำลังแก้ปัญหากันอยู่ คือเรื่องของปัญหาความเสมอ
ทางการศึกษา ปรากฏว่าการดำเนินการศึกษาของเราเท่าที่ทำมาได้ตั้งเป้าหมายไว้
ว่าการศึกษาโดยเฉพาะในระบบประชาธิปไตยนี้ เราจะต้องพยายามให้ความเสมอ
ภาคแห่งโอกาสในการที่จะได้รับการศึกษาแก่ประชาชน เราเริ่มต้นมีการศึกษา
สำหรับทวยราษฎร์ หรือต่อมาเป็นการศึกษาสำหรับมวลชนอะไรทำนองนี้  มี
ความมุ่งหมายที่จะขยายการศึกษาให้ทั่วถึงให้ทุกคนมีโอกาสได้รับการศึกษาใน
ระดับต่างๆ โดยไม่ขีดขั้น โดยฐานะทางเศรษฐกิจหรือโดยทางสภาพแวดล้อม 
พยายามให้พลเมืองได้เข้าถือการศึกษาในระดับต่างๆ อย่างเสมอภาคกัน แต่เท่าที่
ดำเนินมาปรากฏว่าเราไม่บรรลุผลสำเร็จในเป้าหมายนี้ ยิ่งเราดำเนินการศึกษาไป 
ก็ปรากฏว่าเรายิ่งห่างไกลจากเป้าหมายทางการศึกษานี้ออกไปทุกที ปัจจุบันนี้



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

88 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

ยอมรับกันว่าการศึกษาของรัฐโดยส่วนใหญ่เป็นการศึกษาของชนที่มีโอกาส
เหนือกว่าในสังคม ทั้งนี้เป็นเรื่องของการได้เปรียบทางเศรษฐกิจอย่างหนึ่ง และ
ทางสภาพแวดล้อมอีกอย่างหนึ่ง หมายความว่าบุคคลที่อยู่ในถิ่นเจริญมีโอกาส
ได้รับการศึกษาสูงกว่า  ยิ่งมีเศรษฐกิจดีด้วยก็ยิ่งมีโอกาสได้รับการศึกษาสูงขึ้น
จนถึงระดับมหาวิทยาลัย ที่อยู่ต่างจังหวัดก็ยิ่งเสียเปรียบทางภูมิศาสตร์ และยิ่ง
เศรษฐกิจไม่ดีก็อาจไม่มีโอกาสได้รับการศึกษาเลยก็ได้  อย่างดีก็ได้รับการศึกษา
เพียงระดับประถมศึกษา เพราะฉะนั้น ในสถิติการศึกษาชั้นสูงระดับมหาวิทยาลัย
จะปรากฏให้เห็นสภาพเช่นนี้ชัดเจน เมื่อไม่กี่ปีมานี้ปรากฏว่าสถิติการศึกษาใน
มหาวิทยาลัยเป็นการศึกษาสำหรับชนที่อยู่ในเมืองเป็นส่วนใหญ่ นักศึกษา
ประมาณ 70% อยู่ส่วนกลาง ส่วนภูมิภาคนั้นมีน้อยเหลือเกิน ทีนี้ว่ากันในทาง
เศรษฐกิจในด้านการทำมาหาเลี้ยงชีพ ก็ปรากฏว่าผู้ที่เป็นบุตรของข้าราชการหรือ
พ่อค้าได้รับการศึกษาถึงระดับมหาวิทยาลัยถึง 75 % ส่วนลูกของกสิกรมีโอกาส
เข้าศึกษาในระดับมหาวิทยาลัยเพียง 5%เท่านั้น ทั้งๆ ที่ว่าเมืองไทยของเรานี้ส่วน
ใหญ่เป็นชาวนาหรือกสิกรถึง 75 - 80 % อันนี้ก็เป็นเรื่องของปรากฏการณ์ต่างๆ 
ทางด้านการศึกษา  ซึ่ งถือว่าเป็นข้อผิดพลาดหรือความล้มเหลวในการให้
การศึกษาในสังคมไทย (ศักดา ปรางค์ประทานพร, 2526, น. 30-32) 
 ปัญหาต่างๆ ที่กล่าวมานี้ถือเป็นเพียงตัวอย่างที่สังคมไทยกำลังประสบอยู่  
และไม่อาจที่จะแก้ไขปัญหาเหล่านี้ได้อย่างเด็ดขาดนัก จนกระท่ังในปัจจุบันนี้ผู้คน
ในสังคมเริ่มเรียกร้องหาคุณธรรม  ศีลธรรม และจริยธรรมมากขึ้น  บรรดา
นักวิชาการและผู้บริหารการศึกษาทั้งหลายกำลังเร่งระดมความคิดที่จะแก้ปัญหา
นี้  โดยกำลังวิเคราะห์ถึงสาเหตุของปัญหาที่เยาวชน ตลอดทั้งผู้มีอำนาจในการ
บริหารประเทศ ซึ่งขาดคุณธรรมและศีลธรรมเป็นจำนวนมากนั้น  ส่วนหนึ่งมา
จากระบบการศึกษาที่ผิดพลาดนั่นเอง เพราะฉะนั้น กระทรวงศึกษาธิการจึงเริ่มที่
จะนำเอาหลักศีลธรรม จริยธรรมในพระพุทธศาสนามาบรรจุเข้าในหลักสูตรมาก



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 89 

ขึ้น กล่าวคือ พยายามที่จะแก้ปัญหาความเสื่อมโทรมทางศีลธรรมของสังคม ด้วย
การนำเอาหลักธรรมในพระพุทธศาสนามาพัฒนาหลักสูตรการเรียนการสอน    
 
3. การศึกษาคืออะไร  
  ก่อนที่ จะกล่าวถึงหลักธรรมใน พระพุทธศาสนาที่ สามารถนำมา
ประยุกต์ใช้ในการพัฒนาศึกษาในประเทศไทย  ผู้เขียนจะได้ให้ความหมายของ
การศึกษาตามทัศนะของนักปราชญ์ดังต่อไปนี้ :- 

พุทธทาสภิกขุ (2527, น. 45-48) กล่าวว่า คำว่า “สิกขา” มาจากคำว่า 
 สยํ + อิกฺขา 
 สมฺมา + อิกฺขา 
 สห + อิกฺขา 
ผู้ศึกษาจะต้องเห็นชัดในสิ่งต่าง ๆ ด้วยตนเองอย่างถูกต้องจนดับทุกข์ได้

และสามารถจะอยู่ร่วมกับคนอ่ืนได้ด้วยความสงบสุข ดังนั้น การศึกษาจึงมิใช่การ
เรียนเพียงด้านภาษา และอาชีพเท่านั้น  แต่หมายถึงการดับทุกข์ตนเองและผู้อ่ืน
ให้ได้ทำตนให้เป็นมนุษย์โดยสมบูรณ์ 
 พระราชวรมุนี  (ประยุทธ์  ปยุตฺ โต ) (2528, น . 11-25) ได้กล่าวว่า
การศึกษามีจุดมุ่งหมายเพ่ือทำชีวิตให้เข้าถึงอิสรภาพ คือทำให้ชีวิตหลุดพ้นจาก
อำนาจครอบงำจากปัจจัยภายนอกให้มากที่สุด  และมีความเป็นใหญ่ในตัว  
สามารถกำหนดความเป็นอยู่ของตนให้ได้มากท่ีสุด 
 ด ร .ส า โ ร ช  บั ว ศ รี  (2529,  น .31) ก ล่ า ว ว่ า  ก า ร ศึ ก ษ า คื อ
กระบวนการพัฒนาขันธ์ 5 ให้เจริญเต็มที่เพ่ือบรรเทาราคะ โทสะ โมหะ ของ
มนุษย์ให้เบาบางลงและหมดไปในที่สุด 
 กล่าวโดยสรุปแล้วการศึกษาก็คือกระบวนการที่พัฒนาทางด้านร่างกาย 
ศีลธรรม จิตใจ และปัญญาของมนุษย์ให้สมบูรณ์ สามารถแก้ไขปัญหาหรือสิ่งบีบ



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

90 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

คั้นขัดข้องให้ลุล่วงไปได้ นำชีวิตให้เจริญงอกงามไปสู่ความเป็นอยู่อย่างดีที่สุด และ
เสวยผลแห่งความมีชีวิตได้โดยสมบูรณ์ 
 
4. หลักธรรมที่ควรนำมาประยุกต์ในการพัฒนาการศึกษา 
  สิ่งที่เราจะพิจารณาต่อไปก็คือ มีหลักธรรมอะไรที่ถือว่าเป็นแกนกลาง
ของพระพุทธศาสนา  ที่สามารถนำมาพัฒนาการศึกษาในสังคมไทย เพ่ือให้
สังคมไทยพ้นจากปัญหาวิกฤติการศึกษาที่รับระบบการศึกษาจากตะวันตกมาก
เกินไป  ถ้าจะกลา่วโดยทั่วๆ ไปแล้วจะมีอยู่ 5 ข้อใหญ่ๆ ดังนี้ 
 (1) หลักอริยสัจ 4 คือหลักที่แสดงถึงสภาพของชีวิตมนุษย์ว่าเป็นอย่างไร 
พร้อมทั้งประโยชน์สูงสุดที่มนุษย์จะสามารถหาได้จากชีวิตนี้ ให้มนุษย์จัดการกับ
ปัญหาของมนุษย์ด้วยหลักการและสติปัญญาของมนุษย์เอง ไม่เกี่ยวกับเรื่อง
อำนาจเหนือธรรมชาติใดๆ ทุกข์คือปัญหาของมนุษย์เอง  สมุทัยคือเหตุเกิดของ
ทุกข์ นิโรธ คือความดับทุกข์ มรรค คือข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ หลักนี้เป็น
หลักสำคัญของพระพระพุทธศาสนา เป็นเรื่องปัญหาของมนุษย์และการแก้ปัญหา
ของมนุษย์เองทั้งสิ้น 
 (2) หลักขันธ์ 5 คือหลักที่แสดงถึงภาวะของชีวิตว่า เป็นสิ่งที่เกิดจาก
องค์ประกอบต่างๆ มาประชุมกันเข้า และมีความเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา 
สุดแต่ว่าองค์ประกอบเหล่านั้นจะแปรเปลี่ยนไปอย่างไร ตามความสัมพันธ์แห่ง
เหตุปัจจัย 
 (3) หลักปฏิจจสมุปบาท คือหลักแห่งเหตุและผล ที่แสดงกระบวนการ
แห่งความเปลี่ยนแปลงของชีวิต  ตามกระแสความสัมพันธ์ของเหตุปัจจัย เหตุ
หมายถึงตัวการใหญ่ที่ทำให้สิ่งนั้นเกิดขึ้น ปัจจัยหมายถึงสิ่งแวดล้อมที่ช่วยหนุนให้
เกิด เมื่อสิ่งใดสิ่งหนึ่งเกิดขึ้นมิใช่มีแต่เหตุอย่างเดียว ต้องมีปัจจัยด้วย  ปัจจัย
แวดล้อมนี้นับว่าเป็นสิ่งสำคัญมาก 



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 91 

 (4) หลักไตรลักษณ์ คือหลักที่มุ่งให้มนุษย์มองสิ่งทั้งหลายตามความเป็น
จริง หลักนี้กล่าวถึง  อนิจฺจัง ทุกฺขัง อนัตฺตา และนำมาใช้เพ่ือวัตถุประสงค์ในทาง
จริยธรรมเป็นอย่างมาก 
 (5) หลักมัชฌิมาปฏิปทา หรือทางสายกลาง คือหลักที่มุ่งให้มนุษย์เว้น
จากการหมกมุ่นมัวเมา  และการทรมานตัวเองให้ลำบาก โดยเว้นจากการ
ประพฤติที่ตึงเกินไปหรือหย่อนเกินไป มรรคนั้นเป็นทางสายเดียวแต่ประกอบด้วย
องค์ประกอบ 8 ส่วน ถ้าออกมาในรูปการอบรมก็เป็นไตรสิกขา ซึ่งประกอบด้วย
ศีล สมาธิ และปัญญา 
 ถ้าเราจะนำพระพุทธศาสนามาประยุกต์ในทางปฏิบัติ เราต้องนำหลัก
ใหญ่ทั้ง 5 อย่างมาพิจารณาหลักบางหลัก แม้เป็นเรื่องเดียวกัน แต่เราพิจารณา
คนละแง่ เช่น หลักมัชฌิมาปฏิปทานั้น เป็นส่วนหนึ่งของหลักอริยสัจ 4 แต่เรา
แยกออกมาพิจารณาต่างหาก เพราะเป็นที่รวมของข้อปฏิบัติหรือจริยธรรมของ
พระพระพุทธศาสนา ในที่นี้จะขออธิบายเฉพาะหลักไตรสิกขา ซึ่งถือว่าเป็น
กระบวนการศึกษาเพ่ือพัฒนามนุษย์โดยเฉพาะ การพัฒนาการศึกษาที่ถูกต้องตาม
หลักพระพุทธศาสนาจะต้องเน้นที่ตัวมนุษย์ โดยยึดเอามนุษย์เป็นจุดศูนย์กลาง 
ไม่ใช่เน้นที่วัตถุภายนอก 
 
5. การพัฒนาการศึกษาตามหลักไตรสิกขา 

การเรียนการสอนตามหลักไตรสิกขา ซึ่งเป็นกระบวนการพัฒนามนุษย์
อย่างแท้จริง  เนื่องจากกระบวนการพัฒนามนุษย์ตามหลักของไตรสิกขานี้ มี
ความสมบูรณ์ในตัวเอง มีความสืบเนื่อง และเป็นเหตุเป็นผลแก่กันและกัน อีกทั้ง
ยังเป็นหลักวิชาทางการศึกษาที่คงความทันสมัยมาจนทุกวันนี้  สามารถนำหลัก
การศึกษาของสากลมาเปรียบเทียบได้ตลอดกระบวนการ การจัดการศึกษาไม่ว่า
จะเป็นรูปแบบใด หากมุ่งหมายเพื่อพัฒนาชีวิตและสังคมให้สมบูรณ์ด้วยความสงบ



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

92 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

และอิสรภาพแล้วไซร้ การจัดการศึกษาเหล่านั้นจะมีความสอดคล้องกับ
กระบวนการพัฒนามนุษย์ตามหลักไตรสิกขานี้เสมอ 

ดังนั้น คำศัพท์ในพระพระพุทธศาสนาที่มีความหมายเกี่ยวข้องกับ
การศึกษาเล่าเรียน ตลอดจนผู้ศึกษานั้น ล้วนเป็นคำที่แสดงว่า ผู้ศึกษาต้องศึกษา
โดยการฝึกหัด ฝึกฝน อบรมตนทั้งสิ้น เช่น สิกขา – ข้อปฏิบัติ  ฝึกหัด อบรม 
ภาวนา – การฝึกอบรมให้เจริญ ภาวิต – ผู้ที่ได้ฝึกอบรมให้เจริญแล้ว  วินย – 
หลักกำกับความประพฤติ  วินิต – บุคคลที่ได้ฝึกความประพฤติดีแล้ว เป็นต้น 
การศึกษาตามหลักไตรสิกขา จึงเน้นที่การฝึกปฏิบัติด้วยตนเองอย่างจริงจัง เป็น
ลำดับ และต่อเนื่อง จนบรรลุจุดประสงค์แต่ละระดับ คือประโยชน์ในปัจจุบัน 
ประโยชน์ในอนาคต และประโยชน์สูงสุดที่มนุษย์พึงได้รับ 

ในขณะที่การจัดการศึกษาปัจจุบันได้เน้นถึงความเจริญของศาสตร์สาขา
ต่างๆ และสนใจที่จะพัฒนาเทคโนโลยีสมัยใหม่เพ่ือแสดงถึงความสามารถทาง
สติปัญญาของมนุษย์ดังจะเห็นได้จากความพยายามที่จะค้นคว้า  วิเคราะห์  
ประดิษฐ์ และวิจัย  สิ่ งแวดล้อมของโลกนี้ จนถึงจักรวาลและอวกาศนั้น  
พระพุทธเจ้ากลับแสดงว่าการศึกษาที่แท้จริงนั้นคือการค้นคว้า วิเคราะห์ตนเอง 
และเน้นที่การฝึกหัดอบรมตนเองก่อน ดังพระพุทธพจน์ที่ว่า “ทนฺโต เสฏฺโฐ มนุสฺ
เสสุ” มนุษย์ผู้ฝึกตนได้แล้วเป็นผู้ที่ประเสริฐสุดในบรรดามนุษย์ทั้งหลาย (ขุ.ธ.
25/33/48) พระองค์ทรงเห็นว่ามนุษย์นั้นสามารถจะพัฒนาตนเองได้ ศักยภาพ
สูงสุดของมนุษย์จะเกิดขึ้นได้หากเขาสามารถฝึกหัดอบรมตนโดยมรรควิธีอันถึง
พร้อมด้วยองค์แปด แม้กระนั้นพระพุทธเจ้าก็มิได้ปฏิเสธต่อการค้นคว้า วิเคราะห์ 
วิจัย ทางวัตถุและธรรมชาติแวดล้อม แต่พระองค์ทรงตั้งจุดประสงค์ของการศึกษา
ที่แท้ว่าการค้นพบและการควบคุมตนเองได้ทั้งกาย วาจา และจิต จนบรรลุ
อิสรภาพที่สงบเย็นของชีวิตนั้น มีความสำคัญกว่าการค้นพบทางวัตถุและการ
ควบคุมสิ่งแวดล้อมทั้งจักรวาล 



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 93 

ไตรสิกขาเป็นกระบวนการฝึกหัดอบรมกายวาจาและจิตของมนุษย์ให้
สามารถดำรงและดำเนินชีวิตที่ดีโดยใช้ปัญญาและด้วยวิถีทางเดินสายกลางอัน
สุจริตชอบธรรมซึ่งอำนวยประโยชน์ทั้งแก่ตนเองและส่วนรวม คำนิยามดังกล่าวนี้
ถ้าจะใช้ศัพท์ทางพระพระพุทธศาสนา ไตรสิกขาคือการฝึกปฏิบัติตามหลักของศีล 
สมาธิ ปัญญา ด้วยวิธีของมัชฌิมาปฏิปทาคือ มรรคมีองค์ 8 เพ่ือบรรลุปรมัตถ
ประโยชน์อันได้แก่ นิพพาน คือความดี สงบ เย็น  หลุดพ้นจากกิเลสทั้งปวง 

วิจิตร เกิดวิสิษฐ์ (2538, น.22) ได้แสดงทัศนะเกี่ยวกับการศึกษาไว้ดังนี้ 
การที่ผู้ศึกษาจะบรรลุความสำเร็จในระดับใดระดับหนึ่งของการศึกษานั้น ต้อง
ขึ้นอยู่กับความพยายามของผู้ศึกษา Self-effort ซึ่งธรรมชาติที่แท้จริงของ
การศึกษาในทรรศนะของพระพุทธศาสนา ได้แก่ การไม่เลือกชั้นวรรณะ เล็ง
ประโยชน์และความสุขที่ทั้งตัวเองและเพ่ือผู้อ่ืน มีลักษณะเป็นการพัฒนาทั้งกาย
และจิต เป็นกระบวนการเพ่ิมพูนความรู้และประสบการณ์ตามลำดับ อาจกล่าวได้
ว่า การพัฒนาตนตามหลักพระพระพุทธศาสนานั้น จำเป็นอย่างยิ่งที่ต้องมี
ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา เพ่ือกำจัดกิเลสทั้ง 3 ประเภท อันเป็นตัวก่อ
ปัญหา ความยุ่งยากวุ่นวาย ถ้าผู้ใดทำได้ผู้นั้นย่อมถึงความสงบอย่างยิ่ง เพราะได้
พัฒนาตนตามแผนพัฒนาได้สำเร็จตามเป้าหมายที่พระพุทธเจ้าทรงวางไว้แล้ว 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) (2542, น.11-25) ได้อธิบายหลักไตรสิกขา
ในตอนที่ว่าด้วย ศีล สมาธิ ปัญญา ไว้ว่า 

อธิศีลสิกขา หมายถึง ความประพฤติดีทางกายและวาจา การรักษากาย
และวาจาให้เรียบร้อย  เป็นข้อปฏิบัติสำหรับควบคุมกาย วาจาให้ตั้งอยู่ในความดี
งาม การรักษาปกติตามระเบียบวินัย ปกติมารยาทที่สะอาดปราศจากโทษ ข้อ
ปฏิบัติในการเว้นจากความชั่ว ข้อปฏิบัติในการฝึกหัดกายวาจาให้ดียิ่งขึ้น ความ
สุจริตทั้งกาย วาจา และอาชีพ 



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

94 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

อธิจิตสิกขา หมายถึง ความมีใจตั้งมั่น ความตั้งมั่นแห่งจิต การทำใจให้
สงบแน่วแน่  ไม่ฟุ้งซ่าน  การมีจิตกำหนดแน่วแน่อยู่ในสิ่งหนึ่งสิ่งใดโดยเฉพาะ 

อธิปัญญาสิกขา หมายถึง ความรู้ทั่วไป ปรีชาหยั่งรู้เหตุผล ความรู้เข้าใจ
ชัดเจน ความรู้หยั่งแยกได้ในเหตุผลดีชั่ว คุณโทษ ประโยชน์มิใช่ประโยชน์ เป็นต้น 
รู้ที่จะจัดแจงจัดสรรจัดการ ความรอบรู้ในกองสังขาร มองเห็นตามความเป็นจริง 

พุทธทาสภิกขุ (2527, น. 76) ได้สรุปความหมายของไตรสิกขาว่า ศีล
เป็นความถูกต้องของระบบวัตถุ คือ กาย วาจา สมาธิ เป็นความถูกต้องของระบบ
จิต เป็นการพัฒนาคุณภาพ สมรรถภาพ และสุขภาพของจิต ส่วนปัญญานั้นคือ
ความถูกต้องของระบบปัญญา ทำให้มีความรู้ความเห็น ความเชื่อ ความเข้าใจ
อย่างถูกต้องตามความเป็นจริง 

จากความหมายของไตรสิกขาและการอธิบายถึงศีล สมาธิ ปัญญา 
ดังกล่าวข้างต้น ถ้านำแนวคิดของการศึกษาสมัยใหม่เข้าจับแล้วสามารถอธิบายได้
ดังต่อไปนี้ 

ไตรสิกขา เป็นกระบวนการศึกษาที่ พัฒนามนุษย์ทั้งทางกาย วาจา 
ความคิด จิตใจ อารมณ์และสติปัญญา ให้สามารถดำรงและดำเนินชีวิตในสังคม
อย่างสันติและมีอิสรภาพ เน้นการปฏิบัติฝึกหัดอบรมตนด้วยหลักของศีล สมาธิ 
ปัญญา 

วิธีการปฏิบัติฝึกหัดอบรมตนตามหลักของศีล สมาธิ ปัญญา นั้น ผู้ศึกษา
ต้องปฏิบัติตามแนวทางของมรรค มีองค์แปดหรือมัชฌิมาปฏิปทา ได้แก่ 

1 . ก ารฝึ ก หั ด อบ รม ต น ให้ มี ศี ล  ด้ ว ย สั ม ม าว าจ า -เจ รจ าชอบ 
สัมมากัมมันตะ-การกระทำชอบ และสัมมาอาชีวะ-การเลี้ยงชีพชอบ 

2. การฝึกหัดอบรมตนให้มีสมาธิ ด้วยสัมมาวายามะ-ความเพียรชอบ 
สัมมาสติ-การระลึกชอบ และสัมมาสมาธิ-การตั้งจิตมั่นชอบ 



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 95 

3. การฝึกหัดอบรมตนให้มีปัญญา ด้วยสัมมาทิฏฐิ-การเห็นชอบ และ
สัมมาสังกัปปะ-การดำริชอบ 

กระบวนการศึกษาตามหลักของไตรสิกขานี้  มีลักษณะที่เด่นและใช้เป็น
ทฤษฎีทางการจัดกระบวนการเรียนการสอนได้  ดังที่สรุปวิเคราะห์เป็นข้อ ๆ คือ 

1. ผู้ที่ศึกษาตามกระบวนการศึกษาของหลักไตรสิกขา ต้องปฏิบัติฝึกหัด
อบรมตนด้วยตนเอง  ศีล  สมาธิ และปัญญา จะไม่เกิดขึ้นอย่างแท้จริงจากการฟัง 
การอ่าน การดู หรือการบอกเล่า ต้องเรียนรู้ด้วยการกระทำ เรียนรู้ด้วยการคิด 
การควบคุม เรียนรู้ด้วยความอดกลั้น อดทน ข่มใจ และเรียนด้วยวิริยะอุตสาหะ 
ความสำเร็จของการศึกษาแต่ละระดับนั้น ผู้ศึกษาย่อมวัดและรู้ได้ด้วยตนเอง  ไม่
มีผู้ใดมาประเมินให้ได้ 

2. เรื่องจาก ศีล สมาธิ ปัญญา เป็นระบบฝึกหัดอบรมที่ต้องสามารถละ
สิ่งที่ควรละ และเจริญสิ่งที่ควรเจริญ  ดังนั้น ผู้ที่ศึกษาตามแนวทางของไตรสิกขา
นี้ จึงต้องได้รับการแนะนำสั่งสอนจากผู้เป็นกัลยาณมิตรก่อน แต่จะหยุดอยู่เพียง
นั้นไม่ได้ต้องรู้จักคิดและใช้ปัญญา ฝึกฝนไปทีละขั้น จนสามารถวินิจฉัยแยกแยะ
สิ่ง สิ่งชั่ว (อย่างที่เรียกว่า รู้ผิดชอบชั่วดี) และละเว้นสิ่งชั่วเพ่ิมพูนสิ่งที่ชอบธรรม 
และมีจิตใจผ่องใสบริสุทธิ์ได ้

3. การฝึกหัดอบรมตนตามหลักของไตรสิกขา เป็นการฝึกหัดอบรมตนที่
เป็นขั้นตอน  สืบเนื่องเริ่มจากรูปธรรมไปหานามธรรม เริ่มจากสิ่งที่ง่ายไปสู่สิ่งที่
ยาก เช่น การกำจัดกิเลสอย่างหยาบด้วยการควบคุมความประพฤติของตนทาง
กายและทางวาจา นั้นเป็นกระบวนการที่สังเกตเห็นได้ชัด  เหมือนการกำจัดเศษ
สวะทั้งหลายที่ลอยมาตามสายน้ำ การกำจัดกิเลสอย่างกลางทีรุมเร้าจิตใจคือ 
นิวรณ์ต่างๆ เหมือนการกรองดินโคลนกรวดทรายที่ปะปนอยู่ในน้ำนั้น หากสังเกต
อย่างตั้งใจก็จะมองเห็นได้ ครั้นผู้ศึกษาฝึกปฏิบัติต่อไปจนสามารถกำจัดกิเลสอย่าง
ละเอียดที่ฝังลึกแอบซ่อนอยู่ในกมลสันดานเสียได้ ก็เหมือนกับการกลั่นน้ำที่แม้จะ



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

96 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

ดูใส แต่มีละอองตกตะกอนนอนก้นอยู่ให้บริสุทธิ์สะอาดผู้ที่ฝึกหัดอบรมตนตาม
กระบวนการนี้จึงเรียนลัดไม่ได้ หลอกตนเองและผู้อ่ืนไม่ได้ และผู้ที่เรียนได้สำเร็จ
ต้องเป็นผู้ที่มีปัญญาและใช้ปัญญาจนได้รับปริญญา 3 คือ ญาตปริญญา การ
กำหนดรู้สภาวะลักษณะ ตีรณปริญญา การกำหนดรู้สามัญลักษณะ และปหาน
ปริญญา การกำหนดรู้ด้วยการละความยึดติดในสิ่งทั้งหลายเหล่านั้นเสียได้โดย
สิ้นเชิง 
 4. การฝึกหัดอบรมตนตามหลักไตรสิกขานั้นเป็นการพัฒนามนุษย์ทาง
ร่างกาย วาจา  ความคิด จิตใจ อารมณ์ สังคม และสติปัญญา เป็นการพัฒนาที่
กว้างและลึกมากกว่าการศึกษาที่เราเข้าใจโดยทั่ว ๆ ไป 
 ผู้ที่มีความสนใจศึกษาหลักไตรสิกขา และเจาะลึกในกระบวนการของศีล 
สมาธิ ปัญญา ให้ละเอียดลึกซึ้งทั่วถ้วน จะเกิดความอัศจรรย์ใจในความประสาน
สอดคล้องของกระบวนการศึกษา ที่พระพุทธเจ้าได้ทรงวางไว้อย่างเป็นระบบด้วย
พระปัญญาคุณอันสูงส่งสุดประมาณไม่ได้ ไม่ว่าจะนำทฤษฎี หลักการ หรือศาสตร์
ที่เป็นสากลในปัจจุบัน ข้อใดมากำหนดก็จะสามารถวิเคราะห์และมองเห็นรูปแบบ
การศึกษาที่แท้จริง ซึ่งเป็นประโยชน์แก่ชีวิตของมนุษย์อย่างไม่มีข้อสงสัย 
 
6. องค์ประกอบท่ีช่วยให้เกิดไตรสิกขา 
 ก่อนที่จะถึงไตรสิกขา จะต้องมีองค์ประกอบอ่ืนๆ ช่วยในการฝึกอบรม 
ทั้งท่ีเป็นองค์ประกอบทางสังคม และองค์ประกอบภายในบุคคล  คือ 
   1.ปรโตโฆสะที่ดี โดยเฉพาะกัลยาณมิตร เป็นองค์ประกอบ
ภายนอก ได้แก่สิ่งแวดล้อมทางสังคมท่ีดี 
   2. โยนิโสมนสิการ เป็นองค์ประกอบภายใน ซ่ึงควบคู่ไปกับ
องค์ประกอบภายนอก ได้แก่การใช้ความคิดถูกวิธีหรือรู้จักคิด คือ คิดแยกแยะ



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 97 

และคิดสืบสาวให้ถึงต้นตอตามหลักความสัมพันธ์แห่งองค์ประกอบและเหตุปัจจัย
ต่างๆ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2542, น. 11-25) 
 ในการศึกษา ครูนอกจากเป็นสิปปทาย (ผู้ให้หรือถ่ายทอดศิลปวิทยา) 
แล้วจะต้องทำหน้าที่เป็นกัลยาณมิตรด้วย ช่วยนำให้เด็กใช้ความคิดที่ถูกวิธีและ
ช่วยให้รู้จักคิด รู้จักหาเหตุผล ก็คือช่วยให้เด็กเกิดโยนิโสมนสิการ ถ้าไม่มี
กัลยาณมิตรช่วยสร้างโยนิโสมนสิการให้เกิดขึ้นแก่เด็ก เดก็จะถูกชักจูงไปในทางไม่
ดีได้ง่าย ซึ่ งอาจเกิดจากการที่ตนเองไม่รู้จักคิดก็ตาม หรือปัจจัยภายนอก
เหนี่ยวนำก็ตาม 
 ในทางปฏิบัติ การสร้างคุณธรรมตามระบบ จึงต้องขึ้นอยู่กับสิ่งแวดล้อม
ส่วนหนึ่งและการสร้างสมคุณธรรมภายใน โดยเฉพาะการรู้จักคิดรู้จักวางใจต่อสิ่ง
ต่างๆ ของเด็กเองส่วนหนึ่ง หลักที่กล่าวนี้จะเห็นได้จากข้อธรรมต่างๆ ที่นำมา
ประยุกต์ เพ่ือให้เหมาะกับบุคคลและสถานการณ์ที่จะนำไปปฏิบัติ เช่น จักร 4 
มงคล 38 เป็นต้น การปฏิบัติทั้งปวงมุ่งเพ่ือไปสู่จุดหมายที่เรียกว่า วิมุตติ  คือ 
ภาวะที่ เป็นอิสระเสรีอย่างแท้จริง ซึ่งทำให้บุคคลหลุดพ้นจากสิ่งบีบคั้นทาง
ร่างกายและทางจิตใจ  ทั้งทางสังคมและส่วนบุคคล มีความพร้อมอย่างแท้จริงที่
จะเสวยผลของความมีชีวิตโดยสมบูรณ์ มีคุณสมบัติครบทั้งอัตตัตถสมบัติและ 
ปรัตถปฏิบัติ 
 
7. บทสรุปและข้อเสนอแนะ 
 จากการที่ประเทศไทยเร่งพัฒนาในทุกๆ ด้าน ไม่ว่าจะเป็นด้านสังคม 
เศรษฐกิจ การเมือง เทคโนโลยี วิทยาศาสตร์ ตลอดทั้งระบบการศึกษา เพ่ือให้
ทัดเทียมกับนานาประเทศทางตะวันตก พร้อมทั้งรับวัฒนธรรมจากตะวันตกมา
อย่างต่อเนื่อง และจากผลพ่วงของการพัฒนานั้น ทำให้เกิดความเจริญเติบโต
ทางด้านวัตถุอย่างรวดเร็ว ซึ่งดูเหมือนจะเจริญเฉพาะทางด้านวัตถุเพียงอย่างเดียว



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

98 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

เท่านั้น ในขณะที่จิตใจของคนในสังคมกลับตกต่ำลงทุกขณะ ตามมาด้วยสารพัด
ปัญหาที่เกิดทุกวัน และลุกลามบานปลายกลายเป็นความสูญเสียที่เข้าขึ้นวิกฤติ 
ท่ามกลางความเรียกร้องหาศีลธรรม จริยธรรมของผู้คนในสังคม ข่าวเด็กและ
เยาวชนติดยาเสพติด ก่อเหตุทะเลาะวิวาททำร้ายร่างกายจนบาดเจ็บ  และหลาย
ครั้งที่ถึงกับมีคนเสียชีวิต การเที่ยวเตร่ในเวลาค่ำคืน ดื่มเหล้า สูบบุหรี่ ปัญหา
โสเภณีเด็ก และมีเพศสัมพันธ์ก่อนวัยอันควรที่นำไปสู่การทำแท้ง และการติดเชื้อ
เอดส์ มีให้เห็นไม่เว้นแต่ละวัน นับเป็น “วิกฤติทางศีลธรรม” ที่น่าห่วงใยอย่างยิ่ง 
 ดังนั้น พ.ร.บ.การศึกษาแห่งชาติ พ.ศ.2542 รัฐควรจะนำหลักธรรมดังที่
กล่าวมาแล้ว มาพัฒนาหลักสูตรการเรียนการสอน เพ่ือให้เด็กและเยาวชนได้เรียน
กันทั่วประเทศตามความในมาตรา  27 วรรคแรกแห่งพระราชบัญญัติการศึกษา
แห่งชาติ พ .ศ. 2542 ที่ว่า “ให้คณะกรรมการการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน กำหนด
หลักสูตรแกนกลางการศึกษาขั้นพ้ืนฐานเพ่ือความเป็นไทย ความเป็นพลเมืองที่ดี
ของชาติ การดำรงชีวิตและการประกอบอาชีพ  ตลอดจนเพ่ือการศึกษาต่อ” ใน
ที่นี้คำว่า “ความเป็นพลเมืองที่ดีของชาติ” หมายถึงความเป็นคนดีมีศีลธรรมตาม
หลักพระพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นรากฐานของวัฒนธรรมไทย นอกจากนี้ รัฐควร
จัดหลักสูตรการศึกษาให้คนไทยส่วนใหญ่ได้ศึกษาพระพระพุทธศาสนา หรือนำ
หลักธรรมในพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในการพัฒนาการศึกษา เพ่ือกอบกู้
วิกฤติทางศีลธรรมในสังคมไทยที่เป็นอยู่ในปัจจุบันให้ดีขึ้น ด้วยเหตุผลสำคัญ 3 
ประการ คือ 
   1.  คนไทยส่วนใหญ่ ซึ่งเป็นพุทธศาสนิกชนควรมีความรู้ความ
เข้าใจ และปฏิบัติถูกต้องต่อศาสนาที่ตนนับถือ 
   2.  คนทุกคนที่อยู่ในสังคมไทย ควรเรียนรู้พระพระพุทธศาสนา
ในฐานะที่ เป็ นรากฐานของวัฒ นธรรมไทย เป็ นสถาบัน ใหญ่  และเป็ น



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 99 

สภาพแวดล้อมของสังคมไทย เพ่ือดำเนินชีวิตและทำงานหรือทำหน้าที่ที่เป็นส่วน
ร่วมของตน ในการพัฒนาสังคมไทยนั้นอย่างประสามกลมกลืน และได้ผลดี 
   3.  สังคมไทยอาศัยพระพระพุทธศาสนา เป็นแหล่งคำสอน
จริยธรรม และได้ยอมรับระบบ จริยธรรมตามหลักพระพระพุทธศาสนา เป็น
มาตรฐานที่ยึดถือปฏิบัติตลอดมา คนไทยจึงควรเรียนรู้พุทธจริยธรรม เพ่ือนำมาใช้
ในการพัฒนาชีวิตพัฒนาสังคมให้บรรลุประโยชน์และสันติสุข 
 การศึกษาพระพระพุทธศาสนานั้น อาจจัดแยกออกได้เป็น 2 หมวดใหญ่  
คือ 
   1. การศึกษาภาคเนื้อหา ได้แก่ ข้อมูลความรู้หรือสิ่งที่ควรรู้
เกี่ยวกับพระพระพุทธศาสนา ซึ่งคนไทยและพุทธศาสนิกชนควรจะต้องรู้ตาม
สมควรแก่ฐานะของตน และเพ่ือความเป็นชาวพุทธที่ดี  เช่น พุทธประวัติ  
ประวัติศาสตร์พระพระพุทธศาสนา ความรู้เกี่ยวกับสถาบันนพระพระพุทธศาสนา 
วัฒนธรรมประเพณีไทยที่เกี่ยวเนื่องกับพระพระพุทธศาสนา และหลักธรรมคำ
สอนในพระพระพุทธศาสนา 
   2.  การศึกษาภาคปฏิบัติการ ได้แก่ การพัฒนาผู้เรียนให้เป็น
บุคคลที่มีคุณภาพ ซึ่งพร้อมที่จะอยู่ร่วมด้วยดีและมีส่วนในการพัฒนาการศึกษา 
โดยเฉพาะรู้จักนำหลักคำสอนของพระพระพุทธศาสนามาใช้ปฏิบัติเพ่ือตอบสนอง
ความต้องการและแก้ปัญหาวิกฤติทางสังคมไทยได้ 
 อย่างไรก็ตาม หากหลักสูตรแกนกลางการศึกษาระดับขั้นพ้ืนฐานหัน
กลับมาทบทวนข้อผิดพลาดในอดีตแล้วหาแนวทางแก้ไขปัญหาดังกล่าวโดยยึด
การศึกษาที่มีพระพุทธศาสนาเป็นพ้ืนฐานทุกกลุ่มสาระ จึงเป็นที่หวังว่าสภาวะ
วิกฤติทางศีลธรรมในสังคมไทยคงจะลดลง และแนวคิดต่อแนวทางแก้ไขวิกฤติทาง
ศีลธรรมของผู้บริหารศึกษาธิการในปัจจุบัน คือมุ่งเน้นไปที่บทบาทของวัด บ้าน 
และโรงเรียน ให้มีส่วนร่วมในการเข้ามาขัดเกลาจิตใจของเด็กและเยาวชน และ



วารสารปณิธาน ปีท่ี 17 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถนุายน 2564) 

 

 

100 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

ฟ้ืนการสอนพระพุทธศาสนาวันอาทิตย์ให้จริงจังมากขึ้น พร้อมกับสร้างครอบครัว
ให้เข้มแข็ง ให้พ่อแม่พาลูกไปวัดฟังเทศน์ฟังธรรมร่วมกัน  คงจะเป็นรูปธรรม
มากกว่าเป็นนามธรรมทางความคิดมากขึ้นกว่าที่เป็นอยู่ 
 

เอกสารอ้างอิง 
 
จันทรานี สงวนนาม. (2553). ทฤษฎีและแนวปฏิบัติในการบริหารสถานศึกษา. 

กรุงเทพฯ : บุ๊คพ้อย. 
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต).(2528). ปรัชญาการศึกษาไทย. กรุงเทพฯ:   
 การศาสนา.    
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2534). ทางสายอิสรภาพของการศึกษาไทย.  
  กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2542). พระพระพุทธศาสนาพัฒนาคนและสังคม. 

กรุงเทพฯ: การศาสนา. 
พุทธทาสภิกขุ. (2527). การศึกษาคืออะไร.  กรุงเทพฯ:  สมชายการพิมพ์. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับ 
 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิจิตร  เกิดวิสิษฐ์. (2538). พุทธปรัชญากับการศึกษา. วารสารพุทธศาสน์ศึกษา,  

2 (3),22-41. 
ศักดา ปรางค์ประทานพร. (2526). ปรัชญาการศึกษา. กรุงเทพฯ:  โอเดียนสโตร์.  
สาโรช  บวัศรี. (2529). การศึกษาตามแนวพุทธศาสตร์. กรุงเทพฯ: เจริญผล. 
อำพล บุดดาสาร. (2559). ปรัชญาการศึกษาเพ่ือพัฒนามนุษย์แนวพุทธปรัชญา. 

กรุงเทพฯ : โปร์เท็กซ์. 


