
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 119 

 

อิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์ 
Specific Conditionality Ethics 

 
เทพพร มังธาน ี

Thepporn Mungtanee 
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยบูรพา 

Faculty of Humanities and Social Sciences, Burapha University 
Corresponding Author, e-mail: mungthanee@yahoo.com 

 
(Received: March 18, 2021 | Revised: April 8, 2021 | Accepted: May 18, 2021) 

 
บทคัดย่อ 

 
 จริยศาสตร์เป็นเรื่องของการตอบคำถามทีว่่า อะไรควรทำ อะไรไม่ควรทำ เราควรมี
ชีวิตอยู่อย่างไรและเราจะใช้เกณฑ์อะไรในการตัดสินถูก ผิด บทความนี้เสนอหลักอิทัปปัจจย
ตา เป็นแนวคิดที่ถอดมาจากหลักปฏิจจสมุปบาทอันเป็นหลักธรรมที่สำคัญในพุทธศาสนา 
เพื่อเป็นข้อพิจารณาเบื้องต้นในการสร้างมุมมองจริยศาสตร์จากโลกทัศน์แบบอิทัปปัจจยตา 
เรียกว่า อิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์โดยพิจารณาใน 3 ประเด็นหลัก ได้แก่ (1) อภิจริย
ศาสตร์ (Metaethics) เพื่อเสนอว่าสาระทางจริยธรรมแบบอิทัปปัจจยตามีสถานภาพอย่างไร  
เราสามารถนิยามความดีชั่วถูกผิดได้จริงหรือไม่  (2) จริยศาสตร์ในเชิงบรรทัดฐาน เพื่อเสนอ
คำตอบเกี่ยวกับจุดมุ่งหมายสูงสุดของชีวิตและเกณฑ์ตัดสินจริยธรรมบนพื้นฐานของหลักอิ
ทัปปัจจยตา (3) จริยศาสตร์ประยุกต์ เพื่อเสนอว่าอิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์มีแนวทางใน
การประยุกต์ใช้กับปัญหาจริยธรรมอย่างไร   
 
คำสำคัญ : อิทปัปัจจยตา, ปฏิจจสมุปบาท, พุทธจริยศาสตร์  
 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 
120 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

Abstract 
 

 Ethics is a philosophical concept that answers the question of what 
should be done, what should not be done, how should we live and ethical 
judgment or what do we use to judge right and wrong? The purpose of this 
article is to present the Idappaccayatā which is a concept that is taken from 
the Paṭiccasamuppāda which is an important principle in Buddhism to propose 
a preliminary consideration for creating an ethical viewpoint from the 
perspective view of the Idappaccayatā. This view is called Idappaccayatā -Ethics 
(specific conditionality ethics) by considering the three main issues: (1) 
Metaethics to propose the status of ethical and to consider whether and how 
we can define good, evil, right and wrong. (2) Normative ethics to offer answers 
about the ultimate goals of life and ethical judgment criteria on the basis of 
the principles of Idappaccayatā, ( 3) Applied ethics to propose how to apply 
Idappaccayatā -Ethics to ethical problems to solve current ethical problems.  
Keywords :  Idappaccayatā,  Paṭiccasamuppāda,  Buddhist ethics 
 
 
1.บทนำ 

เนื่องจากเราต้องสัมพันธ์กับคนอื่นเป็นสมาชิกของสังคมและเป็นส่วน
หนึ่งของโลกทางธรรมชาติ  เมื่อเราจะทำสิ่งใดก็ตาม นอกจากเราจะต้องคำนึงผล
ที่จะเกิดขึ้นแก่เราในด้านต่างๆ อย่างรอบคอบแล้ว เรายังจะต้องคำนึงผู้อื่นหรือ
สังคมและสิ่งแวดล้อมด้วย การกระทำของเรามีผลกระทบแก่ผู ้อื ่น  สังคมและ
สิ่งแวดล้อม เช่นเดียวกับการกระทำของผู้อื่นมีผลกระทบต่อเรา สังคมที่เราอยู่
และสิ่งแวดล้อมซึ่งมีอิทธิพลต่อเราไม่โดยตรงก็โดยอ้อม ดังนั้นจึงจำเป็นต้อง



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 121 

 

 

พิจารณาถึงสิ่งที่ควรทำ  ไม่ควรทำ  หรือตั้งคำถามว่า เราควรดำเนินชีวิตอย่างไร 
หรือเราควรใช้อะไรเป็นเกณฑ์ตัดสินการกระทำของเรา ซึ่งเป็นคำถามทางจริย
ศาสตร์ 

แม้ว่าในประวัติศาสตร์ของความคิดมนุษยชาติพยายามคำตอบที่ว่าเรา
ควรมีชีวิตอยู่อย่างไร  ชีวิตที่ดีเป็นอย่างไร  อะไรเป็นสิ่งที่ควรทำและไม่ควรทำ 
หรือเราจะใช้อะไรเป็นเกณฑ์ตัดสินดี ชั่ว ถูก ผิด ผ่านหลักการทางปรัชญาและ
ศาสนาต่าง ๆ อย่างหลากหลาย ภายใต้ชื่อของทฤษฎีจริยศาสตร์แบบต่างๆ   แต่
คำตอบสำหรับแต่ละชีวิตหรือของแต่ละคนในสังคมและวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน
นั้น ดูจะยังเป็นเรื่องซับซ้อนและยากที่ตอบได้  และในทางจริยศาสตร์ก็ถือว่า
ประมวลจริยธรรมต่างๆ ที่แต่ละสังคมยึดถือปฏิบัติ ก็ไม่พ้นที่จะถูกตั้งคำถาม  
พัฒนาการของแนวคิดทางจริยศาสตร์จึงมีความเคลื่อนไหวอย่างต่อเนื่อง   

สาระของพัฒนาการของแนวคิดทางจริยศาสตร์โดยสั งเขป อาจแบ่ง
ออกเป็น  4  กลุ่มหลัก  ได้แก่ กลุ่มแรก คือ กลุ่มท่ีถือเอาเจตนาและหลักการเป็น
ตัวตั้งในการตัดสินการกระทำ  (Nonconsequentialist  or  deonotological  
theories)  เป็นกลุ่มทฤษฎีทางจริยศาสตร์ที่ถือว่าเจตนาที่จะทำตามหน้าที่ทาง
ศีลธรรมเป็นเกณฑ์ในการตัดสินทางจริยธรรม  ไม่นำเอาผลที่เกิดขึ้นจากการ
กระทำมาเป็นเกณฑ์ตัดสิน  ไม่ว่าผลนั้นจะเป็นคุณหรือเป็นโทษต่อตนเองหรือ
ผู ้อ ื ่น เช ่น  จริยศาสตร์ของค้านท์  (Kant s  Moral  Theory)  (Immanuel  
Kant,  d,1804) กลุ ่มที ่สอง คือ กลุ ่มที ่ถ ือเอาผลที ่ตามมาของการกระทำ
(Consequence  of  act)เป็นตัวตัดสินการกระทำ  (Consequentialist  or  
teleological  theories)  กล่าวคือ เป็นกลุ่มทฤษฎีทางจริยศาสตร์ที่ถือว่าผลที่
จะเกิดขึ้นจึงเป็นตัวกำหนดความถูกผิดของการกระทำ  เช่น  ทฤษฎีประโยชน์
นิยม(Utilitarianism)  (Jeremy  Bentham,  d,  1832   John  Stuart  Mill,d,  



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 
122 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

1873) กลุ่มที่สาม คือ กลุ่มที่ถือว่าคุณลักษณะของบุคคลมีความสำคัญในการ
ตัดสินการกระทำของบุคคล  จริยศาสตร์ในแนวนี้เรียกว่า  จริยศาสตร์คุณธรรม 
(Virtue  ethics) เป็นกลุ่มทฤษฎีที่ให้ความสำคัญกับคุณลักษณะทางศีลธรรมของ
บุคคล (The Moral character) และกลุ่มที่สี่ คือ กลุ่มที่ให้ความสำคัญกับเรื่อง
ของสิทธิ (Right)  หรือเรื่องสิทธิมนุษยชนขั้นพ้ืนฐาน จริยศาสตร์ในแนวนี้เรียกว่า 
จริยศาสตร์แบบเสรีนิยมของปัจเจกบุคคล  (Liberal  individualism)  ถือว่าการ
กระทำที่ถูกต้องคือการปกป้องสิทธิเสรีภาพของบุคคล  เช่น สิทธิในการนับถือ
ศาสนา สิทธิที่จะมีชีวิตอยู่ สิทธิในการครอบครองทรัพย์สิน  สิทธิในการได้รับการ
รักษาพยาบาลอย่างเท่าเทียมกัน  เป็นต้น 
 การแบ่งกลุ ่มทฤษฎีทางจริยศาสตร์ดังกล่าวอาจจะยังไม่ครอบคลุม
แนวคิดทางจริยศาสตร์ได้ทั ้งหมด  เพราะระบบความคิดของนักปรัชญาและ
แนวคิดของศาสนานอกจะมีลักษณะเฉพาะเป็นของตัวเองแล้วยังขึ้นอยู่กับการ
ตีความหรือความเข้าใจของแต่ละคนด้วย   อีกทั้งยังไม่ครอบคลุมถึงการขยาย
ขอบเขตของปัญหาจริยศาสตร์ตามความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี เช่น  ปัญหาที่
เกี่ยวกับเทคโนโลยีที่ช่วยให้ตั้งครรภ์  การปลูกถ่ายอวัยวะมนุษย์  การโคลนนิ่ง
มนุษย์  ปัญหาเรื่องสิ่งแวดล้อม  และปัญหาจริยธรรมที่เกี่ยวกับดิจิทัล  เป็นต้น  

สำหรับการเสนอแนวคิดทางพุทธจร ิยศาสตร ์น ั ้น  นักปราชญ์ใน
พระพุทธศาสนาจะนิยมเสนอตามหลักธรรมคำสอนที่ปรากฏเป็นหลักฐานใน
คัมภีร์พระไตรปิฎกโดยนำเอาชุดหลักธรรมต่างๆ มาอธิบายเพื่อตอบคำถามทาง 
จริยศาสตร์อย่างเป็นระบบ โดยให้ความสำคัญกับหลักการที่เป็นโลกทัศน์พื้นฐาน
ของพระพุทธศาสนา          
 สำหรับบทความเรื่องอิทัปปัจจยตาในที่นี้  ผู ้เขียนจะนำเสนอแนวคิด
ทางจร ิยศาสตร ์ผ ่านหล ักปฏ ิจจสม ุปบาท   หร ือหล ักการท ี ่ถอดออกมา



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 123 

 

 

จากปฏิจจสมุปบาท ซึ่งเป็นหลักธรรมที่สำคัญในพระพุทธศาสนาที่มีพุทธพจน์
รับรองไว้ ทั้งนี้ ไม่ได้มุ่งแสดงความหมายของหลักธรรมที่ปรากฏในปฏิจจสมุป
บาทในเชิงจริยศาสตร์ หากแต่มุ่งถอดเอาวิธีคิดแบบปฏิจจสมุปบาทมาพยายามท่ี
จะสร้างแนวคิดพุทธจริยศาสตร์ภายใต้ชื่อว่าอิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์  

 
2. ความเป็นมาของหลักอิทัปปัจจยตา 
     อิทัปปัจจยตา ในที่นี้ เป็นหลักการที่ถอดมาจากหลักของปฏิจจสมุปบาท 
ซึ่งเป็นหลักธรรมชุดหนึ่งที่แสดงหลักการของพระพุทธศาสนาที่มีต่อโลกและชีวิต  
นับว่าเป็นหลักธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนา ดังมีพุทธพจน์รับรองไว้ว่า ผู้ใด
เห็นปฏิจจสมุปบาท ผู้นั้นชื่อว่า เห็นธรรม ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นชื่อว่าเห็นปฏิจจสมุป
บาท (ม.  มู.  12/306/270)      
 ปฏิจจสมุปบาท มาจากคำว่า ปฏิจจ แปลว่า อิงอาศัยกัน  เกี่ยวเนื่องกัน
หรือสัมพันธ์กัน  สํ แปลว่าพร้อมกันหรือด้วยกัน  และอุปปาท แปลว่า การเกิดขึ้น
แต่ความหมายในปฏิจจสมุปบาทนั้น รวมเอาการดับลงไว้ด้วย  ปฏิจจสมุปบาท  
จึงหมายถึงภาวะที ่อิงอาศัยกันเกิดขึ ้นพร้อมกันหรือดับลงพร้อมกัน  จาก
ความหมายข้างต้นปฏิจจสมุปบาทจึงมีทั้งกระบวนการที่อิงอาศัยกันเกิดขึ้นพร้อม
กันและกระบวนการที่อิงอาศัยกันดับลงพร้อมกัน     
 กระบวนการที ่อ ิงอาศัยกันเกิดขึ ้นพร้อมกันเร ียกตามพระบาลีว่า  
ปฏิจจสมุปบาทอนุโลมหรือทุกขสมุทัยวาร และเรียกเป็นสามัญว่า ปฏิจจสมุปบาท
สายเกิด  หมายถึง  กระบวนการที่อิงอาศัยกันเกิดขึ้นร่วมกันของทุกข์  หรือกอง
ทุกข์ในชีวิตทั้งปวงเกิดขึ้นเพราะเหตุปัจจัยที่อิงอาศัยกัน  ท่านแสดงไว้ให้เข้าใจ
ง่าย  คือเพราะมีอวิชชาเป็นปัจจัยจึงมีสังขาร  จนถึงเพราะมีชาติเป็นปัจจัย จึงมี



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 
124 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส ดังข้อความในพระไตรปิฎกที่
แสดงปฏิจจสมุปบาทอนุโลมว่า 
 เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย จึงมีสังขาร 
 เพราะสังขารเป็นปัจจัย จึงมีวิญญาณ 
 เพราะวิญญาณเป็นปัจจัย จึงมีนามรูป 
 เพราะนามรูปเป็นปัจจัย จึงมีสฬายตนะ 
 เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย จึงมีผัสสะ 
 เพราะผัสสะเป็นปัจจัย จึงมีเวทนา 
 เพราะเวทนาเป็นปัจจัย จึงมีตัณหา 
 เพราะตัณหาเป็นปัจจัย จึงมีอุปาทาน 
 เพราะอุปาทานเป็นปัจจัย จึงมีภพ 
 เพราะภพเป็นปัจจัย จึงมีชาติ 
 เพราะชาติเป็นปัจจัย จึงมีชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ 
โทมนัส อุปายาส เป็นอันว่ากองทุกข์ทั้งมวลนั่นย่อมเกิด ด้วยประการฉะนี้  (วิ.ม. 
4/1/1)  

ส่วนกระบวนการที่อิงอาศัยกันดับลงพร้อมกัน เรียกตามพระบาลีว่า 
ปฏิจจสมุปบาทปฏิโลมหรือทุกขนิโรธวาร  และเรียกเป็นสามัญว่า ปฏิจจสมุปบาท
สายดับ  หมายถึงกระบวนการที่อิงอาศัยกันดับลงพร้อมกันของทุกข์หรือกองทุกข์
ในชีวิตทั้งปวงดับลงพร้อมกันเพราะเหตุปัจจัยที่อิงอาศัยกัน ดังที่ท่านแสดงไว้ให้
เข้าใจง่าย  คือเพราะอวิชชาดับสังขารจึงดับ  จนถึงเพราะชาติดับ  ชรามรณะ โส
กะปร ิ เทวะท ุกข ์โทมน ัสอ ุปายาสจ ึงด ับ   ด ังข ้อความในพระไตรป ิฎกที่
แสดงปฏิจจสมุปบาทปฏิโลม ว่า 

 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 125 

 

 

 เพราะอวิชชานั่นแหละดับโดยไม่เหลือด้วยมรรคคือวิราคะ  
  สังขาร จึงดับ 
 เพราะสังขารดับ วิญญาณจึงดับ 
 เพราะวิญญาณดับ นามรูปจึงดับ 
 เพราะนามรูปดับ สฬายตนะจึงดับ 
 เพราะสฬายตนะดับ ผัสสะจึงดับ 
 เพราะผัสสะดับ เวทนาจึงดับ 
 เพราะเวทนาดับ ตัณหาจึงดับ 
 เพราะตัณหาดับ อุปาทานจึงดับ 
 เพราะอุปาทานดับ ภพจึงดับ 
 เพราะภพดับ ชาติจึงดับ 
 เพราะชาติดับ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส อุปายาส  
  จึงดับ เป็นอันว่า กองทุกข์ท้ังมวลนั่นย่อมดับ ด้วยประการฉะนี้  
             (วิ.ม. 4/1/1)  
 

การหยั่งรู ้ปฏิจจสมุปบาทถือว่า เป็นการเข้าใจโลกและชีวิตตามหลัก
พระพุทธศาสนา พระพุทธองค์เองหลังจากตรัสรู้แล้วทรงมนสิการปฏิจจสมุปบาท
ตลอดปฐมยามในราตรี   ดังข้อความในพระไตรปิฎกว่า  โดยสมัยนั้น พระผู้มีพระ
ภาคพุทธเจ้า แรกตรัสรู้ ประทับอยู่ ณ ควงไม้โพธิพฤกษ์ใกล้ฝั่งแม่น้ำเนรัญชรา ใน
อุรุเวลาประเทศ ครั้งนั้น พระผู้มีพระภาคประทับนั่งด้วยบัลลังก์เดียวเสวยวิมุตติ
สุข ณ ควงไม้โพธิพฤกษ์ตลอด ๗ วัน และทรงมนสิการปฏิจจสมุปบาทเป็นอนุโลม
และปฏ ิโลม ตลอดปฐมยามแห ่งราตร ี  …..(ข ้อความระหว ่างน ี ้ เป ็นการ
แสดงปฏิจจสมุปปบาททั้งอนุโลมและปฏิโลมดังที่นำเสนอแล้วข้างต้น)  ...ลำดับ



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 
126 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

นั้น พระผู้มีพระภาคทรงทราบเนื้อความนั้นแล้ว จึงทรงเปล่งอุทานนี้ในเวลานั้นว่า
เมื่อใดแล ธรรมทั้งหลาย ปรากฏแก่พราหมณ์ผู้มีเพียรเพ่งอยู่ เมื่อนั้น ความสงสัย
ทั้งปวงของพราหมณ์นั้นย่อมสิ้นไป เพราะมารู้ธรรมพร้อมทั้งเหตุ  (วิ.ม. 4/1/1-2)  
จากนัยของปฏิจจสมุปบาทได้แสดงความจริงตามหลักพระพุทธศาสนาว่า สรรพ
สิ่งอิงอาศัยกันเกิดขึ้นและดับลง  หลักการดังกล่าว เป็นสรุปเป็นหลักสากลของ
โลกและชีวิตโดยเริ่มจากหลักท่ีว่า  เพราะสิ่งหนึ่งเป็นเหตุเป็นปัจจัย หรืออาศัยกัน
จึงทำให้อีกสิ่งหนึ่งเกิดขึ้น  แล้วยืนยันความเป็นเหตุปัจจัยที่เป็นหลักการสากลว่า  
เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น เมื่อสิ่งนี้ไม่มี  สิ่งนี้ก็ไม่มี  
เพราะสิ่งนี้ดับไป  สิ่งนี้จึงดับไปด้วย  (สํ.นิ.16/21/34) 
 การดำรงอยู่ของสิ่งต่างๆ ตามหลักปฏิจจสมุปบาทนี้ได้รับการตีความและ
นำเสนอโดยพระอรรถกถาจารย์ในอดีตและพระเถระผู้เป็นพหูสูตร่วมสมัยในฝ่าย
เถรวาท เช่น พระพุทธโฆสาจารย์ ได้แสดงลักษณะกฎแห่งปฏิจจสมุปบาทไว้ว่า 
เป็นตถตา  หมายถึง ความเกิดขึ้นตามปัจจัยที่คงตัว คือ ผลจะเกิดขึ้นจากปัจจัย
กลุ่มหนึ่งโดยที่ผลนั้นจำเป็นต้องเกิดขึ้นเสมอ เป็นอวิตถตา หมายถึง การเกิดขึ้น
ของปัจจัยทำให้เกิดผลเช่นนั้นแน่นอนในการเกิดขึ้นของปัจจัยที่พอดีย่อมทำให้
เกิดผลเช่นนั้นตามมาเสมอ  เป็นอนัญญตา หมายถึง การเกิดผลอย่างหนึ่งจะไม่มี
เพราะผลของปัจจัยส่วนอื ่นที ่ไม่ใช่เหตุของตัวมันเองหรือเหตุอย่างหนึ ่งจะ
ก่อให้เกิดผลอีกอย่างหนึ่งไม่ได้  และเป็นอิทัปปัจจยตา หมายถึง การรวมกันของ
เหตุปัจจัย คือ แสดงให้เห็นว่า เมื่อมีเหตุปัจจัยอย่างนั้นย่อมก่อให้เกิดผลเช่นนั้น
แน่นอน (วิสุทฺธิ. 3/308) 
 นอกจากคำว่า อิทัปปัจจยตา จะถูกใช้เป็นคำเรียกปฏิจจสมุปปบาทแล้ว 
ปฏิจจสมุปปบาทนี้ บางที่เรียกชื่อเต็มเป็นคำซ้อนว่า อิทัปปัจจยตาปฏิจจสมุปบาท 
(ภาวะที่อันนี ้ๆ มี เพราะอันนี ้ๆ เป็นปัจจัย หรือประชุมแห่งปัจจัยเหล่ านี้ๆ) 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 127 

 

 

กล่าวคือ การที่ธรรมทั้งหลายอาศัยกันเกิดขึ้นพร้อม) ในคัมภีร์ท้ายๆ ของพระ
สุตตันตปิฎก และในพระอภิธรรมปิฎก มีคำเรียกปฏิจจสมุปบาทเพิ่มขึ้นอีกอย่าง
หนึ่งว่า ปัจจยาการ (อาการที่เป็นปัจจัยแก่กัน) เนื่องจากปฏิจจสมุปบาทแสดง
อาการที่ธรรมทั้งหลายเป็นปัจจัยแก่กันต่อเนื่องไปเป็นวงจรหรือหมุนเป็นวงวน 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553 น.194) 

นักปราชญ์ในพุทธศาสนาบางท่าน ถือว่า อิทัปปัจจยตา เป็นหัวใจ
ของปฏิจจสมุปบาท  เมื่อเข้าใจหลักอิทัปปัจจยตา ก็ชื่อว่าเข้าใจหลักปฏิจจสมุป
บาท และอิทัปปัจจยตายังเป็นชื่อของมัชฌิมาปฏิปทาเป็นทางสายกลางชนิดสูงสุด 
ผู้ที่เข้าถึงอิทัปปัจจยตาจะไม่แล่นไปสุดโต่งหรือความเป็นคู่ตรงกันข้ามทุกชนิด  
การศึกษาก็ดี การปฏิบัติก็ดี แม้การแสดงธรรมก็ดี สูงสุดอยู่ที่เรื่องอิทัปปัจจยตา
(ปฏิจจสมุปบาท) และจุดตั ้งต้นของการบรรลุถึงนิพพานนั้นอยู ่ที ่การเข้าถึง         
อิทัปปัจจยตา  (พุทธทาสภิกขุ,  2537, น. 15) 

 

3. ความหมายและโลกทัศน์แบบอิทัปปัจจยตา    
 อิทัปปัจจยตา  แปลตามรูปศัพท์ได้ว่า  ความมีสิ่งนี้ เป็นปัจจัย  สิ่งนี้  จึง
มีหรือเกิดขึ้น หมายถึงทุกสิ่งมีปัจจัยแห่งการเกิดและดับ  เมื่อปัจจัยแห่งการเกิดมี
แก่สิ ่งใด  สิ่งนั้นก็เกิดขึ้นหรือมีอยู่  เมื่อไม่มีปัจจัยแก่สิ ่งใด  สิ่งนั้นก็ไม่เกิดขึ้น
หรือไม่มีอยู่ 
   อิทัปปัจจยตายังมีชื่อที่เรียกแทนได้อีก  คือธัมมัฏฐิตตา (ความตั้งอยู่ตาม
ธรรมดา) ธัมมนิยามตา(ความแน่นอนตามธรรมดา)  ตถตา (เป็นอยู่อย่างนั ้น)  
อวิตถตา (ไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้น)  และอนัญญตา  (ไม่เป็นไปโดยประการ
อ่ืน)  ( สํ.นิ.16/20/26) 
 โลกทัศน์แบบอิทัปปัจจยตาในพุทธศาสนา  หมายถึง โลกทัศน์ที่ว่า สรรพ
สิ่งอิงอาศัยกันเกิดขึ้นและดับลงหรือเพราะสิ่งหนึ่งเป็นปัจจัยจึงทำให้อีกสิ่งหนึ่ง



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 
128 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

เกิดขึ้นและดับลง  เป็นกฎธรรมชาติหรือกฎธรรมดาที่มีอยู่เองโดยไม่มีใครสร้าง   
อิทัปปัจจยตามีข้อสรุปยืนยันเป็นหลักสากลว่า   
  เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงม ี
  เพราะสิ่งนี้เกิดข้ึน  สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น 
 เมื่อสิ่งนี้ไม่มี  สิ่งนี้ก็ไม่มี 
  เพราะสิ่งนี้ดับไป  สิ่งนี้จึงดับตามไปด้วย ( สํ.นิ. 16/21/27) 
 
 หลักอิทัปปัจจยตาแสดงให้เห็นสัจธรรมที่ว่า เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี ฯลฯ  
เป็นภาวะที่เลี่ยงไม่ได้  สิ่งต่างๆ  อิงอาศัยกัน  เกิดข้ึน  เปลี่ยนแปรไป  และดับไป  
ไม่มีสิ่งใดๆ  ที่ดำรงอยู่อย่างเป็นตัวตนถาวร  เพราะสิ่งต่างๆ  เกิดจากการรวมตัว
กันหรืออิงอาศัยกันของเหตุปัจจัย  ดังนั้น การที่จะเข้าใจสิ่งต่างๆ  จะต้องสืบสาว
หาเหตุปัจจัยต่างๆ  ที่สัมพันธ์สืบทอดกันมาของสิ่งหรือปรากฏการณ์ต่างๆ  การ
ค้นหาด้วยวิธีดังกล่าวจะทำให้มองเห็นความเป็นจริงของสิ่งหลายว่า  ไม่ได้ตั ้งอยู่
ลอยๆ  ไม่ได้เกิดขึ้นลอยๆ  ไม่ได้ดำรงอยู่อย่างเป็นอิสระจากสิ่งอื่นๆ  และไม่ได้
ดำรงอยู่โดยตัวของมันเอง  แต่เกิดขึ้นด้วยอาศัยเหตุปัจจัยและดับไปด้วยการดับ
ไปแห่งเหตุปัจจัย ทั้งนี้ การเกิดขึ้นของการเห็นความจริงดังกล่าว จะเป็นไปเอง
เมื่อมีเหตุปัจจัยพร้อม (พระเทพเวที  (ประยุทธ์  ปยุตฺโต), 2532, น. 165) 
 หลักการคิดที่ถอดมาจากหลักปฏิจจสมุปบาทข้างต้นนี้ เรียกว่า หลัก     
อิทัปปัจจยตา และเมื ่อนำมาสร้างเป็นข้อเสนอทางจริยศาสตร์ จึงเรียกว่า            
อิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์  ทั้งนี้ เพ่ือเป็นแนวคิดจริยศาสตร์แนวพุทธที่มาจาก
หลักธรรมสำคัญของพระพุทธศาสนา 

 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 129 

 

 

4. อิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์ 
 ในที่นี ้ผู ้เขียนจะพิจารณาประเด็นสำคัญทางจริยศาสตร์จากโลกทัศน์
แบบอิทัปปัจจยตา  ใน 3 ประเด็นหลัก  ได้แก่  (1)  อภิจริยศาสตร์ (Metaethics) 
โดยพิจารณาว่า  อิทัปปัจจยตาเสนอเรื่องสาระทางจริยธรรมว่า มีสถานภาพ
อย่างไร เราสามารถนิยามความดี  ชั่ว  ถูก  ผิดได้หรือไม่อย่างไร  (2) จริยศาสตร์
ในเชิงบรรทัดฐาน  (Normative  ethics) โดยพิจารณาว่า อิทัปปัจจยตาเสนอ
คำตอบเกี่ยวกับจุดมุ่งหมายของชีวิต  กฎเกณฑ์การกระทำอันจะนำไปสู่จุดหมาย
ของชีวิต  และเกณฑ์ตัดสินจริยธรรมไว้อย่างไร  (3)  จริยศาสตร์ในเชิงประยุกต์ 
(Applied  ethics) โดยพิจารณาว่า  อิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์มีแนวทางใน
การวิเคราะห์ปัญหาจริยธรรมในปัจจุบันอย่างไร 
 4.1 อิทปัปัจจยตาทางอภิจริยศาสตร์ 
      อภิจริยศาสตร์  (Metaethics) ที่มุ่งพิจารณาความหมายของภาษา
ทางศีลธรรม ที่ใช้ในงานปรัชญา  เพื่อให้ความหมายที่ชัดแจ้งแก่แนวคิดทาง
ปรัชญา มุ่งเสนอความจริงในเชิงประจักษ์ว่า อะไรเป็นอะไร โดยทั่วไปคำตอบ
เกี่ยวกับสาระของค่าทางจริยธรรมว่า มีอยู่อย่างไรนั้น  สรุปได้เป็นสองแนวหลัก
คือ  1)  กลุ่มทฤษฎีพุทธิปัญญานิยม (Cognitive  theories)  ถือว่าจริยธรรมมี
สาระของตัวเองอยู่จริง  จากประสบการณ์และเราสามารถมีความรู้ทางจริยธรรม 
(ด้วยการหยั่งรู้หรือญาณ /Intuition) ที่จะพิจารณาข้อตัดสินใด ๆ  ว่าเป็นจริง
หรือเท็จได้  2)  กลุ ่มทฤษฎีอพุทธิป ัญญานิยม (Non-Cognitive  theories) 
ปฏิเสธข้อเสนอของกลุ่มแรก  โดยถือว่า สาระหรือความรู้ทางจริยธรรมไม่ได้มอียู่
จริงในตัวมันเองอย่างเป็นปรนัยดังที่แนวคิดแรกพยายามเสนอ  เราไม่อาจตัดสิน
ความจริง/เท็จของเรื่องนี้ได้  โดยทั่วไปแล้วคนเราใช้ข้อความทางจริยธรรมตาม
อารมณ์ความรู้สึกหรือตามผลที่เราต้องการให้เป็น (เช่น เราเห็นว่าอำนาจเบ็ดเสร็จ



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 
130 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

เป็นสิ่งที่ดี  เราก็หาเหตุผลมาสนับสนุนระบบอำนาจนิยม) และเหตุผลที่ยกมานั้น
ก็เป็นเพียงเครื่องมือเพื่อจูงใจให้ผู ้อื ่นเห็นด้วยกับตนเท่านั้น  (James  Fieser, 
2000, p.139) 
 นอกจากสองกลุ่มหลักนี้แล้ว ยังมีแนวคิดที่แสดงให้เห็นว่า จริยธรรมมี
สาระของตัวเองอยู่ตามความเข้าใจของชุมชนต่างๆ  ซึ่งมีนัยว่าสาระทางจริยธรรม
มีอยู่จริงในตัวมันเองอาจจัดเข้าในกลุ่มแรกได้  หากพิจารณาแนวคิดหลังจะเห็นได้
ว่า  สาระทางจริยธรรมนั้นมีอยู่จริง  ทั้งมิใช่มีอยู่อย่างเดียว หากแต่มี อยู่อย่าง
หลากหลาย การพิจารณาว่า อิทัปปัจจยตามีคำตอบเกี่ยวกับเรื่องค่าทางจริยธรรม
อย่างไรนั้น  เราอาจจะเริ่มจากแนวคิดที่ขัดแย้งอิทัปปัจจยตาหรือแนวคิดที่ขัด
กับปฏิจจสมุปบาท (พุทธทาสภิกขุ, 2524, น. 145) 
 การตอบคำถามที่ว่าสาระหรือค่าทางจริยธรรมมีอยู่จริงหรือไม่ จากการ
วิเคราะห์ด้วยเหตุผลหรือการนิรนัยและจากประสบการณ์หรืออุปนัยก็ตาม จะยัง
ไม่ได้ทำให้คำถามข้างต้นมีคำตอบที่แน่นอน  จากหลักอิทัปปัจจยตาสามารถเสนอ
คำตอบที่เป็นกลางทางจริยศาสตร์ได้ เพียงว่า “… เมื่อมีปัจจัยที่ทำให้ความดีมี  
ความดีก็มีหรือเกิดขึ้นเมื่อไม่มีปัจจัยที่ทำให้ความดีมี  ความดีไม่ก็มีหรือดับไป…” 
การตอบในลักษณะนี้มีปัญหาในเชิงหลักการและแนวปฏิบัติ เพราะเหมือนกับ
ไม่ได้เสนออะไรที่จะนำให้เป็นแนวปฏิบัติได้ ข้อเสนอของอิทัปปัจจยตา  จึงมี
ปัญหาอย่างน้อยสองประการที่ควรจะทำให้กระจ่าง  คือ  1) ข้อเสนอดังกล่าว
หมายความว่าอย่างไร  (บางท่านอาจตีความว่า การตอบในลักษณะดังกล่าวเป็น
เหมือนการไม่ตอบ) 2) ข้อเสนอดังกล่าว จะทำให้การนิยามความดี  ชั่ว  ถูก  ผิด 
ในพุทธจริยศาสตร์เป็นไปได้หรือไม่ อย่างไร   
 สำหรับปัญหาแรกกล่าวได้ว่าอิทัปปัจจยตาเสนอคำตอบที่เป็นกลางทางจ
ริยศาสตร์ว่ามีความดีที่เกิดจากเหตุปัจจัย  ดังนั้นเราจึงพิจารณาต่อไปว่าความดีที่



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 131 

 

 

เกิดจากเหตุปัจจัยหมายความว่าอย่างไร  อาจจะตอบได้ว่า หมายถึง  ความดีที่
ไม่ได้มีอยู่ลอยๆ โดยไม่มีสิ่งอื่นเป็นปัจจัยให้เกิด การตอบเช่นนี้ ยังไม่ได้ให้อะไร
ใหม่เพราะเป็นเพียงการเปลี่ยนคำพูด   การอธิบายความหมายของข้อความ
ดังกล่าวอาจจะง่ายขึ้น  ถ้าเราลองอธิบายโดยการวิเคราะห์ศัพท์คำว่า  ดี  มาจาก
คำบาลีว่า  กุสละ หมายถึง ความดี ความฉลาด ซ่ึงรากเหง้าหรือเหตุปัจจัยพื้นฐาน
ที่ทำให้เกิด  3 อย่าง คือ ความไม่โลภ ความไม่คิดประทุษร้าย และความไม่
หลง หากพิจารณาโดยความหมายแล้ว คำว่า  กุสละ  ไม่ได้หมายถึง  ดี  อย่าง
เดียว  แต่ยังหมายถึง  ความรู้ (ไม่หลง) หรือความฉลาดในเรื่องนั้นด้วย  ความดี
จึงกุศลจิตที่ไม่โลภไม่โกรธและความรู้ (ไม่หลง) ไว้ด้วย  การเข้าใจความหมายของ
คำว่า ดี  ในแง่นี้  นอกจากจะทำให้เราสามารถแยกตามหลักอิทัปปัจจยตาได้
หลายนัย เช่น เพราะมีความรู้เป็นปัจจัย  ความดีจึงมี ซึ่งทำให้ตอบปัญหาที่ว่า  ดี
แล้วไม่ฉลาด (ดีแล้วโง่)  จัดเป็นความดีได้หรือไม่ ได้ด้วย 
 หากกุศลหร ือความด ีไปเช ื ่อมก ับกรรมเป็นก ุศลกรรม  (บาล ี เป็น  
กุสลกมฺมํ)  ที่แปลว่ากรรมดี  ก็ยิ่งมีปัจจัยมาเกี่ยวข้องมากขึ้น  และปัจจัยที่มา
เกี่ยวข้องต้องเป็นปัจจัยฝ่ายกุศล คือ  อโลภะ  (ความไม่โลภ)  อโทสะ  (ความไม่
โกรธ)  และ  อโมหะ  (ความไม่หลง)  นั่นคือ  กรรมด ี คือ  การกระทำที่นอกจาก
จะมีความฉลาด/รู้ (อโมหะ) เป็นปัจจัยแล้วยังต้องเป็นการกระทำที่ไม่โลภและไม่
โกรธเป็นปัจจัยด้วย  กล่าวแบบอิทัปปัจจยตาได้ว่า  เพราะมีการกระทำที่ไม่โลภ  
ไม่โกรธ  ไม่หลง เป็นปัจจัย  กุศลกรรมจึงมี  (เพราะสิ่งนี้ม ี สิ่งนี้  จึงม)ี 
 ส่วนการตอบคำถามข้อสองนั้น สืบเนื่องมาจากข้อแรกหรือเพราะข้อแรก
เป็นปัจจัย  จึงทำให้มีข้อสอง  กล่าวคือ  เพราะการยืนยันถึงการมีอยู่ของความดี
เพราะเหตุปัจจัยในข้อแรก เราจึงกล่าวได้ว่า  ในทางพุทธจริยศาสตร์สามารถ
นิยามความดีได้  การนิยามในที่นี ้เป็นการยืนยันถึงความมีอยู่ของความดีตามเหตุ



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 
132 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

ปัจจัย  เพราะการที่เรานิยามสิ่งใดได้  แสดงว่า สิ่งนั้นมีอยู่จริง (ตามเหตุปัจจัย)  
ถ้าหากความดีมีอยู่ในลักษณะดังกล่าวในข้อหนึ่ง  เราก็สามารถนิยามความดีได้  
โดยนัยนี้เราจึงสามารถนิยามศัพท์ทางจริยธรรมอื่นๆ  เช่น  ถูก  ผิด  ควร  และไม่
ควรได้ 
 มีข้อที่พึงทราบเก่ียวกับการนิยามคือ  ในแง่ปรมัตถ์  การนิยาม  หมายถึง  
การสมมติบัญญัติหรือโลกแห่งการตั้งชื ่อ เป็นการนำสัจธรรมที่เป็นนามธรรม
ล้วนๆ  ไปสู่โลกของภาษาซึ่งเป็นโลกใหม่ที่ซ้อนอยู่ในโลกเดิม   ถ้าไม่เข้าใจเหตุ
ปัจจัยเพียงพอหรือไม่เข้าใจอิทัปปัจจยตา  การสมมติบัญญัติสิ่งต่างๆ  ก็อาจจะไม่
ตรงกับความจริง  ซึ่งนำไปสู่โลกของภาษาที่ไม่จริงซ้อนทับโลกของความจริงขึ้น
เรื ่อยๆ ดังนั ้น ถึงแม้จะนิยามความดีได้ หากปราศจากความเข้าใจตามหลัก        
อิทัปปัจจยตาแล้ว  สิ่งที่นิยามและความเข้าใจในสิ่งที่นิยามก็อาจไม่ตรงความจริง
ได้ (พระมหาอุทัย  ญฺาณธโร, 2539, น.114) 
 อาจกล่าวได้อีกว่า การอธิบายค่าทางจริยธรรมในแง่ของอิทัปปัจจยตา
ที่ว่า 1) ตถตา  คือ  สิ่งต่างๆ  เป็นอยู่อย่างนั้น  เกิดขึ้นตามปัจจัย  ผลที่เกิดขึ้น
จากปัจจัยกลุ่มหนึ่งนั้น  เป็นผลที่จำเป็นต้องเกิดขึ้นเสมอ  2) อวิตถตา  คือ  การ
เกิดขึ้นหรือมีอยู่ของสิ่งต่างๆ  ย่อมไม่ผิดไปจากความเป็นอย่างนั้น 3) อนัญญตา  
คือ  การเกิดขึ้นหรือมีอยู่ของสิ่งต่างๆ  ย่อมไม่เป็นไปโดยประการอื่น  เป็นการ
ยืนยันถึงการกระทำเหตุปัจจัยที่ถูกต้องเพื่อให้เกิดผลตามเป้าหมาย หรือยืนยันถึง
เหตุอันเป็นที่มาของผลตามความเป็นจริง 
 
 4.2 อิทัปปัจจยตากับจริยศาสตร์เชิงบรรทัดฐาน   
      จริยศาสตร์ในเชิงบรรทัดฐาน  (Normative  Ethics)  ที่มุ่งเสนอว่า 
อะไรควรไม่ควร  เป็นจริยศาสตร์ที่วิเคราะห์ความหมายของชีวิตที่ดี  และเกณฑ์



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 133 

 

 

ตัดสินจริยธรรมหรือให้เหตุผลสนับสนุนว่า อะไรควร  ไม่ควรเช่น อัตตนิยม 

(Egoism) ปรัตถนิยม (Altruism) ประโยชน์นิยม (Utilitarianism) จริยศาสตร์
ของคานท์ (Kant’s Ethics)  เป็นต้น     
 จะเห็นได้ว่า นอกจากจะใช้ทฤษฎีที่มีอยู่แล้วอธิบายสิ่งที่ดี  ชั่ว  ผิดถูก
แล้ว  ยังสามารถใช้มุมมองแบบสำรวจโดยย่อเพื ่อตรวจสอบพฤติกรรมทาง
จริยธรรมของมนุษย์และสร้างองค์ความรู้ทางจริยศาสตร์ขึ้นมาจากฐานข้อมูลที่ได้
ใหม่  ตลอดจนการตั้งคำถามระบบศีลธรรมในสังคมต่างๆ  โดยอาศัยทฤษฎีทางจ
ริยศาสตร์เป็นเครื่องในการวิเคราะห์ปัญหาทางจริยธรรม  อาจเรียกรวมจริย
ศาสตร์แนวนี้ว่า จริยศาสตร์ในเชิงทฤษฎี  (Theoretical  Ethics)   
 ในประเด็นที่สองนี้ จะพิจารณาว่า อิทัปปัจจยตา  เสนอคำตอบเกี่ยวกับ
จุดมุ่งหมายในชีวิต  การกระทำอันจะนำไปสู่จุดมุ่งหมายในชีวิตอย่างไร  และ      
อิทัปปัจจยตาทางจริศาสตร์เกี่ยวข้องกับเกณฑ์ตัดสินจริยธรรมอย่างไร 
 ในด้านจุดหมายสูงสุดของชีวิต  เมื่อหลักอิทัปปัจจยตายืนยันว่า สิ่งต่างๆ  
เกิดขึ้นและดับลงเพราะเหตุปัจจัย  ย่อมเป็นการยืนยันถึงความไม่มีตัวตนที่ถาวร
ของสรรพสิ่ง  ดังนั้น เราจึงสรุปสาระคำสอนทางจริยธรรมได้ว่า  สิ่งทั้งปวงไม่ควร
เข้าไปยึดมั่น  เพราะเป็นเพียงกระแสของเหตุปัจจัย  ในเบื้องต้นสอนให้พิจารณา
ว่า  ไม่ควรเข้าไปยึดมั่นเบญจขันธ์ว่า เป็นเรา  และของเรา  และสืบเนื่องไป
ตลอดจนรับรู้โลกและสรรพสิ่งโดยไม่มีเราเข้าไปเกี่ยวข้อง  ให้รับรู้อย่างที่มันเป็น
ตามเหตุปัจจัย (อิทัปปัจจยตา)     
 เมื่อเป็นดังนี้  หลักการปฏิบัติทั้งหมดในพุทธศาสนา จึงเป็นหลักที่โน้มนำ
ผู้ปฏิบัติไปสู่ความไม่ยึดมั่น ถือมั่น หรือละอุปาทานทั้งปวง  การบรรลุถึงความไม่
ยึดมั่นถือมั่นดังกล่าวเรียกว่า นิพพาน  ซึ่งถือเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดหรือความดี
สูงสุดในชีวิต  และในพุทธจริยศาสตร์มีระเบียบปฏิบัติที่จะทำให้บรรลุเป้าหมาย



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 
134 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

ดังกล่าวอย่างชัดเจน (เรียกว่าข้อปฏิบัติที่เป็นทางสายกลางหรือมัชฌิมาปฏิปทา )  
และถือว่าเป็นหน้าที่ขั้นมูลฐานของมนุษย์ในอันที่จะต้องพยายามให้บรรลุความดี
สูงสุดของชีวิต  และผู้ที่ได้บรรลุความดีดังกล่าวได้ชื่อว่าทำหน้าที่ที่ควรทำทั้งปวง
ของตนเรียบร้อยแล้ว (กตกรณียา) (เค.เอ็น.  ชยติเลเก., 2532, น. 41)  
 ปัญหาประการหนึ่งที ่ต ้องพิจารณาในที่นี้  ก็คือ  หลักอิทัปปัจจยตา
สัมพันธ์การบรรลุเป้าหมายในชีวิต(นิพพาน) อย่างไร  ตามหลักอิทัปปัจจยตาแล้ว
กระบวนการเกิดขึ้นของการรู้แจ้ง (นิพพาน)  จะมีลักษณะเป็นอิทัปปัจจยตา 
ความหมายในทางปฏิบัตินั้นแสดงให้เห็นว่า  การเกิดขึ้นของกระแสฝ่ายดีไปจนถึง
นิพพานนั้น  เกิดขึ้นในลักษณะอิทัปปัจจยดังเช่นปฏิจจสมุปปบาทสายดับที่ว่า 
เพราะความจางคลายดับไปโดยไม่เหลือแห่งอวิชชานั่นแล  สังขาร  จึงดับ  เพราะ
ความดับแห่งสังขาร  วิญญาณ  จึงดับ….ฯลฯ……เพราะความดับแห่งชาตินั่นแล  
ชรา  มรณะ  โสกะ  ปริเทวะ  ทุกขะ  โทมนัส  อุปายาสะ  ทั้งหลาย  จึงดับไปสิ้น 
ความดับแห่งกองทุกข์ทั้งสิ้นนี้  ย่อมมีด้วยอาการอย่างนี้ . (สํ.นิ.16/15/17–18) 
โดยที่สุด เมื่อหยั่งรู้อิทัปปัจจยตาโดยการปฏิบัติแล้ว ความสงสัยในเชิงทฤษฎีก็จะ
หายไป ดังที่ท่านพุทธทาสภิกขุกล่าวไว้ว่า “จนกว่าจะถึงอิทัปปัจจยตาด้วยการ
ปฏิบัติ ความรู้สึกเป็นปรัชญาก็จะหายไป กลายเป็นปรมัตถธรรมล้วนๆ (พุทธทาส
ภิกขุ,  2537, น. 57) 
 จะพบว่า เมื ่อปฏิบัติถูกต้อง กระแสธรรมที่จะนำไปสู ่ความรู ้แจ้งจะ
เกิดขึ้นในลักษณะเป็นเหตุปัจจัยของกันและกันจนบรรลุความสิ้นทุกข์ทั้งปวง 
กล่าวได้ว่าในแง่ของการบรรลุเป้าหมายในชีวิตของปัจเจก   การสร้างเหตุปัจจัย
จากการปฏิบัติจนทำให้เกิดกระแสแห่งนิพพานหรือที่เรียกว่าหยั่งลงสู่กระแสแห่ง
การรู้แจ้งก็จะนำไปสู่เป้าหมายในระดับโลกุตตระอันเป็นเป้าหมายภายในตัวบุคคล 
ส่วนเป้าหมายภายนอก เช่น ความสุขแบบสามัญทั่วไป การมีปัจจัยพื้นฐานในการ



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 135 

 

 

ดำรงชีวิต หรือความสำเร็จในชีวิตด้านอ่ืนๆ ที่อาศัยโครงสร้างของสังคมนั้นๆ การ
สร้างเหตุปัจจัยภายในของปัจเจกบุคคลอย่างเดียวนั้น ไม่อาจรับรองว่าจะประสบ
ผลสำเร็จหรือไม่  หลักอิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์จะเปิดโอกาสให้แสวงหาเหตุ
ปัจจัยภายนอกต่างๆ ที่เป็นองค์ประกอบของโครงสร้างทางสังคมอันอาจจะเป็นทั้ง
สิ่งสนับสนุนและอุปสรรคต่อการบรรลุเป้าหมายของชีวิตทางโลกย์ แทนที่จะมอง
แต่คุณสมบัติภายในตัวบุคคล เช่น ความขยันหมั่นเพียร อดทนต่อความลำบาก
ต่างๆ เพียงด้านเดียว จะต้องสืบสาวถึงเหตุปัจจัยที่เป็นโครงสร้างของสังคมด้วย 
และดูเหมือนว ่าระบบจร ิยธรรมตามแนวที ่ปรากฏในคัมภ ีร ์จะสนับสนุน
เป้าหมายโลกุตตระของปัจเจกบุคคลเท่านั้น สำหรับเป้าหมายชีวิตทางโลกนั้น
จะต้องใช้การศึกษาแบบอิทัปปัจจยตาเพื่อให้เห็นถึงเหตุปัจจัยในแต่ละด้านแต่ละ
กรณีและการสร้างเหตุปัจจัยให้เหมาะสมสามารถทำให้บรรลุเป้าหมายในระดับ
โลกิยะในแต่ละสังคมนั้นมีรายละเอียดต่างกันมาก  
 ในส่วนของเกณฑ์ตัดสินจริยธรรม ตามแนวพุทธจริยศาสตร์สามารถสรุป
แนวทางเพ่ือใช้เป็นเกณฑ์ตัดสินจริยธรรมได้  3  ข้อ  คือ 1) ใช้มโนธรรมสำนึก 2) 
เทียบกับมติของผู้รู้ 3) ดูผลที่เกิดขึ้น (องฺ.ติก. 20/505/241)   

สำหรับคำอธิบายของเกณฑ์ทั้ง  3  ข้อ  ได้แก่ 
1) การใช้มโนธรรม   นอกจากจะเป็นตัวยืนยันเจตนาว่า เป็นกุศลหรือ

อกุศลหรือไม่อย่างไรแล้ว  โดยปกติ ถ้ามโนธรรมเกิดขึ้นก่อนทำ ก็จะทำให้เลือก
ทำตามมโนธรรมสำนึก ซึ่งอาจเรียกว่า เป็นเสียงเรียกร้องให้ทำในสิ่งที่ถูกต้องที่มา
จากภายในมากกว่าอำนาจภายบังคับภายนอก  ยิ่งหากอำนาจภายนอกยิ่งใหญ่จน
อาจทำลายปกติสุขของชีวิต ผู้ที่มีมโนธรรมเข้มแข็งจนทำลายความกลัว  กล้าที่
ต่อต้านอำนาจภายนอกเป็นคนแรกๆ เรียกได้ว่า เป็นผู ้มีความกล้าหาญทาง
จริยธรรมที่ควรยกย่อง  มโนธรรมสำนึกอาจเกิดขึ้นเองได้และเป็นสิ่งที่ถูกกระตุ้น



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 
136 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

เตือนให้เกิดข้ึนได้จากกระบวนการทางสังคม การขัดเกลาทางสังคม การเรียกร้อง
ความยุติธรรม ศาสนา หรือศิลปะที ่กระตุ ้นมโนธรรมของผู ้คน ในส่วนของ
กระบวนการเกิดขึ้นของมโนธรรมหลังจากที่ทำกรรม (กรรม  คือ การกระทำที่
ประกอบด้วยเจตนา)  ก็เป็นอีกคุณธรรมหนึ่งที่คาดหวังว่า จะเกิดขึ้นเมื่อมนุษย์เรา
ได้ทำผิดพลาดไปแล้ว ไม่ว่าจะด้วยเหตุใดก็ตาม หากมีความรู้สึกผิดชอบชั่วดี
ภายหลัง ก็จะเป็นพื้นฐานสำคัญในการแก้ไขความผิดพลาดนั้น ถือว่ามีความ
ซื่อสัตย์ต่อมโนธรรมสำนึกและมีความกล้าหาญทางจริยธรรมเช่นกัน แม้จะไม่
เหมือนกรณีแรก  มโนธรรมดังกล่าวจะเกณฑ์ตัดสินดีชั่วผิดถูกได้โดยตัวมันเองใน
ระดับแรก กล่าวได้ว่า  เมื่อสิ่งที่ทำไปเป็นอกุศล  ก็จะรู้สึกผิด  หรือสำนึกผิด ติ
เตียนตนเองในสิ่งที่ทำลงไป จิตมีแนวโน้มที่จะไม่อยากกระทำความผิดนั้นๆ อีก   
ในทางตรงกันข้าม หากสิ่งที่ทำไปเป็นกุศล  ก็จะไม่รู้สึกผิด  ติเตียนตนเองไม่ได้  
จิตมีความยินดีและแนวโน้มที่จะทำกุศลกรรมนั้นๆ ยิ่งเมื่อพิเคราะห์แล้วว่า เป็น
การกระทำด้วยกุศลเจตนาและพิจารณาคุณและโทษอย่างรอบคอบแล้ว   มโน
ธรรมสำนึกจะเข้มแข็งขึ้นตามลำดับ การสังเกตกระบวนการเกิดขึ้นของจิตใน
ลักษณะนี้โดยทั่วไปผู้ทำจะเป็นผู้รู้เอง  เป็นธรรมชาติพื้นฐานที่ติดตัวมากับมนุษย์
เมื่อมีเหตุปัจจัยก็จะเข้มแข็งขึ้นเอง มโนธรรมสำนึกจะปรากฏตัวได้ในมนุษย์ทุกผู้
ทุกนาม  อย่างไรก็ตาม ส่วนในของกรรมทั้งที่เป็นกุศลและอกุศลที่ละเอียดอ่อน
อาจจะต้องใช้การฝึกสติเฝ้าดูอาการที่เกิดขึ้นในจิต เพ่ือที่จะไม่หลงไปกับความคิด
ต่างๆ แล้วสร้างสำนึกรู้ขึ้นเพ่ือให้มโนธรรมปรากฏตัวออกมาได ้ 

 2)  เทียบมติผู้รู้ ในที่นี ้หมายถึง เทียบกรณีศึกษาทีผู่้รู้มีพระพุทธเจ้าเป็น
ต้นเคยมีวินิจฉัยไว้แล้วในคัมภีร์ต่างๆ เช่น ศึกษาเทียบกับหลักธรรมที่ทรงแสดงไว้
และวินัยที ่ทรงบัญญัติไว้  หรือเทียบเรื ่องที ่พระพุทธเจ้าทรงเคยมีข้อวินิจฉัย
เกี ่ยวกับเรื ่องนั ้นๆ ไปแล้ว แนวทางนี ้เป็นวิธีที ่นิยมใช้ในการศึกษาท่าทีทาง



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 137 

 

 

ศีลธรรมของพุทธศาสนาที่มีต่อเหตุการณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นในสมัยที่พระพุทธเจ้าทรง
พระชนม์อยู่ รวมทั้งคำอธิบายของพระอรรถกถาจารย์ในยุคที่ใกล้เคียงกับการ
บันทึกเป็นคัมภีร์ที่ได้รับการรับรองว่าสอดคล้องกับหลักการของพระพุทธศาสนา 

3)  การดูผลของการกระทำ โดยพิจารณาสืบสาวไปถึงผลของการกระทำ
นั้นๆ ว่าให้ผลเป็นสุขหรือเป็นประโยชน์เกื ้อกูลทั้งแก่ตนเอง ผู้อื ่นหรือสังคม 
รวมทั้งผลที่จะเกิดขึ้นในเชิงโครงสร้างของสังคม และสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ
หรือไม่อย่างไร     

เมื่อพิจารณาในแง่ของอิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์ การเกิดขึ้นของ
เกณฑ์ท้ัง 3 เป็นสิ่งที่เชื่อมโยงกับสิ่งอ่ืน กล่าวคือมีปัจจัยให้เกิด แยกสิ่งที่เกี่ยวข้อง
ที่จะต้องประเมินค่าทางจริยธรรม สามารถแยกได้เป็น ๕ ประเด็นตั้งแต่ผู ้ทำที่
เกี ่ยวข้องกับมโนธรรม แรงจูงใจทั้งจากภายในและภายนอก  ตัวการกระทำที่
เทียบกับชุดองค์ความรู้และกรณีศึกษาจากคัมภีร์ และผลที่ เกิดแก่ตนเอง ผู้อ่ืน 
และสังคมวัฒนธรรม ตลอดจนสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติ  ตามตารางนี้ 

 
ตารางแสดงการประเมินค่าทางจริยธรรมตามหลักอิทัปปัจจยตา 

ทางจริยศาสตร์ 
สิ่งท่ีประเมิน ค่าที่ประเมิน 

ตัวผู้ทำ  ประกอบด้วยมโนธรรมสำนึกหรือ
คุณธรรม เช่น ความกล้าหาญทาง
จริยธรรม 

แรงจูงใจให้ทำ : จากภายใน ประกอบด้วยเจตนาที่เป็นกุศลหรือ
อกุศล 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 
138 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

แรงจูงใจให้ทำ : จากภายนอก  ผู้คน ครอบครัว สังคม องค์กร 
สถาบัน ตลอดจนสภาพแวดล้อมทาง
ธรรมชาติ (เช่น หากเป็นผู้คน ถ้าด้าน
บวก เรียกว่ากัลยาณมิตร) 

เทียบกับมติผู้รู้  : แบบเทียบตัวการ
กระทำ   

เป็นพันธะหรือหน้าที่ทางจริยธรรม
ตามหลักพระพุทธศาสนาหรือไม่ 

เทียบกับมติผู้รู้ : แบบเทียบ
เหตุการณ์ 

เทียบเคียงกรณีศึกษาที่เคยมีวินิจฉัย
ไว้แล้วในคัมภีร์  

ผลของการกระทำ  เป็นประโยชน์ /ไม่เป็นประโยชน์    
ต่อตนเอง สังคม และสิ่งแวดล้อม 

  
  เมื่อนำปัจจัยที่เกี่ยวข้องทั้งหมดตามตารางข้างต้นมาพิจารณาประเมินค่า
ทางจริยธรรม จะเห็นได้ว่าการเชื่อมโยงสิ่งที่ต้องประเมินและค่าที่ประเมินของ
ตนเองแต่คนละนอกจากจะตรวจสอบมโนธรรมและเจตนาจากภายในด้วยเองใน
เบื้องตนได้ แต่การเข้าใจจนประเมินค่าทางศีลธรรมจากด้านอื่น คือแรงจูงใจ
ภายนอก ตัวการกระทำ เทียบกรณีและผลที่เกิดขึ้น จำเป็นต้องแสวงหาความรู้ที่
เกี่ยวอย่างเป็นระบบ จึงสามารถอฺธิบายการประเมินค่าดังกล่าวได้ และเมื่อต้อง
เป็นผู้ประเมินค่าทางจริยธรรมกรณีต่างๆ จะต้องมีการสืบสาวหาข้อเท็จจริงของ
ปัญหา หรือการสืบสาวหาเหตุปัจจัยและเรื ่องราวที ่เกี ่ยวข้องจากคัมภีร์มา
ประกอบการพิจารณากับหลักการพื้นฐานทางพระพุทธศาสนา จนทำให้สามารถ
แยกแยะประเด็นต่างๆ ได้  ในกรณีที่ตัดสินแล้วพิจารณาตัดสินไปตามน้ำหนักของ
เหตุปัจจัยแล้วแยกผลการตัดสินออกเป็นลำดับขั้นหรือระดับมากน้อยของความ
ถูกผิดได้         



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 139 

 

 

 การแสวงหาเหตุปัจจัยแล้วสร้างชุดความรู้ในการประเมินค่าทางศีลธรรม
ทีม่ีองค์ประกอบหลายข้อข้างต้น ทำให้สามารถประเมินค่าดี ชั่ว ถูก ผิด ว่ามีความ
มากน้อยต่างระดับกันอย่างไร เช่น บางกรณีที่เอาผลของการกระทำมาประกอบ 
ความผิดถูกมากหรือน้อยจะขึ้นอยู่กับเป็นประโยชน์หรือไม่เป็นประโยชน์  ต่อ
ตนเอง สังคม และสิ่งแวดล้อมมากน้อยเพียงใดด้วย แนวคิดดังกล่าว เป็นฐาน
สำคัญในการแยกแยะระดับความมากน้อยของคุณค่าทางจริยธรรมของพุทธจริย
ศาสตร์เถรวาท 
 
 4.3 อิทปัปัจจยตากับจริยศาสตร์ในเชิงประยุกต์  
       จริยศาสตร์ในเชิงประยุกต์  (Applied  Ethics)  เป็นจริยศาสตร์ที่นำ
ทฤษฎีไปวิเคราะห์ปัญหาทางจริยธรรม  เช่น ปัญหาเรื่องการทำแท้ง (Abortion) 
ปัญหาเรื่องอยู่ก่อนแต่งหรือการมีเพศสัมพันธ์ก่อนแต่งงาน  (Premarital  sex)  
ปัญหาเรื ่องนโยบายการลงโทษ (Capital  punishment) นอกจากนั้นทฤษฎี
ทางจริยศาสตร์ที่เกี่ยวข้องกับปัญหาใหม่ๆ  ที่เกิดจากเทคโนโลยีในปัจจุบัน  เช่น  
จริยศาสตร์ชีวภาพ  (Bio- Ethics)  จริยศาสตร์ทางการแพทย์  (Medical  Ethics)  
จริยศาสตร์สิ่งแวดล้อม  (Environmental  Ethics) ฯลฯ  ก็จัดเป็นจริยศาสตร์ใน
เชิงประยุกต์ (เทพพร มังธานี, 2556, น.25) 
  ในประเด็นสุดท้ายนี้  จะกล่าวถึงแนวทางของทฤษฎีบทแห่งอิทัปปัจจย
ตาว่า จะสามารถประยุกต์ใช้กับปัญหาทางจริยธรรมหรือที่เรียกว่าจริยศาสตร์
ประยุกต์ได้อย่างไร   
 ประการแรก  คือ  การที่เราสามารถนำปัญหาจริยธรรมในปัจจุบันมา
วิเคราะห์สืบสาวหาสาเหตุได้ทุกประเด็น  และสามารถสร้างกรอบในการวิเคราะห์



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 
140 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

และตัดสินจริยธรรมตามเงื่อนไขของเหตุปัจจัยที่เกิดขึ้น   ไม่ว่าปัญหานั้นจะเกิด
จากเทคโนโลยีและระบบสังคมที่ซับซ้อนเพียงใดก็ตาม 

ประการที ่สอง  คือ  ความเป็นกลางของทฤษฎีทางจริยศาสตร์  เปิด
โอกาสให้มีการพิจารณาปัญหาจริยธรรมอย่างรอบด้านไม่สุดโต่งไปด้านใดด้าน
หนึ่ง  กลา่วคือ  ให้ความสำคัญกับความสัมพันธ์กันตามเหตุปัจจัยหลายด้านทั้งตัว
ผู้ทำ ตัวการกระทำ  (Action) และ ผลของการกระทำ (Consequences)   

ประการที่สามคือว่าโดยทฤษฎีอิทัปปัจจยตาแล้วสามารถเชื่อมโยงกับการ
ปฏิบัติ  อันจะนำไปสู่การแก้ปัญหาทางจริยธรรมในปัจจุบันได้อย่างเป็นรูปธรรม 
ในแง่ของการนำไปใช้เพื่อสอดคล้องกับสถานการณ์และบริบทของปัญหาทาง
จริยธรรมนั้น อิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์ เปิดให้มองว่าปัญหาทางจริยธรรม
ไม่ได้เกิดขึ้นลอยๆ แต่มันมีเหตุปัจจัยของมัน ในแต่ละกรณีควรพิจารณาตั้งแต่
มุมมองต่อชีวิตมนุษย์ อารมณ์ ความสัมพันธ์กับคนรอบข้าง วัฒนธรรมการทำงาน 
ปัจจัยทางเศรษฐกิจและสังคม จนถึงโครงสร้างอำนาจและโอกาสหรือความหวงัที่
จะได้ความเป็นธรรมในชีวิตนี้ พิจารณาดูว่า สิ่งเหล่านี้มีส่วนบ่มเพาะความรุนแรง
ภายในที่รอปัจจัยอันเป็นฟางเส้นสุดท้ายนำไปสู ่ความรุนแรงสู ่สังคมหรือไม่   
อิทัปัจจยตาทางจริยศาสตร์จึงสามารถนำมาประยุกต์ใช้กับปัญหาทางจริยธรรมใน
เชิงโครงสร้างได้ด้วย 
  
5. บทสรุป 
 แนวคิดอิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์ปฏิเสธแนวคิดทางจริยศาตร์แบบมี
กรอบความคิดแบบจำกัด (Fixed Ethics) ที่ทำให้เกิดการยึดติดและไม่ยอมรับ
เปลี่ยนแปลงใดๆ โดยมุ่งเสนอวิธีการนำหลักการทางพระพุทธศาสนามาสร้างองค์
ความรู้ทางจริยศาสตร์มากกว่าการเน้นที่ตัวหลักการที่จะนำไปใช้กับทุกกรณี      



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 141 

 

 

อิทัปปัจจยตาทางจริยศาสตร์ จึงเป็นเหมือนเครื่องมือในการวิเคราะห์หรือสร้าง
องค์ความรู้ด้านพุทธจริยศาสตร์มากกว่าที่จะเป็นตัวทฤษฎีที่มีข้อเสนอเบ็ดเสร็จ
ตายตัว การพิจารณาปัญหาจริยธรรมบนพื้นฐานของหลักอิทัปัจจยตา จึงไม่มี
หลักการสูงสุดที่หลุดลอยอยู่อย่างปราศจากการเชื่อมโยงกับสิ่งอื่นๆ ทำให้อาจ
มองได้ว่าหลักอิทัปปัจจยตาทางเป็นกลางระหว่างบรรดาทฤษฎีทางจริยศาสตร์ที่มี
หลักการสูงสุดในตัวเอง  และเปิดโอกาสให้วิพากษ์โครงสร้างจริยธรรมในสังคมได้
อย่างเสรีและสร้างสรรค์ ส่งผลให้การวิเคราะห์ปัญหาจริยศาสตร์แบบอิทัปปัจจย
ตามีลักษณะเป็นพลวัต (Dynamic) การตอบปัญหาจริยศาสตร์แบบอิทัปปัจจยตา 
ไม่ใช่การถ่ายทอดคำตอบเบ็ดเสร็จทางศีลธรรม  เพราะถ้าเป็นเช่นนั้นก็จะเป็น
เพียงการถ่ายทอดรูปแบบทางความคิดเห็นเท่านั้น   แต่เป็นการเปิดโอกาศให้นำ
ศักยภาพการตื่นรู้ที่มีอยู่ในตัวของมนุษย์เพ่ือนำเหตุปัจจัยต่าง ๆ มาพิจารณาอย่าง
รอบด้าน สำหรับผู้สนใจปัญหาจริยธรรมในเชิงโครงสร้าง  อิทัปปัจจยตาจริย
ศาสตร์จะทำให้มองเห็นปัญหาทางจริยธรรมที่แฝงอยู่ในระบบโครงสร้าง หรือที่อยู่
ในรูปแบบของสถาบันทางสังคมและวัฒนธรรมประเพณีชัดเจนขึ้น  เพ่ือจะได้หลุด
พ้นจากมายาคติที่ครอบงำอยู่และเป็นผู้ตื ่นรู ้ต่อปัญหาจริยธรรมในสังคมและ
สามารถเสนอทางเลือกเพ่ือสร้างสรรค์สังคมและวัฒนธรรมต่อไป 
 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

เค.เอ็น. ชยติเลเก. (2532). จริยศาสตร์แนวพุทธ.  แปลและเรียบเรียงโดย   
  สุเชาว์  พลอยชม. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
เทพพร มังธานี. (2547).  เอกสารประกอบการสอนรายวิชาจริยศาสตร์.  
  คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 
142 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) 

 

พระเทพเวที (ประยุทธ์  ปยุตฺโต). (2532).   พุทธธรรม  (ฉบับปรับปรุงและ 
  ขยายความ) . พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสน์  
  ฉบับประมวลศัพท์.กรุงเทพฯ: มูลนิธิการศึกษาเพ่ือสันติภาพ. 
พระมหาอุทัย  ญฺาณธโร. (2539).  วิถีแห่งกลไกแบบพุทธ  :  อภิปรัชญาของ 
  พุทธศาสนา. กรุงเทพฯ : ธรรมสาร. 
พุทธทาสภิกขุ. (2537). อิทัปปัจจยตาของท่านพุทธทาสภิกขุ  ฉบับย่นความ  
   โดยเช่นนั้นเอง.  กรุงเทพ ฯ: สุขภาพใจ. 
พุทธทาสภิกขุ.  (2524).  ปฏิจจสมุปบาทจากพระโอษฐ์. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ:   
  คณะธรรมทาน  ไชยา. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับ มหาจุฬาลง 
  กรณราชวิทยาลัย เล่มที่ 4,12, 15,16,20. กรุงเทพฯ:   
  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2527). วิสุทธิมคฺคสฺส นาม ปกรณวิเสสสฺส  ตติโย ภาโค .   
  กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
James  Fieser. (2000). Metaethics,  Normative ethics,  and  Applied   
  ethics.  USA : Wadsworth Puplishing Company. 
 


