
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 1 

วัดในสมัยพุทธกาล 
Buddhist  Monasteries in Buddha’s period  

 

สุรชัย จงจิตงาม                                                                                                                          
Surachai Jongjitngam 

ภาควิชาศิลปะไทย คณะวจิิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
Thai Art Department Faculty of Fine arts Chiang Mai University 

*Corresponding Author, E-mail: dora-kung@yahoo.com 
 

(Received: March 15, 2021 | Revised: April 17, 2021 | Accepted: May 18, 2021) 

บทคัดย่อ 
  บทความนี้มีวัตถุประสงค์ คือเพื่อศึกษาแนวคิดการสร้างวัดในสมัยพุทธกาล และ
เพื่อศึกษาองค์ประกอบของวัดในสมัยพุทธกาลในด้านกายภาพ โดยใช้ข้อมูลจากพระไตรปิฎก
เป็นหลักและใช้ข้อมูลจากอรรถกถา รวมทั้งเอกสารอื่นที่เกี่ยวข้องเป็นส่วนประกอบ  
  ผลการศึกษาพบว่า ในสมัยพุทธกาลมีคำเรียกวัดว่า อาราม อาวาส สังฆาราม และ
วิหาร โดยวัดในสมัยพุทธกาลมีที่มาจากแนวคิดหลักประการแรก คือ ความจำเป็นในความ
ต้องการใช้สอยเสนาสนะเพื่อการจำพรรษา ปฏิบัติธรรม และเจริญสมาธิเพื่อให้ได้รับความ
สะดวกในการจำพรรษาของภิกษุ และภิกษุณี ประการที่สอง คือ เกิดจากความศรัทธาของ
อุบาสก อุบาสิกาที ่ต้องการสร้างเสนาสนะหรือวัดถวายไว้ใช้สอยในพุทธศาสนา โดย
องค์ประกอบหลักของวัด คือ วิหาร กุฎี อุโบสถ หอฉัน ศาลาโรงไฟ เรือนคลัง กัปปิยกุฎี โรง
จงกรม บ่อน้ำ เวจจกุฎี โดยวัดแห่งแรก คือ เวฬุวันวิหารสร้างโดยโดยพระเจ้าพิมพิสาร แต่วัด
ที่พระพุทธเจ้าทรงประทับนานที่สุดคือเชตวันวิหารที่สร้างโดยอนาถบิณฑิกเศรษฐี 
  โดยคุณลักษณะของวัด และเสนาสนะสมัยพุทธกาลภายในวัดนั้นมีความเรียบง่าย 
เน้นการใช้สอยตามความจำเป็นโดยไม่ให้ความสำคัญกับการตกแต่ง และความงาม การ
ดัดแปลงการใช้สอยในองค์ประกอบต่างๆ ของวัดตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของพระธรรมวินัย และวัด
ในสมัยพุทธกาลมีสภาพแวดล้อมท่ีกลมกลืนกับธรรมชาติ 
คำสำคัญ:  วัด, สมัยพุทธกาล 

mailto:dora-kung@yahoo.com


วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
2 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021)  

Abstract 
 The objectives of this article are to study the ideas behind building 
temples during the era of Buddha and investigate the components of temples 
during the era of Buddha. The source of data is mainly from Tripitaka, including 
the commentary and other documents. The result of study is; 
 During the Buddha's era, “ temples” was called Arama, Avasa, 
Sangharama, and Vihara. The Buddhist temples originated according to two 
main concepts: firstly, the necessity for Dhamma and meditation Practice in 
Buddhist Lent of the Bhikkhus and Bhikkuni ; secondly, the deep faith of the 
worshiper Buddhist who want to build a temple for the Buddhism. Those 
components of temples are Vihara, Kuti (Monk’s cell), Ubosata, dining hall, 
furnace house, robe storehouse, hall for walking meditation, well, and toilet. 
The first temple was Veluvana Vihara built by King Bimbisara. But the temple 
longest accommodated for Buddha was Jatavara Vihara, built by Anatapindika. 
 The characters of temples and monk's lodgement in temples during 
the Buddha's era were with the minimalist style. all component usage was 
based on Vinaya (monk's principle) and harmonious with nature. 
Keywords: Buddhist Monasteries,  Buddha’s period 
 
1. บทนำ 
 คนไทยคุ้นเคยกับวัดในฐานะศาสนสถานในพุทธศาสนาว่าเป็นสถานที่จำ
พรรษาของภิกษุ เป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรมทางศาสนา และการทำบุญของ
พุทธศาสนิกชน หากกล่าวถึงวัดชาวไทยจะมีมโนภาพของสถานที ่ที ่จะต้อง
ประกอบไปด้วย อุโบสถ วิหาร และเจดีย์ และจะต้องมีพระพุทธรูปประดิษฐานใน
พระอุโบสถและวิหารเสมอ องค์ประกอบของวัดตามที่คนรุ ่นปัจจุบันคุ ้นเคย



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 3 

เช่นนั้นเป็นสิ่งที่ปรากฏมาอย่างช้านานในสังคมไทยหลายร้อยปี แต่อย่างไรก็ตาม
วัดเก่าแก่ท่ีสุดที่สังคมไทยคุ้นเคยก็มีอายุเพียงไม่กี่ร้อยปีเท่านั้น  
 เป้าหมายของบทความนี้ คือ การกลับไปศึกษา และทบทวนว่าวัดในสมัย
พุทธกาลเมื่อพระพุทธเจ้ายังทรงมีพระชนม์ชีพเมื่อราว 2,600 ปีก่อนนั้นมีแนวคิด
ใดในการสร้างวัด วัดในสมัยพุทธกาลมีสภาพเช่นไร และมีองค์ประกอบในเชิง
กายภาพใดบ้าง ซึ ่งจะทำให้พุทธศาสนิกชนได้เข้าใจจุดกำเนิดของวัดในสมัย
พุทธกาลว่าเป็นอย่างไร เพราะองค์ประกอบหลายสิ่งในวัดที่คุ้นเคยในปัจจุบัน ก็
เป็นสิ่งที่ไม่เคยปรากฏเลยในวัดในสมัยพุทธกาล  
 โดยข้อมูลหลักสำหรับการศึกษา และสืบค้นข้อมูลของวัดในสมัยพุทธกาล 
คือ พระไตรปิฎกอักษรไทยภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ.
2539 และข้อมูลเสริมจากอรรถกถาในกรณีท่ีข้อมูลจากพระไตรปิฎกมีไม่เพียงพอ 
ทั้งนี้การใช้คำว่า “พุทธกาล” ในบทความนี้พึงเข้าใจว่ามีความหมายถึงสมัย
พุทธกาลที่มีขอบเขตจากข้อมูลในพระไตรปิฎกเท่านั้นไม่ได้หมายรวมถึงข้อมูล
สมัยพุทธกาลจากหลักฐานอื่น เช่น ศิลปะวัตถุหรือหลักฐานในสมัยพุทธกาลจาก
การขุดค้นทางโบราณคดี 

 
2.  ความหมายของคำว่า “วัด”และคำที่ใช้แทนความหมายของคำว่า“วัด” 
ในสมัยพุทธกาล 
     2.1 ความหมายในภาษาไทย 
 พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานให้ความหมายคำว่า “วัด” ที่เป็น
คำนามว่า คือ “สถานที่ทางศาสนา โดยปรกติมีโบสถ์ วิหาร และที่อยู่ของสงฆ์” 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2554, น.1104) ความหมายของคำว่าวัดในความเข้าใจเช่นนี้
ที่คุ้นเคยกันในปัจจุบันมีปรากฏใช้มาอย่างยาวนานในสังคมไทย โดยการใช้คำว่า



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
4 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021)  

วัดเก่าที่สุดในภาษาไทยเท่าที่ผู้เขียนสามารถสืบค้นได้ในขณะนี้พบว่า มีการใช้
มาแล้วในสมัยสุโขทัย เช่น จารึกอักษรไทย (สุโขทัย) ภาษาไทย วัดสรศักดิ์ พ.ศ.
1960 ความว่า “...พระมาตุจฉาเจ้าธมาอยู่ตำหนักหัวสนามเก่า ตะวันตกวัดสร
ศักดิ์ ท่านมาปิดทองในพระวิหาร...” (ประชุมจารึกภาคที่ 8 จารึกสุโขทัย, 2547, 
น.199)  
 วัดในปัจจุบันมีวัดทั้งที ่ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมา และไม่ได้รับ
พระราชทานวิสุงคามสีมา ซึ่งวิสุงคามสีมามีความหมายว่า “แดนแผนกหนึ่งจาก
แดนบ้าน คือ แยกต่างหากจากเขตบ้าน , ในที่นี้หมายถึง ที่ดินที่พระเจ้าแผ่นดิน
ประกาศพระราชทานให้แก่สงฆ์” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2557, น.
381-382) 
 2.2 คำเรียกขาน “วัด” ในสมัยพุทธกาล 
 ปัจจุบันเราเรียกสถานที่จำพรรษา ประกอบศาสนกิจของพระสงฆ์  
และพุทธบริษัท  ซึ่งมีสิ ่งก่อสร้างและเสนาสนะว่า “วัด” ดังกล่าวไปแล้ว แต่
อย่างไรก็ตาม เมื่อครั้งพระพุทธเจ้ายังดำรงพระชนม์ชีพอยู่เมื่อราว 2,500 ปี ก่อน
นั้นพบหลักฐานว่า พุทธบริษัท และคนอินเดียโบราณครั้งพุทธกาลมักเรียกขาน
สถานที่ที่เป็น“วัด” ด้วยคำว่า “อาวาส” “สังฆาราม” “วิหาร” และ “อาราม”  
  ตัวอย่างการเรียกขานวัดว่า “อาวาส” เช่น ความในปาราชิกสิกขาบทที่  
4  วินีตวัตถุ ในปาราชิกกัณฑ์กล่าวว่า “...สมัยนั้น  ภิกษุจำนวนมากจำพรรษาใน
อาวาสแห่งหนึ่ง ตั้งกติกากันว่า “...ขอให้พวกเรารู้กัน  ภิกษุรูปใดหลีกไปจาก
อาวาสนี้ก่อน  ภิกษุรูปนั้นเป็นพระอรหันต์”ภิกษุรูปหนึ่งหลีกจากอาวาสนั้นไป
ก่อนด้วยต้องการให้ผู้อื่นรู้ว่าตนเป็นพระอรหันต์…” (วิ.มหา.(ไทย) 1/227/220)  
  โดยคำว่า “อาวาส” มีความหมายว่า “ท่ีอยู่, โดยปรกติหมายถึงที่อยู่ของ
พระสงฆ์ คือ วัด” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ.ปยุตฺโต), 2557, น.552) การใช้คำ



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 5 

ว่า “อาวาส” ดังกล่าวเห็นได้ชัดเจนว่ามีความหมายเทียบเคียงกับคำว่า “วัด” 
สอดคล้องกับความหมายของคำว่า “อาวาส” ที่มาจากภาษาบาลีว่า “อาวาโส” 
อันมีความหมายว่า ที่อยู่อาศัย (วัด) (จันทบุรีนฤนาถ , พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรม
พระ, 2513, น.130) แต่อย่างไรก็ตามการใช้คำว่า “อาวาส” ในความหมายว่า วัด
ตามท่ีปรากฏในพระไตรปิฎกส่วนใหญ่มักเป็นการใช้โดยที่ไม่ระบุนามของวัดอย่าง
เฉพาะเจาะจงว่าคือวัดใด เป็นการใช้ในฐานะของสามานยนามที่เรียกวัดโดยไม่
เฉพาะเจาะจงเป็นคำกล่าวถึงวัดโดยรวม  
  สำหรับการเรียกวัดว่า “สังฆาราม” นั้นคำว่า “สังฆาราม” มาจากภาษา
บาลีว่า “สงฺฆาราโม” มีความหมายว่า “อารามแห่งสงฆ์” (จันทบุรีนฤนาถ, พระ
เจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ, 2513, น.759) ในพระไตรปิฎกใช้ในความหมายที่
เทียบเคียงกับวัดอันเป็นสถานที่จำพรรษาของภิกษุ เช่น ความในอุปาลิเถราปทาน
ว่า “...ข้าพเจ้าจ่ายทรัพย์หนึ่งแสนซื้อสวนชื่อว่าโสภณะด้านทิศตะวันออกนคร  
สร้างให้เป็นสังฆาราม ข้าพเจ้าได้สร้างเรือนยอด  ปราสาท มณฑป เรือนโล้น ถ้ำ 
และท่ีจงกรมไว้ในสังฆารามอย่างดี...” (ขุ.อป. (ไทย) 32 / 461-462 / 71) และคำ
ว่า “สังฆาราม” ตามท่ีปรากฏในพระไตรปิฎกมักเป็นการใช้โดยไม่ระบุนามของวัด
อย่างเจาะจงว่าคือวัดใดเป็นการใช้ในฐานะของสามานยนาม 
  สำหรับคำว่า “วิหาร” อันเป็นอีกคำที่พบใช้เรียกวัดในสมัยพุทธกาลนั้น 
คำว่า “วิหาร” มีรากศัพท์มาจากภาษาบาลีว่า “วิหาโร” อันมีความหมายว่า “ที่
อยู่” (จันทบุรีนฤนาถ, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ, 2513, น.728) ซึ่งก็มีความ
หมายถึงที่สถานที่อยู่หรือจำพรรษาของภิกษุ ซึ่งมีความหมายเทียบเคียงได้กับคำ



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
6 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021)  

ว่าวัดที่หมายรวมถึงวัดทั้งวัด (ส่วนความหมายอีกอย่างของคำว่าวิหารที่เทียบ ได้
ใกล้เคียงกับกุฏินั้นจะกล่าวในหัวข้อองค์ประกอบของวัดต่อไป)  
 ตัวอย่างการใช้คำว่า “วิหาร” ในความหมายของวัด เช่น เชตวันวิหาร  
 ส่วนคำว่า “อาราม” อันเป็นอีกคำที่ใช้เรียกวัดในสมัยพุทธกาลนั้น คำว่า 
“อาราม” มีรากศัพท์มาจากภาษาบาลีว่า “อาราโม” มีความหมายว่า “สวน, 
อาราม” (จันทบุรีนฤนาถ, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ, 2513, น.125) สมเด็จ
พระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรสให้ความเห็นว่า อารามมาจากคำว่า  

 “...อาราโม; สถานที่ปลูกต้นไม้ใช้ดอกและใช้ผล ชื่อว่าอาราม
ในบาลีประเทศ (มาในวิภังค์แห่งทุติยปาราชิก มหาวิภังค์) นี้ว่า
สวนไม้ดอก สวนไม้ผล ชื่อว่า อาราม ที่อยู่ของภิกษุทั้งหลายชื่อ
ว่าอารามในบาลีประเทศ (มาในนิทานแห่งสิกขาบทแรกแห่ง
อารามวรรค ในปาจิตติยกัณฑ์ ภิกขุณีวิภังค์) นี้ว่า ภิกษุณีไม่
บอกกล่าวเข้าไปสู่สถานที่เป็นอารามมีภิกษุ ต้องอาบัติปาจิตตีย์ 
ที่อยู ่อาศัยแม้ของนักบวชภายนอก (พระพุทธศาสนา) ก็ชื่อ
อาราม ได้ในบาลีประเทศ (มาในมหาทุกขักขันธสูตร มูล
ปัณณาสก์) นี้ว่า จะเที่ยวบิณฑบาตในกรุงสาวัตถีก็เป็นเวลายัง
เช้านัก อย่าเลย จำเราจะเข้าไปยังอารามของนักบวชอัญญ
เดียรถีย์...” (วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรม
พระยา, 2529, 584-585)  
 

  เป็นหลักฐานให้เห็นว่าคำว่า “อาราม” นั้นไม่ได้ใช้เฉพาะศาสนสถานใน
พุทธศาสนาเท่านั้น แต่ลัทธิหรือศาสนาอื่นในสมัยพุทธกาลก็ใช้คำว่า “อาราม” 
เช่นเดียวกัน  
 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 7 

 สำหรับตัวอย่างการใช้คำว่า “อาราม” ในความหมายของวัดในพุทธ
ศาสนา เช่น โฆสิตาราม (มาจากการสนธิคำว่า โฆสิต+อาราม)   
 มีข้อสังเกตว่า วัดขนาดใหญ่ที่มักปรากฏนาม และมีประวัติอย่างเด่นชัด 
และกล่าวนามบ่อยในพระไตรปิฎกมักใช้คำว่า “วิหาร” หรือ “อาราม” เช่น เช
ตวันวิหาร และโฆสิตาราม  
 
3.  แนวคิดในการสร้างวัด:  ความจำเป็นด้านสถานที่สำหรับปฏิบัติศาสนกิจ 
และความศรัทธาของพุทธบริษัท 
 หากพิจารณาในแง่อุดมคติของการปฏิบัติธรรมเพื ่อดับทุกข์แล้วโดย
แท้จริงภิกษุสามารถปฏิบัติตนเพื่อดับทุกข์ได้ทั้งในเสนาสนะตามธรรมชาติในป่า 
โดยไม่ต้องจำพรรษาในวัดที่สร้างขึ้นเป็นการเฉพาะเลยก็ได้ดังกรณีของปัญจวัคคีย์
ก็บรรลุมรรคผลในป่า (ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน)  
  เดิมทีมิได้ทรงบัญญัติให้ภิกษุจำพรรษาในสถานที่ใดได้บ้าง แต่ในที่สุด
พระองค์ทรงมีพุทธานุญาตให้ภิกษุจำพรรษาได้ ณ สถานที่ต่อไปนี้ คือ วิหาร เรือน
มุงแถบเดียว  ปราสาท เรือนโล้น และถ้ำ  วัตถุประสงค์หลักก็เพื ่อให้ภิกษุมี
สถานที่อันสะดวกต่อการจำพรรษา และเจริญสมาธิเป็นสำคัญ ในคราวที่เศรษฐี
ชาวกรุงราชคฤห์ได้ทูลขอเพื่อสร้างวิหารอุทิศแก่ภิกษุ เพราะเห็นถึงความไม่
สะดวกของสถานที่ที่ภิกษุจำพรรษา ดังความในปฐมภาณวารในเสนาสนะขันธกะ 
ความว่า 

 “ครั้งนั้น เศรษฐีชาวกรุงราชคฤห์ไปสวนแต่เช้าตรู่ ได้แลเห็นภิกษุ
เหล่านั้นเดินออกจากที่นั้นๆ คือ จากป่า โคนไม้ ภูเขา ซอกเขา  ถ้ำ  
ป่าช้า  ป่าชัฏ ที่แจ้งลอมฟาง  ทอดสายตาลงต่ำ มีการก้าวไป  การ
ถอยหลัง  การมองดู การเหลียวดูการคู้แขน  การเหยียดแขนน่า



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
8 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021)  

เลื่อมใส  เป็นผู้สมบูรณ์ด้วยอิริยาบถ  ครั้นเห็นแล้วเศรษฐีชาวกรุง 
ราชคฤห์นั้นก็มีจิตเลื่อมใส 
  ลำดับนั้น  เศรษฐีชาวกรุงราชคฤห์ได้เข้าไปหาภิกษุเหล่านั้น  
ครั้นแล้วจึงได้กล่าวกับภิกษุเหล่านั้นดังนี้ว่า “ถ้ากระผมจะให้สร้าง
วิหาร พระคุณเจ้าจะอยู่ในวิหารของกระผมหรือ”ภิกษุทั้งหลายตอบ
ว่า“คหบดีพระผู้มีพระภาคยังไม่ได้ทรงอนุญาตวิหาร”เศรษฐีกล่าวว่า 
“ถ้าเช่นนั้น  พระคุณเจ้าจงทูลถามพระผู้มีพระภาคแล้วแจ้งให้กระผม
ทราบ” 
  ภิกษุเหล่านั้นรับคำของเศรษฐีชาวกรุงราชคฤห์แล้วเข้าไป
เฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ  ครั้นแล้ว  ถวายอภิวาทพระผู้มี
พระภาคนั ่ง ณ ที ่สมควร ได้กราบทูลพระผู ้มีพระภาคดังนี ้ว่า  
“เศรษฐ ีชาวกร ุ งราชคฤห ์ต ้องการจะให ้สร ้ างว ิหารถวาย
ข้าพระพุทธเจ้าทั ้งหลายจะพึงปฏิบัติอย่างไร พระพุทธเจ้าข้า” 
ลำดับนั้น พระผู้มีพระภาคทรงแสดงธรรมีกถาเพราะเรื่องนี้เป็น
ต้นเหตุ  รับสั่งกับภิกษุทั้งหลายว่า  “ภิกษุทั้งหลาย  เราอนุญาต
เสนาสนะ 5 ชนิด  คือ วิหาร เรือนมุงแถบเดียว ปราสาท เรือนโล้น  
ถ้ำ” (วิ.จู. (ไทย) 7/294/89-90) 

 
  เสนาสนะ 5 ประเภทที่ทรงมีพุทธานุญาตสำหรับภิกษุกล่าวขยายความ
ตามลำดับ คือ 

1.วิหาร: ความหมายตามพระไตรปิฎกไม่ได้หมายถึงอาคารที่
สำหรับทำสังฆกรรมอันมีพระพุทธรูปประดิษฐานอยู่ดังความหมายของ “วิหาร” 
ในปัจจุบัน สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส อธิบายว่า “วิหาร
ในคัมภีร์นั้นหมายเอาที่อยู่ของภิกษุ  แต่จะแตกต่างกับกุฎีอย่างไรไม่มีคำแสดงไว้



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 9 

ชัด ในคัมภีร์วิภังค์แก้บทวิหารว่าเป็นของโบก” (วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหา
สมณเจ้า กรมพระยา, 2529, น.464) ดังตัวอย่างการสร้างวิหารจำนวน 60 หลัง
ของเศรษฐีแห่งกรุงราชคฤห์ที ่กล่าวไปก็เป็นหลักฐานแสดงให้  “วิหาร” ใน
ความหมายที่เทียบเคียงไดก้ับคำว่าที่อยู่จำพรรษาของภิกษุ  

2. เรือนมุงแถบเดียว: ปรากฏในพระไตรปิฎกว่า มักมีการสร้าง 
“เรือนมุงแถบเดียว” ถวายไว้ในอาราม ตัวอย่างเช่นในสัตตาหกรณียานุชานนา 
วัสสูปนายิกขันธกะความว่า “...ภิกษุทั้งหลาย อนึ่ง  ในกรณีนี้  อุบาสกได้สร้าง
เรือนมุงแถบเดียวถวายอุทิศสงฆ์ฯลฯ...ได้สร้างปราสาท...ได้สร้างเรือนโล้น...ได้
สร้างถ้ำ...” (วิ.ม. (ไทย) 4 / 18 / 25)  ไม่พบหลักฐานในพระไตรปิฎกว่า “เรือน
มุงแถบเดียว” มีรูปแบบเช่นใด แตใ่นอรรถกถาวินิจฉัยในเสนาสนักขันธกะ เสนาส
นักขันธกวรรณนา ให้ข้อมูลเพิ่มเติมว่า “...เรือนมุงแถบเดียวนั้น  ได้แก่  เรือนที่
โค้งดังปีกครุฑ...” (พระวินัยปิฎกเล่ม 7 จุลวรรค ทุติยภาค และอรรถกถา, น.177) 
ซึ่งสมเด็จฯ กรมพระยาวชิรญาณวโรรสกล่าวว่า “เรือนมุงแถบเดียว” มาจาก
ภาษาบาลีว่า “อฑฺฒโยค” แปลโดยพัญชนะว่า ประกอบกึ่งหนึ่ง ได้แก่ โรง หรือ
ร้านที่มุงแต่ซีกเดียว เพื่อเปิดอีกด้านหนึ่งให้โปร่ง” (วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระ
มหาสมณเจ้า กรมพระยา, 2529, น.464)  ทำให้เข้าใจลักษณะเรือนมุงหลังคา
แถบเดียวได้ชัดขึ้นว่า คล้ายกับ “เพิง” ที่มุงหลังคาเพียงด้านเดียว  

3. ปราสาท: มาจากภาษาบาลีว ่า “ปาสาโท” มีความหมายว่า 
“ปราสาท, ตึก, เรือนสี่เหลี่ยมจัตุรัส” (จันทบุรีนฤนาถ, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรม
พระ, 2513, น.426) กล่าวขยายความคือ เรือนที่มีลักษณะซ้อนชั้นกันขึ้นไปหลาย
ชั้นโดยมากมักพบใช้ในสถาปัตยกรรมของกษัตริย์  เช่น ในสุราปานวรรคปาจิตติย
กัณฑ์ความว่า “...พระเจ้าปเสนทิโกศลประทับอยู่ที่ปราสาทชั้นบนกับพระนาง
มัลลิกาเทวี...” (วิ.มหา. (ไทย) 2/335/470)  ข้อความระบุชัดว่า “...ประทับอยู่ที่



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
10 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021)  

ปราสาทชั ้นบน...” แสดงว่าลักษณะสำคัญของปราสาท คือ ตัวอาคารต้องมี
มากกว่า 1 ชั้น คือต้องเป็นอาคารซ้อนชั้น (มีหลายชั้น)  
  แม้ว่าปราสาทจะเป็นสถาปัตยกรรมที่มักพบใช้งานกับบุคคลชั้นสูงหรือ
เมื่อกล่าวถึงสิ่งก่อสร้างบนเทวโลก แต่ก็มีการสร้างปราสาทในฐานะเสนาสนะ
ถวายแก่พระสงค์ในอารามด้วย ที่มีกล่าวถึงบ่อยในพระไตรปิฎก ได้แก่ ปราสาทที่
สร้างถวายโดยนางวิสาขา ณ บุพพารามวิหาร  

4. เรือนโล้น: คำว่า “เรือนโล้น” แปลมาจากภาษาบาลีว่า “หมฺมิยํ” 
ใน อรรถกถา จุลวรรค ภาค 2 เสนาสนะขันธกะได้ขยายความ “เรือนโล้น” ไว้ว่า  
“เรือนโล้นนั้น  ได้แก่  ปราสาทนั่งเองแต่มีเรือนยอดตั้งอยู่บนพื้นบนอากาศ”  
(พระวินัยปิฎกเล่ม 7 จุลวรรค ทุติยภาค และอรรถกถา, น.177) ซึ่งสมเด็จฯ       
กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ได้กล่าวถึงความหมายของ “เรือนโล้น ว่า  “หัมมิยะ 
เป็นชนิดที่มัว ได้พบแก้แห่งหนึ่งว่า หลังคาที่มีลานพระจันทร์ส่องถึงได้แก่หลังคา
ตัด” (วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยา, 2529, น.464) ทำ
ให้อนุมานได้ว่าเป็นเรือนที่มีหลังคาราบเป็นลานโล่ง (เทียบเคียงได้กับดาดฟ้า) จน
แสงจันทร์ส่องได้เต็มลาน  ทั้งนี้ในพระไตรปิฎกมักพบว่าพุทธบริษัทได้สร้างเรือน
โล้นไปพร้อมๆ กับเสนาสนะอ่ืน เช่น “เรือนมุงแถบเดียว” ดังได้กล่าวไปแล้ว   

5. ถ้ำ: มีที ่มาจากภาษาบาลีว ่า “คุหา” แปลว่า “โพรง, ถ้ำ” 
(จ ันทบุร ีนฤนาถ , พระเจ ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ , 2513 , น.274) อ ันเป็น
ความหมายที่พบทั่วไปในพระไตรปิฎกที่มักกล่าวถึงถ้ำในฐานะสถานที่จำพรรษา
เสมอ เช่น ความในสักกปัญหสูตรว่า “...พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ในถ้ำอินทสา
ละที่ภูเขาเวทิยกะ ทางทิศเหนือของหมู่บ้านพราหมณ์ชื่ออัมพสัณฑ์  ซึ่งตั้งอยู่ทาง
ทิศตะวันออกแห่งกรุงราชคฤห์แคว้นมคธ...” (ที.ม. (ไทย) 10 / 344 / 273)   โดย
ในอรรถกถากล่าวขยายความว่า อาจเป็นถ้ำที่เกิดจากการก่อสร้างของมนุษย์ก็ได้



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 11 

ดังความว่า “...ถ้ำนั้น  ได้แก่  ถ้ำอิฐ  ถ้ำศิลา  ถ้ำไม้  ถ้ำดิน...” (พระวินัยปิฎกเล่ม 
7 จุลวรรค ทุติยภาค และอรรถกถา, น.177) 
  พระพุทธองค์ทรงกล่าวเน้นย้ำถึงการมีเสนาสนะเหล่านั้นว่ามีเป้าหมาย
หลักเพื่อให้ภิกษุมีสถานที่อันกำบังแดด ลม ฝน และสัตว์ร้าย มีความสะดวกใน
การปฏิบัติธรรม ดังตัวอย่างกรณีวิหารว่า “วิหารย่อมป้องกันความหนาวร้อนและ
สัตว์ร้ายนอกจากนั้น  ยังป้องกันงู  ยุงและฝนในคราวหนาวเย็น นอกจากนั้นยัง
ป้องกันลมและแดดอันร้อนจัดที่เกิดขึ้น ถวายวิหารแก่สงฆ์เพื่อหลีกเร้นอยู่ เพ่ือ
ความสุขเพื่อเพ่งพินิจ และเพื่อเห็นแจ้ง...” (วิ.จู. (ไทย) 7/295/91)  และทรง
กล่าวว่า เสนาสนะข้างต้นมิได้เจาะจงเป็นสมบัติของภิกษุรูปใดรูปหนึ่ง แต่เป็น
สมบัติของสงฆ์ส่วนรวมดังความที่พระพุทธองค์ทรงตรัสเมื่อครั้งที่เศรษฐีแห่งกรุง
ราชคฤห์ถวายวิหาร 60 หลังว่า “...ท่านจงถวายวิหารเหล่านั้นแก่สงฆ์ในทิศทั้ง 4  
ผู้มาแล้วและยังไม่มา...” (วิ.จู. (ไทย) 7/ 294/91)    
  วัดนอกจากจะเกิดขึ้นจากความจำเป็นที่ต้องการมีสถานที่ที่สะดวกต่อ
การเจริญสมาธิแล้ว การก่อสร้างวัด และเสนาสนะภายในวัดของพุทธบริษัทนั้นก็
ประกอบไปด้วยความศรัทธาที ่พุทธบริษัทมีต่อพระศาสนาด้วย ดังจะเห็นได้
ชัดเจนในประวัติแห่งการเกิดข้ึนของวัดในสมัยพุทธกาลดังจะกล่าวต่อไป  

 
4. วัดสำคัญในสมัยพุทธกาล  
    4.1  เวฬุวันวิหาร: เป็นวัดแห่งแรกของพุทธศาสนา สร้างโดยพระเจ้าพิม     
พิสารกษัตริย์แห่งแคว้นมคธ ได้ถวายเวฬุวันอุทยานความว่า  

  “....อุทยานเวฬุวันของเรานี้ไม่ไกลและไม่ใกล้จากหมู่บ้าน
นัก คมนาคมสะดวก ผู้ประสงค์พึงเข้าเฝ้าได้กลางวันไม่พลุกพล่าน 
กลางคืนสงัด เสียงไม่อึกทึก เว้นจากคนสัญจรไปมา เป็นที่กระทำ



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
12 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021)  

กรรมลับของหมู่มนุษย์  ควรแก่การหลีกเร้น  อย่ากระนั้นเลย  เรา
พึงถวายอุทยานเวฬุวันแด่ภิกษุสงฆ์มีพระพุทธเจ้าเป็นประมุข” 
แล้วทรงจับพระสุวรรณภิงคารหลั่งน้ำน้อมถวายแด่พระผู้มีพระ
ภาคด้วยพระราชดำรัสว่า“หม่อมฉันขอถวายอุทยานเวฬุวันนั้นแด่
ภิกษุสงฆ์มีพระพุทธเจ้าเป็นประมุข  พระพุทธเจ้าข้า” 
 พระผู้มีพระภาคทรงรับอารามแล้ว ทรงชี้แจงให้พระเจ้าพิม
พิสารจอมทัพมคธรัฐเห็นชัด ชวนให้อยากรับไปปฏิบัติ เร้าใจให้
อาจหาญแกล้วกล้า ปลอบชโลมใจให้สดชื่นร่าเริงด้วยธรรมีกถา 
แล้วเสด็จลุกขึ้นจากที่ประทับเสด็จกลับ ต่อมาพระพุทธองค์ ได้
ทรงแสดงธรรมีกถาเพราะเรื่องนั้นเป็นต้นเหตุ  รับสั่งกับภิกษุ
ทั้งหลายว่า “ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตอาราม” (วิ.ม. (ไทย) 4/ 
59/71-72) 

 
  สภาพแวดล้อมของเวฬุวันวิหารในสมัยพุทธกาลคงร่มรื ่นด้วยต้นไม้  
โดยเฉพาะอย่างยิ่งคงมีต้นไผ่อยู่มาก เพราะคำว่า “เวฬุ” ภาษาบาลีมีความหมาย
ว่า “ต้นไผ่” (จันทบุรีนฤนาถ, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ, 2513, น.739) 

4.2 นิโครธาราม: เป็นวัดที่อยู่ในเมืองกบิลพัสดุ์แคว้นสักกะอันเป็น
แคว้นสกุลวงศ์ของพระพุทธเจ้าก่อนเสด็จออกผนวช และอยู่ใกล้กับวังของพระเจ้า
สุทโธทนะ สภาพแวดล้อมของอารามคงมีความร่มรื่นอยู่มาก เพราะอยู่ใกล้กับป่า
มหาวัน อีกท้ังในพระไตรปิฎกให้ข้อมูลว่านิโครธารามมีความสัมพันธ์กับเจ้านายใน
ราชสกุลศากยวงศ์อันเป็นสกุลวงศ์ของพระพุทธองค์ก่อนทรงออกผนวช เสนาสนะ
หลายแห่งในวัดสร้างถวายโดยเจ้านายในสกุลศากยะวงศ์ เช่น วิหารของเจ้ากาฬ
เขมกศากยะ (ม.อุ. (ไทย) 14 / 185 / 222) 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 13 

4.3 ราชการาม: คือ วัดในสมัยพุทธกาลที่มีความเกี่ยวข้องกับภิกษุณี 
ดังความในสหัสสภิกขุนีสังฆสูตรความว่า “...สมัยหนึ่ง  พระผู้มีพระภาคประทับ
อยู่ ณ ราชการาม เขตกรุงสาวัตถีครั้งนั้น ภิกษุณีสงฆ์ 1,000 รูป เข้าไปเฝ้าพระผู้มี
พระภาคถึงที่ประทับ...” (สํ.ม. (ไทย) 19 / 1007 / 510)    
  ในอรรถกถาสหัสสสูตรกล่าวไว้ชัดเจนว่าราชการามนั้นสร้างโดยพระเจ้าป
เสนทิโกศลความว่า  “...ราชการาม ได้แก่ อารามที่ได้ชื่ออย่างนี้ เพราะพระราชา
ทรงให้สร้าง ถามว่า  พระราชาองค์ไหน ตอบว่า    พระเจ้าปเสนทิโกศล...” (พระ
สูตร และอรรถกถาแปล สังยุตตนิกาย มหาวรรค เล่ม 5 ภาคท่ี 2, น.307)  
  4.4  เชตวันวิหาร: เป็นนามของวัดที่มีความสำคัญมากที่สุดแห่ง
หนึ่งในสมัยพุทธกาล โดยชื่อ “เชตวัน” นั้นมีความหมายว่า “สวนเจ้าเชต” คง
สร้างเมื่อราวพรรษาที่ 3 หลังการตรัสรู้  และเป็นวัดที่พระพุทธองค์ประทับอยู่นาน
ที่สุดในพระชนม์ชีพ คือ 19 พรรษา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2557, 
น.269) เชตวันวิหารสร้างโดยอนาถบิณฑิกเศรษฐีชาวกรุงราชคฤห์โดยการซื้อที่
สวนของเจ้าเชตราชกุมาร โดยใช้เงินบรรทุกใส่เกวียนนำเงินมาปูลาดจนเต็มพื้นที่
ของสวนความว่า “...ท่านอนาถบิณฑิกคหบดีสั่งให้คนงานนำเกวียนบรรทุกเงิน
ออกมาเรียงลาดให้ริมจดกันในเชตวัน เงินที่ขนออกมาครั้งเดียวยังไม่เพียงพอแก่
พื้นที่อีกหน่อยหนึ่งใกล้ซุ ้มประตู ท่านอนาถบิณฑิกคหบดีจึงสั่งพวกคนงานว่า
“พวกท่านจงไปขนเงินมา เราจะเรียงให้เต็มในที่นี้...” (วิ.จู. (ไทย) 7 / 307 / 118) 
จนกระทั่งเจ้าเชตราชกุมารยอมรับในความศรัทธา โดยนอกจากจะยอมขายที่ให้
แล้วยังร่วมทำบุญในการสร้างเชตวันวิหารร่วมกับอนาถบิณฑิกเศรษฐีอีกด้วย 
  4.5 บุพพารามวิหาร: บุพพารามวิหารเป็นวัดที่สร้างโดยนางวิสาขา
อุบาสิกาคนสำคัญในสมัยพุทธกาลของพุทธศาสนา เสนาสนะที่โดดเด่นที่สุดของ
บุพพารามวิหารได้แก่ปราสาทที่สร้างโดยนางวิสาขา ข้อมูลจากโมคคัลลานสูตร



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
14 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021)  

กล่าวว่า “...ปราสาทของนางวิสาขามิคารมาตานี้  มีฐานลึก  ฝังไว้แน่น  ไม่
หวั่นไหว  ไม่โยกคลอน...” (สํ.ม. (ไทย) 19 /826 / 398) ข้อมูลปราสาทที่สร้าง
โดยนางวิสาขาอย่างละเอียดนั ้นปรากฏขยายความในอรรถกถา ซึ ่งกล่าวว่า 
ปราสาทมี 2 ชั้น ชั้นละ 500 ห้อง ก่อสร้างด้วยหิน และไม้มียอดเป็นทองคำ แล้ว
เสร็จในเวลา 9 เดือน (พระสูตร และอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย คาถาธรรมบท 
เล่ม 1, ภาคท่ี 2, ตอนที่ 2, น.105-108)   
  4.6 ชีวกัมพวัน: เป็นวัดในกรุงราชคฤห์ คำว่า “ชีวอัมพวัน” เป็น
คำสนธิในภาษาบาลีมาจากคำว่า “ชีวก”+“อมฺพ+วน” โดยคำว่า “อมฺพ (อมฺโพ) 
มีความหมายว่า มะม่วง (จันทบุรีนฤนาถ, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ, 2513, 
น.86) คำว่า “วน” (วนํ) มีความหมายว่า “ป่า, หมู่ไม้” (จันทบุรีนฤนาถ, พระเจ้า
บรมวงศ์เธอ กรมพระ, 2513, น.679) คำว่า “อมฺพวน” จึงมีความหมายว่า “สวน
มะม่วง” ส่วนคำว่า “ชีวก” นั้นก็เป็นนามของหมอชีวกโกมารภัจจ์ แพทย์ประจำ
พระองค์ของพระพุทธเจ้า ฉะนั้น “ชีวกัมพวัน” ตามศัพท์จึงควรหมายความถึงวัด
หรืออารามอันเป็นสวนมะม่วงของหมอชีวกโกมารภัจจ์ การอนุมานเช่นนี้
สอดคล้องกับความในอรรถกถาสูตรที่  1-2  ประวัติพระจุลลปัณฐกเถระ  และ
พระมหาปัณฐกเถระ ที่กล่าวว่า ชีวกัมพวัน คือ วัดของหมอชีวกโกมารภัจจ์ ความ
ว่า “...สมัยนั้น  พระศาสดาทรงเข้าอาศัยกรุงราชคฤห์ประทับอยู่ในชีวกัมพวัน
สวนมะม่วงของหมอชีวก...” ...” (พระสูตร และอรรถกถาแปล อังคุตตรนิกาย 
เอกนิบาต เล่มที่ 1 ภาคท่ี 1, น.345)  
 4.7 อัมพปาลีวัน: เป็นวัดที่ถวายโดยหญิงงามเมือง (นางคณิกา) ณ 
เมืองเวสาลีก่อนหน้าพระพุทธเจ้าปรินิพพานไม่นาน พื้นที่ของอารามแต่เดิมเป็น
สวนมะม่วงของนาง ที่ต่อมานางได้ยกถวายให้เป็นอารามแก่พระพุทธศาสนา ดัง
ความในมหาปรินิพพานสูตรว่า  “ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ  หม่อมฉันขอมอบถวาย



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 15 

สวนแห่งนี้แด่ภิกษุสงฆ์มีพระพุทธเจ้าทรงเป็นประธาน” (ที.ม. (ไทย) 10 / 162 / 
108) 
 นอกจากนั ้นในพระไตรปิฎกยังกล่าวถึงวัดอีกหลายแห่งที่มีประวัติ
คล้ายคลึงกัน คือ อุทิศถวายโดยเศรษฐีหรือกษัตริย์ที่มีความศรัทธาในพระศาสนา
ในสมัยพุทธกาล เช่น อัมพาฏการาม โฆสิตาราม ปาวาริการาม (ปาวาริกัมพวัน) 
กุกกุฏาราม วาลิการาม  
 อีกทั ้งยังปรากฏการกล่าวถึงชื ่อของสถานที ่จำพรรษาในลักษณะที่
คล้ายคลึงกับวัดที่พระพุทธองค์ และพระสาวกจำพรรษา และใช้สอยในลักษณะ
เดียวกับวัด แต่ในพระไตรปิฎกไม่เรียกว่า “อาราม” “อาวาส” “สังฆาราม” หรือ 
“วิหาร” บ้างเรียกขานด้วยนามของหมู่บ้านหรือนามของภูเขา สถานที่เหล่านั้น
ส่วนใหญ่ไม่กล่าวถึงประวัติ และนามผู้ถวาย มีข้อสังเกตว่า สถานที่ในกลุ่มนี้เมื่อ
เทียบกับวัดที่มีประวัติชัดเจน เช่น เชตวันวิหาร หรือบุพพารามวิหาร พบว่าส่วน
ใหญ่ตั้งอยู่ในที่ห่างไกลจากชุมชน เสนาสนะคงมีน้อยมิได้เป็นวัดหรืออารามเต็ม
รูปแบบดังวัดขนาดใหญ่ นามของสถานที่ดังกล่าว เช่น ภูเขาคิชฌกูฏ เวฬุวคาม 
ซึ่งจะไม่กล่าวรายละเอียดในบทควงามนี้ 
 
5.  องค์ประกอบของวัดในสมัยพุทธกาล  
     วัดหรืออารามสมัยพุทธกาลประกอบด้วยเสนาสนะใดบ้าง ในหัวข้อนี้จะเน้น
ถึงเสนาสนะที่มนุษย์สร้างขึ้นเป็นหลักอธิบายตามลำดับดังนี้  
      5.1.  องค์ประกอบของวัดในสมัยพุทธกาล 
   5.1.1 วิหาร: คำนี้ในพระไตรปิฎกนอกจากมีความหมายเทียบเคียงกับ
คำว่า “อาราม” หรือหมายรวมถึงวัดทั้งวัดแล้ว ยังมีหมายรวมถึงสิ่งก่อสร้างที่ที่
ภิกษุใช้จำพรรษาว่า “ทีอ่ยู่ของภิกษุ” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2557, 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
16 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021)  

น.24) ดังตัวอย่างการสร้างวิหารจำนวน 60 หลังถวายแก่ภิกษุของเศรษฐีชาวกรุง
ราชคฤห์ ดังที่ได้กล่าวไป ซึ่งวิหารดังกล่าวมีหน้าที่ใช้สอยที่เทียบเคียงได้กับกุฎี 
(กุฏิ) ดังจะกล่าวต่อไป 
   5.12 อุโบสถ: พ้ืนที่หรือขอบเขตที่มีการใช้ “สีมา” เพ่ือกำหนดพ้ืนที่ใน
การเป็นอุโบสถ โดยคำว่า “อุโบสถ” อันมาจากภาษาบาลีมีความหมายว่า “แดน, 
พื้นที่เป็นที่ผูก, เขตแดน เขตชุมนุมเขตร่วมสังวาส (คือทำสังฆกรรมร่วมกัน)”  

(จันทบุรีนฤนาถ, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ, 2513, น.836) โดยสิ่งกำหนดให้
เป็น “สีมา” (เสมา) นั้นมีหลายสิ่ง เช่น แผ่นหิน ต้นไม้ จอมปลวก แม่น้ำ มิได้
จำกัดเพียงเสมาในรูปแบบของแผ่นหินที่คุ้นเคยกันในวัดไทย และอุโบสถอาจไม่
จำเป็นต้องสร้างในรูปแบบของอาคาร แต่อาจเป็นพื้นที่ว่างโล่งปราศจากอาคารมี
การกำหนดพื้นที่ “สีมา” เป็นขอบเขตของพื้นที่อุโบสถเท่านั้น (วิ.ม. (ไทย) 4 / 
138 / 215) 
  5.1.3  กุฎี: คำว่า “กุฎี” มาจากภาษาบาลีว่า “กุฏี” มีความหมายว่า 
“กระท่อม, โรง, เรือน” (จันทบุรีนฤนาถ, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ, 2513, 
น.234) และยังมีความหมายว่า “กระท่อมที่อยู่ของนักบวช เช่นพระภิกษุ, เรือน
หรือตึกที่อยู่อาศัยของพระภิกษุสามเณร” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 
2557, น.24) ซึ่งมีความหมายที่เทียบเคียงได้กับกุฏิ ซึ่งมีพุทธานุญาตขนาดของกฎี
ไว้คือ “...ขนาดในการสร้างนั้น ดังนี้ คือ ยาว 12 คืบ โดยคืบพระสุคต  คือ  วัด
ด้านนอกกุฎีคำว่า กว้าง 7 คืบ คือวัดด้านในฝาผนัง” (วิ.มหา. (ไทย) 1 / 349 / 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 17 

384) (มีขนาดราว 3 เมตร กว้าง 1.5 เมตร อันเป็นพื้นที่ขนาดเล็ก แต่ก็เพียงพอ
แก่การจำพรรษา)  
  ในพระไตรปิฎกคำว่า กุฎีถูกใช้ทั้งคำเดี่ยว คือ กุฎี หรือใช้ร่วมกับคำอ่ืน
จนทำให้มีความหมายขยายไปตามหน้าที่หรือวัตถุประสงค์การใช้งานที่ต่างกัน คือ  
 คันธกุฎี    หมายถึง กุฎีที่ประทับของพระพุทธเจ้า 

 กัปปิยกุฎี  หมายถึง สถานที่สำหรับเก็บเสบียงอาหารของวัดหรือ
ครัววัด 

 วัจจกุฎี หมายถึง ส้วม, ที่ถ่ายอุจจาระสำหรับภิกษุสามเณร  
 5.1.4 หอฉัน: คือ เสนาสนะสำหรับให้ภิกษุฉันภัตตาหารที่ได้จากการ
บิณฑบาต แต่เดิมภิกษุมักฉันอาหารกลางแจ้งไม่ได้รับความสะดวกจึงทรงมีพุทธา
นุญาตให้สร้าง “หอฉัน” เป็นสถานที่สำหรับใช้ฉันภัตตาหาร (วิ.จู.(ไทย)7/301/ 
105) 
 5.1.5 ศาลาไฟ: ศาลาไฟหรือโรงไฟ คือ เสนาสนะที่สร้างเพื่อให้การก่อ
ไฟใช้ในอารามเป็นระเบียบ เพราะแต่เดิมภิกษุมักก่อไฟในอารามอย่างไม่เป็น
ระเบียบจึงทรงอนุญาตให้ภิกษุสร้างศาลาโรงไฟซึ่งในพระไตรปิฎกมักเรียกว่า 
“ชันตาฆร” (วิ.จู. (ไทย) 7 /301/106) 
 5.1.6 โรงจงกรม: โรงจงกรมหมายถึงเสนาสนะที่สร้างขึ้นเพื่อใช้ในการ
เดินจงกรมของภิกษุ มีขนาดไม่ใหญ่นัก จากการที่เรียกสถานที่เดินจงกรมว่า 
“โรง” (โรงจงกรม) ก็ตั้งข้อสังเกตได้ว่า เสนาสนะอันเป็นสถานที่เดินจงกรมนี้ แม้
จะมีขนาดเล็กแต่ก็น่าจะมีหลังคาคลุมอยู่ด้วย  



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
18 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021)  

 5.1.7 เรือนคลัง: คือ เสนาสนะที่สร้างเพื่อไว้สำหรับเก็บจีวรของภิกษุ 
 5.1.8 บ่อน้ำ: น้ำเป็นปัจจัยสำสำคัญสำหรับการดำรงชีพ ความในขุททก

วัตถุ ขันธกะกล่าวว่า บ่อน้ำนั้นอยู่ใน “โรงไฟ” และกล่าวถึงข้อบัญญัติเพิ่มเติม
เกี่ยวกับการใช้สอย และอุปกรณ์ที่ใช้ประกอบกับบ่อน้ำเพ่ิมเติม เช่น ทรงอนุญาต
การก่อขอบบ่อ ราวจับ ถังน้ำ ผ้าเช็ดตัว (วิ.จู. (ไทย) 7 / 261-262 / 39-41) 
 5.1.9 รั้วล้อมอาราม ซุ้มประตูและท่อระบายน้ำ: ความในอารามปริกเข

ปอนุชานนะปฐมภาณวาร เสนาสนะขันธกะ ให้ข้อมูลว่า แรกเริ่มวัดไม่มีรั้วล้อม
ขอบเขตที่ชัดเจนทำให้สัตว์เข้ามาทำความเสียหายในวัดได้ พระพุทธองค์จึงทรงมี
พุทธานุญาตให้ทำรั้วล้อมวัด และต่อมาอนุญาตให้ทำซุ้มประตู ด้วยวัสดุที่เป็นไม้
อย่างเรียบง่ายหรือใช้คูน้ำเป็นขอบเขตวัด (วิ.จู. (ไทย) 7 / 303 / 109-110) 
  
 5.2  คุณลักษณะของวัดในสมัยพุทธกาล คือ ความเรียบง่าย พอเพียงต่อ
การใช้สอย และกลมกลืนกับธรรมชาติ 
       ปัจจุบันหากคิดถึงวัดก็จะนึกถึงในความหมายของสิ่งก่อสร้างในวัด
ก่อนเสมอ และมักคิดว่าการจะเป็นวัดได้นั ้นน่าจะต้องมีสิ ่งก่อสร้างสมบูรณ์
เสียก่อนจึงจัดเป็นวัดได้ แต่เมื่อย้อนกลับไปพิจารณาประวัติวัดในสมัยพุทธกาลจะ
พบว่า เพียงคำกล่าวรับการถวายพื้นที่อารามของพระพุทธองค์ก็ทำให้พื้นที่แห่ง
นั้นมีความเป็นวัดโดยสมบูรณ์แล้ว ดังเช่น เวฬุวันวิหาร และอัมปพาลีวันที่ได้กล่าว
ไปก็มีความหมายเป็นวัดแล้วตั้งแต่การกล่าวคำรับการถวายอารามของพระพุทธ
องค์โดยไม่ต้องจำเป็นว่าจะต้องก่อสร้างเสนาสนะเสียก่อน จะเห็นได้ว่าความเป็น
วัดในสมัยพุทธกาลไม่ได้เน้นที่สิ่งก่อสร้าง แต่เน้นที่ “พ้ืนที่” ที่จะสร้างวัดมากกว่า



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 19 

แม้แต่อรรถกถาก็เน้นย้ำเรื่องนี้ให้ชัดเจนว่า “...สวนดอกไม้หรือสวนผลไม้  ชื่อ
อารามโอกาสที่เขากำหนดทั้งไว้ เพื่อประโยชน์แก่อารามเหล่านั้นเอง หรือเมื่ อ
อารามเหล่านั้นร้างไปแล้ว ภูมิภาคเก่าแห่งอารามนั้น ชื่ออารามวัตถุ” (พระวินัย
ปิฎกเล่ม 7 จุลวรรค ทุติยภาค และอรรถกถา, น.211) โดยคำว่าอารามวัตถุนั้นมี
ความหมายว่า “ที่ดินวัด, ที่ดินพื้นวัด” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต) , 
2557, น.551) 
 วัดในสมัยพุทธกาลตามที่ได้กล่าวไปแล้วนั้นจะเห็นได้ว่า มีการก่อสร้างที่
เรียบง่ายมาก ไม่มีการประดับอาคารเสนาสนะด้วยทองคำเปลวหรือกระจกดังการ
ก่อสร้างวัดในสมัยปัจจุบัน (ไม่ปรากฏหลักฐานในพระไตรปิฎกว่าให้มีการตกแต่ง
เสนาสนะในวัดด้วยทองคำ ยกเว้นข้อมูลในชั ้นอรรถกถา) แม้แต่อุโบสถก็ไม่
จำเป็นต้องก่อสร้างเป็นอาคาร แต่อาจเป็นพื้นที่เปิดโล่ง รวมทั้งไม่มีพระพุทธรูป 
และเจดีย์ในลักษณะของสิ่งก่อสร้าง ส่วนกุฎี (กุฏิ) ก็มีขนาดที่เล็กมาก วัสดุที่ใช้
ก่อสร้างเสานสนะเป็นวัสดุที่หาได้ง่าย เช่น ไม้ และปูน ก่อสร้างอย่างเรียบง่ายไม่
เน้นความวิจิตรบรรจง  
 แม้ว่าภิกษุสามารถตกแต่งเสนาสนะในอารามให้มีความสวยงามได้ แต่ก็
พบว่าสามารถกระทำได้ในระดับหนึ่ง เช่น การตกแต่งวิหาร และโรงจงกรมทรง
อนุญาตทาสีได้เพียงสีที่ไม่ฉูดฉาด คือ ดำ ขาว และเหลือง ส่วนการเขียนจิตรกรรม
เพื่อการตกแต่งนั้นทรงอนุญาตในเสนาสนะบางแห่ง เช่น หอฉัน โรงจงกรม เวจจ
กุฎี และให้เขียนด้วยลวดลายเท่านั้น เช่น ลายดอกไม้ ลายดอกจอก โดยมีข้อห้าม
ไม่ให้เขียนรูปบุคคล (วิ.จู. (ไทย) 7 / 229 /102., วิ.จู. (ไทย) 7 / 291 / 76., วิ.จู. 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
20 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021)  

(ไทย) 7 / 293 / 83., วิ.จู. (ไทย) 7 / 298 / 100-102., วิ.จู. (ไทย) 7 / 301 / 
105-106) 
 การเพิ่มเติม และปรับเปลี่ยนองค์ประกอบของเสนาสนะในวัดที่ทรงมี
พุทธานุญาตินั้นจะต้องเป็นไปเพ่ือความพอเพียงต่อการใช้สอยเป็นหลัก เช่น วิหาร
ที่ถวายในคราวเศรษฐีแห่งกรุงราชคฤห์ 60 หลังดังได้กล่าวไปนั้น ในครั้งแรกเริ่ม
คงมีรูปแบบที่เรียบง่ายมาก เพราะต่อมาพระองค์ได้ทรงอนุญาตให้เพิ่มประตู ลิ่ม
ล็อคประตู อนุญาตให้เจาะช่องหน้าต่าง ติดผ้าม่าน และบานหน้าต่าง (วิ.จู. (ไทย) 
7 / 296 / 92-94., วิ.จู. (ไทย) 7  /328 / 159-160)  
  จากข้อมูลของวัดในสมัยพุทธกาลที่ได้กล่าวมา สถานที่สร้างวัดต้องมี
ความสะดวก คนไม่พลุกพล่าน สงบเงียบ เพราะเป็นปัจจัยแก่การเจริญสมาธิ แต่
ต้องไม่ไกลจากชุมชนก็เพ่ือความสะดวกในการบิณฑบาตจะเห็นได้ว่าทรงมองจาก
ความจำเป็นของประโยชน์ในการใช้สอยเพื่อสะดวกในการเจริญสมาธิ  ประโยชน์
ในความสะดวกของอุบาสก อุบาสิกาเพื่อไปอุปัฏฐากภิกษุ ภิกษุณี ทำบุญ และ
สนทนาธรรมได้โดยสะดวก รวมทั้งต้องมีสภาพแวดล้อมที่เป็นธรรมชาติอยู่มาก 
โดยเฉพาะความร่มรื่นของต้นไม้ ดังชื่อวัดมักมีคำว่า “ป่า” อยู่ในชื่อของวัดเสมอ 
เช่น “เวฬุวันวิหาร” “เชตวันวิหาร” “ชีวกัมพวัน” และ “อัมพปาลีวัน” ซึ่งคำว่า 
“วัน” มาจากคำว่า “วนํ”  ในภาษาบาลีที่มีความหมายว่า “ป่า, หมู่ไม้” (จันทบุรี
นฤนาถ, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ, 2513, น.679) และคำว่า “อาราม” ก็มา
จากภาบาลีว่า “อาราโม” มีความหมายว่า “สวน, อาราม”  ซ่ึงได้กล่าวไปแล้ว   
 
 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 21 

  ดังความในเขมาเถริยาปทานเอกูโปสถิกวรรคได้กล่าวถึงความร่มรื่นเป็น
ธรรมชาติในเวฬุวันวิหารไว้ว่า 

“...พระเวฬุวันมหาวิหารมีสวนดอกไม้ที่แย้มบาน  มีเสียงหึ่งด้วยหมู่
ภมรนานาชนิดมีเสียงนกดุเหว่าร่ำร้อง ทั้งหมู่นกยูงก็รำแพนสงัดจาก
เสียงอย่างอ่ืน  ไม่พลุกพล่านประดับไปด้วยที่จงกรมต่างๆ สะพรั่งไป
ด้วยแถวแห่งกุฎีและมณฑป...” (ขุ.พทฺธ. (ไทย) 33/337-338/432) 

 ทั้งนี้ความเรียบง่าย พอเพียงต่อการใช้สอย และกลมกลืนกับธรรมชาติ
ของวัดในสมัยพุทธกาลนั้นก็เป็นไปเพ่ือเป้าหมายหลัก คือ เป็นปัจจัยที่เกื้อหนุนต่อ
การเจริญสมาธิของภิกษุเพ่ือการดับทุกข์เป็นสำคัญ 
 
6. บทสรุป  
 ในสมัยพุทธกาลใช้คำว่า “อาราม” “อาวาส” “สังฆาราม” และ “วิหาร” 
ในความหมายที่เทียบเคียงกับคำว่า “วัด” ในภาษาไทยในฐานะเป็นสถานที่จำ
พรรษา และประกอบศาสนกิจของภิกษุ ภิกษุณี โดยที่มาหรือแนวคิดในการสร้าง
วัดมาจากความจำเป็นด้านสถานที่สำหรับปฏิบัติศาสนกิจของภิกษุ ภิกษุณีเพ่ือให้
มีสถานที่อันสะดวกหรือเอื้อต่อการเจริญสมาธิเพื่อการดับทุกข์  รวมทั้งเกิดจาก
ความศรัทธาของพุทธบริษัทที่มีต่อพระพุทธองค์ จึงทำให้อุบาสก อุบาสิกาได้สร้าง
วัดอุทิศแก่พระศาสนา โดยวัดแห่งแรก คือ เวฬุวันวิหารที่สร้างโดยพระเจ้าพิม
พิสาร แต่วัดที่พระพุทธองค์ประทับอยู่นานที่สุด คือ เชตวันวิหาร  
 องค์ประกอบหรือเสนาสนะที่มนุษย์สร้างขึ ้นในวัดนั ้นประกอบด้วย
เสนาสนะหลัก คือ วิหาร กุฎี (กุฏิ) อุโบสถ เรือนคลัง เรือนไฟ คันธกุฎี กัปปิยกุฎี 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
22 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021)  

วัจจกุฎี หอฉัน ศาลาไฟ โรงจงกรม บ่อน้ำ รั้วล้อมอาราม ซุ้มประตู และท่อระบาย
น้ำ  
 รูปแบบ และวัสดุขององค์ประกอบของเสนาสนะข้างต้นภายในวัดมีความ
เรียบง่าย ปราศจากการตกแต่งที่หรูหรา แต่เน้นความพอเพียงเพ่ือความสะดวกใน
การใช้สอยเท่าที่จำเป็น ไม่ปรากฏหลักฐานการใช้ทองคำเปลว หรือการประดับ
กระจกดังเช่นวัดที่คุ้นเคยกันในปัจจุบัน รวมทั้งไม่มีพระพุทธรูป และเจดีย์ (ที่เกิด
จากการสร้างของมนุษย์) ในวัด อีกทั้งสภาพแวดล้อมในวัดมีสภาพที่ร่มรื่นด้วย
ต้นไม้   
 องค์ประกอบของวัดที่ได้พรรณนาไปนั้นมีความสัมพันธ์กับการใช้สอย
ของพระพุทธเจ้า พระสาวก และพุทธบริษัทเป็นสถานที่ที ่อุบาสก อุบาสิกา
สามารถมาพบปะพระพุทธองค์ และพระสาวกได้อย่างสะดวกเพื่อการสนทนา
ธรรม และแม้ว่าโดยอุดมคติของพุทธศาสนา ภิกษุสามารถบรรลุธรรมในพื้นที่ที่
ไม่ใช่อารามได้เช่นกัน แต่พุทธศาสนาในฐานะของสถาบันที่จำเป็นต้องมีการสืบต่อ
อายุพุทธศาสนานั้น การมีวัดอย่างเป็นกิจจะลักษณะที่ชัดเจนย่อมมีประโยชน์ 
และเอ้ือต่อการเผยแผ่พุทธศาสนาได้สะดวกข้ึนกว่าการไม่มีวัด  
 องค์ความรู้ในเรื่องของวัดในสมัยพุทธกาลยังเป็นพื้นฐานข้อมูลที่จำเป็น
ยิ่งต่อการเริ่มต้นในการเข้าใจ และแก้ปัญหาของวัดที่สังคมประสบอยู่เพ่ือให้วัดใน
สมัยปัจจุบันไดท้บทวนหน้าที่ ความหมาย และบทบาทของวัดเพื่อให้สามารถธำรง
หน้าที่ และเป้าหมายของวัดที่ดีได้ในท่ามกลางความเปลี่ยนแปลงของสังคมสมัย
ปัจจุบัน 
 นอกจากนั้นแล้วองค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษาดังกล่าวอาจขยายขอบเขต
การศึกษาต่อไปได้อีกมากอาทิ การศึกษาเปรียบเทียบกับวัดในสมัยปัจจุบันหรือ
พัฒนาการของวัดในแต่ละสมัย และวัดที่ต่างนิกายหรือแม้แต่การใช้ข้อมูลจาก
หลักฐานทางโบราณคดีที่ได้จากการขุดค้นพุทธสถานในอินเดียที่มีอายุการสร้างใน



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
 

PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021) | 23 

สมัยพุทธกาลเพ่ือสอบทานกับข้อมูลในพระไตรปิฎกก็น่าจะเป็นการเปิดมุมมองใน
การศึกษาใหม่ที่น่าสนใจยิ่งต่อไปอีกมาก  
 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

คณะกรรมการอำนวยการจัดงานเฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า
เจ้าอยู ่หัว. (2547). ประชุมจารึกภาคที่ 8 จารึกสุโขทัย . กรุงเทพฯ: 
คณะกรรมการอำนวยการจัดงานเฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระ
จอมเกล้าเจ้าอยู่หัว. 

จันทบุรีนฤนาถ, พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระ , (2513). ปทานุกรม บาลี ไทย 
อังกฤษ สันสกฤต ฉบับพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระจันทบุรีนฤนาถ. 
กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2547).  พจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวล
ศัพท.์ กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย เล่มที ่1, 2, 4, 7, 10, 14, 19, 32, 33. กรุงเทพฯ: โรง
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฎราชวิทยาลัยฯ. (2526). พระวินัยปิฎกเล่ม 7 จุลวรรค ทุติยภาค และ
อรรถกถา. กรุงเทพฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

มหามกุฎราชวิทยาลัยฯ. (2526). พระสูตร และอรรถกถาแปล ขุททกนิกาย คาถา
ธรรมบท เล่ม 1, ภาคท่ี 2, ตอนที่ 2. กรุงเทพฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย. 



วารสารปณิธาน ปีที ่17 ฉบับที ่1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 
 

 
24 | PAṆIDHĀNA JOURNAL Vol.17 No.1 (January-June 2021)  

มหามกุฎราชวิทยาลัยฯ. (2526). พระสูตร และอรรถกถาแปล สังยุตตนิกาย 
มหาวรรค เล่ม 5 ภาคท่ี 2. กรุงเทพฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

มหามกุฎราชวิทยาลัยฯ. (2526). พระสูตร และอรรถกถาแปล อังคุตตรนิกาย เอก
นิบาต เล่มที่ 1 ภาคท่ี 1. กรุงเทพฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. 
กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสถาน.  

วชิรญาณวโรรส , สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยา.(2529).สารานุกรม
พระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัย.  

 
 
 


