
วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

25 

คนขามเพศและเสนทางสูความหลุดพนในบริบทสังคมพุทธเถรวาทไทยปจจุบัน 

 

อํานวยพร กิจพรมมา0

1 

ระพี แสงสาคร1

2 
 

(วันท่ีรับ: 8 พ.ย. 2566; วันท่ีแกไขเสร็จ: 26 พ.ย. 2566; วันท่ีตอบรับ: 27 พ.ย. 2566) 

 

บทคัดยอ 

บทความวิจัยนี้เป็นการศึกษาเชิงชาติพันธุ์ (ethnographic study) มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาและ

วิเคราะห์ความเป็นอื่น (othering) สถานธรรมะที่สาม (third way monasticism) ผ่านประสบการณ์และ 

แนวปฏิบัติทางศาสนาของผู้นำศาสนาที่เป็นสาวประเภทสองในพุทธศาสนาเถรวาทไทยในยุคปัจจุบัน โดยใช้

กรอบทฤษฎีว่าด้วยความเป็นอื่นและพื้นที่ที่สามของ Homi Bhabha และ Edward Soja ที่เสนอว่าพื้นที่ที ่

สามเป็นพ้ืนท่ีท่ีสร้างข้ึนมาเพ่ือรองรับความเป็นอ่ืน เป็นพ้ืนท่ีท่ีท้าทายวิถีท่ีมีอยู่เดิม พ้ืนท่ีสามนี้มีพรมแดนที่เปิด 

ทำให้เกิดการผสม ปรับปรนทางวัฒนธรรม ก่อเกิดวัฒนธรรมใหม่ ที่ Bhabha เรียกว่า วัฒนธรรมลูกผสม 

(Cultural Hybridity) กลุ่มตัวอย่างหลักในงานวิจัยนี้คือสาวประเภทสองที่ได้รับการยอมรับนับถือว่าเป็น

นักบวช (renouncer) หรือผู้นำทางจิตวิญญาณ (spiritual leader) ท้ังนี้นักวิชาการดา้นศาสนาและเพศภาวะ

ได้เสนอว่าพื้นที่ทางศาสนาอย่างเช่นพุทธศาสนาเถรวาท ถูกออกแบบมาเพื่อผู้ชายและได้เบียดขับผู้หญิงและ

คนข้ามเพศออกจากพื้นที่ศาสนาหรือให้อยู่ในฐานะที่เป็นรองหรือเป็นอื่น ดังนั้น บทความวิจัยนี้เสนอว่า  

ความเป็นอื่นเป็นสิ่งที่ผลักดันให้บุคคลข้ามเพศสร้างแนวปฏิบัติทางศาสนารวมถึงสถานธรรมที่เหมาะสมกับ 

เพศภาวะตนเอง ที่เรียกว่าสถานธรรมะที่สาม ซึ่งเป็นพื้นที่ที่เปิดพรมแดน รับและปรับปรนเอาหลากหลาย

แนวคิดและแนวปฏิบัติทางศาสนาเข้าไว้ด้วยกัน เป็นเหตุให้เกิด “ธรรมะลูกผสม (Dhamma Hybridity)” 

 

คําสําคัญ คนข้ามเพศ ความเป็นอ่ืน พ้ืนท่ีท่ีสาม ธรรมลูกผสม พุทธศาสนาเถรวาทไทยในปัจจุบัน 

 

 

 

 

 

                                                 
1 ภาควิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 

  Corresponding Author, Email: amnuaypond.k@cmu.ac.th 
2 ภาควิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 

  Email: rapee.saengsakorn@cmu.ac.th 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

26 

Transgendered persons (m-to-f) and their ways to renunciation in the context of 

contemporary Thai Theravada Buddhism  

 

Amnuaypond Kidpromma 

Rapee Saengsakorn 

 

(Received: November 8, 2023; Revised: November 26, 2023; Accepted: November 27, 2023) 

 

Abstract 

This research paper is an ethnographic study aiming to explain and analyze the 

othering and the third way monasticism through religious experiences and religious practices 

of transgendered religious leaders (m-to-f) in contemporary Thai Theravada context. It applies 

theoretical framework on othering and third space developed by Homi Bhabha and Edward 

Soja. Soja provides that third space is created for the others. It is contested othering spaces. 

The third space has an opened border which allows different cultures to interact and 

interchange, creating new culture which Bhabha called cultural hybridity.  The case study for 

this research are transgendered people who are respected as a renouncer or a spiritual leader. 

Scholars on religious and gender study propose that religious space such as Theravada 

Buddhism is designed by and for men. It marginalizes as well as subordinates women and 

transgendered people. Accordingly, this paper argues that ‘the othering’ allows transgendered 

persons to create their own religious practice, including third way monasticism where suitable 

to their gender. The third way monasticism has an opened border which allows various 

religious ideas and practices to be exchanged and mixed, resulting in the creation of dhamma 

hybridity. 

 

Keywords; transgendered persons, othering, third space, dhamma hybridity, Thai 

contemporary Theravada Buddhism  

 

 

 

 

 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

27 

ในทางอุดมคตินั้น พื้นที่แห่งธรรมะเป็นพื้นที่เปิดกว้างสำหรับทุกเพศภาวะ ไม่ว่าจะมีเพศใดบุคคล 

ก็สามารถเข้าถึงความหลุดพ้นได้ตามการปฏิบัติและภูมิธรรม แต่ในทางปฏิบัตินั้น พื้นที่ทางจิตวิญญาณและ 

การหลุดพ้นยังเป็นพื้นที่ของเพศชาย ความหมาย แนวทาง และความหลุดพ้นถูกสร้างขึ้นให้มีภาษาและวิถีที่

เหมาะสมกับความเป็นชาย ผู้หญิงที่มุ ่งสู ่การหลุดพ้นจะต้องแสวงหาหนทางนั้นด้วยตนเอง ทั้งนี้วิถีแห่ง 

การหลุดพ้นที่ผู้หญิงสร้างขึ้นเพื่อตนเองนั้น แต่ต่างกันออกไปตามบริบททางวัฒนธรรมและศาสนาที่ตนเอง 

นับถือ2

3 (Kidpromma, 2020) ในบริบทของพุทธศาสนานั้นการบวชเข้ามาเป็นนักบวชของผู้หญิงสามารถทำได้

ในแนวทางที่แตกต่างจากชาย ในขณะที่ชายสามารถบวชเป็นภิกษุ มีแนวทางและพื้นที่ศาสนาที่ชัดเจน ผู้หญิง

ต้องสร้างเส้นทางสู่ความหลุดพ้นเอง ไม่ว่าจะเป็นการบวชเข้ามาเป็นแม่ชีหรือภิกขุณี ซึ่งการบวชของผู้หญิง

ไม่ได้เป็นท่ียอมรับและนับถือจากคณะสงฆ์และฆราวาสดังเช่นการบวชของชาย เป็นเหตุให้นักบวชหญิงในพุทธ

ศาสนาไทยต้องแสวงหาแนวทางและการปฏิบัติเพื่อจะทำให้ตนเป็นที่ยอมรับ และเป็นนาบุญที่ดีของศรัทธา

ธรรม (Falk, 2007; 2013, Seeger, 2022) แม้ว่าการเส้นทางแห่งธรรมะจะถูกออกแบบไว้ให้เพศชาย แต่ไม่ได้

หมายความว่าชายทุกคนจะเหมาะสมกับพื้นที่เหล่านั้น ชายผู้มีเพศภาวะทางเลือก เช่น กะเทยหรือเรียกอีก

อย่างว่าสาวประเภทสอง 3

4 แม้ว่าจะมีอวัยวะเพศชายครบถ้วน แต่ไม่เหมาะสมกับพื้นที่ธรรมะที่เน้นความเป็น

ชาย (Chladek, 2021) เนื่องด้วยจิตใจและรูปแบบชีวิตที่เป็นหญิง แม้พระไตรปิฎกจะไม่ได้กีดกันสาวประเภท

สองออกจากพื้นที่ของพระสงฆ์อย่างตรงไปตรงมา แต่ในทางปฏิบัติพื ้นที่ชายเป็นใหญ่เช่นนี้ไม่ได้เอื ้อต่อ 

การปฏิบัติและการเป็นผู้นำทางศาสนาของสาวประเพศสอง เขาเหล่านั้นสามารถเข้ามาบวชเป็นภิกษุได้  

หากดำรงความเป็นชายของตนไว้อย่างเคร่งครัด และเก็บงำ ซ่อนเร้น กระทั่งตัดขาดจากความเป็นกะเทยของ

ตนอย่างเด็ดขาด 4

5 ดังจะเห็นได้จากกรณีของพระแจ๊ส มีสทิฟฟานี่ปี 2019 ที่สนใจเลื่อมใสศรัทธาในธรรมะ  

และบวชเข้ามาเป็นพระสงฆ์ โดยพระแจ๊สสามารถบวชได้ แต่ต้องแสดงตนว่าเป็นชาย มีอวัยวะเพศชาย และไม่

มีความเป็นหญิงปรากฏ ซ่ึงเป็นเหตุให้พระแจ๊สต้องทำศัลยกรรมเอาหน้าอก (ซิลิโคน) ออก และละท้ิงความเป็น

สาวประเพศสองของตนขณะอยู่ในร่มกาสาวพัสตร์ (คมชัดลึก, 2013)  

เช่นเดียวกับผู้หญิง สาวประเภทสองในประเทศไทยที่ฝักใฝ่ในทางธรรมในระดับที่สูงขึ้นไป แต่ไม่ได้

อยากละท้ิงเพศภาวะ (gender) ท่ีแท้จริงของตน จึงต้องแสวงหาวิถีธรรมะทางเลือกท่ีสามารถโอบรับเพศภาวะ

ท่ีตนเลือก พ้ืนท่ีศาสนาอย่างเช่นพุทธศาสนาเถรวาท ถูกออกแบบมาเพื่อผู้ชาย และสร้างความเป็นอ่ืนให้ผู้หญิง

และคนข้ามเพศและเบียดขับกลุ่มคนเหล่านั้นออกจากพื้นที่ศาสนาหรือให้อยู่ในฐานะที่เป็นรอง ให้รู้สึกเป็นอื่น

และแปลกแยก ดังที่เห็นในกรณีของนักบวชหญิง และนักบวชชายบางจำนวน ทั้งนี้การสร้างวิถีศรัทธาและ

ปฏิบัติทางศาสนาที่เหมาะสมกับเพศภาวะตนเองนี้นำไปสู่พื้นที่ที่สาม หรือที่งานวิจัยนี้เรียกว่า สถานธรรมะที่

                                                 
3 ผู้หญิงกับการหลุดพ้นในเอเชียใต้และตะวันออกเฉียงใตดู้เพ่ิมเติมได้จาก (DeNapoli, 2014; Kawanami, 2007; 2013; 

Hausner and Khandelwal, 2006; Khandelwal, 2004) 
4 กะเทยหรือสาวประเภทสอง คือ เพศชายท่ีมีการแสดงออกทางเพศแบบหญิง รวมถึงมีความพยายามท่ีจะเปล่ียนตนเองให้

เป็นผู้หญิงในทางชีววิทยาด้วย เช่นการรับประทานฮอร์โมนเพศหญิง การศัลยกรรมตกแต่งอวัยวะเพศให้เป็นของเพศหญิง  

(ดูเพ่ิมเติม Stone, 2007) 
5 ในทางปฏิบัติน้ัน (ดังท่ีจะเห็นในสื่อออนไลน์) การเก็บข่มความเป็นกะเทยของเหล่าพระสงฆ์บางจำนวนอาจยังมีน้อย 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

28 

สาม (third way monasticism) ซึ่งแนวคิดเรื่องพื้นที่ที่สามนี้ (third space) ได้อธิบายไว้โดย Edward Soja 

(1940-2015) นักทฤษฎีสังคมเมืองชาวอเมริกา ว่าเป็นพ้ืนที่ ๆ สร้างข้ึนมาเพื่อรองรับความเป็นอื่น พ้ืนที่ที่สาม

เป็นพื ้นที ่แห่งความเป็นอื ่นที ่ท้าทายวิถีที ่มีอยู ่เดิม (contested othering spaces)  ทั้งนี ้ ความเป็นอื ่น 

(othering) มีรากฐานมาจากแนวคิดสตรีนิยมและการศึกษาหลังอาณานิคม โดย Alex Gillespire (2007)  

ได้ระบุในงานเขียนของเขาไว้ว่า ความเป็นอื่นเกิดขึ้นเมื่อเรานำเสนอตัวตนของเราในสิ่งที่เราไม่ได้เป็น และเรา

ไม่ต้องการที ่จะเป็น ซึ ่งความเป็นอื ่นเกิดขึ ้นและมีอยู ่ได้ เนื ่องด้วยการมองโลกและชีวิตแบบคู่ตรงข้าม  

และการเปรียบเทียบในเชิงความสัมพันธ์ของตัวตนและกระบวนการที่มีหลากหลายมิติ ซึ่งกระบวนการ

เหล่านั้นส่งผลต่อความม่ันคงของอำนาจท่ีมีอยู่  

งานวิจัยนี้มุ่งอธิบายความเป็นอื่น (othering) สถานธรรมะที่สาม (third way monasticism) และ

ประสบการณ์และแนวปฏิบัติทางศาสนาของสาวประเภทสองหรือกะเทยในพุทธศาสนาเถรวาทไทยในปัจจุบัน 

เพื่อให้เราได้เรียนรู้และเข้าใจความแตกต่าง ความท้าทาย และแนวทางสู่ความหลุดพ้นของเพศทางเลือกใน

พ้ืนท่ีทางศาสนา โดยกลุ่มตัวอย่างในงานวิจัยนี้คือสาวประเภทสองท่ีได้รับการยอมรับนับถือว่าเป็นนักบวชและ

หรือผู้นำทางจิตวิญญาณท่ีอาศัยอยู่ในบริบทสังคมไทย บทความนี้เสนอว่า ความเป็นอ่ืนท่ีเกิดข้ึนในพ้ืนท่ีศาสนา

เป็นเหตุผลักดันให้เกิดพื้นที่ที ่สาม โดยพื้นที่ที ่สามนี้เป็นพื้นที่ที ่มีพรมแดนแบบเปิด รับและปรับปรนเอา

หลากหลาย แนวคิดและแนวปฏิบัติเข้าไว้ด้วยกัน เป็นเหตุให้เกิดธรรมลูกผสม (Dhamma Hybridity) ที่มีทั้ง

ความเป็นพุทธกระแสหลัก ไสยศาสตร์ และความเชื่อเทพฮินดูปะปนเข้าไว้ด้วยกันอย่างกลมกลืน 

วัตถุประสงคของการวิจัย  

1. ศึกษาประสบการณ์และแนวปฏิบัติทางศาสนาของนักบวชท่ีเป็นสาวประเภทสอง 

2. ว ิ เคราะห ์ความเป ็นอ ื ่น (Othering) และสถานธรรมะที ่สาม (third way monasticism)  

ของนักบวชท่ีเป็นสาวประเภทสองในบริบทพุทธศาสนาเถรวาทไทยในปจัจุบัน 

ขอบเขตของการวิจัย และระเบียบวิธีวิจัย  

ขอบเขตดานประชากร 

งานวิจัยนี้เป็นการศึกษาเชิงชาติพันธุ์ของนักบวชข้ามเพศในฐานะผู้ที่เป็นผู้นำทางศาสนาหรือผู้นำ

ทางจิตวิญญาณ สองท่านคือ คุณแม่ (แม่ชี) และอาจารย์แม่ (บักบวชฮินดู) และศรัทธาธรรม ณ แดนธรรม 

มหามงคล และเทวาลัยฮินดูในจังหวัดเชียงใหม่ เป็นจำนวน 22 คน โดยแบ่ง เป็นผู้นำทางศาสนา 2 ท่าน และ

ศรัทธาธรรม 20 คน โดยผู้เข้าร่วมหลักคือนักบวชข้ามเพศผู้เป็นผู้นำทางศาสนาทั้งสองท่าน โดยชื่อสถานท่ีและ

บุคคลเป็นชื่อสมมุติท้ังหมด 

ระเบียบวิธีวิจัย 

การวิจ ัยนี ้ เป ็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้การศึกษาเชิงชาติพันธุ ์ 

(Ethnographic Study) ที่เน้นการสังเกตอย่างมีส่วนร่วม (participant observation) สัมภาษณ์แบบกึ ่ง

โครงสร้าง (Semi-structure interview) การสนทนา (conversation) และการติดตามและฟังธรรมะของผู้นำ

ทางศาสนาทั ้งสองผ่านโซเซียลมีเดีย เป็นวิธีการหลักในการเก็บข้อมูลภาคสนาม โดยประชากรที ่ศึกษา



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

29 

ประกอบด้วยผู ้นำทางจิตวิญญาณ 2 ท่าน ลูกศิษย์ศรัทธาและผู ้ที ่เข้ามากราบไหว้และร่วมพิธีกรรมใน 

สถานธรรมของผู้นำทางศาสนาทั้งสองท่าน การสัมภาษณ์จะเน้นการสัมภาษณ์ที ่ไม่เป็นทางการ โดยใช้ 

บทสนทนา และการสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสร้างเป็นหลัก โดยผู้วิจัยจะมีคำถามหลักเพียงไม่กี่คำถามที่ใช้ใน 

การสัมภาษณ์ นอกจากนั้นจะเป็นการสนทนาหรือรับฟังในสิ่งที่ผู้ให้สัมภาษณ์อยากเล่า ในประเด็นที่เกี่ยวข้อง

กับชีวิตส่วนตัว การตัดสินใจเข้ามาบวชเป็นนักบวช ปัญหาและอุปสรรคส่วนตัวในฐานะสาวประเพศสองที่

ครองตนในเพศบรรพชิต และศาสนปฏิบัติของผู ้นำทางศาสนาทั ้ง 2 ท่าน และการสนทนาแลกเปลี ่ยน

ประสบการณ์กับศรัทธาธรรม โครงการวิจัยนี ้ได้รับการรับรองจริยธรรมการวิจัยในคนเลขที ่ CMUREC  

No. 66/146  

พุทธศาสนากับเพศทางเลือก 

พื้นที่ทางศาสนาเป็นอีกพื้นที่ของชายเป็นใหญ่โดยมีเพียงชายเท่านั้นที่สามารถครองเพศสมณะได้

อย่างเป็นทางการและเป็นที่เคารพนับถือ ส่วนเพศหญิงถูกเบียดขับออกจากพื้นที่หลักในศาสนา มีหน้าที่เป็น

เพียงผู ้สนับสนุนให้กิจการทางศาสนาและจิตวิญญาณของชายให้เจริญงอกงามและประสบผลสำเร ็จ 

(Kandelwal, 2014; Falk, 2007) ยิ่งไปกว่านั้นเพศที่สามเป็นกลุ่มที่ถูกกล่าวถึงไม่มากนักในพื้นที่ศาสนา  

หากมีการกล่าวถึงก็จะกล่าวถึงในเชิงลบ และเป็นไปในทิศทางที่เสนอว่า เพศทางเลือกสามารถเป็นผู้นับถือ

ศาสนาที่ดี แต่ไม่สามารถเป็นผู้นำทางศาสนาหรือนักบวชได้ อย่างเช่นในศาสนาพุทธแม้ว่าการหลุดพ้นจะ

สามารถเกิดขึ้นได้กับทุกคน ทุกเพศ แต่การเป็นพระไม่สามารถเกิดขึ้นได้กับทุกคน ทุกเพศ ในพระวินัยปิฎกได้

กล่าวถึงเพศท่ีสามโดยใช้ศัพท์ “บัณเฑาะก์”6 โดยอธิบายบัณเฑาะก์ไว้ห้าประเภทด้วยกัน นั่นคือ 

1. อาสิตตบัณเฑาะก์ คือ ชายท่ีอมอวัยะเพศของชายอ่ืน  

2. อุสุยยบัณเฑาะก์ คือ ชายท่ีชอบพอใจในการดูกิจกรรมร่วมเพศระหว่างชายกับชาย 

3. โอปักกมิยบัณเฑาะก์ คือ บุคคลท่ีถูกตอน  

4. ปักขบัณเฑาะก์ คือ บัณเฑาะก์ในช่วงข้ามแรม แต่ช่วงข้างข้ึนไม่เป็น  

5. นปุงสกัปบัณเฑาะก์ คือ ผู้มีความบกพร่องทางเพศสรีระ คือไม่ปรากฏเพศท่ีแน่ชัด 

โดยไม่อนุญาตให้บัณเฑาะก์ประเภทที่ 3 และ 5 นั่นคือผู้ท่ีถูกตอน ไร้อวัยวะเพศชายและผู้ไม่ปรากฏ

เพศที่แน่ชัดบวชเข้ามาเป็นภิกษุ ด้วยเหตุทางเพศสรีระ (sex) เป็นหลัก ซึ่งการอนุญาตให้คนข้ามเพศบวชเป็น

ข้อถกเถียงท่ีมีมาตั้งแต่สมัยพุทธกาล ในสมัยนั้นการบวชให้กับบัณเฑาะก์เป็นสิ่งต้องห้ามเนื่องจากคนกลุ่มนี้เมื่อ

บวชไปแล้วมักทำผิดพระวินัย ดังที่ได้กล่าวไว้ในพระวินัยปิฎก มหาวรรค มหาขันธกะว่าบัณเฑาะก์คือผู้ที่พึง

พอใจร่วมเพศกับชาย แม้ว่าเมื ่อเข้ามาบวชแล้วจะไม่ได้ร่วมเพศกับสมณสงฆ์ด้วยกัน แต่มีเหตุการณ์ว่า 

พระบัณเฑาะก์ไม่ได้ประพฤติพรหมจรรย์ แต่กลับไปร่วมเพศกับคนเลี้ยงม้า คนเลี้ยงช้าง สร้างความเสื่อมเสียให้

พุทธศาสนา (วิ.มหา 4/125) นักวิชาการไทยอย่างเช่น ชาญณรงค์ บุญหนุนมองว่าเพื่อป้องกันเหตุอันมิควร

ไม่ให้เกิดขึ้นในพระศาสนา จึงเห็นควร “ห้ามพระเป็นกะเทย ห้ามกะเทยเป็นพระ” (ชาญณรงค์ บุญหนุน, 

2014, น. 1) ทั้งนี้ในชุมชนสงฆ์เองมีการบวชให้สาวประเพศสองและเกย์อยู่บ่อยครั้ง ด้วยเงื่อนไขตามพระวินัย

                                                 
6 บัณเฑาะก์เป็นคำท่ีไม่ใช้ในบริบทชีวิตจริง ใช้เพียงในตำราทางพุทธศาสนา 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

30 

ว่าบุคคลเหล่านั้นมีประกาศตนว่ามีอวัยวะเพศชายและความเป็นชาย  ครอบครัว หรือชุมชนไม่ได้ห้ามบุตร

หลานท่ีเป็นกะเทยหรือเกย์บวชเป็นพระ แต่กลับแสดงความยินดีและสนับสนุนให้คนข้ามเพศบวช เพราะถือว่า

การบวชเป็นเรื่องมงคลและสร้างบุญกุศลมหาศาลให้กับครอบครัว การไปขัดกุศลท่ียิ่งใหญ่นั้นย่อมไม่เกิดผลบุญ

แก่ทุกฝ่าย อีกทั้งการบวชเป็นการขัดเกลาและมีความเชื่อว่าจะทำให้ผู้ชายเป็นคนที่เต็มคน และครอบครัวมี

ความหวังลึก ๆ ว่าการบวชนี้จะปลูกฝังความเป็นชายให้กับบุตรหลานของตน สิ่งท่ีน่าสนใจคือตัวผู้บวชซ่ึงไม่ว่า

จะเป็นกะเทยหรือเกย์ก็สมัครใจที่จะบวชเป็นพระเพ่ือศึกษาธรรมะ สร้างบุญกุศลและท่ีสำคัญตอบแทนบุญคุณ

ให้แก่บิดามารดาและคนในครอบครัว6

7  การศึกษาของเจษฎา บัวบาล (2018) พบว่าพระผู้ใหญ่ในหลายวัดยินดี

ต้อนรับพระท่ีเป็นกะเทยและเกย์เป็นอย่างมาก เนื่องจากพระเหล่านี้มีความสามารถด้านการเลขาและการดูแล

จัดการวัดได้ดีกว่า มีมนุษยะสัมพันธ์ที่ดีต่อพระด้วยกันและฆราวาส ช่วยเหลือเกื้อกูลหมู่สงฆ์ ทำให้เป็นที่ชื่น

ชอบแก่ท้ังพระผู้ใหญ่และผู้มาทำบุญที่วัด นอกจากนี้เจษฎาเสนอเพิ่มเติมว่าพระตุ๊ดทำหน้าที่เป็นผู้ปกป้องและ

ค้ำจุนศาสนา ไม่ได้ทำให้ศาสนาเสื่อมดังที่ถูกตีตราจากสังคม (เป็นที่น่าสังเกตว่า การวิเคราะห์ของบัวบานเป็น

ในทิศทางที่ไม่สอดคล้องกับข้อมูลที่เขามี โดยในข้อมูลระบุว่า มีพระเกย์จำนวนหนึ่งได้ทำการไม่ควรเชิงชู้สาว 

แต่ข้อมูลเหล่านี้ไม่นำมาวิเคราะห์ร่วม ทำให้ข้อสรุปของเจษฎา บัวบาล เป็นข้อสรุปที่ละเลยข้อเท็จจริง

บางอย่าง เมื่อเราวิเคราะห์ลึกลงไปก็จะพบว่า พระตุ๊ดได้รับการยอมรับเพราะทักษะทางโลก การมีประโยชน์

ด้านการจัดการ ไม่ใช่ด้านธรรมะและการหลุดพ้น) 

เมื่อเราวิเคราะห์ถึงพระวินัยเราก็จะเห็นว่ามีความเป็นไปได้ที่เกย์ (ชายรักชาย) สามารถบวชได้  

แต่กระเทยหรือสาวประเภทสองอาจไม่สามารถบวชเข้ามาเป็นภิกษุได้เนื่องจากความคลุมเครือของเพศสรีระ 

(sex) รวมถึงมีเพศภาวะ (gender) ท่ีแตกต่างกระท่ังตรงข้ามกับความเป็นชาย7

8 ท้ังนี้ สาวประเภทสองสามารถ

เข้ามาบวชเป็นภิกษุได้ก็ต่อเมื ่อพิสูจน์ให้เห็นว่าตนเองมีเพศสรีระและเพศภาวะเป็นชาย นั่นหมายถึง  

สาวประเภทสองต้องละทิ้งความเป็น “กะเทย” และน้อมรับความเป็นชายที่ตนพยายามเก็บข่มและปฏิเสธมา

ตลอด ต้องละท้ิงตัวตนทางเพศที่ปรารถนาเพ่ือท่ีจะได้มีโอกาสพัฒนาตนเองด้านจิตวิญญาณในระดับท่ีสูงขึ้นไป 

แม้ว่าจะมีชายหนุ่มบางจำนวนยอมละทิ้งความเป็นกะเทยและสามารถบวชเข้ามาเป็นพระได้ แต่ไม่ได้

หมายความว่าเส้นทางสู่ความหลุดพ้นนี้จะราบรื่นเสมอไป ผู้ที่เป็นกะเทยและเข้ามาบวชเป็นพระมักถูกตั ้ง

คำถามกระทั ่งปฏิเสธจากชุมชนและสังคม โดยเฉพาะในกลุ ่มพระที ่ยังมีจริตเฉกเช่นผู ้หญิงหรือกระเทย 

(Duangkeaw, 2020)  ท้ังนี้ ข้อปฏิบัติและข้อกำหนดเรื่องการบวชเป็นพระในพุทธศาสนานิกายเถรวาทที่มีแต่

โบราณมาแสดงให้เห็นถึงการจำกัดและไม่เปิดโอกาสให้เพศที่สามหรือบุคคลที่ไม่ระบุเพศตนเอง (gendered 

non-conforming persons) ได้เข้าไปมีประสบการณ์และเข้าสู่วิถีชีวิตของนักบวชได้อย่างสมบูรณ์  

การศึกษาศาสนาและเพศตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันเน้นการศึกษาผู้หญิงในบริบทของศาสนาเป็นหลัก 

การศึกษาศาสนาและเพศทางเลือกยังมีความจำกัด (Kelly, 2018; Astinger, 2021) โดยเฉพาะในบริบทพุทธ

ศาสนานิกายเถรวาท ทั้งนี้การศึกษาในประเด็นเพศทางเลือกและพุทธศาสนาที่ผ่านมาเน้นการวิเคราะห์ตำรา

                                                 
7 ข้อมูลน้ีได้จากประสบการณ์ตรงจากการสนทนากับสมาชิกในครอบครัวของผู้วิจัย เพ่ือนและนักศึกษาท่ีเป็นเกย์ (n=15) 
8 Chladek (2021) เสนอว่าความเป็นกระเทยตรงข้ามกับความเป็นชาย หาใช่ความเป็นหญิงท่ีอยู่ตรงข้ามความเป็นชาย  



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

31 

หรือเอกสารท่ีเกี่ยวข้องเท่านั้น  เสียงและประสบการณ์ทางศาสนาของกลุ่มคนข้ามเพศ โดยเฉพาะนักบวชหรือ

ผู้นำทางจิตวิญญาณยังไม่ได้มีการศึกษาในเชิงลึก การอธิบายความชอบธรรมและเหมาะสมของเพศทางเลือก

ในพุทธศาสนาแม้ม ีปร ิมาณไม่มากนัก แต่ม ีการพยายามทำความเข ้าใจประเด็นเหล่าน ี ้ต ั ้งแต่อด ีต  

และผลการศึกษาส่วนมากเป็นไปในทิศทางไม่สนับสนุนการเข้ามาอยู่ในร่มกาสาวพัสตร์ของเพศทางเลือก 

(Jackson, 1998) Ven. Vimala (2021, p.4) ให้ความคิดเห็นว่าการกีดกันเพศทางเลือกจากการเป็นพระสงฆ์

และนักบวชในพุทธศาสนานั้นมีสาเหตุมาจากการตีความคำว่า บัณเฑาะก์ (pandaka) และ อุภโตพยัญชนก 

(ubhatobyanjanaka) ในพระวินัยปิฎกที่ผิดพลาด โดยความผิดพลาดนั้นเกิดขึ้นจากการใช้คำสมัยใหม่มาให้

ความหมายคำหรือสิ่งที่เกิดขึ้นในพุทธกาล ประหนึ่งว่าในสมัยพุทธกาลมีสิ่งที่เรียกว่า LGBTIQA+ ซึ่ง Ven. 

Vimala ไม่เห็นด้วยที ่จะแปลคำว่า บัณเฑาะก์ (pandaka) ให้มีความหมาย ว่าเกย์ (gay) คนข้ามเพศ 

(transgendered person) หรือ Queer เป็นต้น ซึ ่งคำเหล่านี ้เป็นคำอุบัติใหม่สอดคล้องกับเพศภาวะยุค

สมัยใหม่ ที่พยายามจะก้าวข้ามแนวคิดเรื่องเพศและเพศภาวะแบบคู่ตรงข้าม (binary) ส่วนคำว่า บัณเฑาะก์ 

(pandaka) เป็นคำสมัยพุทธกาลซึ่งในยุคนั้นมีการมองเรื่องเพศแตกต่างจากสมัยปัจจุบัน โดยเฉพาะในมิติ

ความหลากหลายทางเพศ 

Rosalind Morris (1994) นำเสนอความหลากหลายและความหมายของเพศว่าในคัมภีร์โบราณของ

ล้านนาได้อธิบายบุคคลที่มีสองเพศ (hermaphrodite) ว่า การมีสองเพศไม่ได้เป็นการต่อต้านเพศใดเพศหนึ่ง 

และไม่ได้มีความเป็นรองทางเพศใด ๆ แต่การมีสองเพศนี้คือการมีคุณลักษณะและสถานะของทั้งผู้หญิงและ

ผู้ชายอยู่ตัวเอง โดยที่พระ Thanisaro (2013) ได้ระบุไว้ในงานแปลพระวินัย (จากไทยเป็นอังกฤษ) ว่า บุคคล

ไม่สามารถบวชเป็นพระได้หากมีเพศที่ไม่ปกติ (abnormal gender) ไม่ว่าจะเป็นบัณเฑาะก์และบุคคลที่มีสอง

เพศในคนเดียว เช่นนี้แล้วกลุ่มคนท่ีมีความผิดปกติทางเพศ นั่นคือชายมีเพศภาวะและการแสดงออกทางเพศไม่

ตรงกับเพศสรีระของตนจะไม่สามารถเข้ามาบวชเป็นภิกษุในพุทธศาสนาเถรวาทได้ ในบริบทของการหลุดพ้น 

เสฐียรพงษ์ วรรณปก (อ้างใน Jackson, 1998) เสนอว่าพุทธศาสนาแบบชาวบ้านในไทยมองเพศท่ีสาม หรือคน

ข้ามเพศว่าเป็นผลของกรรมในอดีตชาติจากการละเมิดศีลข้อสาม และบุคคลเหล่านี้ไม่สามารถฟังธรรมของ 

พระพุทธองค์แล้วบรรลุมรรคผลได้ ซ่ึงการรับเพียงชายท่ีมีความเป็นปกติทางเพศเข้าไปเป็นพระสงฆ์และนำไปสู่

ข้อสรุปท่ีว่าพ้ืนท่ีศาสนาเป็นพ้ืนท่ีของผู้ชายและเป็นเครื่องมือในการดำรงวัฒนธรรมและแนวปฏิบัติของชายแท้

เอาไว้ (นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 2016; Chladek, 2021) นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ (2016) ได้ศึกษาเพศกับความเป็นชาย

ในพุทธศาสนาพร้อมเสนอว่าแนวคิดและฐานคิดเรื่องเพศในพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทซึ่งมีอคติต่อชายรัก

ชาย คือเครื่องมือในการควบคุมพฤติกรรมทางเพศของพระสงฆ์และส่งเสริมแนวคิดชายเป็นใหญ่ในสังคม 

งานวิจัยของ Micheal R. Chladek (2021, p. 975) ได้เสนอแนวคิดไปในทิศทางเดียวกันกับ นฤพนธ์ว่า  

วัดเป็นพื้นที่ของชายเป็นใหญ่ โดยที่พระสงฆ์ในอุดมคติหรือความเป็นพระที่ดีนั้นเป็นต้นแบบและอุดมคติของ

ความเป็นชายไทย ทั้งนี้การสร้างชายไทยในอุดมคติผ่านการสร้างพระสงฆ์ในอุดมคติได้เบียดขับความเป็นอื่น

ออกไปจากพ้ืนท่ีทางศาสนา เกย์และกะเทยท่ีมีความเป็นหญิงไม่ควรและไม่สามารถบวชเป็นพระได้  



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

32 

การศึกษาเพศที่สามในพื้นที่ทางศาสนาพุทธในมิติมานุษยวิทยาพบในบริบทของนิกายมหายาน 

Kevin Manders และ Elizabeth Marson (2019) นำเสนอเสียงและประสบการณ์ของพุทธศาสนิกชนใน

นิกายมหายานที ่เป ็นคนข้ามเพศ (trans) จำนวนมากกว่า 35 คนและเสนอว่ากลุ ่มชาวพุทธข้ามเพศ  

(Trans Buddhists) ได้นำแนวคิดของศาสนาพุทธในเรื่อง อนัตตา (no self) หรือการไม่มีอยู่ของตัวตนไปเป็น

ส่วนหนึ่งในการทำความเข้าใจความเป็นเพศทางเลือกของตนเอง และอยู่ร่วมกันในพุทธศาสนาอย่างสันติสุข 

นอกจากนี้แล้วเหล่าชาวพุทธข้ามเพศนี้ยังได้สะท้อนการถูกการเบียด รังเกียจ และความเกลียดชัง ความกลัวที่

มีต่อคนข้ามเพศ (Transphobia) ในหมู่คณะสงฆ์ด้วยกันเอง โดยความหวังของชาวพุทธข้ามเพศในพ้ืนท่ีศาสนา

พุทธ คือการเห็น ชุมชนสงฆ์เป็นพ้ืนท่ีท่ีปลอดภัยของกลุ่มคนข้ามเพศ  

ความเปนอ่ืน (Other) และพ้ืนท่ีท่ีสาม (Third Space) 

ความเป็นอื่น (othering) มีรากฐานมาจากแนวคิดสตรีนิยมและการศึกษาหลังอาณานิคม โดย Alex 

Gillespire (2007) ได้ระบุในงานเขียนของเขาไว้ว่า ความเป็นอื่นเกิดขึ้นเมื่อเรานำเสนอตัวตนของเราในสิ่งที่

เราไม่ได้เป็น และเราไม่ต้องการที่จะเป็น ซึ่งความเป็นอื่นเกิดขึ้นและมีอยู่ได้ เนื่องด้วยการมองโลกและชีวิต

แบบคู ่ตรงข้าม และการเปรียบเทียบเชิงตัวตนในเชิงความสัมพันธ์และกระบวนการที ่มีหลากหลายมิติ  

ซึ่งกระบวนการเหล่านั้นส่งผลต่อความมั่นคงของอำนาจที่มีอยู่ของตัวบุคคล ทั้งนี้คำว่าความเป็นอื่น (Other) 

ถูกนำเสนอครั ้งแรกโดย Immanuel Kant (1724-1804) นักปรัชญาชาวเยอรมันที ่อธิบายเรื ่องประธาน 

(Subject) และความเป็นอ่ืน (Others) ค้านท์เสนอว่าเราไม่สามารถรู้ได้เลยว่าสิ่งอ่ืนความเป็นอ่ืน (The Other) 

คืออะไร เพราะสิ่งเหล่านี้ถูกสร้างโดยตัวบุคคลในฐานะองค์ประธาน (Subject) หลังจากค้านท์แล้วการศึกษา

เรื่องความเป็นอื่นได้รับความสนใจศึกษาเป็นอย่างมากในยุคหลังอาณานิคมและถูกเชื่อมโยงร่วมกับการศึกษา

พื้นที่ที ่สาม Homi K. Bhabha (1994) นักทฤษฎีหลังอาณานิคมชาวอินเดีย-อังกฤษ ได้เสนอทฤษฎีพื ้นที ่ 

(space) ผ่านการอธิบายแนวคิดเรื่องอาณานิคม เขาเสนอว่าบุคคลที่อยู่ใต้อาณานิคมหรือที่เรียกอีกอย่างหนึ่ง

ว่า Subaltern คือผู้ที่อาศัยอยู่ในฐานะผู้อพยพ (diaspora) ทั้งนี้ผู้อพยพไม่ได้อาศัยอยู่ทั้งในวัฒนธรรมตนเอง

หรือวัฒนธรรมของประเทศที่ตนพักพิง พวกเขานำวัฒนธรรมของตัวเองมาด้วยแต่ไม่ได้แสดงออกอย่างเต็มที่

เนื่องจากพื้นที่ที่เขาอาศัยไม่ได้มีวัฒนธรรมเดียวกัน อีกทั้งพวกเขาก็ไม่สามารถเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมใน

ประเทศที่เขาอพยพเข้ามาอาศัยได้อย่างเต็มร้อยเนื่องจากวัฒนธรรมเหล่านั้นไม่ใช่วัฒนธรรมดั้งเดิม หรือ

วัฒนธรรมท่ีเขารู้จักและคุ้นเคย ท้ังนี้พรมแดนของท้ังสองวัฒนธรรมที่ผู้อพยพเผชิญไม่ได้ถูกปิดตาย แต่เปิดให้มี

การผสมปรับปรนระหว่างวัฒนธรรม Bhabha เสนอว่าผู้อพยพเหล่านี้ได้สร้างพื้นที่ที่มีพรมแดนทางวัฒนธรรม

แบบเปิด รับท้ังวัฒนธรรมเก่าของตนเองและวัฒนธรรมใหม่ในพ้ืนท่ีท่ีตนพักพิง การเปิดพรมแดนทางวัฒนธรรม

นี้คือการสร้างวัฒนธรรมผสมใหม่ (a new hybrid culture) ที่รวมคุณลักษณะของวัฒนธรรมทั้งหมดไว้และ

ชดเชยความแตกต่างท่ีมี โดย Bhabha เรียกพ้ืนท่ี พ้ืนท่ีใหม่นี้ว่า พ้ืนท่ีท่ีสาม ซ่ึงเป็นพ้ืนท่ีของวัฒนธรรมลูกผสม 

(cultural hybridity) 

แนวคิดเรื่องพื้นที่ที่สามได้ถูกศึกษาผ่านแนวคิดทางภูมิศาสตร์และสังคมโดย Edward Soja (1996) 

เขาเสนอว่า พื ้นที ่ที ่สาม (thirdspace) ซึ ่งเป็นพื ้นที ่แห่งความจริงและจินตนาการ (real and imagine)  



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

33 

เป็นพ้ืนท่ีท่ีผู้คนอยู่อาศัยและสร้างประสบการณ์ของตนในพื้นที่นั้น ซ่ึงพ้ืนท่ีท่ีสามนี้ได้มาจากการร่วมมือกันของ

พื้นที่ที่หนึ่งและที่สอง8

9 “ทุกสิ่งอย่างเกิดขึ้นได้ในพื้นที่นี้ ไม่ว่าจะเป็นความเป็นวัตถุวิสัยและอัตวิสัย ความจริง

และจินตนาการ นามธรรมและรูปธรรม สิ่งท่ีรู้ได้และจินตนาการได้.......ชีวิตประจำวันและประวัติศาสตร์อันไม่

รู้จบ” (p.57)  Soja ได้อธิบายว่าพ้ืนท่ีท่ีหนึ่ง (Firstspace) เป็นพ้ืนท่ีทางกายภาพท่ีปรับสร้างมาจากนโยบายรัฐ

และตัวบทกฎกติกาของสังคม มีการเปลี่ยนแปลงตามยุคสมัย ส่วนพื้นที่ที่สอง (Secondspace) เป็นพื้นที่ทาง

ความคิด ว่าพื้นที่ถูกบรรจุหรือรับรู้ในใจเราได้อย่างไร และเป็นเหมือนผลผลิตของยุทธศาสตร์การตลาด ที่นำ

บรรทัดฐานทางสังคมมากำหนดว่าผู้คนจะแสดงออก หรือมีพฤติกรรมอย่างไรในพื้นที่นั้น พื้นที่ที่สามเป็น 

การสร้างวิถีความเข้าใจและการกระทำแบบอื ่นเพื ่อที ่จะเปลี ่ยนพื ้นที ่ในชีว ิตของมนุษย์ เป็นรูปแบบ 

การตระหนักรู้ด้านพ้ืนท่ีเพ่ือให้เกิดความเหมาะสมและสร้างความสมดุลด้านพ้ืนท่ี ประวัติศาสตร์ และสังคม  

นอกจากนี้แล้ว Soja (1996, p. 67) ได้เสนอเพิ่มว่าพื้นที่ของการเป็นตัวแทนที่เกี่ยวข้องกับพื้นที่ที่

สามหมายถึง พ้ืนท่ีท่ีมีชีวิตและอาศัยอยู่โดยผู้คนท่ีมีเป้าหมายในการแปลความหมายและเปลี่ยนแปลงโลกที่เรา

อาศัยอยู่ เป็นพื้นที่ของการจินตนาการใหม่และสร้างสรรค์ใหม่ พื้นที่ที่สามเกิดขึ้นจากการปะทะสังสรรค์และ 

การรวมกันของพื้นที่ชีวิตและประสบการณ์ และมักถูกมองว่าเป็นพื้นที่ที ่อยู ่ระหว่าง (in between) หรือ

ไฮบริด (hybrid) ของพ้ืนทางทางกายภาพท่ีถูกกำหนดโดยรัฐและสังคม กับพ้ืนท่ีท่ีสองหรือพ้ืนท่ีทางความคิด  

ประสบการณและวิถีปฏิบัติทางศาสนาของนักบวชขามเพศ 

งานวิจัยนี้ได้ศึกษานักบวชข้ามเพศสองท่านด้วยกัน โดยท่านแรก คุณแม่ (นามสมมุติ) เป็นนักบวช 

(แม่ชี) ในศาสนาพุทธและท่านที่สอง อาจารย์แม่ (นามสมมุติ) เป็นนักบวช (Hindu Priest) ในศาสนาฮินดู  

ท้ังสองมีสถานธรรมท่ีจดทะเบียนในฐานะมูลนิธิเป็นของตนเองและมีศรัทธาธรรมและลูกศิษย์ที่เป็นชาวพุทธทั้ง

ในและต่างประเทศ ทั้งคุณแม่และอาจารย์แม่เป็นสาวประเพศสองที่พยายามก้าวข้ามข้อจำกัดความเป็นเพศ

ของตนเองในพ้ืนท่ีศาสนาพุทธและฮินดู เรื่องราวชีวิตของแต่ละท่านในพื้นท่ีศาสนาในบริบทสังคมไทย สะท้อน

ถึงการสร้างและเปิดพื้นที่ทางศาสนาใหม่ให้กับเพศทางเลือก ทั้งสองแห่งเปิดรับศรัทธาธรรม กระทั่งนักบวช

โดยปราศจากอคติทางเพศ แม้ว่าท้ังสองท่านจะทำหน้าท่ีในฐานะผู้นำในสถานธรรมต่างศาสนา (พุทธและฮินดู) 

แต่มีความเชื่อมโยงด้านเพศสภาพ บริบททางสังคมและบริบททางศาสนาพุทธเถรวาทแบบไทย งานวิจัยนี้ได้นำ

อาจารย์แม่ซึ ่งเป็นผู ้นำทางจิตวิญญาณของศาสนาฮินดูเข้ามาเป็นกรณีศึกษาด้วยเพื ่อสะท้อนให้เห็นถึง 

ความหลากหลาย การปรับปรน และการเปิดกว้างของพื ้นที ่ธรรมะที ่สามในสังคมพุทธไทยในปัจจุบ ัน 

นอกจากนี้แล้ว อาจารย์แม้เป็นชาวพุทธมาก่อน ดำเนินชีวิตในสังคมพุทธไทยและผู้ศรัทธาเกือบทั้งหมดเป็น

ชาวพุทธ 

 

                                                 
9 แนวคิดเร่ืองพ้ืนท่ีท่ีสามของ Soja ได้รับอิทธิพลจาก Henry Lefebvre นักปรัชญาและนักสังคมวิทยาชาวฝร่ังเศส (ดูเพ่ิมเติม

ใน Soja, 1996) 

 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

34 

คุณแมแหงแดนธรรมมหามงคล 

คุณแม่เป็นนักบวชในศาสนาพุทธมาเกือบ 7 ปี (ณ เวลาท่ีศึกษา) โดยครั้งแรกได้บวชเป็นแม่ชี พำนัก

และศึกษาธรรมที่วัดชื่อดังในอำเภอเชียงดาว จังหวัดเชียงใหม่ หลังจากศึกษาธรรมะอยู่กับพระอาจารย์ที ่

เชียงดาวได้ระยะหนึ่ง คุณแม่ตัดสินใจตามนิมิตของตนมาสร้างสถานปฏิบัติธรรมในหุบเขาเขียวขจี ใกล้ตัวเมือง

ของอำเภอเชียงดาว โดยก่อนที่จะตัดสินใจบวชนั้นคุณแม่ได้ใช้ชีวิตในต่างประเทศและเป็นผู้ฝกึสอนกรรมฐาน

ในประเทศแถบยุโรป การเสียชีว ิตของแม่บุญธรรม ธุรกิจล้มละลาย และความรักที ่ไม่ได้เป็นไปตาม 

ความคาดหวัง ทำให้คุณแม่ตัดสินใจกลับประเทศไทยและออกบวชเป็นแม่ชี เพศสภาพและอัตลักษณ์ทางเพศ

ของคุณแม่เป็นปัจจัยที่ทำให้การบวชเป็นภิกษุและภิกษุณีไม่ได้เป็นทางเลือกของคุณแม่ กฎระเบียบของวัดและ

ศีลของภิกษุและภิกษุณีเป็นกรอบกำหนดว่าผู้ที่จะสามารถบวชเป็นภิกษุและภิกษุณีได้ต้องมีร่างกายและจิตใจ

เป็นชายแท้หรือหญิงแท้เท่านั้น เช่นนี้แล้วร่างกายและความเป็นเพศที่สามที่ปรากฏในตัวคุณแม่หรือชายข้าม

เพศผู้อ่ืนจึงสร้างความเป็นอ่ืนให้แก่คนข้ามเพศท่ีประสงค์จะเข้ามาบวชเป็นภิกษุหรือภิกษุณีในพ้ืนท่ีศาสนาพุทธ 

การเข้ามาบวชเป็นแม่ชีของคุณแม่ในช่วงแรกก็เต็มไปด้วยอุปสรรค ในช่วงที ่สร้างแดนธรรม 

มหามงคลใหม่ ๆ ท่านเริ่มก่อสร้างสถาณธรรม ด้วยตนเอง และไม่ได้รับการต้อนรับและช่วยเหลือจากชาวบ้าน

เฉกเช่นวัดประจำชุมชนด้วยหลายปัจจัย เช่น ความเป็นคนจากนอกพื้นที่ไม่มีผู้ใดในชุมชนรู้จัก ยกเว้นคุณป้า 

ผู้ที่ขายที่ดินในการสร้างแดนธรรมฯ การแต่งกายที่แตกต่างจากแม่ชีทั่วไป (นุ่งห่มสีเปลือกไม้) พื้นที่ของสถาน

ปฏิบัติธรรมอยู่ติดกับที่พักโฮมสเตย์ของนายทุนจากต่างถิ่น  ทั้งเจ้าของและผู้เข้าพักไม่เห็นด้วยที่จะมีแม่ชีเดิน

บิณฑบาต และมักขับไล่คุณแม่และคณะแม่ชีไม่ให้เดินใกล้หรือผ่านพื้นที่ของตน เนื่องจากการได้เห็นแม่ชี

บิณฑบาตทำให้ผู้เข้าพักสูญเสียอรรถรสในการท่องเที่ยวและเสพความสุขทางโลก ลูกศิษย์ของคุณแม่เล่าว่าใน

ตอนท่ีสร้างแดนธรรมฯ ใหม่ ๆ ยังไม่มีท่ีหลับนอนสำหรับคุณแม่และคณะแม่ชี ท้ังหมดได้ไปหลับนอนในเพิงพัก

ชั่วคราวและมักมีคนมาขับไล่ ในช่วงแรกนั้นผู้คนในชุมชนไม่ค่อยใส่บาตรและไม่บริจาคช่วยเหลือกิจการของ

สถานธรรม มีชาวบ้านเพียงสองถึงสามหลังคาเรือนท่ีใส่บาตรคณะแม่ชี 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

35 

แนวปฏิบัติสูความหลุดพน 

แนวปฏิบัติสู่ความหลุดพ้นของคุณแม่เน้นตามคำสั่งสอนของพุทธองค์นั่นคือการทำกาย วาจา ใจให้

บริสุทธิ์ผ่านการถือศีล สมาธิ และปัญญา นอกจากนี้คุณแม่ยังเอาแนวปฏิบัติของอาจารย์สำนักต่าง ๆ มาปรับ

ปรนเป็นแนวทางของตน ไม่ว่าจะเป็นแนวทางแห่งโพธิสัตว์ของครูบาบุญชุ่ม วิปัสสนากรรมฐานของหลวงปู่

ฤาษีลิงดำหลวงปู่ปาน และหลวงปู่ดู่ เมตตาและอิทธิฤทธิ์ของหลวงพ่อกวย และความใส่ใจห่วงใยลูก ๆ ของแม่ 

ดังท่ีจะกล่าวต่อไป 

คุณแม่ได้เข้าพบครูบาบุญชุ่มก่อนท่ีท่านจะเข้าปฏิบัติธรรมปิดวาจา ครูบาบุญชุ่มได้สนทนาธรรมและ

กล่าวกับคุณแม่ว่า “แม่ชีองค์นี้ ไม่ได้เป็นแม่ชี แม่ชีเป็นพระฤาษีโยคินี และได้เคยเจอครูบาบุญชุ่มในนิมิตที่

ประเทศอินเดีย” หลังจากนั้นครูบาบุญชุ่มได้มอบ หมวก สร้อยลูกประคำ และเงิน 5,000 บาท พร้อมทั้งผ้า

จีวรที่ครูบาเคยห่ม คุณแม่ได้ให้ความหมายของสิ่งของที่ได้รับจากครูบาบุญชุ่มว่า หมวกหมายถึงพระพุทธเจ้า 

พระโพธิสัตว์และผู ้นำทางจิตวิญญาณของสรรพสัตว์ สร้อยประคำหมายถึงการบำเพ็ญเพื ่อตรัสรู ้เป็น

พระพุทธเจ้า เงินห้าพันบาทหมายถึงการโปรดสัตว์และสืบทอดศาสนาจนถึง 5,000 ปี ส่วนผ้าจีวรนั้นครูบา

อยากให้คุณแม่ห่ม เป็นดังตัวแทนของครูที่จะคุ้มครองลูกศิษย์ ให้มีความอดทนและทนอดต่อปัญหาอุปสรรค

ต่าง ๆ  หลังจากได้สนทนาธรรมกับครูบาบุญชุ่มแล้วคุณแม่ได้แรงบันดาลใจในการสร้างบารมีเพ่ิม ท่านกล่าวว่า 

รูปภาพ 1 แมชีเดินกลับจากบิณฑบาต ภาพโดยผูวิจัย 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

36 

“การรับบุญบารมีจากผู้อื่นโดยเฉพาะพระมหาโพธิสัตว์เช่นอาจารย์บุญชุ่ม ถือเป็นบุญอย่างยิ่ง แต่บุญเหล่านี้

หมดไปได้ การสร้างบุญบารมีด้วยตนเองต่างหากเป็นสิ่งที่จะอยู่กับเราตลอดไป กินอย่างไรก็ไม่หมดเพราะเรา

สร้างของเราเอง ได้เรื่อย ๆ” ด้วยเหตุนี้คุณแม่จึงได้ตั้งสัจจะปิดวาจา ไม่พบเจอหน้าผู้ใด และปฏิบัติธรรม  

เจริญศีล สมาธิ และภาวนาให้บริสุทธิ์ เป็นเวลา 3 ปี 3 เดือน 3 วัน ตามครูบาบุญชุ่ม (เริ่มต้นและสิ้นสุดในวัน

เดียวกัน) หลังจากปฏิบัติตามสัจจะได้กว่าหนึ่งปี เกิดการระบาดของโควิด ทำให้สถานการณ์ในแดนธรรม ฯ 

และชุมชนใกล้เคียงไม่สู้ดีนัก ผู้คนแร้นแค้นและหวาดกลัว คุณแม่จึงตัดสินใจออกจากการปิดวาจาแต่ไม่พบเจอ

ผู้คน และติดต่อสื่อสารกับผู้คนผ่านทางโซเซียลและเสียงตามสายเพื่อช่วยเหลือผู้ได้รับผลกระทบจากโควิด  

คุณแม่ได้ใชป้ัจจัยส่วนตัวช่วยเหลือผู้คนที่ได้รับผลกระทบจากโควิดหลายร้อยคน ท่านกล่าวว่า แม้ว่าการรักษา

หนึ่งในสัจจะที่ได้อธิษฐานไว้จะถูกยกเลิกกลางคันเพราะความต้องการที่จะช่วยเหลือผู้อื ่นในยามวิกฤติ  

ท่านรู้สึกยินดีเป็นอย่างยิ่งเพราะการช่วยเหลือคนในยามที่ทุกข์และต้องการความช่วยเหลือเป็นสิ่งพึงทำ  

เมื ่อครบ 3 ปี 3 เดือน 3 วัน ในวันที่ 10 ตุลาคม 2565 คุณแม่ได้ออกมาพบปะชาวบ้านและลูกศิษย์ที ่มา

ต้อนรับอย่างอบอุ่น การปฏิบัติธรรมอย่างจริงจังของคุณแม่และการช่วยเหลือชาวบ้านทำให้ชาวบ้านละแวกนั้น

หันมาให้ความเคารพศรัทธาในตัวคุณแม่มากขึ้น ชาวบ้านจะพูดเป็นเสียงเดียวกันว่า “แม่ชีเขาปฏิบัติจริง  

เข้าเงียบสามปีกว่า ไม่พูดจาไม่เจอใคร ออกจากการปฏิบัติมาแล้วก็มีคนศรัทธาท่านเยอะ” 

ในส่วนของธรรมะและการปฏิบัติธรรมนั้น คุณแม่กล่าวเสมอว่าท่านเป็นนักเรียนและเรียนรู้จาก

หลายสายครูบาอาจารย์ด้วยกัน ท่านนับถือและเป็นลูกศิษย์ของหลวงปู่ไพบูลย์ สุมังคโล พระอาจารย์ชื่อดังสาย

วัดป่าของหลวงปู ่มั ่น ปฏิบัติกรรมฐานและมโนมยิทธิตามแนวทางของหลวงปู ่ฤาษีลิงดำ หลวงปู ่ปาน  

และหลวงปู่ดู่ นอกจากนี้แล้วท่านได้ฝึกวิชาอาคมจากปู่ทรงรอดเล็ก ผู้เป็นลูกศิษย์คนสุดท้ายของหลวงพ่อกวย 

แห่งวัดโฆสิตา พระเกจิชื่อดังด้านพุทธคุณและอาคม นอกจากนี้คุณแม่ได้เรียนรู้ความเป็นโพธิสัตว์จากครูบาบุญ

ชุ ่มและได้นำวิถีแห่งโพธิสัตว์มาเป็นแนวทางในการปฏิบัติและอธิษฐานเพื ่อเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต  

การเรียนรู้และเป็นศิษย์จากเกจิอาจารย์หลายสายสำนัก ทำให้การปฏิบัติธรรมของคุณแม่มีความผสมผสาน

ระหว่างความเป็นโพธิสัตว์ตามแนวทางของครูบาในภาคเหนือ9

10 กรรมฐานแบบมโนมยิทธิของหลวงปู่ฤาษีลิง

ดำจากภาคกลาง พลังพุทธคุณและอาคมจากภาคกลาง และความเป็นพุทธะตามแนวทางของพระวัดป่าจาก

ภาคอีสาน ในความเป็นโพธิสัตว์นั้นคุณแม่ได้ตั้งสัจจะอธิษฐานที่จะตรัสรูเ้ป็นพระพุทธเจ้านาม “นารถะ” และ

กลับมาช่วยเหลือลูก ๆ จนกว่าลูกทุกคนจะบรรลุธรรม ดังที่ท่านได้กล่าวต่อลูกศิษย์ทุกคนผ่านวาจาและ 

ผ่าน facebook ว่า “แม่จะคอยอยู่เคียงข้างและเป็นกำลังใจ....ช่วยเหลือลูกแก้วลูกขวัญทุกภพทุกชาติไป

จนกว่าลูกจะเข้าสู่มรรคผลพระนิพพาน” คุณแม่มักย้ำวลี “ลูกรักกลับบ้าน” อยู่เสมอ วลีนี้หมายถึงการเรียกลูก

ทุกคนกลับบ้าน และบ้านในความหมายนี้คือธรรมะที่มีคุณแม่เป็นผู้นำในการพาลูก ๆ ทุกคนปฏิบัติจนเข้าถึง

เป้าหมายทางธรรม ในอีกความหมายคือท่านได้สร้างแดนธรรมฯ ไว้ให้กับลูกศิษย์และผู้ที่สนใจทุกคน สถานที่

                                                 
10 ศาสนาพุทธเถรวาทในภาคเหนือได้รับอิทธิพลแนวคิดโพธิสัตวะ หรือ ตนบุญ จากมหายานซ่ึงเดินทางจากประเทศพม่าสู่

ตอนเหนือของไทย 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

37 

แห่งนี้จะเป็นเหมือนบ้านแห่งธรรมะของทุกคน คุณแม่เชื่อว่าการพบเจอกันระหว่างคุณแม่กับลูกศิษย์หรือ

ศรัทธาธรรมไม่ใช่เรื่องบังเอิญ เป็นเรื่องท่ีถูกลิขิตไว้จากความสัมพันธ์ในชาติภพก่อนหน้านี้  

นอกจากการนำหลักศลี สมาธิและปัญญาและหลักธรรมคำสอนขององค์พุทธศาสดามาเป็นแนวทาง

ในการปฏิบัติธรรมแก่ศิษย์แล้ว คุณแม่ได้นำการปฏิบัติกรรมฐานตามแนวทางของหลวงพ่อฤาษีลิงดำ หรือ

กรรมฐานแบบมโนมยิทธิ นั่นคือการทำสมาธิโดยให้เพ็งหรือจดจ่ออยู่กับภาพของพระพุทธเจ้าหรือครูบา

อาจารย์ จนมีฤทธิ์ทางใจสามารถเห็นตนเองหรือผู้อื่นในอดีต ปัจจุบันและอนาคตได้ คุณแม่อธิบายว่าบางคน

อาจมองว่าสิ่งเหล่านี้คือการยึดติด แต่ขอให้ลูกศิษย์ตระหนักว่า สิ่งท่ีเรายึดติด หรือมโนภาพท่ีเราสร้างข้ึนมานั้น 

มาจากฐานของธรรมะและความดีงาม “ติดในรูปพระอาจารย์ พระศาสนาย่อมดีกว่า ติดในอบายมุขเป็น

แน่นอน” คนที่มาสถานปฏิบัติธรรมแบ่งออกเป็นสองกลุ่มด้วยกัน คือ คือผู้ที่อยากหลุดพ้นและมีเป้าหมายใน

พระนิพพาน และผู้ท่ีอยากมีความสำเร็จและเจริญงอกงามในโลกนี้ สถานธรรมแห่งนี้ตอบโจทย์ทั้งทางโลกและ

ทางธรรมแก่ลูกศิษย์ทุกคน หากศิษย์ผู้ใดมุ่งทางธรรมคุณแม่ก็แนะนำแนวทางแห่งนักบวชและบวชให้ หากศิษย์

ผู้ใดอยากมีความเจริญงอกงามในทางโลกคุณแม่ก็จะมีแนวทางสนับสนุนลูกศิษย์ ไม่ว่าจะเป็นการหมั่นทำบุญ

รักษาศีล กระทั่งการใช้พลังพุทธคุณและอาคมที่ได้ศึกษาจากปู่ทรงรอดเล็ก เข้าช่วยคุ้มครองและสร้างเมตตา

มหานิยมให้กับศิษย์ และสงเสริมให้ศิษย์สวดมนต์ โดยเฉพาะบทสวด คาถาเงินล้าน เพื่อสร้างความสำเร็จใน

หน้าท่ีการงาน การเงิน และการดำรงชีวิตทุกมิติ  

โดยทั่วไปแล้วนักบวชในศาสนาพุทธถูกกำหนดให้มีความสำรวมกาย วาจา และใจอยู่ตลอดเวลา 

พรมแดนร่างกายของนักบวชโดยเฉพาะพรมแดนภายนอก เช่น เครื่องนุ่งห่ม ผม ท่าทางการแสดงออกผ่าน

ร่างกายต้องมีการสำรวจตรวจสอบให้อยู่ในความสำรวมและสงบในทุกอากัปกิริยา การแสดงออกทางร่างกายที่

เกินงามบ่งชี้ถึงการไม่ควบคุมตนและไม่สำรวมของผู้ถือเพศบรรพชิต การสัมผัส โอบกอดผู้อื่นไม่ว่าจะเป็น

นักบวชต่างเพศ เพศเดียวกัน หรือฆราวาสเป็นดังสิ่งต้องห้าม โดยเฉพาะในหมู่นักบวชเพศชาย เนื่องจาก 

การสัมผัสเหล่านั้นอาจนำมาซึ่งอารมณ์ สร้างชาติภพไม่รู้จบสิ้น  ความสัมพันธ์ระหว่างศิษย์กับคุณแม่อบอุ่น

และใกล้ชิด ท่านให้ความสนิทสนม ความความรักความใส่ใจแบบแม่ (mothering love and care) กับลูก

ศิษย์อยู่เสมอ นอกจากนี้แล้วท่านยังมีความเห็นเกี่ยวกับพรมแดนร่างกายที่แตกต่างจากนักบวชอ่ืน ๆ ท่านเห็น

ว่าท่านไม่ใช่พระอิฐพระปูนที่ไร้ความรู้สึก และเมื่อรู้สึกก็ต้องแสดงออกมาเพื่อให้คนสัมผัสถึงความรู้สึกนั้นได้ 

เช่นนี้แล้วนอกจากความเมตตาที่ลูกศิษย์ของท่านได้รับผ่านธรรมะที่ท่านสอนแล้ว คุณแม่ยังกอดลูกศิษย์ด้วย

ความรัก ท่านอธิบายว่า อ้อมกอดของท่านนี ้เป็นอ้อมกอดของมารดา ที ่ส ่งผ่านความรัก ความอบอุ ่น  

การปกป้องดูแลของมารดาสู่บุตร ความใกล้ชิด ความเมตตา และการสร้างความสัมพันธ์ระหว่างอาจารย์กับ

ศิษย์ให้เป็นเหมือนความสัมพันธ์ของมารดากับบุตร และการก้าวข้ามพรมแดนของร่างกายระหว่างนักบวชและ

ฆราวาสเป็นเอกลักษณ์สำคัญของคุณแม่ แดนธรรมมหามงคลมีท่านเป็นมารดา และมีลูกศิษย์เป็นลูกรักทาง

ธรรม ท่านกล่าวเสมอว่าลูก ๆ ของท่านต้องรักและมีเมตตาต่อกัน เป็นกัลยาณมิตรท่ีดีต่อกัน 

  

 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

38 

ชุมชนกับความเปนนักบวชเพศทางเลือก 

ในช่วงแรกท่ีคุณแม่และคณะนักบวชเข้ามาสร้างสถานธรรมใหม่ ๆ เหล่าแม่ชีได้ใส่ชุดสีน้ำตาลเปลือก

ไม้ (สีโทนใกล้เคียงกับพระวัดป่า) เม่ือพระวัดป่าเห็นและมองว่าไม่เหมาะสมจึงให้เปลี่ยนเครื่องนุ่งห่มเป็นสีขาว

เหมือนแม่ชี และด้วยชุดนักบวชที่เป็นสีขาวทำให้ชาวบ้านรับรู้ว่าคุณแม่คือแม่ชี คุณแม่ไม่ได้ปิดบังความเป็น

เพศทางเลือกของตนเอง ยอมรับและเรียกตัวเองว่าแม่ชี แม้ว่าท่านจะเคยออกมาบอกว่าท่านไม่ใช่พระและ

ไม่ใช่ชี แต่คือ “ฤาษีโยคินี” ตามที่ครูบาบุญชุ่มก็เคยกล่าวไว้ คุณแม่ยอมรับในอัตลักษณ์ความเป็นแม่ชีของตน

เนื่องจากความสะดวกในการสื่อสารกับชุมชนภายนอก ซึ่งโดยทั่วไปจะมองว่า ผู้หญิงที่โกนผมและคิ้ว นุ่งขาว

ห่มขาว รักษาศีลแปดและอาศัยอยู่ในสถานธรรมก็คือ แม่ชี เช่นนี้แล้วในสายตาของชุมชนคุณแม่ก็คือแม่ชี 

ความเป็นเพศที่สามของคุณแม่อาจทำให้ชาวบ้านแคลงใจในช่วงแรก ว่ากะเทยจะมาเป็นแม่ชีหรือนักบวชได้

อย่างไร สิ่งที่ชุมชนเข้าใจคือ การเป็นกะเทยตรงข้ามกับการเป็นนักบวช ผู้ที่เป็นกะเทยดูเหมือนว่าจะไม่ฝักใฝ่

ในทางธรรมแต่มุ่งความรุ่งเรืองในเรื่องทางโลก  

ครั้งแรกท่ีผู้วิจัยได้พบปะผู้คุยกับคุณแม่ ท่านได้อธิบายที่ไปที่มาของแดนธรรม ฯ และความประสงค์

ของท่านว่า ท่านจะ “สร้างท่ียืนให้ผู้ที่ไร้ที่ยืน” นั่นคือสร้างสถานปฏิบัติธรรม หรือ บ้านให้กลับผู้คนที่ถูกเบียด

ขับออกจากพื้นที่ทางศาสนา ไม่ว่าจะเป็นผู้หญิง สาวประเพศสองหรือกลุ่ม LGBTQ+ ซึ่งที่ผ่านมามีสาว

ประเภทสองและผู้หญิงมาบวชและปฏิบัติธรรม ณ แดนธรรม ฯ แห่งนี้อยู่ไม่ขาดสาย ความจริงใจและจิตที่ตั้ง

มั ่นในเส้นทางแห่งพุทธะทำให้คุณแม่เอาชนะใจชาวบ้านและมีลูกศิษย์และผู ้ศรัทธาเป็นจำนวนมาก  

ส่วนลูกศิษย์และศรัทธาธรรมของคุณแม่รู้จักท่านผ่านสื่อโซเซียล เมื่อได้อ่านคำเขียนและฟังธรรมของคุณแม่

แล้วก็เกิดศรัทธา และตามมากราบคุณแม่ที่แดนธรรมมหามงคล ส่วนชาวบ้านใกล้เคียงนั้นมีความเคารพศรัทธา

ในตัวคุณแม่มากเรื่อย ๆ เนื่องจากกิจกรรมที่คุณแม่ได้ทำเพื่อชุมชน ไม่ว่าจะเป็นการบริจาคเงินที่มีช่วยเหลือ 

ผู้ประสพภัยจากโควิด การช่วยเหลือด้านอาหาร ที่พัก และการพัฒนาจิตแก่เด็กนักเรียนในโรงเรียนในชุมชน 

นอกจากนี้แล้วคุณแม่ยังทำงานร่วมกับชุมชนและวัดประจำชุมชน เป็นผู้นำในการจัดให้มีการใส่บาตร ปฏิบัติ

ธรรม สวดมนต์ และนั่งสมาธิในวันพระ โดยให้มีการใส่บาตรในตอนเช้า ณ วัดประจำชุมชน และตอนเย็นจัดให้

มีการสวดมนต์ ฟังธรรม นั่งสมาธิ ณ แดนธรรมฯ  

ความเป็นเพศที่สามของท่านแม่อาจสร้างความสงสัยและแคลงใจกับผู้พบเห็นในตอนแรก ผู้ที่เข้าไป

แดนธรรมฯ ใหม่ ๆ และพบกับคุณแม่เป็นครั้งแรก มักจะกระซิบกระซาบถามกันว่า “ท่านเป็น...ใช่ไหม” และก็

ได้รับการพยักหน้าตอบเพียงเท่านั้น ลักษณะภายนอกของคุณแม่มีความเป็นหญิงสูงท้ังท่าทาง บุคลิกภาพ และ

รูปร่างภายนอก นอกจากนี้ท่านแม่เองไม่ได้ปิดบังสถานะความเป็นเพศท่ีสามของตน ท่านกล่าวกับลูกศิษย์ทาง 

Facebook live ว่า ท่านไม่ใช่ผู้หญิง  ลูกศิษย์ที่เป็นคนข้ามเพศของคุณแม่กล่าวว่าการเป็นนักบวชข้ามเพศ

ไม่ใช่อุปสรรคต่อการมีคนมาศรัทธา “หากจะรักและศรัทธาในกันและกัน เป็นอะไรเขาก็ศรัทธา บางคนมาที่นี่

เพราะความเป็นเพศท่ีสามของคุณแม่” ลูกศิษย์และผู้ศรัทธาไม่มีข้อกังขาในเพศสภาวะของท่าน เคารพศรัทธา

คุณแม่ในฐานะนักบวช อาจารย์ และแม่ ดังท่ีลูกศิษย์ท่านหนึ่งได้กว่าวว่า “(คุณแม่) คือท่ีสุดของชีวิต”  

 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

39 

อาจารยแมแหงเทวาลัยฮินดู 

อาจารย์แมเ่ป็นผู้นำทางจิตวิญญาณ (ฮินดู) ร่วมกับคู่ชีวิตของท่าน ท่านท้ังสองได้สร้างเทวาลัยให้แก่

เหล่าทวยเทพฮินดูที่อำเภอสันป่าตอง จังหวัดเชียงใหม่ ก่อนจะมาเป็นเทวาลัยที่ใหญ่โตนั้น ท่านได้เล่าให้ฟังว่า

ท่านผ่านบททดสอบชีวิตมามากมายท้ังทางร่างกายและจิตใจ ดิ้นรนอย่างยากลำบาก อยู่อาศัยในห้องเช่าขนาด

เล็กอย่างคนยากไร้ ความยากลำบากและอุปสรรคที่มีในวิถีทางจิตวิญญาณนี้เป็นดังบททดสอบว่าท่านพร้อมที่

จะรับงานใหญ่จากองค์เทพแล้วหรือยัง เมื่อถามว่าทำไมถึงต้องมีบททดสอบชีวิตเช่นนี้ ท่านอธิบายว่าการเป็น

ผู้นำทางจิตวิญญาณ เป็นผู้รับใช้พระเจ้าเป็นเส้นทางที่ยากลำบาก ไม่ใช่เรื่องง่าย ผู้ที่จะเดินทางบนเส้นทางนี้

จะต้องมีความแน่วแน่ในจิตใจและมีความตั้งมั่นว่าไม่ว่าอะไรจะเกิดขึ้นก็จะไม่หันหลังให้กับเส้นทางขององค์

เทพ เมื่อผ่านบททดสอบแล้วนั้น องค์เทพทั้งหลายก็จัดสรรเส้นทางแห่งจิตวิญญาณนี้ให้แก่ท่านและคู่ชีวิต 

อาจารย์แม่กล่าวว่าทุกสิ่งอย่างถูกกำหนดไว้จากเบื้องบนแล้ว การมาเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณรับใช้องค์เทพของ

ท่านไม่ได้เกิดขึ้นอย่างฉับพลัน แต่เป็นกระบวนการที่ค่อย ๆ เปลี่ยนผ่านและเมื่อถึงเวลาที่เหมาะสมสิ่งต่าง ๆ  

ก็จะเปิดเผยตัวเองอย่างเป็นธรรมชาติ โดยไม่มีความจำเป็นต้องไปกำหนดหรือบังคับให้เกิดขึ้น การเป็นผู้นำ

ทางจิตวิญญาณในศาสนาฮินดูไม่ได้เป็นสิ่งที่อาจารย์แม่มุ่งหวังหรือตัดสินใจที่จะเป็นแต่เป็นการถูกเลือกจาก

ข้างบน (the call) ท่านรู้แต่เพียงว่าท่านสามารถสัมผัสอะไรบางอย่างที่เกี่ยวข้องกับองค์เทพ และสิ่งเหล่านี้

เป็นสิ่งที่สั่งสมมาหลายภพชาติ จนเมื่อถึงเวลาก็จะเปิดเผยตัวออกมาเอง ดังเช่นการได้รับบารมีจากองค์เทพ

ผ่านการเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณและการสร้างเทวาลัยอันใหญ่โตในเชียงใหม่ได้สำเร็จ 

เทวาลัยแห่งนี้สร้างขึ้นด้วยเงินเป็นจำนวนมากกว่า 70 ล้านบาท เงินเหล่านี้เป็นเงินที่ได้รับจาก 

การบริจาคจากผู้มีศรัทธาในองค์เทพทั้งสิ้น โดยเทวาลัยแห่งนี้ไม่ได้สร้างเฉพาะสำหรับเทพองค์ใดองค์หนึ่งดังที่

ปรากฏในอินเดีย10

11  แต่เป็นเทวาลัยท่ีรวมเอามหาเทพหลักท้ังสาม หรือ “ตรีมูรติ” รวมถึงองค์เทพและองค์เทวี

อ่ืน ๆ เช่น พระพิฆเนศ พระแม่อุมาเทวี ลักษมี  สุรัสวดี เป็นต้น ไว้ในท่ีเดียวกัน มีผู้คนจากท่ัวสารทิศท้ังในและ

ต่างประเทศมากราบไหว้ส ักการะขอพรจากองค์เทพและองค์เทว ี โดยเทพและเทวีแต่ละองค์ก ็จะมี 

ความศักดิ์สิทธิ์ที่แตกต่างกัน เช่นพระแม่ลักษมี จะถูกนับถือให้เป็นเทวีแห่งความร่ำรวย องค์เทพที่เป็นที่นิยม

สักการะมากที่สุดคือองค์พระพิฆเนศปางดั๊กดูเศรษฐ์ หรือปางเศรษฐี โดยเชื่อว่าพระพิฆเนศปางนี้เป็นปางที่นำ

ความร่ำรวยและความสำเร็จมาสู่ผู้กราบไหว้ศรัทธา การสักการะบูชาองค์เทพองค์เทวีและเยี่ยมชมเทวาลัย

สามารถทำได้ด้วยตนเองโดยไม่มีค่าบริการใด ๆ ทั้งนี้ทางเทวาลัยมีการจำหน่ายเครื่องบูชาให้แก่ผู้ศรัทธาที่

อยากเซ่นสักการะแก่องค์เทพ  

แนวปฏิบัติเพ่ือความหลุดพน 

พิธีกรรมที่สำคัญและเป็นที่นิยมของเทวาลัยคือการลงมนตรามหาเศรษฐี ซึ่งเป็นมนต์พระพิฆเนศ  

มีผู้ศรัทธามาลงซ้ำแล้วซ้ำเล่ามากว่า 8 ครั้ง เพราะหลังจากลงมนตราทุกครั้งจะเกิดความสำเร็จขึ้นกับชีวิต  

ทำแล้วจึงอยากกลับมาทำอีกอยู่เรื่อย ๆ อาจารย์แม่กล่าวเสมอว่า “การลงมนตรามหาเศรษฐีเป็นการเสริมเรื่อง

                                                 
11 วัดหรือเทวาลัย (mandir) ในอินเดียจะสร้างเฉพาะสำหรับเทพองค์ใดองค์หน่ึง เช่น วัดของพระศิวะก็จะบูชาแต่พระศิวะ 

(วัดไหนใจดีก็จะมีครอบครัวพระศิวะ เช่น พระแม่ปารวตีให้กราบไหว้บูชาด้วย)   



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

40 

การงาน การเงิน โชคลาภ และเปิดดวงชีวิต โชคลาภโภคทรัพย์ เปิดดวงธุรกิจการงาน หนุนความราบรื่นในชีวิต 

ขอทุกคนจงสำเร็จ สมหวัง ร่ำรวยเจริญรุ่งเรือง ให้ปลดหนี้ เป็นเศรษฐีใหม่กันทุกคน ให้ดวงธุรกิจ การงาน 

การเงิน เปิดในทุกด้านสำเร็จสูงสุด ด้วยบารมีองค์เทพทุกพระองค์” ความสำเร็จและร่ำรวยเป็นเหมือน

เป้าหมายสำคัญของผู้คน และเป็นสิ่งที่อาจารย์แม่อยากทำให้เกิดในเหล่าผู้ศรัทธา ผ่านอำนาจและบารมีของ

องค์เทพและเทวี “รวย รวย สำเร็จ สำเร็จ” เป็นพรที่เหล่าผู้ศรัทธาจะได้ยินทุกครั้งเมื่อเข้าพบหรือลงมนตรา

กับอาจารย์แม่ 

การลงมนตราจะเริ่มจากการสวดสรรเสริญองค์เทพ การทำอารตีหรือบูชาไฟ จากนั้นอาจารย์แม่จะ

เจิมหน้าผากผู้ศรัทธาด้วยผงหรือหมึกสีแดง แล้วให้ผู ้ศรัทธานำเครื่องสักการะที่ตนเตรียมมาไปถวายแก ่

องค์พิฆเนศ หรือองค์เทพอื ่น ๆ ที ่ตนประสงค์ ขั ้นตอนสุดท้ายคือการลงมนตราด้วยอักขระสันสกฤต 11

12  

พร้อมสวดมนต์เพื่อความสำเร็จและรำรวยเป็นรายคน  การลงมนตรานี้ถือเป็นกิจกรรมที่ได้รับความนิยมมาก 

แม้ว่าการลงมนตราจะเป็นพิธีกรรมสำหรับทุกเพศ ทุกวัย ทุกอาชีพ แต่ผู้ที่เข้ามาลงมนตราส่วนใหญ่แล้วเป็น

หญิงและกลุ ่ม LGBTQ+ ที ่ม ีอายุไม่มากนัก รวมถึงเหล่าดารา นักร ้อง คนในวงการบันเทิง กระทั ่ง

สมาชิกสภาผู้แทนราษฎรจากหลายพื้นที่ และผู้ที่เริ่มทำธุรกิจใหม่ที่อยากได้ความเจริญรุ่งเรือง สำเร็จและ

ร่ำรวยในสิ่งท่ีตนเองทำ นอกจากนี้แล้วอาจารย์แม่ยังประกอบพิธีกรรมฮินดูให้แก่สถานท่ีต่าง ๆ เจิมรถ เจิมร้าน 

และบ้านเรือนเพื ่อความเป็นสิริมงคล ความสำเร็จและความมั่งคั ่งร่ำรวย ดูดวงตามโหราศาสตร์อินเดีย  

เสริมโชคลาภมงคลด้านธุรกิจ การค้าขาย ท่ีเห็นได้ชัดคือการขายที่ดิน หากเข้าไปห้องประกอบพิธีกรรมจะเห็น

พานใส่โฉนดที่ดิน (ฉบับถ่ายเอกสาร) เรียงรายอยู่ บางครั้งมากกว่าสิบอันด้วยกัน ศรัทธาเชื่อว่าเมื่อโฉนดที่ดิน

ดังกล่าวเมื่อถูกเจิมหรือลงมนตราแล้วจะสามารถขายได้ในเวลาและราคาที่ต้องการ นอกจากนี้แล้วเทวาลัยได้

จัดพิธีกรรมใหญ่ ๆ อีกหลายพิธีกรรมตามความเชื่อของศาสนาฮินดู เช่นพิธี คเณชจตุรถี นวราตรี ศิวะราตร ี

และดิวาลี พิธีกรรมเหล่านี้ได้รับความนิยมในหมู่คนไทยและมีผู้เข้าร่วมเป็นจำนวนมากเนื่องจากเชื่อว่าการเข้า

ร่วมพิธกีรรมเป็นโอกาสดีในการขอพรจากองค์เทพ จะทำให้เกิดความสำเร็จมาก ๆ พิธีกรรมเหล่านี้จะจัดอย่าง

ยิ่งใหญ่และมีเพียงปีละครั้ง และมีการผสมผสานเอาวัฒนธรรมไทยเข้าไปด้วยเช่นการรำไทยเพื่อบวงสรวงสดุดี

องค์เทพ เป็นต้น12

13  

การเข้ามากราบไหว้บูชาเพื่อขอพรให้ตนเองสำเร็จ ร่ำรวย และมีเงินทองมากมายใช้ไม่หมดเป็น

แนวคิดเชิงวัตถุนิยมท่ีให้คุณค่าและราคากับสิ่งภายนอกหรือทางวัตถุ มักถูกมองว่าเป็นสิ่งท่ีตรงข้ามศาสนาพุทธ

ในไทย (Fundamental Buddhism) เพราะพุทธจะเน้นเรื่องความพอเพียงและเพียงพอ และการสละออกทาง

วัตถุ ซึ ่งตรงข้ามกับกิจกรรมของเทวาลัยที่เน้นความศรัทธา การบูชา การขอพรและความสำเร็จทางโลก  

ท้ังนี้แนวคิดเรื่องศรัทธาและการบูชาไม่ใช้เรื่องใหม่ในศาสนาฮินดู แต่ถือเป็นหนึ่งในสามมรรคาที่จะนำพาผู้คน

ไปสู่สิ่งสูงสุด มรรคาแห่งความศรัทธานี้เรียกว่าภักติโยคะ หรือ มรรคาแห่งความรัก ความศรัทธาและความภักดี

                                                 
12 ด้วยการเขียนท่ีค่อนข้างอ่านยากทำให้ผู้วิจัยไม่แน่ใจว่าอักขระท่ีเขียนเป็นอักษรเทวนาครีท่ีเขียนไว้ว่าอย่างไร 
13 การรำบวงสรวงองค์เทพเป็นส่ิงท่ีปรากฏในอินเดียเช่นกัน แต่การรำน้ันเป็นการรำแนวอินเดียนาฏราช (ไทยได้รับอิทธิพลน้ี

มาอยู่บ้าง) 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

41 

ต่อองค์ภควาน ซึ่งผู้ศรัทธาจะเข้าสู่ความจริงสูงสุดได้ด้วยความรักความศรัทธาในพระเจ้า (Johnson, 1994) 

ทั้งนี้อาจารย์แม่อธิบายว่า “ศรัทธาและการบูชาคือการภาวนาเบื้องต้น.......การบูชา คือการยกย่องสรรเสริญ 

และจะเกิดขึ้นเมื่อเรามีศรัทธาต่อสิ่งนั้น หากขาดซึ่งศรัทธาแล้วการบูชาใดก็จะไม่เกิดขึ้นศรัทธาที่แท้จริงต้องมี 

“ความรัก” เป็นรากฐาน หากปราศจากความรักแล้ว จิตใจเราก็จะไม่มั่นคงต่อสิ่งที่เรานั้นศรัทธา” ดังนั้น 

เทวลัยแห่งนี้จะเริ่มที่ความศรัทธาและการบูชาและจบลงด้วยความสำเร็จร่ำรวยและการมองโลกและชีวิตใน 

แง่บวก 

เทวาลัยที่ก่อตั้งขึ้นในบริบทของศาสนาพุทธ มีศรัทธาผู้มากราบไหว้ขอพรเป็นชาวพุทธ ผู้ก่อตั้งและ

ผู้นำทางจิตวิญญาณ นั่นคืออาจารย์แม่และคู่ชีวิต เป็นคนไทยท่ีอาศัยอยู่ในวัฒนธรรมพุทธและเคยเป็นชาวพุทธ

มาก่อน ดังนั้นความเป็นฮินดูในบริบทวัฒนธรรมพุทธเถรวาทในประเทศไทยจึงมีการปรับปรนผสมผสานเพื่อให้

ผู้คนท่ีเข้ามากราบไหว้ท่ีเป็นชาวพุทธไม่รู้สึกแปลกแยกจากความเชื่อความศรัทธาเดิมของตน และไม่ต้องเบียด

ขับความนับถือในพุทธของตนออกไปเพื่อรับองค์เทพของฮินดูเข้ามา แม้เทวาลัยมีการปรับปรนวัฒนธรรมพุทธ

เข้ากับวัฒนธรรมฮินดู-อินเดียเข้าไว้ด้วยกัน เช่น การนำองค์พระพุทธรูปตั้งไว้บริเวณที่สูงที่สุดเหนือกว่าเทพ

องค์ใด 13

14 แสดงถึงความเคารพ และการยกพระพุทธองค์และศาสนาพุทธว่าอยู ่เหนือองค์เทพของฮินดู  

การกระทำเช่นนี้เป็นการผ่อนคลายแรงตึงระหว่างพุทธและฮินดู และทำให้ศรัทธาซ่ึงส่วนมากแล้วเป็นชาวพุทธ

รู้สึก “อุ่นใจ” ทั้งนี้พระพุทธรูปไม่ได้ถูกนำมาอธิบาย กล่าวถึง หรือมีการสวดสรรเสริญ เป็นเพียงการตั้งวาง

เชิงสัญญะให้ชาวพุทธรู้สึกเป็นส่วนหนึ่ง ที่อยู่สูงและสำคัญ โดยการสวดและพิธีกรรมที่จัดขึ้นจะเกี่ยวข้องกับ

องค์เทพและองค์เทวีเท่านั้น  

นอกจากน ี ้แล ้วอาจารย ์แม ่ย ังเป ็นต ัวแทนฝ ่ายฆราวาส ในการทอดผ ้าป ่าสาม ัคค ีถวาย 

พระครูบาบุญชุ่ม เพ่ือสมทบทุนสร้างศาลเจ้า ในจังหวัดชลบุรี  สิ่งนี้ชี้ให้เห็นว่าอาจารย์แม่ไม่ได้ละเลยกิจกรรม

ทางพุทธ และไม่ได้มีอคติต่อความเชื่ออื่น ๆ พร้อมสนับสนุนพระครูบาอาจารย์ที่ตนนับถือในการสร้างศาลเจ้า

ซึ่งเป็นวิหารศักดิ์สิทธิ์ในลัทธิความเชื่อแบบจีน ทั้งนี้สิ่งที่สำคัญที่ควรบันทึกไว้คือในบริบทของศาสนาพุทธ

อาจารย์แม่คือฆราวาส แต่ในบริบทของศาสนาฮินดู อัตลักษณ์ของท่านคือ ผู้นำทางจิตวิญญาณ 

                                                 
14 ในอินเดียศาสนาพุทธถูกทำให้เป็นส่วนหน่ึงของศาสนาฮินดูโดยพระพุทธเจ้าเป็นปางอวตารองค์ท้าย ๆ (ท่ีไม่สำคัญ)  

ขององค์พระวิษณุ ในวัดเทพมณเทียรในจังหวัดเชียงใหม่ มีการวางองค์พระพุทธเจ้าไว้เกือบท้ายสุด สัญญะน้ีแสดงความเป็น

ส่วนหน่ึงท่ีไม่สำคัญของพุทธในฮินดู  



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

42 

 

อาจารย์แม่สร้างเครือข่ายเพื่อช่วยเหลือชุมชนที่ไกลจากเทวาลัยไม่เกิน 50 กิโลเมตร โดยท่านตั้ง

ปณิธานว่า ผู้คนหรือชุมชนที่อยู่ใกล้เทวาลัยต้องไม่เจ็บไม่จน มีความสุขและสำเร็จ ท่านจึงทำงานร่วมกับ

ท้องถิ่นในการเข้าช่วยเหลือเยียวยาคนยากไร้และคนเจ็บป่วยในทุกเดือน โดยอาจารย์แม่จะขอรายชื่อผู้ยากไร้

และผู้ป่วยติดเตียงจากหน่วยงานท้องถิ่น และมอบข้าวสาร อาหารแห้ง ของใช้ในครัวเรือน รวมถึงผ้าอ้อม

สำหรับผู้ป่วยร่วมกับภาครัฐเป็นประจำทุกเดือน โดยอาจารย์แม่จะเชิญชวนให้ผู้เข้ามากราบไหว้และลูกศิษย์นำ

ข้าวสาร น้ำมันพืช หรือนมมาถวายองค์เทพ เพ่ือจะได้นำของเหล่านั้นไปมอบแก่คนยากไร้ต่อไป อาจารย์แม่ได้

ทำงานร่วมกับท้องถิ่นเพื่อบริจาคสิ่งของเช่นนี้มาตั้งแต่เริ่มเปิดเทวาลัย ท้องถิ่นเองก็รู้จัก เคารพและให้เกียรติ

อาจารย์แม่และเทวาลัยเป็นอย่างมาก  

อาจารย์แม่ได้ขยายเทวาลัยเพิ่มขึ้นเพื่องรองรับความต้องการที่หลากหลายของศรัทธา ท่านกำลัง

สร้างสถานปฏิบัติธรรมที่รองรับคนได้ ประมาณ 25 คน โดยผู้ท่ีเข้ามาปฏิบัติธรรมจะได้เรียนรู้ความหลักปฏิบัติ

และหลักปรัชญาศาสนาฮินดู โดยเป้าหมายเบื้องต้นของการปฏิบัตินี้คือ “การมองโลกในแง่บวก” ดังที่ท่านได้

กล่าวว่า “คนที่มาปฏิบัติ จะได้ฝึกโยคะและสมาธิ กินอาหารที่ดี อ่านหนังสอืที่มีประโยชน์ เมื่อออกไปแล้วเขา

จะเป็นคนคิดดี และมองโลกในแง่บวก อาจารย์จะสอนเองร่วมกับเพื่อน ๆ ที่เป็นผู้นำทางจิตวิญญาณจาก

อินเดีย อาจารย์มีกลุ่มเพื่อนที่เป็นผู้นำทางจิตวิญญาณอยู่เยอะ ไม่ได้ทำคนเดียว” ทั้งนี้ การสร้างคนให้มี

ความคิดบวก เป็นเพียงเป้าหมายเริ่มต้น หากการปฏิบัตินี้บรรลุผลและมีความต้องการจากศรัทธาเพิ่มขึ้น  

รูปภาพ 2 ภาพการต้ังวางพระพุทธรูป องคเทพ และพอครูในหองประกอบพิธีกรรม ภาพโดยผูวิจัย 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

43 

ท่านก็พร้อมที่จะขยายวัตถุประสงค์ให้ใหญ่ขึ้น เช่นการฝึกกาย จิต และวิญญาณเพื่อเข้าสู่ความหลุดพ้นตาม

แนวทางขององค์เทพฮินดู  

ชุมชนกับความเปนนักบวชทางเลือก 

ร่างกายและจิตใจของอาจารย์แม่ถูกแสดงออกมาดังเช่นหญิงสาวทั ่วไป ร่างกาย การแต่งกาย 

แต่งหน้า และอากัปกริยาท่าทางของอาจารย์แม่บ่งชี้ถึงความเป็นหญิง อาจารย์แม่ไม่ได้ปิดบังความเป็นสาว 

ประเพศสองและการใช้ชีวิตคู่กับคู่รักชาย ท้ังสองต่างทำหน้าที่รับใช้พระเจ้าร่วมกันโดยอาจารย์แม่จะเป็นหลัก

ในการประกอบพิธีกรรมส่วนอาจารย์ผู ้ชายจะเป็นเหมือนผู ้ช่วยในการประกอบพิธี ผู ้ศรัทธาก็ไม่ได้ม ี

ความแคลงใจในเพศสภาพและหน้าที่ผู้นำทางจิตวิญญาณของท่าน ทุกคนรับรู้ว่าท่านเป็นสาวประเพศสองและ

ยอมรับในตัวท่านในฐานะผู้นำและผู้ประกอบพิธีกรรมในศาสนาฮินดู ความสัมพันธ์ของท่านและผู้ศรัทธา

เป็นไปอย่างใกล้ชิด อาจารย์แม่จะช่วยแนะนำแนวทางในการดำเนินชีวิต และแนะนำแนวทางในการจัดการกับ

ปัญหาต่าง ในชีวิตให้กับลูกศิษย์ บางครั้งจะมีทริปแสวงบุญร่วมกับศิษย์ในแดนไกลเช่น ประเทศอินเดีย  

หรือกัมพูชา ลูกศิษย์และผู้ศรัทธาท่ีผู้วิจัยได้สนทนาด้วย (n=10) มีความเห็นเป็นเสียงเดียวกันว่า  “มาไหว้แล้ว

สบายใจ ได้สิ่งท่ีขอ และชีวิตดีข้ึน....ก็คงมาหาท่านเรื่อย ๆ มาเติมพลังบวก”  

การอยู่ในพ้ืนที่ศาสนาในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณในศาสนาฮินดูของอาจารย์แม่ไม่ได้รับการต่อต้าน

และเบียดขับดังเช่นคุณแม่แห่งแดนธรรมมหามงคล เนื่องจากการเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณของท่านไม่ได้ท้าทาย

วัฒนธรรมความเชื่อแบบพุทธในสังคมไทย แต่เป็นการกระทำที่อยู่นอกพรมแดนความเป็นพุทธ ทำให้ชาวพุทธ

ไม่ได้วิพากษ์วิจารณ์ถึงความไม่เหมาะสมของท่าน ตรงกันข้ามชาวพุทธท่ีเข้าไปสักการะบางคนมองว่า ในบริบท

พิธีกรรมคนข้ามเพศสามารถสื่อสารกับองค์เทพได้ดีกว่าผู้นำจิตวิญญาณที่เป็นชายแท้ แม้อาจารย์แม่จะสังกัด

ในศาสนาฮินดู แต่ท่านไม่ได้อยู่ในชุมชนฮินดูและไม่ได้ท้าทายหรือแย่งศรัทธาจากที่ใด ตรงกันข้ามสิ่งที่ท่านทำ

กลับเป็นการเผยแพร่ศาสนาฮินดูทางอ้อม โดยคนฮินดูอินเดียที่เข้ามาสักการะในเทวาลัยนี้ (n=2) ต่างกล่าว

เป็นเสียงเดียวกันว่าเทวาลัยมีความงดงามและอาจารย์แม่ก็มีความมีเมตตา มีความรู้ด้านพิธีกรรมและองค์เทพ

ของฮินดู  

อาจารย์แม่เองมองว่าศาสนาเป็นเรื่องทางโลกแต่จิตวิญญาณเป็นเรื่องสากล ในความเป็นสากลและ

สูงสุดนั้นไม่ได้มีการแบ่งแยก ไม่ได้มีเรื่องของเพศมาเป็นข้อจำกัดการเข้าถึงความเป็นสากลนั้น สำหรับท่านแล้ว

การเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณข้ามเพศไม่ได้มีอุปสรรคต่อการสร้างศรัทธา จากประสบการณ์ของท่านมีเพียงครั้ง

เดียวเท่านั้นที่ท่านถูกโจมตีในเรื่องเพศของท่าน โดยผู้ที่โจมตีเป็นผู้ประกอบพิธีทางไสยศาสตร์ในท้องถิ่น  

โดยหมอหรือเจ้าสำนักผู้นี้ประกอบพิธีกรรมปลุกเสกต่าง ๆ การทำเทียนและสักยันต์มงคล เป็นต้น ซึ่งกิจการ

เหล่านี้คาบเก่ียวกับกิจการของเทวาลัย เจ้าสำนักผู้นั้นได้กล่าวแก่ผู้ไปสักยันต์ในทำนองว่า อาจารย์แม่เป็นชาย

ข้ามเพศ (กะเทย) ไม่มีความขลัง ไม่ใช่ของจริง และหลอกลวงคน ซึ่งอาจารย์แม่ไม่ได้ใส่ใจในการโจมตีเช่นนี้ 

ท่านมองว่าความสำเร็จที่เกิดขึ้นกับลูกศิษย์ที่มาสักการะที่เทวาลัยเป็นหลักฐานสำคัญว่าท่านเป็น “ของจริง

หรือของปลอม” ผู้ศรัทธาท่านหนึ่งมองว่า การมีสาวประเพศสองเป็นผู้ประกอบพิธีกรรมต่อองค์เทพฮินดู  

จะทำให้พิธีกรรมมีความศักดิ์สิทธิ์ สามารถสื่อสารกับเทพได้อย่างชัดเจนแม่นยำกว่าเพศอื่น ๆ “ในบริบท



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

44 

พิธีกรรม กะเทยคือที่สุด” ดังนั้นแล้วสำหรับผู้ศรัทธาบางคนอาจารย์แม่คือที่สุดในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณ

ฮินดู 

ความเปนอ่ืน (othering) และสถานธรรมะท่ีสาม (third way monasticism) บนเสนทางสูความหลุด

พน  

ความเป็นอื่นเกิดขึ้นและมีอยู่ได้จากการมองโลกและชีวิตแบบคู่ตรงข้าม และเกิดขึ้นเมื่อเราต้องเป็น

ในสิ่งท่ีเราไม่ได้เป็นและไม่ต้องการที่จะเป็น (Gillespire, 2007) แม้ว่าสังคมพุทธจะมีแนวคิดเรื่องเพศท่ีสามมา

ตั้งแต่โบราณและปัจจุบันก็มีการจำแนกเพศให้มีความหลากหลายมากขึ้น แต่การจำแนกเพศในลักษณะคู่ตรง

ข้าม ‘ชายและหญิง’ ยังเป็นการจำแนกท่ีคนส่วนใหญ่ยอมรับ การมีสถานธรรม (วัด) ท่ีรองรับชายจริงหรือหญิง

แท้เป็นการจัดสรรทางสังคมตามคติทางเพศเป็นแบบคู่ตรงข้าม14

15 เพศที่สามซึ่งในการศึกษานี้คือชายข้ามเพศ 

(ไม่ว่าจะเป็นการข้ามเพศแบบเบื้องต้น นั่นคือเปลี่ยนแปลงภายนอก เช่นแสดงท่าทางแบบหญิง หรือกิน

ฮอร์โมนเพิ่มความเป็นเพศหญิง เป็นต้น หรือการข้ามเพศแบบสมบูรณ์นั่นคือแสดงออกเป็นหญิงอย่างสมบูรณ์ 

ผ่าตัดแปลงเพศ และมีเพศวิถีแบบผู้หญิง) เมื่อต้องการบวชเขาเหล่านั้นต้องตัดสินใจว่าตนจะสละเพศไหน

ออกไปจากร่างกายและจิตใจของตน ชายข้ามเพศแบบเบื้องต้นอาจจะสามารถกลับไปเป็นชายและบวชเป็น

พระได้ ส่วนผู้ท่ีแปลงเพศแบบสมบูรณ์ต้องบวชเป็นภิกษุณีหรือแม่ชี1516   

ทั้งนี้ไม่ว่าจะเป็นพระหรือแม่ชีชายข้ามเพศไม่สามารถหลีกเลี่ยงความรู้สึกเป็นอื่น (Other) ที่เกิดขึ้น

ได้ ดังกรณีของคุณแม่แห่งแดนธรรมมหามงคลที่บอกกับผู้ติดตามและลูกศิษย์อย่างเปิดเผยว่า “ฉันไม่ใช่พระ 

ไม่ใช่ชี” ซึ่งการระบุตนเองเช่นนี้แสดงให้เห็นถึงความเป็นอื่นของท่าน ทั้งนี้ความเป็นอื่นที่เกิดขึ้นแม้จะเป็น 

การเบียดขับท่านออกจากความเป็นสงฆ์ตามขนบแบบพุทธไทย แต่ก็ทำให้ท่านสร้างสถานธรรมที่เปิดพรมแดน

ทั้งในเรื่องเพศของผู้มาบวช และแนวทางปฏิบัติสู่ความหลุดพ้น สาวประเพศสองที่บวชเป็นแม่ชีแม้มีให้เห็นไม่

มาก แต่มีให้เห็นเรื่อย ๆ กรณีของมีสทิฟฟานี่ท่านหนึ่งที่ได้มาบวชเป็นแม่ชีกับคุณแม่ เนื่องจากได้แปลงเพศ

มาแล้วจึงทำให้ไม่สามารถบวชเป็นพระได้ นอกจากร่างกายที่ไม่ได้เป็นชายแล้ว มิสทิฟฟานีท่านนี้ยังไม่ได้มอง

ว่าตนเป็นผู้ชายแต่เป็น ‘สาว’ ดังนั้นการเป็นแม่ชีจึงเป็นทางเลือกเดียวที่มีอยู่สำหรับผู้แปลงเพศที่อยากออก

บวช  

การบวชเป็นพระหรือเป็นแม่ชีจึงไม่ได้เป็นคำตอบที่ลงตัวของเพศที่สาม แต่ด้วยทางเลือกที่มีทำให้

เลือกที่จะ“เป็น”อย่างมีข้อจำกัด การที่จะบอกสังคมว่า ตนเป็นฤาษีโยคินี ซึ่งเป็นอัตลักษณ์ใหม่ในพรมแดน

ทางจิตวิญญาณย่อมเป็นเรื่องที่ลำบากต้องใช้เวลาในการพิสูจน์และทำให้คนยอมรับ ดังนั้น ทางออกที่คุณแม่

เลือกคือการสร้างสถานปฏิบัติธรรมของตนเอง รับการเป็นแม่ชีไว้แบบแบ่งรับแบ่งสู้ และผสานแนวทางปฏิบัติ

ธรรมที่ตอบโจทย์ความต้องการของตนเองและศรัทธาธรรมในโลกสมัยใหม่ แดนธรรมมหามงคลจึงเป็นสถาน

                                                 
15 การจัดสรรทางสังคมท่ีสะท้อนการจำแนกเพศแบบคู่ตรงข้ามท่ีพบบ่อยคือ ห้องน้ำชาย/หญิง หอผู้ป่วยชาย/หญิง ใน

โรงพยาบาลต่าง ๆ เป็นต้น ดูเพ่ิมเติมใน An Introduction to Feminist Philosophy โดย Alison Stone (2007) 
16 งานวิจัยน้ีไม่มีวัตถุประสงค์ท่ีจะศึกษาว่าทำไมสาวประเพศสองไม่บวชเป็นภิกษุณี เน่ืองจากการเป็นภิกษุณีในไทยเองก็ยัง

ไม่ได้รับการยอมรับอย่างเป็นทางการจากชุมชนสงฆ์และฆราวาส 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

45 

ธรรมที่สาม หรือพื้นที่ที ่สาม (Third space) ที่เปิดพรมแดนต้อนรับนักบวชข้ามเพศและผู้หญิงเข้ามาเป็น

นักบวช นอกจากนี ้แล้วยังเปิดพรมแดนด้านการปฏิบัติธรรมที่เปิดรับหลากหลายแนวทางปฏิบัติ มีการ

ผสมผสานของสำนักปฏิบัติหลากหลายสำนัก ไม่ว่าจะเป็นสายวัดป่าที่เคร่งครัด สายตนบุญพระโพธิสัตว์ สาย

กรรมฐานและพลังจิต หรือแม้แต่สายพุทธคุณและคาถาอาคม สถานธรรมท่ีสามแห่งนี้ทำให้เกิด ธรรมะลูกผสม 

(Dhamma Hybridity)  สถานธรรมท่ีสามนี้ถูกสร้างจากความจริงและจินตนาการของผู้ท่ีถูกทำให้เป็นอื่น และ

เ ป ็ น 

การสลาย (หรือพยายามท่ีจะสลาย) การมองโลกแบบข้ัวตรงข้าม (Soja, 1996)  

ในกรณีของอาจารย์แม่แห่งเทวาลัยฮินดู ความเป็นอื ่นไม่ได้แสดงให้เห็นในรูปแบบที ่โต้แย้ง 

(contest) กับแนวคิดและวัฒนธรรมเดิมดังเช่นคุณแม่แห่งแดนธรรมมหามงคล เนื่องจากสิ่งที่อาจารย์แม่รับมา

แม้จะมีความเป็นอื่นแต่เป็นความเป็นอื่นที่มีลักษณะเป็นข้อยกเว้น (exceptional) ดังที่กล่าวมาแล้วการเป็น

นักบวชหรือผู้นำทางจิตวิญญาณในศาสนาฮินดูของอาจารย์แม่อยู่นอกเหนือพรมแดนของศาสนาพุทธ ชาวพุทธ

เองไม่ได้ตั ้งคำถามในเรื ่องความเหมาะสมของอาจารย์แม่ แม้ว่าบางคน (ซึ่งมีอยู ่ไม่มากนัก) จะแคลงใน 

ความเป็นสาวประเภทสองที่อยู่กินกับสามีหรือคู่ชีวิตในพื้นที่ทางจิตวิญญาณ16

17 ชาวฮินดูในอินเดียและในไทย

เองไม่ได้ให้ความสนใจที่จะตั้งคำถามเรื่องความเหมาะสม เนื่องจากสถานธรรมของท่านตั้งอยู่นอกขอบเขต

อำนาจที่พวกเขาจะจัดการได้ ดังนั้นโจทย์ความเป็นอื่นของอาจารย์แม่คือการทำให้องค์เทพและองค์เทวีและ

แนวคิดและหลักปฏิบัติของศาสนาฮินดูซึ่งมีความเป็นอื่นในพ้ืนท่ีศาสนาพุทธของไทยเป็นท่ียอมรับ พ้ืนที่ที่สาม

ท่ีอาจารย์แม่สร้างขึ้นมีการผสมผสานแนวคิดความเป็นพุทธเข้าไปเพื่อให้ความฮินดูไม่เป็นปรปักษ์หรือกลืนกิน

ความเป็นพุทธ อีกทั้งทำให้ผู้ที่เข้ามากราบไหว้ในเทวาลัยซึ่งส่วนใหญ่เป็นชาวพุทธไม่รู้สึกว่าตนจะต้องเปลี่ยน

ศาสนาเพราะมากราบไหว้องค์เทพ ในความเป็นฮินดูนั้นอาจารย์แม่ได้นำหลักความศรัทธา ตามแนวทางของ

ภักติโยคะมาเป็นแนวทางในปฏิบัติทางศาสนา ซึ ่งเน้นความศรัทธา ดังที ่ท่านกล่าวไว้ว่า “ศรัทธาก็คือ 

การภาวนาเบื้องต้น” นั่นคือความศรัทธาในองค์เทพจะเป็นก้าวแรกของการปฏิบัติธรรม ท้ังนี้เป้าหมายเบื่องต้น

ของการปฏิบัติธรรมในเทวาลัยไม่ได้เป็นไปเพื่อความหลุดพ้น แต่เป็นไปเพื่อให้ผู ้มาปฏิบัติมีแนวคิดและ 

การดำรงชีวิตเชิงบวก 

สิ่งที่เห็นได้ชัดในสถานธรรมทั้งสองแห่งคือการช่วยเหลือชุมชนใกล้เคียง ทั้งคุณแม่และอาจารย์แม่

ต่างถือสัจจะที่จะช่วยเหลือชาวบ้านผู้ยากไร้ โดยมอบอาหารและสิ่งที่จำเป็นให้โรงเรียนและโรงพยาบาลเป็น

ประจำทุกเดือน การช่วยเหลือชุมชนนี้สร้างการยอมรับ ทัศนะคติทางบวก และความเคารพในตัวผู้นำศาสนา

ทั้งสอง ทำให้สถานธรรมที่สามทั้งสองแห่ง แม้จะเป็นพื้นที่ที่เกิดจากความเป็นอื่นแต่ก็ได้รับการยอมรับจาก

สังคมภายนอก 

 

 

                                                 
17 ความหลากหลายของวิถีแห่งนักบวชและผู้นำทางจิตวิญญาณในอินเดียยังไม่เป็นท่ีรู้จักในหมู่คนไทย ซึ่งในบางสายปฏิบัติ

ผู้นำทางจิตวิญญาณสามารถมีครอบครัวได้ และไม่จำเป็นต้องประพฤติพรหมจรรย์ 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

46 

เอกสารอางอิง 

คมชัดลึกออนไลน.์ (2013 พฤษภาคม). ผอ.พศ.แจง ‘พระแจส’ เปนชายบวชตอได. คมชัดลึกออนไลน์.  

ชาญนรงค์ บุญหนุน. (2015). ห้ามกะเทยเป็นพระ ห้ามพระเป็นกะเทย. Journal of Buddhist Studies 

Chulalongkorn University, 21(2), 5–10. Retrieved from https://so02.tci-

thaijo.org/index.php/jbscu/article/view/162100 

นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ. (2016). เพศและความเป็นชายในพุทธศาสนา กับการควบคุมภิกษุ สามเณร และ

บัณเฑาะก์. Journal of Social Sciences Naresuan University, 12(1), 3-25. 

Artinger, B. G. (2021). On Pali Vinaya conceptions of sexs and precedents for transgender 

ordination. Journal of Buddhist Ethics, 28, 295-338. 

Bhikkhu, T. (1996). The buddhist monastic code. Metta Forest Monastery. 

Chladek, M. R. (2021). Defining manhood: Monastic masculinity and effeminacy in 

contemporary Thai buddhism. The Journal of Asian Studies, 80(4), 975-995. 

DeNapoli, A. E. (2014). Real Sadhus sing to God: Gender, asceticism, and vernacular religion in 

Rajasthan. Oxford University Press. 

Duangkeaw, N. (2020, 08 25). Buddhism-and-sexual-diversity. Retrieved from thestandard: 

https://thestandard.co/buddhism-and-sexual-diversity/ 

Falk, M. L. (2007). Making the field of merit: Buddhist female ascetics and gendered orders in 

Thailand. NIAS. 

Falk, M. L. (2013). Do buddhist "Nuns" need the Thai Sangha? In Whalen-Bridge, & P. Kitiarsa, 

Buddhism, Modernity, and the Sate in Asia: Forms of Engagement (pp. 229-44). 

Palgrave Macmillan. 

Gillespie, A. (2007). Collapsing self/other positions: Identification through differentiation. 

British Journal of Social Psychology, 46(1), 579-95. 

Hausner, S., Khandelwal, M., & Gold, A. (2006). Women's renunciation in South Asia. Springer. 

Jesada Buaban. (2018). Social acceptability of gay monks in Thai Theravada tradition. Journal 

of Social Sciences, Faculty of Social Sciences, Chiang Mai University, 30(1):13-28. 

https://so04.tci-thaijo.org/index.php/jss/article/view/163992. 



วารสารปณิธาน ปท่ี 19 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2566) 

47 

Jackson, P. A. (1998). Male homosexuality and transgenderism in the Thai buddhist tradition. 

In W. Leyland, Queer Dharma: Voices of Gay Buddhists (pp. 55-89). Gay Sunshine 

Press. 

Kawanami, H. (2007). The Bhikkhunī ordination debate: Global aspirations, local concerns, 

with special emphasis on the views of the monastic community in Burma. Buddhist 

Studies Review, 24(2), 226-44. 

Kawanami, H. (2013). Renunciation and empowerment of buddhist nuns in Myanmar-Burma : 

Building a community of female faithful. Leiden: Brill, 2013. Leiden: Brill. 

Kelly, S. M. (2018). Multiplicity and contradiction: A literature review od trans*studies in 

religion. Journal of Feminist Studies in Religion, 34(1), 7-23. 

Khandelwal, M. (2004). Women in Ochre Robes: Gendering Hindu renunciation. Sunny Press. 

Kidpromma, A. (2020). Women and renunciation in Bengal Vaishnavism. Lancaster: Ph.D. 

Thesis Lancaster University. 

Lefebvre, H. (1991). The production of space, translated by Donald Nicholson-Smith. 

Blackwell Publishing. 

Manders, K., & Marston, E. (2019). Transcending: Trans buddhist voices. North Atlantic Book. 

Morris, R. (1994). Three sexes and four sexulaities: Redressing the discourses on gender and 

sexuality in contemporary Thailand. Position:Asia Critique, 2(1), 15-43. 

Seeger, M. (2010). 'Against the stream': The Thai female buddhist Saint Mae Chi Kaew 

Sianglam (1901-1991). South East Asian Research, 18(3), 555-95. 

Seeger, M. (2022). The fragmentary history of female monasticism in Thailand: Community 

formation and development of monastic rules by Thai Mae Chis. Religions, 13(11), 

1042. 

Soja, E. (1996). Thirdspace: Journeys to Los Angeles and other real-and-imagined spaces. 

Blackwell Publishing. 

Stone, A. (2007). An introduction to feminist philosophy. Polity Press. 

The Bhagawad Gita. (1994). W.J. Johnson, trans. Oxford University Press. 

Vimala, V. (2021). Through the yellow gate: Ordination of gender-nonconforming people in 

the buddhist Vinaya.  


