
บทความวิจัย

https://doi.org/10.55164/pactj.v38i1.273714

ทุนวัฒนธรรมเพ่ือการพัฒนาชุมชนชาติพันธ์ุชอุ้ง (สโอจ) บ้านทุ่งนา 

อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี

Cultural Capital for the Development of the Chung 

(Saoch) Ethnic Community in Ban Thung Na,

 Si Sawat District, Kanchanaburi Province

นพรัตน์ ไชยชนะ1* และรจนา นิลมานนท์2

Nobparat Chaichana1*, and Rojana Nilmanon2

1 คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏกาญจนบุรี 71190 
2 โรงเรียนสาธิตมหาวิทยาลัยราชภัฏกาญจนบุรี มหาวิทยาลัยราชภัฏกาญจนบุรี 71190
1 Faculty of Humanities and Social Science, Kanchanaburi Rajabhat University, 71190, Thailand
2 The demonstration school of Kanchanaburi Rajabhat university, Kanchanaburi Rajabhat University, 71190, Thailand
* Corresponding author: E-mail address: Chimmanee@kru.ac.th

   (Received: June 13, 2024; Revised: October 18, 2024; Accepted: November 11, 2024)



บทคัดย่อ 
การวิจัยคร้ังน้ีมีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาบริบทและศักยภาพชุมชน 2) เพ่ือสังเคราะห์ทุนวัฒนธรรม 

และ 3) ค้นหาแนวทางพัฒนาทุนวัฒนธรรมชุมชนชาติพันธุ์ชอุ้งบ้านทุ่งนา อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี 

ใช้วิธีวิจัยเชิงคุณภาพ ประยุกต์วิธีวิจัยทางมานุษยวิทยา และการวิจัยแบบมีส่วนร่วม รวบรวมข้อมูลแบบเจาะจง 

3 กลุ่ม จำนวน 45 คน ผลการวิจัยพบว่า ชุมชนบ้านทุ่งนามีทุนชุมชนในหลายมิติ ได้แก่ ทุนพ้ืนฐาน ทุนธรรมชาติ 

ทุนมนุษย์ และทุนวัฒนธรรม เป็นทรัพยากรที่สำคัญต่อการพัฒนาชุมชน ทุนวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง 

จำแนกได้เป็น 3 ประเภทหลัก คือ 1) ทุนวัฒนธรรมท่ีฝังอยู่ในกาย เช่น ทักษะ ความรู้ และการปฏิบัติท่ีสืบทอด 

ผ่านร่างกาย 2) ทุนวัฒนธรรมท่ีถูกสถาปนาอย่างเป็นทางการในรูปแบบของพิธีกรรมและประเพณี และ 3) ทุน 

วัฒนธรรม ในรูปของวัตถุซึ่งสามารถนำมาใช้เพื่อสร้างมูลค่าเพิ่มทางเศรษฐกิจ การนำทุนวัฒนธรรมมาใช้ได้ 

5 ประการ ได้แก่ (1) การใช้ทุนวัฒนธรรมเพ่ือการพัฒนาชุมชน (2) การนำอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมมาสร้างมูลค่า 

เพ่ิมทางเศรษฐกิจ (3) การสร้างกระบวนการเรียนรู้ในชุมชน (4) การเสริมสร้างสำนึกรักถ่ินตน และ (5) การนำ 

ทุนวัฒนธรรมไปพัฒนาเป็นเศรษฐกิจสร้างสรรค์ แนวทางเหล่าน้ีสามารถช่วยให้ชุมชนใช้ทรัพยากรทางวัฒนธรรม 

ที่มีอยู่อย่างเต็มที่เพื่อสร้างโอกาสทางเศรษฐกิจและการพัฒนาชุมชนที่ยั่งยืน

คำสำคัญ: การพัฒนาชุมชน ทุนทางวัฒนธรรม กลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง ทรัพยากรวัฒนธรรม 

Abstract 
This research aimed to 1) study the context and potential of the community, 2) 

synthesize cultural capital, and 3) find ways to develop the cultural capital of the Chung 

ethnic community in Ban Thung Na, Srisawat District, Kanchanaburi Province. The research 

employed qualitative methods, applying anthropological research and participatory research 

methods. Data were collected from three targeted groups, totaling 45 individuals. The research 

findings revealed that the Ban Thung Na community possessed community capital in various 

dimensions, including basic capital, natural capital, human capital, and cultural capital, which 

were essential resources for community development. The cultural capital of the Chao Ung 

ethnic group could be categorized into three main types: 1) cultural capital embedded in 

the body, such as skills, knowledge, and practices passed down through physical experience, 

2) cultural capital institutionalized in the form of rituals and traditions, and 3) cultural capital 

in the form of tangible objects, which could be utilized to create economic value. There 

were five ways to utilize cultural capital: (1) using cultural capital for community development, 

(2) leveraging cultural identity to add economic value, (3) creating learning processes within 

the community, (4) fostering a sense of local pride, and (5) developing cultural capital into 

a creative economy. These approaches could help the community fully utilize its cultural 

resources to create economic opportunities and foster sustainable community development.

Keywords: Development, Cultural Capital, Chung Ethnic, Cultural Resources



บทนำ 
การศึกษากลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง (สโอจ) หรือท่ีเรียกในลักษณะสากลว่า Chung (Saoch) น้ันมีความสำคัญ 

ในเชิงภาษาศาสตร์และวัฒนธรรม โดยกลุ่มชาติพันธุ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีถิ่นฐานในเอเชีย 

ตะวันออกเฉียงใต้ และมีความเชื่อมโยงกับกลุ่มภาษาตระกูลออสโตรเอเชียติก (Austroasiatic languages) 

งานวิจัยทางภาษาศาสตร์และชาติพันธุ์วิทยาในภูมิภาคนี้มีบทบาทสำคัญในการกำหนดและทำความเข้าใจ 

เอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมและภาษาในกลุ่มชาติพันธ์ุต่าง  ๆรวมถึงกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง อาทิการศึกษาของ Sidwell [1] 

ในงานวิจัยเร่ือง Austroasiatic Languages Language Isolates ได้กล่าวถึงกลุ่มภาษาตระกูลออสโตรเอเชียติก 

ซึ่งครอบคลุมกลุ่มชาติพันธุ์หลายกลุ่มในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ และมีความเป็นไปได้ว่ากลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง 

อาจมีส่วนเก่ียวข้องทางภาษา งานวิจัยน้ีเป็นส่วนหน่ึงในการสร้างความเข้าใจเก่ียวกับลักษณะภาษา และวัฒนธรรม 

ของกลุ่มชาติพันธ์ุเหล่าน้ี โดยการศึกษาวิจัยในมิติต่าง ๆ  เช่น ภาษา ประวัติศาสตร์ และความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรม 

นอกจากน้ี งานวิจัยจาก National Library of Cambodia [2] ในหัวข้อ Ethnographic Studies of the Khmer 

Loeu ได้ทำการศึกษากลุ่มชาติพันธุ์ที่มีถิ่นฐานใกล้เคียงกับกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง ซึ่งช่วยเสริมความเข้าใจ เกี่ยวกับ 

กลุ่มชาติพันธ์ุ ในบริเวณน้ี โดยเฉพาะในบริบททางชาติพันธ์ุวิทยาและการวิจัยเชิงลึกเก่ียวกับวิถีชีวิตและวัฒนธรรม 

และงานวิจัยของ Institute of Language and Culture for Rural Development, Mahidol University [3] 

ในหัวข้อ Ethnolinguistic Profile of Minority Groups in Thailand ได้ศึกษาเก่ียวกับกลุ่มชาติพันธ์ุ และภาษา 

ท่ีพูดในประเทศไทย โดยเน้นการพัฒนาความเข้าใจทางภาษาศาสตร์และวัฒนธรรมของชนกลุ่มน้อย ซ่ึงรวมถึง 

กลุ่มชาติพันธุช์อุ้ง หนึ่งในกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีความเป็นเอกลักษณ์ในด้านวัฒนธรรมและการใช้ภาษา

กลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง (Saoch) มีการตั้งถิ่นฐานกระจายตัวอยู่ตามแนวชายแดนไทย-กัมพูชา ช่วงต้น 

ทศวรรษที่ 1830 กลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้งบางส่วนถูกกวาดต้อนโดยกองทหารสยามในช่วงสงครามระหว่าง สยาม 

กับอันนัม (อันนัมในที่นี้หมายถึงเวียดนามในสมัยนั้น) การกวาดต้อนนี้เกิดขึ้นทั้งทางบกและทางเรือ เนื่องจาก 

กลุ่มชาติพันธุช์อุ้งในกัมพูชาไม่พอใจรูปแบบการปกครองของเขมรในขณะนั้น พวกเขาจึงมาขอความคุ้มครอง 

จากกองทัพไทยที่ตั้งอยู่ในเมืองโจดกของเวียดนามใต้ [4] หลังจากนั้นกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้งถูกส่งตัวมายังสยาม 

และข้ึนบกท่ีจังหวัดราชบุรี ก่อนจะถูกโยกย้ายไปต้ังถ่ินฐานในพ้ืนท่ีตำบลหนองบัว อำเภอเมือง จังหวัดกาญจนบุรี 

ก่อนที่จะมีการย้ายถิ่นไปอยู่ในพื้นที่อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี [5]
ชุมชนชาติพันธุ์ชอุ้ง บ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี เป็นหนึ่งใน กลุ่ม 

ชาติพันธุ์ที่มีประวัติศาสตร์ยาวนานและมีอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่โดดเด่น แต่ด้วยความเปลี่ยนแปลง ของ 
สังคมและเศรษฐกิจในปัจจุบัน ทำให้กลุ่มชาติพันธ์ุน้ีเผชิญกับความเส่ียงในการสูญเสียทุนวัฒนธรรม ท่ีสะสมมา 
อย่างยาวนาน ท้ังในด้านภาษา ประเพณี และภูมิปัญญาท้องถ่ิน ภาษาชอุ้ง ซ่ึงเป็นเอกลักษณ์ สำคัญของชุมชนนี้ 
กำลังอยู่ในภาวะวิกฤตตามการสำรวจของ Premsrirat [6] โดยจำนวนผู้พูดภาษาน้ีลดลงอย่างต่อเน่ือง อันเป็นผล 
จากการเปล่ียนแปลงทางสังคมและการผสมผสานกับวัฒนธรรมอ่ืน ๆ  การสำรวจภาคสนามในพ้ืนท่ีอำเภอศรีสวัสด์ิ 
พบว่ามีกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้งเพียงแห่งเดียวคือบ้านทุ่งนา ชุมชนนี้เป็นตัวอย่างของการอยู่รอดท่ามกลาง 
การเปล่ียนแปลง ท่ีเข้ามากระทบอย่างต่อเน่ือง การสร้างเข่ือนในพ้ืนท่ีเม่ือหลายทศวรรษก่อนทำให้กลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง 
ต้องย้าย ถ่ินฐาน แต่พวกเขาก็ยังคงรักษาวิถีชีวิตแบบด้ังเดิมไว้ได้บางส่วน อย่างไรก็ตาม การพัฒนาเชิงเศรษฐกิจ 
ในปัจจุบัน ได้ส่งผลให้วิถีชีวิตที่เรียบง่ายของชุมชนเริ่มถูกกลืนหายไป นอกจากนี้ การที่ชุมชนขาดแนวทาง 
ที่ชัดเจน ในการ อนุรักษ์ภาษาของตนเองยิ่งทำให้ความเสี่ยงต่อการสูญเสียมรดกทางวัฒนธรรมเพิ่มมากขึ้น 



ดังนั้นการศึกษา กลุ่มชาติพันธุ์ ชอุ้ง (Saoch) ในประเทศไทย พบว่ามีการศึกษาของนักวิชาการเพียงท่านเดียว 
คือ งานวิจัยของ อิสระ ชูศรี [4] เน้นไปท่ีการศึกษาในด้านภาษาศาสตร์เป็นหลักช้ีให้เห็นถึงความเส่ียง ในการสูญหาย 
ของภาษาชอุ้ง โดยเฉพาะเมื่อจำนวนผู้พูดลดน้อยลงเรื่อย ๆ ยังไม่มีการศึกษาในด้านทุนวัฒนธรรม งานวิจัยนี้ 
จึงมุ่งเน้นท่ีจะเติม เต็มช่องว่างดังกล่าว โดยมุ่งสำรวจและสังเคราะห์ทุนวัฒนธรรมในมิติต่าง ๆ  ของ กลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง 
ท้ังประเพณี ความเช่ือ และวิถีชีวิต เพ่ือค้นหาแนวทางในการอนุรักษ์และพัฒนา ให้สอดคล้อง กับสังคมสมัยใหม่ 
และ นำไปสู่การใช้ทุนวัฒนธรรมเป็นเครื่องมือในการพัฒนาชุมชน

ปัจจุบันแม้จะมีความพยายามจากสมาชิกในชุมชน เช่น อดีตผู้ใหญ่บ้านท่ีตระหนักถึงความสำคัญของ 
การอนุรักษ์ภาษา แต่ยังขาดการสนับสนุนท่ีเพียงพอและเคร่ืองมือท่ีเหมาะสมในการอนุรักษ์ภาษา ทำให้การรักษา 
ภาษาเผชิญกับความท้าทายอย่างมาก ไม่มีแผนการหรือแนวทางท่ีเป็นระบบและครอบคลุมเพียงพอ ในการอนุรักษ์ 
ภาษาท้องถ่ินน้ี [4]) นอกจากภาษาแล้ว การศึกษาภาคสนามของผู้วิจัยเองพบว่า ทุนวัฒนธรรมของ กลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง 
ยังมีความสำคัญในด้านอ่ืน ๆ เช่น ประเพณี ความเช่ือ และวิถีชีวิต ซ่ึงเป็นทรัพยากรทางวัฒนธรรม ที่มีคุณค่า 
สามารถนำมาสร้างมูลค่าเพ่ิมให้กับชุมชนได้ การศึกษาทุนวัฒนธรรมในมิติต่าง ๆ  จึงมีบทบาทสำคัญ ในการพัฒนา 
ชุมชนให้คงไว้ซึ่งอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตน พร้อมทั้งรับมือกับความท้าทายที่มาจาก การเปลี่ยนแปลง 
ทางสังคมและเศรษฐกิจ ด้วยเหตุนี้ งานวิจัยนี้จ ึงมุ่งเน้นไปที่การศึกษาและสังเคราะห์ทุน วัฒนธรรม 
ของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง โดยมีเป้าหมายในการค้นหาแนวทางที่ชัดเจนในการอนุรักษ์และพัฒนา ทุนวัฒนธรรม 
เหล่านี้ให้สอดคล้องกับบริบทของสังคมสมัยใหม่ เพื่อให้ชุมชนสามารถนำทุนทางวัฒนธรรมมา ใช้เป็น 
เครื่องมือในการพัฒนาชุมชน การศึกษาศักยภาพของชุมชนและการสังเคราะห์ทุนวัฒนธรรม ของ ชุมชน 
ชาติพันธุ์ชอุ้งมีความสำคัญอย่างยิ่ง เนื่องจากทุนวัฒนธรรมเป็นทรัพยากรที่มีค่าและสามารถนำมาใช้ 
สร้างรายได้ให้กับชุมชนได้ในหลากหลายรูปแบบ หนึ่งในแนวทางสำคัญคือการพัฒนาทุนวัฒนธรรม ในมิติ 
ของการท่องเที่ยว โดยการส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมที่เน้นการนำเสนอวิถีชีวิต ประเพณี และ 
ภูมิปัญญาท้องถ่ินของชุมชน อันเป็นเอกลักษณ์ท่ีไม่สามารถพบได้จากท่ีอ่ืน เช่น การส่งเสริมกิจกรรม ท่องเท่ียว 
ที่เปิดโอกาสให้นักท่องเที่ยวได้สัมผัสประสบการณ์ตรงจากการเข้าร่วมในพิธีกรรมท้องถิ่น การเรียนรู้วิธีการ 
ทำหัตถกรรมพื้นเมือง หรือการลิ้มลองอาหารดั้งเดิมของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง ล้วนแต่เป็นการเพิ่มมูลค่า ทาง 
เศรษฐกิจให้กับชุมชนอย่างมีนัยสำคัญ ทั้งนี้ นอกจากการสร้างรายได้จากการท่องเที่ยวแล้ว การพัฒนา 
ทุนวัฒนธรรมยังช่วยส่งเสริมความภาคภูมิใจในอัตลักษณ์ของชุมชน เพ่ิมความสามัคคี และเสริมสร้างการมีส่วนร่วม 
ในการอนุรักษ์ทรัพยากรและวัฒนธรรมท้องถิ่นอย่างยั่งยืน

กล่าวได้ว่าการพัฒนาเชิงวัฒนธรรมยังสามารถเช่ือมโยงกับการพัฒนาคุณภาพชีวิตของประชาชนใน
ชุมชนระยะยาว โดยการสร้างโอกาสในการประกอบอาชีพ การพัฒนาผลิตภัณฑ์ท้องถ่ินท่ีสะท้อนถึงวัฒนธรรม 
ของชุมชน และการสร้างเครือข่ายการท่องเที่ยวหรือการค้าขายผลิตภัณฑ์เหล่านี้บนแพลตฟอร์มต่าง ๆ  ทั้งใน 
ประเทศและต่างประเทศ ผลลัพธ์ของการพัฒนานี้จะทำให้ชุมชนสามารถพึ่งพาตนเองได้ สร้างรายได้ที่ยั่งยืน 
และสามารถปรับตัวให้เข้ากับการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ

วัตถุประสงค์ 
1. เพื่อศึกษาบริบทชุมชนและศักยภาพชุมชนบ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ 

จังหวัดกาญจนบุรี
2. เพื่อสังเคราะห์ทุนวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง บ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ 

จังหวัดกาญจนบุรี



3. เพ่ือค้นหาแนวทางพัฒนาทุนวัฒนธรรมเพ่ือพัฒนาชุมชนชาติพันธ์ุชอุ้ง บ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด 
อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี

เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง
แนวคิดที่สำคัญที่ใช้ในงานวิจัยนี้คือแนวคิดเรื่องทุนวัฒนธรรม (Cultural Capital) มีต้นกำเนิดจาก 

Pierre Bourdieu โดย Bourdieu ระบุว่าทุนวัฒนธรรมเป็นส่วนสำคัญในการสร้างโอกาส และความได้ 
เปรียบทางสังคม และสามารถนำมาสร้างมูลค่าทางเศรษฐกิจในระดับชุมชนได้ แนวคิดนี้ถูกนำมาปรับใช้กับ 
การพัฒนาชุมชนชาติพันธุ์ในหลากหลายมิติ เช่น การอนุรักษ์ภาษา ประเพณี และวิถีชีวิต สามารถนำไปสู่ 
การสร้างรายได้และการพัฒนาชุมชน [12], [9] จากงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เช่น งานของ Choosri [4] เน้นศึกษา 
ทางด้านภาษาศาสตร์และการเปรียบเทียบเชิงโครงสร้างระหว่างภาษาของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้งในประเทศไทย 
และกัมพูชา งานวิจัยนี้แสดงให้เห็นว่าภาษาของชอุ้งมีความเสี่ยงที่สูญหายหากไม่มีการอนุรักษ์ที่เหมาะสม 
นอกจากนี้การศึกษาของ Institute of Language and Culture for Rural Development, Mahidol 
University [3] ยังเสริมถึงสถานะทางชาติพันธุ์ของชนกลุ่มน้อยในประเทศไทย แสดงถึงความสำคัญของการ 
รักษาภาษาและวัฒนธรรมเพ่ือให้คงอยู่กับคนรุ่นใหม่ นอกจากภาษาศาสตร์แล้ว การศึกษาเก่ียวกับทุนวัฒนธรรม 
ของชาติพันธ์ุอ่ืน ๆ  ในประเทศไทย เช่น งานวิจัยของ Muanchonchee [8], [11] ศึกษาเก่ียวกับทุนวัฒนธรรม 
ของกลุ่มชาติพันธ์ุไทดำในจังหวัดนครปฐม แสดงให้เห็นถึงศักยภาพในการใช้ทุนวัฒนธรรมเพ่ือพัฒนาเศรษฐกิจ 
ท้องถิ่น ผ่านกิจกรรมทางวัฒนธรรม เช่น งานประเพณีหรือการผลิตสินค้าพื้นบ้านที่มีลักษณะเฉพาะตัว 
อย่างไรก็ตามการนำทุนเหล่านี้ไปพัฒนาเศรษฐกิจและสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนยังไม่ได้รับการศึกษา 
อย่างชัดเจน งานวิจัยน้ีจึงมุ่งเติมเต็มช่องว่างเหล่าน้ีโดยเน้นการสังเคราะห์ทุนวัฒนธรรมและการพัฒนา ชุมชน 
ชาติพันธุ์ชอุ้งให้เห็นภาพรวมของสถานภาพปัจจุบันและชี้ให้เห็นถึงช่องว่างที่ยังไม่ได้รับการศึกษาเพียงพอ 
ซึ่งจะทำให้เกิดการพัฒนาความรู้ด้านทุนวัฒนธรรมและการพัฒนาชุมชนต่อไป

ระเบียบวิธีการวิจัย 
งานวิจัยช้ินน้ีเป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ประยุกต์วิธีวิทยาทางมานุษยวิทยา 

(Anthropological Research Methods) และการวิจัยแบบมีส่วนร่วม ( Participatory Action Research -PAR) 
การเก็บรวบรวมข้อมูลเก่ียวกับทุนวัฒนธรรมและวิถีชีวิตของกลุ่ม ชาติพันธ์ุ ชอุ้งในชุมชนบ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด 
อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี เป็นการศึกษาที่มีการวางแผนอย่างรอบคอบเพื่อให้ได้ ข้อมูล ที่ลึกซึ้ง และ 
เชื่อถือได้ ข้อมูลได้รับจากหลากหลายแหล่ง ผู้วิจัยมีการวางแผนโดยใช้เทคนิคเพื่อให้ได้ ข้อมูลในเชิงลึก และ 
รายละเอียดมีความน่าเชื่อถือ ดังนี้

1.การเตรียมตัวและการติดต่อชุมชน การเลือกพื้นที่วิจัยคัดเลือกพื้นที่วิจัยจำนวน 1 ชุมชน ได้แก่ 
ชุมชนบ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี เนื่องจากชุมชนบ้านทุ่งนาเป็น ชุมชน 
เดียวท่ีมีกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้งอาศัยอยู่ในประเทศไทย ยังปรากฏการใช้ภาษาชอุ้งอยู่ในปัจจุบัน ถึงแม้ว่าภาษา ชอุ้ง 
จะเป็นภาษาท่ีอยู่ในภาวะใกล้สูญหาย การติดต่อผู้ใหญ่บ้าน ท้ังน้ีการติดต่อกับผู้ใหญ่ บ้านอย่างไม่เป็น ทางการ 
เป็นขั้นตอนสำคัญ เนื่องจากผู้ใหญ่บ้านสามารถเป็นผู้นำและเชื่อมโยงนักวิจัย กับสมาชิกชุมชนได้ และการได้ 
รับการอนุญาตและความร่วมมือผู้วิจัยขออนุญาตอย่างเป็นทางการจากผู้นำชุมชนและได้รับความร่วมมือจาก
สมาชิกชุมชนในการเก็บข้อมูล



2. การสร้างปฏิสัมพันธ์กับสมาชิกชุมชน เข้าร่วมกิจกรรมต่าง ๆ  ท่ีจัดข้ึนในชุมชน เช่น งานประเพณี 

พิธีกรรม การประชุมของชุมชน เพ่ือทำความรู้จักและสร้างความไว้วางใจกับสมาชิกชุมชน การเข้าร่วมกลุ่มต่าง ๆ 

เช่น กลุ่มผู้สูงอายุ กลุ่มเยาวชน หรือกลุ่มแม่บ้าน เพ่ือสร้างความสัมพันธ์และความคุ้นเคยโดยใช้เวลา 4 เดือน 

ตั้งแต่เดือนเมษายน - กรกฎาคม 2566 

3. การเตรียมตัวและการวางแผน การวางแผนการเยือนชุมชนล่วงหน้า รวมถึงการประสานงานกับ 

ผู้ใหญ่บ้านหรือผู้นำชุมชน เพ่ือจัดเตรียมการเข้าพบและการเข้าร่วมกิจกรรม การเตรียมอุปกรณ์จัดเตรียมอุปกรณ์ 

ที่จำเป็นสำหรับการเก็บข้อมูล เช่น กล้องถ่ายภาพ เครื่องบันทึกเสียง สมุดบันทึก แผนที่ และอุปกรณ์สำรวจ 

เน้นการสำรวจสภาพแวดล้อมของชุมชนใช้ระยะเวลา 1 เดือน ได้แก่ เดือนสิงหาคม 2566 เพื่อทำความเข้าใจ 

โครงสร้าง ลักษณะทางภูมิศาสตร์ ลักษณะทางเศรษฐกิจและสังคมของชุมชน

4.การสังเกตแบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม การเข้าร่วมกิจกรรมในชีวิตประจำวัน นักวิจัยเข้าร่วม 

กิจกรรมต่าง ๆ ในชีวิตประจำวันของชุมชน เช่น การทำงานในไร่นา การประกอบอาหาร การร่วมพิธีกรรม 

และการประชุมชุมชน เพื่อสังเกตพฤติกรรมและวิถีชีวิตของสมาชิกในชุมชน การสร้างความสัมพันธ์ นักวิจัย 

ใช้เวลาในการสร้างความสัมพันธ์กับสมาชิกในชุมชนโดยการเข้าร่วมกิจกรรมอย่างสม่ำเสมอ เพื่อให้สมาชิก 

ชุมชนรู้สึกคุ้นเคยและยินดีท่ีจะให้ข้อมูล การบันทึกข้อมูลแบบไม่เป็นทางการ นักวิจัยจดบันทึกข้อมูลท่ีได้จาก 

การสนทนาและการสังเกตในสถานการณ์ที่ไม่เป็นทางการ เช่น การพูดคุยระหว่างการทำงานในไร่นา เป็นต้น

5.การสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสำคัญโดยการสัมภาษณ์เชิงลึก จำนวนทั้งหมด 45 คน คือ กลุ่มผู้ให้ 

ข้อมูลหลัก จำนวน 25 คน คือ ผู้นำชุมชน (ท้ังท่ีเป็นทางการและไม่เป็นทางการ) ผู้ประกอบพิธีกรรม ผู้ดำเนินการ 

ในพิธีกรรมท้องถิ่น เช่น พิธีกรรมไหว้ศาลกลางบ้านพ่อปู่เขาแดง ผู้ที่มีบทบาทในการจัดการพิธีกรรมสำคัญ 

ในชุมชน ปราชญ์ชุมชน (ครูภูมิปัญญาชุมชนในด้านต่าง ๆ) ผู้ที่มีความรู้และทักษะเฉพาะทาง เช่น การเกษตร 

การแพทย์พ้ืนบ้าน การทอผ้า เป็นต้น กลุ่มแกนนำเกษตรกรในชุมชน เกษตรกรท่ีมีบทบาทในการนำการเกษตร 

ในชุมชน ผู้ที่มีความรู้และประสบการณ์ในการทำการเกษตรท้องถิ่น และกลุ่มผู้ให้ข้อมูลรอง จำนวน 20 คน 

กลุ่มเยาวชน นักเรียนในโรงเรียนบ้านทุ่งนา ตัวแทนเยาวชนท่ีมีบทบาทในกิจกรรมชุมชนหน่วยงานราชการในพ้ืนที่ 

บุคลากรทางการศึกษา เจ้าหน้าที่จากองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น ตัวแทนกลุ่มชาติพันธุ์ขมุและกลุ่มชาติพันธุ์ 

กะเหรี่ยง ในชุมชนบ้านทุ่งนา ตัวแทนท่ีมีบทบาทสำคัญในชุมชน และผู้ท่ีสามารถให้ข้อมูลเก่ียวกับวิถีชีวิตและ 

วัฒนธรรม ของกลุ่มชาติพันธุ์ตนเอง

6.จัดสนทนากลุ่มย่อย เพ่ือตรวจสอบข้อมูลทุนทางวัฒนธรรมและค้นหาแนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรม 

ในการพัฒนาชุมชนให้เกิดประโยชน์สูงสุด โดยกลุ่มผู้เข้าร่วมสนทนาทั้งหมด 8 คน คัดเลือกจากกลุ่มผู้มี 

ส่วนได้ส่วนเสีย ท่ีสำคัญในชุมชน ได้แก่ ผู้นำชุมชน ตัวแทนเยาวชน เจ้าหน้าท่ีภาครัฐ และบุคลากรทางการศึกษา

7. การวิเคราะห์ข้อมูล เร่ิมต้นด้วยการจัดระเบียบข้อมูลภาคสนามจากการสัมภาษณ์และการสังเกตการณ์ 

แล้วทำการอ่านและทำความเข้าใจข้อมูลอย่างละเอียด จากนั้นใช้วิธีการเข้ารหัส (Coding) เพื่อระบุคำสำคัญ 

หรือประเด็นหลักที่ปรากฏในข้อมูล และจัดกลุ่มข้อมูลตามประเด็นที่สัมพันธ์กับวัตถุประสงค์การวิจัย เมื่อ 

นักวิจัยจัดกลุ่มข้อมูลได้แล้ว ทำการวิเคราะห์และตีความข้อมูลเหล่านั้น โดยเชื่อมโยงกับกรอบแนวคิด และ 

ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องเพื่อสังเคราะห์ความหมาย สุดท้ายตรวจสอบความน่าเชื่อถือของข้อมูลด้วยวิธีการ 

ตรวจสอบแบบสามเส้า (Triangulation) เพ่ือเพ่ิมความแม่นยำ ก่อนสรุปผลและนำเสนอในรูปแบบ ท่ีเป็นระบบ 

และสอดคล้องกับเป้าหมายของการวิจัย



8. การตรวจสอบความน่าเช่ือถือ ใช้การตรวจสอบข้อมูลสามเส้า คือ 1) ด้านตัวผู้วิจัย นักวิจัยจะใช้ 

มุมมองและทฤษฎีต่าง ๆ ในการตรวจสอบและวิเคราะห์ข้อมูล เพื่อให้ได้มุมมองที่หลากหลายและครอบคลุม 

2) ด้านเวลา วิเคราะห์ข้อมูลจากการเก็บข้อมูลในช่วงเวลาต่าง ๆ  เพ่ือดูการเปล่ียนแปลงและความคงท่ีของข้อมูล 

และ 3) ด้านวิธีการ ใช้วิธีการวิเคราะห์ท่ีหลากหลาย เช่น การสัมภาษณ์เชิงลึก การสังเกต และการสนทนากลุ่ม 

เพื่อให้ได้ข้อมูลที่ครอบคลุมและสมบูรณ์

9. การรับรองจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์ ได้รับการรับรองจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์ โดยสถาบันวิจัย 

และพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏกาญจนบุรี เลขที่โครงการวิจัย 012/2566

สรุปผล 
1. บริบทชุมชนและศักยภาพชุมชนบ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสด์ิ จังหวัดกาญจนบุรี 

บ้านทุ่งนา หมู่ท่ี 4 ตำบลหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสด์ิ จังหวัดกาญจนบุรี พ้ืนท่ีต้ังอยู่เหนือระดับน้ำทะเลประมาณ 

240 เมตร ปัจจุบันมีประชากรหลากหลายกลุ่มชาติพันธุ์ ได้แก่ กลุ่มชาติพันธุ์ขมุ กลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง (สโอจ) 

กลุ่มชาติพันธ์ุกะเหร่ียง คนอีสานท่ีย้ายถ่ิน และคนไทยท่ัวไป จำนวนครัวเรือนท้ังหมด 302 ครัวเรือน ชุมชนบ้านทุ่งนา 

เดิมเป็นพ้ืนท่ีท่ีใช้สำหรับการก่อสร้างเข่ือนศรีนครินทร์ในปี พ.ศ. 2516 ส่งผลให้กลุ่มชาติพันธ์ุ ในพ้ืนท่ีต้องย้าย 

ถ่ินฐาน โดยนโยบายของรัฐขณะสร้างเข่ือนน้ัน ประชากรท่ีมีสัญชาติไทยจะได้รับจัดสรรพ้ืนท่ีทำกินครอบครัวละ 

18 ไร่ สำหรับการทำเกษตรกรรม และ 2 ไร่สำหรับเป็นท่ีอยู่อาศัย แม้ว่าในปัจจุบันพ้ืนท่ีชุมชน จะเปล่ียนไปเป็น 

ที่ราบสลับกับภูเขาลาดชันและอยู่ติดกับเขื่อนศรีนครินทร์ แต่ชื่อ “บ้านทุ่งนา” ยังคงถูกใช้ มาจนถึงปัจจุบัน 

เพ่ือสะท้อนถึงสภาพภูมิศาสตร์ด้ังเดิมท่ีเคยเป็นพ้ืนท่ีทำนาของกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง เช่นเดียวกับทางด้านลักษณะ 

ทางกายภาพของพื้นที่พบว่าดินมีความอุดมสมบูรณ์ต่ำ เป็นดินทรายและดินที่เกิดจากการสลายตัว ของหิน 

ที่มีความเป็นกรด จึงไม่เหมาะสมกับการเพาะปลูก แต่ชุมชนยังคงมีทรัพยากรป่าไม้อันหลากหลาย ประกอบ 

ไปด้วยป่าเบญจพรรณ ป่าเต็งรัง และป่าดิบแล้ง ซึ่งมีพืชพันธุ์และสัตว์ป่าหลากหลายชนิดที่สามารถ นำมา 

ใช้ประโยชน์ในการดำรงชีวิตและสร้างความมั่นคงทางอาหารได้ นอกจากนี้ พื้นที่บางส่วนของชุมชนยังตั้งอยู่ 

ในเขตรักษาพันธุ์สัตว์ป่าสลักพระ มีความสำคัญในเชิงการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและความหลากหลาย 

ทางชีวภาพ

ชาติพันธุ์วรรณาและการเปลี่ยนแปลงของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง (สโอจ) บ้านทุ่งนามีรากฐานมาจาก 

จังหวัดพระตะบอง ประเทศกัมพูชา บรรพบุรุษของพวกเขาได้อพยพมาประมาณ 200 ปีก่อน และมาตั้ง 

ถิ่นฐานที่บ้านทุ่งนาเดิม ชุมชนกลุ่มนี้เคยตั้งถิ่นฐานอยู่ในพื้นที่บ้านหนองบัว บ้านลาดหญ้าและบ้านท่าเสา 

ในเขตอำเภอเมืองกาญจนบุรี ก่อนที่จะถูกอพยพมายังบ้านทุ่งนา ปัจจุบันพื้นที่บ้านทุ่งนาเดิมจมน้ำเนื่องจาก 

การ สร้าง เข่ือนศรีนครินทร์ เม่ือชุมชนถูกย้ายมาต้ังถ่ินฐานใหม่ในบ้านทุ่งนาปัจจุบัน กลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้งต้องเผชิญ 

กับการผสมผสานทางวัฒนธรรมกับกลุ่มชาติพันธุ์ขมุและกลุ่มอีสานที่ย้ายถิ่นเข้ามาอาศัยในพื้นที่เดียวกัน 

ส่งผลให้อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง เช่น ภาษาและประเพณี ค่อย ๆ ถูกกลืนหายไป 

จากคำบอกเล่าของ ลุงทับ (นามสมมุติ) หนึ่งในผู้อาวุโสในชุมชน เล่าว่า 

“เราเคยอาศัยอยู่ในพื้นที่ที่ปัจจุบันเป็นเขื่อนศรีนครินทร์ แต่เมื่อเขื่อนถูกสร้าง เราถูกย้ายขึ้นมา 

อยู่ที่บ้านหนองหว้า ซึ่งปัจจุบันคือบ้านทุ่งนา” 

ลุงทับยังระบุอีกว่า บรรพบุรุษของชาวชอุ้งมาจากกัมปงโสม จังหวัดพะตะบอง ประเทศกัมพูชา 



และมีการอพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานในประเทศไทยเรื่อย ๆ ตามการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและการเข้ามา 

ของกลุ่มคนไทยในพื้นที่ปัจจุบัน กลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้งที่ยังคงอาศัยอยู่ในบ้านทุ่งนามีจำนวนเพียง 15 ครัวเรือน 

ซึ่งจำนวนผู้พูดภาษาชอุ้งมีจำนวนลดลงอย่างต่อเนื่อง เนื่องจากการผสมผสานทางวัฒนธรรมและภาษา จาก 

กลุ่มคนอ่ืนในพ้ืนท่ี ลักษณะบ้านเรือนของกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้งบ้านทุ่งนา มีการพัฒนารูปแบบท่ีหลากหลายจากอดีต 

ถึงปัจจุบัน สามารถจำแนกได้เป็น 3 รูปแบบหลัก คือ แบบด้ังเดิม แบบปรับปรุง และ แบบสมัยใหม่ การเปล่ียนแปลง 

เหล่าน้ีสะท้อนถึงปัจจัยทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมของชุมชน คือ

1. บ้านแบบดั้งเดิม บ้านเรือนของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้งในอดีตถูกสร้างขึ้นตามภูมิปัญญาท้องถิ่น 

โดยใช้วัสดุจากธรรมชาติเป็นหลัก เช่น ไม้ไผ่และไม้ชนิดต่าง ๆ จากป่าใกล้เคียง บ้านเรือนเหล่านี้มักสร้าง 

ยกพื้นสูง เพื่อให้มีพื้นที่ใต้ถุนสำหรับเก็บอุปกรณ์ทางการเกษตรหรือเลี้ยงสัตว์ เช่น วัวและควาย ซึ่งมี 

บทบาทสำคัญในการทำนา ข้อมูลจากผู้นำชุมชน (นามสมมุติ) เล่าว่า 

“ในอดีต บ้านของคนชอุ้งมักจะสร้างจากไม้และไผ่ที่หาได้จากป่าใกล้ ๆ ชุมชน ส่วนใหญ่เป็นบ้าน 

ยกพื้นสูง ซึ่งมีพื้นที่ใต้ถุนไว้เก็บของ”

2. บ้านแบบปรับปรุง เม่ือสภาพเศรษฐกิจและสังคมเปล่ียนไป บ้านเรือนในชุมชนของกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง 

ก็มีการปรับปรุง ขยาย พื้นที่และเสริมความทนทานมากขึ้น โดยยังคงใช้วัสดุจากธรรมชาติ เช่น ไม้เนื้อแข็ง 

แต่เพิ่มการใช้วัสดุสมัยใหม่ เช่น อิฐและกระเบื้องในการปูพื้น เพื่อให้เหมาะสมกับการอยู่อาศัยในระยะยาว 

ข้อมูลจากชาวบ้าน (นามสมมุติ) เล่าว่า 

“บ้านในปัจจุบันมีการปรับตามสภาพเศรษฐกิจ บางหลังยังคงใช้ไม้ แต่มีการใช้วัสดุอื่น ๆ อย่างอิฐ 

และกระเบื้องเข้ามาเสริม”

3. บ้านแบบสมัยใหม่ บ้านเรือนในยุคปัจจุบันได้รับอิทธิพลจากภายนอกมากข้ึน ท้ังในด้านรูปแบบและ 

การใช้วัสดุสมัยใหม่ บ้านเรือนบางหลังได้รับการออกแบบอย่างอิสระ โดยใช้วัสดุผสมผสานระหว่างไม้และคอนกรีต 

บางหลังมีพื้นที่ปูด้วยแผ่นปูนหรือลานซึ่งเหมาะสมกับสภาพการใช้งานและความสะดวกสบายของครอบครัว 

ลักษณะบ้านแบบน้ีสะท้อนให้เห็นถึงความเปล่ียนแปลงในการอยู่อาศัยและสภาพแวดล้อมท่ีได้รับอิทธิพลจาก

วัฒนธรรมภายนอก

การเปล่ียนแปลงบ้านเรือนของกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้งไม่ได้เป็นเพียงการเปล่ียนแปลงทางกายภาพ แต่ยัง 

สะท้อนถึงการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม การปรับตัวของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้งเพื่อให้สอดคล้อง 

กับการพัฒนาในด้านเศรษฐกิจและความเป็นอยู่ในยุคปัจจุบัน

ศักยภาพชุมชนบ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสด์ิ จังหวัดกาญจนบุรี สามารถระบุจุดแข็ง 

จุดอ่อน โอกาส และอุปสรรค ที่เกิดจากปัจจัยภายในและปัจจัยภายนอกชุมชน พบว่าชุมชนบ้านทุ่งนา 

มีปัจจัยที่สามารถนำไปพัฒนาต่อยอดได้ในอนาคต โดยจุดแข็งภายในชุมชนหลายประการสามารถสร้าง 

มูลค่าเพิ่มทางด้านสังคมและวัฒนธรรม อีกทั้งยังช่วยในการวางแผนพัฒนาชุมชนในมิติต่าง ๆ ซึ่งสามารถ 

สรุปได้ดังนี้

จุดแข็งของชุมชนบ้านทุ่งนา

1) ผู้อาวุโสในชุมชนมีบทบาทสำคัญในการสืบทอดและอนุรักษ์วัฒนธรรมชาติพันธุ์ชอุ้ง 

2) ผู้นำชุมชนมีความรู้และความเข้าใจในงานพัฒนาชุมชน สร้างความเชื่อมั่นและความสามัคคี 

ในหมู่สมาชิก



3) ชุมชนได้รับประโยชน์จากพ้ืนท่ีเกษตรท่ีติดกับเข่ือนศรีนครินทร์ ทำให้มีน้ำเพียงพอในการทำการ 

เกษตรตลอดปี

4) ชุมชนประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์หลากหลาย เช่น กลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง กลุ่มชาติพันธุ์ขมุ 

กลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยง และชาวอีสาน ที่อยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข

5) ทรัพยากรธรรมชาติในพื้นที่สนับสนุนความหลากหลายทางชีวภาพและทรัพยากรอาหาร 

ที่หลากหลาย

จุดอ่อนของชุมชนบ้านทุ่งนา

1) เยาวชนในชุมชนไม่ให้ความสนใจในวัฒนธรรมท้องถิ่น ทำให้วัฒนธรรมของชาติพันธุ์ชอุ้งค่อย ๆ 

เลือนหายไป

2) ชุมชนตั้งอยู่ในพื้นที่คุ้มครองของเขตรักษาพันธุ์สัตว์ป่าสลักพระ ทำให้การใช้ทรัพยากรธรรมชาติ 

ถูกจำกัด

3) ชุมชนเผชิญปัญหาช้างป่าเข้ามาทำลายพืชผลการเกษตร ทำให้เกิดความเสียหายต่อผลผลิต 

ทางการเกษตร

4) บางกลุ่มในชุมชนขาดความร่วมมือในการพัฒนาชุมชน เนื่องจากปัญหาทางการเมืองท้องถิ่น

โอกาสของชุมชนบ้านทุ่งนา

1) เส้นทางที่ผ่านชุมชนบ้านทุ่งนาเชื่อมต่อไปยังแหล่งท่องเที่ยวอื่น ๆ ทำให้นักท่องเที่ยวผ่านมาซื้อ 

สินค้าของชุมชนเพิ่มรายได้ให้กับสมาชิก

2) หน่วยงานของรัฐในชุมชนมีการสนับสนุนการพัฒนาชุมชนในหลายด้าน เช่น การพัฒนาทรัพยากร 

มนุษย์ (โรงเรียนบ้านทุ่งนา) และการพัฒนาท้องถิ่น (องค์การบริหารส่วนตำบลหนองเป็ด)

ภัยคุกคามชุมชนบ้านทุ่งนา

1) การย้ายถ่ินของคนภายนอกและสมาชิกในชุมชนทำให้เกิดการเปล่ียนแปลงหลายด้าน โดยเฉพาะ 

การเลือนหายของวัฒนธรรมชาติพันธุ์ชอุ้ง

กล่าวได้ว่าชุมชนบ้านทุ่งนามีศักยภาพที่สามารถนำไปใช้ในการพัฒนาชุมชนในหลากหลายมิติ เช่น 

การมีทรัพยากรธรรมชาติที่หลากหลาย การมีผู้นำที่เข้มแข็ง และการอยู่ร่วมกันของหลายกลุ่มชาติพันธุ์ อย่าง 

สงบสุข ซึ่งทั้งหมดนี้เป็นรากฐานสำคัญที่สามารถนำไปต่อยอดในด้านสังคม วัฒนธรรม และเศรษฐกิจ เพื่อ 

สร้างความยั่งยืนให้กับชุมชน

2. ทุนวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง (สโอจ) บ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัด 

กาญจนบุรี กลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง (สโอจ) ที่อาศัยอยู่ในบ้านทุ่งนามีทุนวัฒนธรรมที่สามารถจำแนกออกเป็น 3 

ประเภทหลัก สะท้อนถึงวิถีชีวิต ประเพณี และความเชื่อที่สืบทอดกันมาอย่างยาวนาน ได้แก่ ทุนวัฒนธรรม 

ที่แฝงฝังอยู่ในกาย ทุนวัฒนธรรมที่อาศัยการสถาปนา และทุนวัฒนธรรมในรูปของวัตถุ สามารถสนับสนุน 

ข้อมูลผ่านคำบอกเล่าจากสมาชิกในชุมชน ดังนี้

2.1 ทุนวัฒนธรรมท่ีแฝงฝังอยู่ในกาย สะท้อนถึงภูมิปัญญาท้องถ่ินท่ีถ่ายทอดผ่านบทบาทของผู้นำ 

ชุมชนและผู้อาวุโส ผู้ที่เป็นศูนย์กลางในการสืบทอดวัฒนธรรม ภาษา และประเพณีของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง 

อย่างไรก็ตาม การเปลี่ยนแปลงทางสังคมทำให้วัฒนธรรมบางอย่างเริ่มสูญหาย โดยเฉพาะภาษาชอุ้งที่มีผู้พูด 

เหลือน้อยลง ดังเสียงสะท้อน



“ตอนเด็ก ๆ ทุกคนพูดภาษาของเรากันอยู่ แต่ตอนนี้เด็กไม่พูดกันแล้ว พอพวกเราหมดไป 

ภาษาอาจจะหายไปเลย” (ปราชญ์ชุมชน นามสมมุติ) 

“คนมักจะเรียกเราว่า ‘อูด’ ซ่ึงหมายถึงฟืน มันทำให้เราโกรธเพราะเขาไม่เข้าใจความหมายท่ีแท้จริง 

มันเหมือนดูถูกเรา” (ครูภูมิปัญญาท้องถิ่น นามสมมุติ)

กล่าวได้ว่าทุนวัฒนธรรมในกายของกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้งสะท้อนความเป็นตัวตนผ่านภาษาท้องถ่ินและ 

ภูมิปัญญาที่ส่งต่อจากรุ่นสู่รุ่น แต่การผสมผสานทางวัฒนธรรมและการเปลี่ยนแปลงในสังคมสมัยใหม่ ทำให้ 

เกิดความเสี่ยงในการสูญเสียภาษาและวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์นี้

2.2 ทุนวัฒนธรรมที่อาศัยการสถาปนา ทุนวัฒนธรรมนี้เกิดจากความเชื่อทางจิตวิญญาณและ 

ความสัมพันธ์ระหว่างคนกับธรรมชาติ ซึ่งเป็นส่วนสำคัญของวิถีชีวิตชุมชน การเคารพธรรมชาติและ 

ผีป่าเป็นส่วนหนึ่งของ ความเชื่อดั้งเดิมของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง ดังเสียงสะท้อน

“เราเคยอยู่อาศัยในป่า ตอนเด็ก ๆ ปู่ย่าบอกว่าต้องเคารพธรรมชาติและผีป่า ถ้าเราไม่เคารพก็จะ 

มีปัญหาในชีวิต” (ผู้นำชุมชน นามสมมุติ) 

“ชุมชนเราต้องอยู่ร่วมกับธรรมชาติ เราเช่ือว่าคนกับผีป่ามีความสัมพันธ์กัน ไม่สามารถแยกจากกันได้” 

(ผู้อาวุธโสในชุมชน นามสมมุติ)

กล่าวได้ว่าทุนวัฒนธรรมที่อาศัยการสถาปนาสะท้อนถึงความเชื่อมโยงระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติ 

ความเชื่อเหล่านี้ยังคงมีบทบาทสำคัญในวิถีชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง แม้ว่าจะมีการเปลี่ยนแปลงในสังคม 

แต่ความเชื่อในการพึ่งพาอาศัยธรรมชาติและจิตวิญญาณยังคงเป็นส่วนสำคัญในชีวิตของชาวบ้าน

2.3 ทุนวัฒนธรรมในรูปของวัตถุ ทุนวัฒนธรรมท่ีเป็นรูปธรรม เช่น วัดทุ่งนา เป็นศูนย์รวมทางศาสนา 

และจิตวิญญาณของชุมชน โดยวัดนี้ถูกย้ายมาตามการอพยพของชุมชนเมื่อปี พ.ศ. 2516 ดังเสียงสะท้อนจาก 

เจ้าอาวาสวัดทุ่งนา กล่าวว่า 

“วัดทุ่งนาคือหัวใจของชุมชน ชาวบ้านเคารพและนับถือวัดนี้มาตั้งแต่ย้ายมาใหม่”

นายสนธยา (นามสมมุติ) เสริมว่า “วัดนี้ถูกสร้างขึ้นใหม่หลังจากที่เราอพยพมาตอนเขื่อนสร้างเสร็จ 

เราใช้ไม้จากวัดเดิมมาสร้างศาลาใหม่ เป็นความทรงจำของชุมชนเรา”

กล่าวได้ว่าวัดทุ่งนาเป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมและศาสนาท่ีสะท้อนถึงความม่ันคงและความสามัคคี 

ในชุมชน บ้านทุ่งนายังคงรักษาสถานที่ทางศาสนาและวัฒนธรรมของตนไว้ เป็นส่วนหนึ่งของการเชื่อมโยง 

กับอดีตและการสืบทอดวัฒนธรรม

3. แนวทางพัฒนาทุนวัฒนธรรมเพื่อพัฒนาชุมชนชาติพันธุ์ชอุ้ง (สโอจ) บ้านทุ่งนา แนวทาง 

ในการพัฒนาทุนวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง (สโอจ) สามารถแบ่งออกได้เป็น 5 แนวทางหลัก ซ่ึงได้มาจาก 

การสนทนากลุ่มกับผู้นำชุมชน สมาชิกในชุมชน และปราชญ์ท้องถ่ิน ผ่านการแลกเปล่ียนความรู้และประสบการณ์ 

ในเวทีสนทนา โดยมีการทำงานร่วมกับหน่วยงานภาครัฐและองค์กรในพื้นที่ ซึ่งทั้ง 5 แนวทางนี้ถูกเสนอเพื่อ 

ให้ชุมชนสามารถพัฒนาตนเอง ดังนี้

3.1 แนวทางขั้นพื้นฐานในการใช้ทุนวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนาชุมชน แนวทางนี้เน้นการสร้าง 

จิตสำนึกให้คนในชุมชนเห็นคุณค่าและความสำคัญของทุนวัฒนธรรม เช่น การสนับสนุนให้มีครูภูมิปัญญาในชุมชน 

และการส่งเสริมการสืบสานประเพณี วัฒนธรรมท่ีมีมาแต่โบราณ แนวทางน้ีได้จากการพูดคุยกับสมาชิกในชุมชน 

ท่ีระบุถึงความสำคัญของการปลูกฝังคุณค่าเหล่าน้ีให้แก่เยาวชนตามข้อตกลงของชุมชนว่า “ถ้าเราไม่สอนเด็กๆ 



ให้เห็นความสำคัญของส่ิงท่ีเรามี พวกเขาก็จะลืมไปตามกาลเวลา” การสนับสนุนครูภูมิปัญญาและ การสืบสาน 

ประเพณีนี้ยังช่วยให้ชุมชนสามารถรักษาวัฒนธรรมดั้งเดิมไว้ได้ในอนาคต

3.2 แนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรมท่ีแฝงอยู่ในกายเพ่ือการพัฒนาชุมชน แนวทางน้ีเน้นการนำทุน 

วัฒนธรรมและอัตลักษณ์ของชุมชนมาใช้สร้างมูลค่าเพิ่มทางเศรษฐกิจ เช่น การจัดตั้งพิพิธภัณฑ์พื้นบ้าน 

ภายในชุมชนเพื่อให้เป็นแหล่งเรียนรู้และส่งเสริมการท่องเที่ยววัฒนธรรมในพื้นที่ การสนับสนุนการสร้าง 

เครือข่ายชุมชนทั้งภายในและภายนอกเพื่อขับเคลื่อนทุนทางเศรษฐกิจและสังคม “การมีพิพิธภัณฑ์ชุมชน 

จะทำให้คนต่างถิ่นมองเห็นคุณค่าในสิ่งที่เรามี” แนวทางนี้มาจากการสนทนากับผู้นำชุมชนและปราชญ์ 

ท้องถิ่นที่เห็นว่าอัตลักษณ์ของชุมชนชอุ้งสามารถนำมาพัฒนาต่อยอดได้

3.3 แนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรมท่ีเป็นรูปแบบกระบวนการเรียนรู้ของชุมชน แนวทางน้ีเน้นการ 

สร้างการเรียนรู้ร่วมกันระหว่างชุดความรู้แบบดั้งเดิมและความรู้จากหน่วยงานภายนอก เช่น การจัดเวที 

แลกเปลี่ยนประสบการณ์ระหว่างสมาชิกในชุมชนและผู้เชี่ยวชาญด้านการพัฒนาเพื่อสร้างความเข้าใจที่ 

หลากหลายและก้าวทันสภาพสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป “การแลกเปลี่ยนความรู้ระหว่างรุ่นเก่ากับรุ่นใหม่เป็น 

สิ่งสำคัญ เพื่อให้ชุมชนเติบโตไปในทิศทางที่ดี” แนวทางนี้ได้รับการสนับสนุนจากสมาชิกในชุมชนที่ เห็น 

ความจำเป็นในการนำความรู้ใหม่มาใช้พัฒนาชุมชน

3.4 แนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรมด้านสำนึกรักถิ่นเกิด แนวทางนี้เน้นการปลูกฝังความภาคภูมิใจ 

ในถิ่นกำเนิดของสมาชิกในชุมชน ให้พวกเขาตระหนักถึงคุณค่าและประวัติศาสตร์ของถิ่นเกิด เพื่อ สร้าง 

แรงบันดาลใจในการรักษาและพัฒนาชุมชน “บ้านเราเป็นที่ที่บรรพบุรุษสร้างมา เราต้องรักษาและดูแล” 

แนวทางนี้เกิดจากการพูดคุยกับสมาชิกในชุมชนที่มีความภูมิใจในถิ่นกำเนิดของตน และมองว่าความรัก ใน 

ถิ่นเกิดเป็นแรงผลักดันสำคัญในการพัฒนาชุมชน

3.5 แนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรมที่อยู่ในรูปของวัตถุเพื่อการพัฒนาชุมชน แนวทางนี้มุ่งเน้น การ 

สร้างคุณค่าและมูลค่าเพิ่มให้กับชุมชน เช่น การพัฒนาผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรม ที่สะท้อนอัตลักษณ์ ของ 

ชุมชนเพื่อสร้างรายได้ “สิ่งของที่เราสร้างขึ้นด้วยมือของเราเองสามารถนำไปจำหน่ายได้และยัง ช่วย เผยแพร่ 

วัฒนธรรมของเราไปสู่คนภายนอก” แนวทางนี้มาจากการสนทนากับกลุ่มผู้สูงอายุในชุมชนที่เล็งเห็น ว่า 

ผลิตภัณฑ์ท้องถิ่นสามารถเป็นอีกช่องทางหนึ่งในการสร้างรายได้และสืบทอดวัฒนธรรม

แนวทางการพัฒนาทุนวัฒนธรรมเพื่อพัฒนาชุมชนชาติพันธุ์ชอุ้ง (สโอจ) บ้านทุ่งนา เน้นการสร้าง 

คุณค่า และมูลค่าเพ่ิมทางเศรษฐกิจและสังคมของชุมชนผ่านการอนุรักษ์และส่งเสริมทุนวัฒนธรรมในหลายมิติ 

ทั้งการปลูกฝังสำนึกรักถิ่นเกิด การใช้ความรู้ท้องถิ่นในการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม การสร้างเครือข่าย 

ความร่วมมือ ทั้งในและนอกพื้นที่ รวมถึงการผสมผสานความรู้ระหว่างคนในชุมชนกับภายนอก เพื่อให้ 

ชุมชนสามารถปรับตัวและดำรงอยู่ได้ในสภาวะที่เปลี่ยนแปลง โดยให้ความสำคัญกับการสืบทอดวัฒนธรรม 

ให้กับคนรุ่นใหม่เพื่อความยั่งยืนของชุมชน

การอภิปรายผล 
การวิจัยนี้แสดงให้เห็นถึงความสำคัญของการใช้ทุนวัฒนธรรมเป็นกลไกในการพัฒนาชุมชนโดย 

ชี้ให้เห็นถึงความสัมพันธ์ระหว่างทุนวัฒนธรรมที่แฝงอยู่ในกาย ทุนวัฒนธรรมที่อาศัยการสถาปนา และ 

ทุนวัฒนธรรม ท่ีอยู่ใน รูปของวัตถุ ซ่ึงล้วนเป็นทรัพยากรสำคัญในการพัฒนาชุมชน การพัฒนาเหล่าน้ีสอดคล้องกับ 



แนวคิดการพัฒนาชุมชน โดยเน้นการเสริมสร้างความรู้ การใช้ทรัพยากร และการส่งเสริมอัตลักษณ์ของ 

ชุมชนเป็นปัจจัยสำคัญในการสร้างความเข้มแข็งและความมั่นคงของชุมชนสามารถสรุปและอภิปรายผลการ 

ศึกษาได้ดังนี้ 
บริบทชุมชนและศักยภาพชุมชนบ้านทุ่งนา การศึกษาบริบทและศักยภาพของชุมชนบ้านทุ่งนา 

ตำบลหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี แสดงให้เห็นถึงองค์ความรู้ใหม่ที่น่าสนใจหลายประการ 
ท่ีสอดคล้องกับงานวิจัยท่ีผ่านมาและการค้นพบใหม่จากการศึกษาน้ี ประการแรก การต้ังช่ือหมู่บ้านบ้านทุ่งนาน้ัน 
สะท้อนถึงความสัมพันธ์ระหว่างคนกับภูมิศาสตร์ท้องถ่ินอย่างชัดเจน ช่ือบ้านทุ่งนาท่ีเก่ียวข้องกับพ้ืนท่ีราบลุ่ม 
ท่ีใช้สำหรับการเกษตรในอดีตแสดงถึงวิธีคิดของชาวบ้านท่ีผูกพันกับส่ิงแวดล้อม โดยลักษณะน้ียังสอดคล้อง กับ 
การศึกษาเร่ืองภูมินามพ้ืนบ้านท่ีใช้ภูมิประเทศเป็นฐานในการต้ังช่ือสถานท่ี ซ่ึงงานวิจัยของ Chaichana, N. [7] 
และนักวิจัยอื่น ๆ ได้แสดงให้เห็นถึงความสำคัญของภูมินามในฐานะการสะท้อนเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ 
และ วัฒนธรรมของชุมชนท้องถ่ิน ประการท่ีสอง ศักยภาพของชุมชนบ้านทุ่งนาแสดงให้เห็นถึงการ ปรับตัว ของ 
กลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง (สโอจ) ท่ีถูกโยกย้ายจากถ่ินฐานเดิมเม่ือการสร้างเข่ือนศรีนครินทร์ แม้ว่าการย้ายถ่ินจะมีผล 
ต่อ วิถีชีวิตของชุมชน แต่ชาวชอุ้งยังคงรักษาภาษาและวัฒนธรรมของตนอยู่ในระดับหน่ึง อย่างไรก็ตาม การใช้ 
ภาษา ชอุ้งลดลงอย่างต่อเน่ืองจนอยู่ในภาวะใกล้สูญหาย ประเด็นน้ีได้รับการยืนยันจากงานวิจัยของ Choosri, I. 
[5] และ Choosri, I. [4] ที่ศึกษาเกี่ยวกับการเปลี่ยนแปลงของภาษาชอุ้งจากการสัมผัสภาษาระหว่างชอุ้ง 
ในประเทศไทยและกัมพูชา การศึกษาเหล่าน้ีช้ีให้เห็นว่าภาษาและวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้งได้รับอิทธิพล 
จากการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและภูมิศาสตร์ โดยชาวชอุ้งในสองประเทศได้แยกออกจากกันเป็นเวลานาน 
ส่งผลให้ภาษามีการเปล่ียนแปลงอย่างชัดเจน ประการท่ีสาม การปรับตัวของชุมชนบ้านทุ่งนาในด้านเศรษฐกิจ 
และสังคมสะท้อนให้เห็นถึงศักยภาพของชุมชนท่ีใช้ประโยชน์จากทรัพยากรธรรมชาติอย่างย่ังยืน การมีพ้ืนท่ีป่า 
และทรัพยากรน้ำท่ีอุดมสมบูรณ์สนับสนุนการดำรงชีวิตของชุมชนในด้านเกษตรกรรม นอกจากน้ีความสัมพันธ์ 
ของชุมชนกับธรรมชาติยังแสดงถึงวิถีชีวิตที่สมดุลและยั่งยืน ซึ่งเป็นลักษณะที่ตรงกับแนวคิดนิเวศวิทยา 
วัฒนธรรมของ Julian Steward [8] ท่ีกล่าวถึงการปรับตัวของมนุษย์ให้เข้ากับส่ิงแวดล้อมผ่านวัฒนธรรมและ 
การปรับใช้ทรัพยากรในท้องถ่ิน การศึกษาน้ีพบว่า ชุมชนบ้านทุ่งนามีศักยภาพในการพัฒนาชุมชนผ่านการ อนุรักษ์ 
และส่งเสริมทุนวัฒนธรรม โดยเฉพาะในเร่ืองของภาษาชอุ้งและความสัมพันธ์กับส่ิงแวดล้อม การพัฒนา ชุมชน 
ควรเน้นการส่งเสริมภูมิปัญญาท้องถ่ิน การสร้างมูลค่าจากวัฒนธรรม และการใช้ทรัพยากรธรรมชาติอย่างย่ังยืน

ทุนวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง (สโอจ) บ้านทุ่งนา ทุนวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง ในชุมชน 
บ้านทุ่งนา สามารถจำแนกออกเป็น 3 ประเภทหลัก ได้แก่ ทุนวัฒนธรรมท่ีแฝงฝังอยู่ในกาย ทุนวัฒนธรรมท่ีอาศัย 
การสถาปนา และทุนวัฒนธรรมที่อยู่ในรูปของวัตถุ ประเด็นสำคัญที่ค้นพบคือ การสืบทอดภาษาชอุ้ง ซึ่งเป็น 
ภาษาพูด ท่ีไม่มีภาษาเขียน จำนวนผู้ใช้ภาษาน้ีลดลงอย่างต่อเน่ือง ทำให้ภาษาน้ีอยู่ในภาวะวิกฤต สอดคล้องกับ 
การศึกษาของ Choosri, I. [9] ช้ีให้เห็นถึงความสำคัญของการอนุรักษ์ภาษาและวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง 
การศึกษาน้ีท่ีพบว่าภาษาเป็นเคร่ืองมือสำคัญในการสืบสานเอกลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธ์ุ นอกจากน้ี ผู้นำชุมชน 
มีบทบาทสำคัญในการพัฒนาชุมชน โดยเฉพาะกลุ่มผู้อาวุโสและผู้นำทางการ ซ่ึงมีบทบาทในการสร้างความสามัคคี 
ในชุมชน อีกทั้งผู้นำทางจิตวิญญาณ เช่น พระอธิการชาตรี วัดทุ่งนาวราราม ก็มีบทบาทสำคัญในการส่งเสริม 
ศาสนาและวิถีชีวิตทางจิตวิญญาณ สอดคล้องกับแนวคิดนิเวศวิทยาวัฒนธรรมของ Julian Steward [10] 
ที่มองว่าการปรับตัวของมนุษย์ให้เข้ากับสิ่งแวดล้อมเป็นการผสานวิถีชีวิตและความเชื่อเข้ากับธรรมชาติ 
ทุนวัฒนธรรมท่ีพบในชุมชนบ้านทุ่งนาเป็นทรัพยากรสำคัญในการพัฒนาชุมชน เช่น การใช้พ้ืนท่ีทางการเกษตร 



และทรัพยากรธรรมชาติเพ่ือสร้างรายได้ และการอนุรักษ์วัฒนธรรมด้ังเดิม เช่น ภาษาชอุ้งและประเพณีทางศาสนา 
เพ่ือเสริมสร้างความเป็นเอกลักษณ์ของชุมชน สอดคล้องกับการศึกษาของเรณู เหมือนจันทร์เชย [11] สนับสนุน 
แนวคิดน้ีโดยช้ีให้เห็นว่าการพัฒนาชุมชนท่ีย่ังยืนต้องอาศัยการมีส่วนร่วมของคนในชุมชน และการใช้ทุนวัฒนธรรม 
อย่างมีประสิทธิภาพ

การพัฒนาทุนวัฒนธรรมชุมชนชาติพันธ์ุชอุ้ง (สโอจ) บ้านทุ่งนา แนวทางการพัฒนาทุนวัฒนธรรม 
ของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง (สโอจ) บ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี แสดงให้เห็นถึง 
ความสำคัญของการนำทุนวัฒนธรรมที่มีอยู่มาใช้ประโยชน์เพื่อการพัฒนาชุมชนในหลายมิติ โดยแนวทาง 
การพัฒนาทั้ง 5 ข้อ สามารถตอบสนองต่อความต้องการของชุมชนและสังคมในปัจจุบันอย่างมีประสิทธิภาพ 
อีกทั้งยังเชื่อมโยงกับงานวิจัยและแนวคิดที่เกี่ยวข้อง ดังนี้

1. แนวทางข้ันพ้ืนฐานในการใช้ทุนวัฒนธรรมเพ่ือการพัฒนาชุมชน แนวทางน้ีเน้นการใช้ทุนวัฒนธรรม 
เป็นกลไกสำคัญในการขับเคลื่อนชุมชน โดยส่งเสริมการตระหนักรู้ในคุณค่าของทุนวัฒนธรรมที่มีอยู่ในชุมชน 
เช่น การจัดกิจกรรมท่ีเก่ียวข้องกับประเพณีและวัฒนธรรม เพ่ือสร้างการมีส่วนร่วมและเสริมสร้างความเข้มแข็ง 
ของชุมชน สอดคล้องกับแนวคิดการพัฒนาชุมชนของ Phuangngam, K. [12] ที่กล่าวถึงการพัฒนาชุมชน 
โดยการพึ่งพิงทุนทางวัฒนธรรมเป็นพื้นฐานในการสร้างความยั่งยืนและการพึ่งตนเอง

2. แนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรมท่ีแฝงอยู่ในกาย การนำอัตลักษณ์และทุนวัฒนธรรมท่ีแฝงอยู่ในตัว 
บุคคล เช่น ภูมิปัญญาท้องถิ่นและประเพณี มาสร้างมูลค่าเพิ่มให้กับเศรษฐกิจของชุมชน ถือเป็นแนวทาง 
ที่สามารถสร้างรายได้และเสริมสร้างความภาคภูมิใจในอัตลักษณ์ของตนเอง การจัดตั้งพิพิธภัณฑ์พื้นบ้าน 
เพื่ออนุรักษ์และเผยแพร่วัฒนธรรมท้องถิ่น เช่น ภาษาชอุ้ง เป็นตัวอย่างหนึ่งของการสร้างมูลค่าเพิ่มจากทุน 
วัฒนธรรมในชุมชน ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาของ Phanthawi, N. [13] ที่พบว่าพิธีกรรมและวัฒนธรรม 
ท้องถิ่น สามารถ เป็นแหล่งสร้างคุณค่าและความภูมิใจในชุมชนได้

3. แนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรมที่เป็นรูปแบบกระบวนการเรียนรู้ของชุมชน การทำงานร่วมกัน 
และ แลกเปลี่ยนความรู้ระหว่างคนในชุมชนกับหน่วยงานภายนอก เพื่อพัฒนาทักษะและเพิ่มศักยภาพในด้าน 
ต่าง ๆ เป็นแนวทางสำคัญในการเสริมสร้างความรู้และความสามารถให้กับสมาชิกในชุมชน การพัฒนาทักษะ 
การผลิตสินค้าจากภูมิปัญญาท้องถ่ิน เช่น หัตถกรรมพ้ืนบ้าน การทำอาหารพ้ืนเมือง เป็นการนำทุนวัฒนธรรมมา 
ใช้ประโยชน์เชิงเศรษฐกิจได้อย่างยั่งยืน ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดการพัฒนาชุมชนที่เน้นการเรียนรู้จาก 
การแลกเปล่ียนความรู้ระหว่างชุมชนและภายนอก

4. แนวทางการสร้างสำนึกรักถ่ินเกิด การส่งเสริมให้สมาชิกในชุมชนตระหนักถึงคุณค่าของถ่ินเกิดและ 
ประวัติศาสตร์ของตนเอง ถือเป็นแนวทางที่ช่วยสร้างความผูกพันและความภาคภูมิใจในวัฒนธรรมท้องถิ่น 
การจัดกิจกรรมท่ีเก่ียวข้องกับวัฒนธรรม เช่น การจัดงานประเพณีท้องถ่ิน จะช่วยให้คนรุ่นใหม่ได้เรียนรู้ และเห็น 
คุณค่าของวัฒนธรรมดั้งเดิมของตนเอง การสร้างสำนึกรักถิ่นเกิดนี้ยังสอดคล้อง กับแนวคิดของการ พัฒนา 
แบบมีส่วนร่วม ที่เน้นการสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนจากภายใน

5. แนวทางการใช้ทุนวัฒนธรรมท่ีอยู่ในรูปของวัตถุ การใช้ทรัพยากรทางกายภาพ เช่น พ้ืนท่ีการเกษตร 
และป่าไม้ เพื่อสร้างมูลค่าและพัฒนาเศรษฐกิจของชุมชน เป็นแนวทางที่ส่งเสริมการใช้ทรัพยากร อย่างยั่งยืน 
การจัดการทรัพยากรธรรมชาติ เช่น น้ำและป่าไม้ เพื่อประโยชน์ในการเกษตร และการใช้ชีวิต ของคนในชุมชน 
เป็นตัวอย่างของการใช้ทุนวัฒนธรรมในรูปของวัตถุเพื่อสร้างคุณค่าและความยั่งยืน ซึ่งสอดคล้อง กับ 
การศึกษาของ Udomsap et al. [14] ที่พบว่าการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติโดยใช้ทุนวัฒนธรรม ใน ชุมชน 



เป็นแนวทางที่ช่วยสร้างความยั่งยืนในการพัฒนาชุมชนได้
แนวทางการพัฒนาทุนวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง (สโอจ) บ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด อำเภอ 

ศรีสวัสด์ิ จังหวัดกาญจนบุรี มีท้ังหมด 5 แนวทางหลัก ได้แก่ การใช้ทุนวัฒนธรรมเป็นกลไก ในการพัฒนาชุมชน 
การสร้างมูลค่าเพิ่มทางเศรษฐกิจจากอัตลักษณ์และภูมิปัญญาท้องถิ่น การเสริมสร้างกระบวนการเรียนรู้ผ่าน 
ความร่วมมือระหว่างชุมชนและภายนอก การสร้างสำนึกรักถ่ินเกิดเพ่ือส่งเสริมความภาคภูมิใจในวัฒนธรรมท้องถ่ิน 
และการใช้ทรัพยากรทางกายภาพอย่างยั่งยืนในการพัฒนาเศรษฐกิจของชุมชน 

ข้อค้นพบองค์ความรู้ด้านวิชาการ
1.บทบาทของทุนวัฒนธรรมในการพัฒนาชุมชน งานวิจัยนี้ชี้ให้เห็นว่าทุนวัฒนธรรม เช่น ภาษา 

ประเพณี และความเชื่อทางจิตวิญญาณ สามารถใช้เพื่อเสริมสร้างเศรษฐกิจและพัฒนาอัตลักษณ์ ของ 
กลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้ง ซึ่งขัดแย้งกับแนวคิดดั้งเดิมของ Pierre Bourdieu ที่มองว่าทุนวัฒนธรรมมักเป็นเครื่องมือ 
ในการสร้างความไม่เท่าเทียมในสังคม

2. การอนุรักษ์ภาษาในบริบทของการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ภาษาชอุ้งที่อยู่ในภาวะใกล้สูญหาย 
ช้ีให้เห็นถึงความท้าทายในการอนุรักษ์ภาษาในยุคท่ีสังคมมีการเปล่ียนแปลงอย่างรวดเร็ว การถกเถียงระหว่าง 
แนวคิดของ Fishman ท่ีสนับสนุนการอนุรักษ์ภาษาอย่างเข้มงวด และ Crystal ท่ีมองว่าภาษามีการเปล่ียนแปลง 
ตามธรรมชาติ ช้ีให้เห็นถึงความขัดแย้งในแนวทางการอนุรักษ์และการปรับตัวของภาษาท้องถ่ินในสังคมสมัยใหม่

3. การใช้ทรัพยากรธรรมชาติอย่างยั่งยืน งานวิจัยแสดงให้เห็นว่าชุมชนบ้านทุ่งนาใช้ทรัพยากร 
ธรรมชาติอย่างยั่งยืน สอดคล้องกับแนวคิดของ Julian Steward เกี่ยวกับนิเวศวิทยาวัฒนธรรม (Cultural 
Ecology) แต่ขัดแย้งกับ Hardin ที่เตือนถึงโศกนาฏกรรมแห่งที่สาธารณะหากไม่มีการจัดการที่เหมาะสม

4. การผสมผสานวัฒนธรรมและการธำรงชาติพันธุ์ การผสมผสานวัฒนธรรมระหว่างกลุ่ม 
ชาติพันธ์ุชอุ้ง และกลุ่มอ่ืน ๆ  ส่งผลให้ภาษาและวัฒนธรรมของชอุ้งค่อย ๆ  ถูกกลืน ข้อถกเถียงน้ีสนับสนุนแนวคิด 
ของ García ที่มองว่าการผสมผสานวัฒนธรรมเป็นผลดี แต่ขัดแย้งกับ Fishman ท่ีสนับสนุนการธำรงชาติพันธ์ุ 
เพ่ือรักษาอัตลักษณ์ดั้งเดิม

5. การพัฒนาชุมชนโดยอิงทุนวัฒนธรรม ผลการวิจัยชี้ว่าการใช้ทุนวัฒนธรรม เช่น การอนุรักษ์ 
ภาษาและการส่งเสริมการท่องเท่ียวเชิงวัฒนธรรม สามารถสร้างความย่ังยืนให้กับชุมชน ซ่ึงสอดคล้องกับแนวคิด 
ของ UNESCO แต่แตกต่างจาก Rostow’s Stages of Economic Growth ที่เน้นการพัฒนาเศรษฐกิจ 
ผ่านการขยายตัวทางอุตสาหกรรม

ข้อเสนอแนะการวิจัย
1 ข้อเสนอแนะสำหรับการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์และชุมชน โดยใช้ทุนวัฒนธรรมเป็นหลัก 

สามารถ สร้างความยั่งยืน และเสริมสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนชาติพันธุ์ชอุ้งที่บ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด 
อำเภอศรีสวัสดิ์ จังหวัดกาญจนบุรี ข้อเสนอแนะมีดังนี้

1.1 การจัดการอบรมเก่ียวกับวัฒนธรรมท้องถ่ิน การจัดหลักสูตรอบรมเก่ียวกับประวัติศาสตร์ ศิลปะ 
ประเพณี และภูมิปัญญาท้องถ่ิน เพ่ือเสริมสร้างความรู้และความภาคภูมิใจในวัฒนธรรมท้องถ่ินให้กับคนในชุมชน 
โดยเฉพาะกลุ่มเยาวชน

1.2 การฝึกอบรมทักษะอาชีพ การจัดฝึกอบรมทักษะที่เกี่ยวข้องกับการใช้ทุนวัฒนธรรม 



ในการสร้างรายได้ เช่น การทอผ้า การทำหัตถกรรม และการทำอาหารท้องถ่ิน เพ่ือเพ่ิมโอกาสในการสร้างรายได้ 

ให้กับคนในชุมชน

1.3 การสร้างแบรนด์ท้องถิ่น การสร้างแบรนด์สำหรับผลิตภัณฑ์และบริการที่เกี่ยวข้องกับ 

วัฒนธรรม ท้องถิ่น เช่น ผลิตภัณฑ์หัตถกรรม อาหารพื้นบ้าน และการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม เพื่อเพิ่มมูลค่า 

และความน่าสนใจ ให้กับผลิตภัณฑ์

1.4 การพัฒนาการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม การพัฒนาการท่องเที่ยวที่เน้นการเรียนรู้และ 

ประสบการณ ์ทาง วัฒนธรรม เช่น การจัดทัวร์เยี่ยมชมวิถีชีวิตท้องถิ่น การเรียนรู้ศิลปะและประเพณีท้องถิ่น 

เพื่อ ดึงดูดนักท่องเที่ยวและสร้างรายได้ให้กับชุมชน

2. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป

2.1 ควรศึกษาประเด็นการอนุรักษ์ภาษาของกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง (สโอจ) บ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด 

เป็นกลุ่มชาติพันธ์ุท่ีภาษาอยู่ในภาวะวิกฤตใกล้สูญหายควรควรศึกษาและถอดบทเรียนเก่ียวกับภาษาของกลุ่ม

ชาติพันธุ์ชอุ้ง เพื่อหาแนวทางการอนุรักษ์และพัฒนาไม่ให้ภาษาหายไปจากชุมชน

2.2 ควรทำการศึกษาเพื่อต่อยอดในเชิงลึก เช่น การวิจัยและพัฒนาวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบ 

มีส่วนร่วมโดยอาศัยข้อค้นพบในอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์ุชอุ้ง (สโอจ) บ้านทุ่งนา ตำบลหนองเป็ด อำเภอศรีสวัสดิ์ 

จังหวัดกาญจนบุรี มาเป็นแนวทางในวิจัยคร้ังต่อไป เพ่ือเป็นต้นแบบของการพัฒนาอันเกิดจากแนวคิดในฐานะ 

เจ้าของทรัพยากรเพ่ือความย่ังยืนต่อไป

2.3 ควรทำการศึกษาขยายพื้นที่เป้าหมายให้ครอบคลุมชุมชนอื่น ๆ ในจังหวัดกาญจนบุรี และ 

จังหวัดอื่น ๆ ที่มีกลุ่มชาติพันธุ์ชอุ้งอาศัยอยู่ เพื่อให้เข้าใจลักษณะความสัมพันธ์เชิงอำนาจความขัดแย้ง และ 

การผสมผสานทางชาติพันธ์ุในการเช่ือมโยงเครือข่ายการจัดการท่องเท่ียวของผู้ประกอบการท้องถ่ินเพราะต่าง 

พื้นที่กระบวนการจัดการและรูปแบบเหมือนหรือต่างกันอย่างไร

กิตติกรรมประกาศ
การวิจัยครั้งนี้สำเร็จลุล่วงได้ด้วยความอนุเคราะห์และสนับสนุนจากหลายฝ่าย ข้าพเจ้าขอ 

ขอบพระคุณมหาวิทยาลัยราชภัฏกาญจนบุรี ที่เป็นแหล่งทรัพยากรทางวิชาการและสนับสนุนอย่างต่อเนื่อง 

ตลอดระยะเวลาการทำวิจัยน้ี ข้าพเจ้าขอน้อมรำลึกถึงและแสดงความกตัญญูต่อท่าน ศาสตราจารย์เกียรติคุณ 

ดร.สุวิไล เปรมศรีรัตน์ ผู้มีส่วนสำคัญในการแนะนำการทำงานวิจัยและการทำงานด้านชาติพันธุ์มาโดยตลอด 

แม้ว่าท่านจะไม่ได้อยู่บนโลกนี้แล้วก็ตาม แต่คำแนะนำและการสนับสนุนของท่านจะคงอยู่ในใจข้าพเจ้าเสมอ 

ขอบพระคุณท่านผู้ทรงคุณวุฒิทางสังคมศาสตร์ทุกท่านที่กรุณาตรวจสอบเครื่องมือวิจัยและให้ข้อเสนอแนะ 

อันล้ำค่า ได้แก่ รองศาสตราจารย์ ดร.ปัญญา เทพสิงห์, ดร.บวร ทรัพย์สิน และคุณกุมารี ลาภอาภรณ์ ที่ทำให้ 

การวิจัยนี้มีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น ความสำเร็จของงานนี้ได้โดยไม่เอ่ยถึงผู้ร่วมวิจัย ดร.รจนา นิลมานนท์ ผู้ที่ร่วม 

ฝ่าฟันการทำงานในภาคสนามด้วยความมุ่งม่ัน แม้ต้องอดหลับอดนอน นอนกลางดินกินกลางทราย แต่ก็ไม่เคย 

ย่อท้อ ความเป็นเพื่อนและการสนับสนุนของท่านคือแรงผลักดันที่สำคัญอย่างยิ่ง สุดท้ายนี้ ข้าพเจ้าขอแสดง 

ความขอบคุณอย่างย่ิงต่อผู้นำชุมชน องค์การบริหารส่วนตำบลหนองเป็ด และสมาชิกกลุ่มชาติพันธ์ุชอุ้ง (สโอจ) 

บ้านทุ่งนา ที่ได้เสียสละเวลาและแบ่งปันข้อมูลอันมีค่า ทำให้งานวิจัยชิ้นนี้ประสบความสำเร็จและเกิด 

ประโยชน์ต่อสังคมและชุมชนในที่สุด 



References 
[1] Sidwell, P. (2015). Austroasiatic languages: Language isolates. In R. Dixon & A. Aikhenvald 

(Eds.), The Cambridge handbook of linguistic typology. Cambridge University Press.

[2] National Library of Cambodia. (2013). Ethnographic studies of the Khmer Loeu. Asian 

Journal of Social Science, 46(1), 79-110. 

[3] Institute of Language and Culture for Rural Development, Mahidol University. (2017). 

Ethnolinguistic profile of minority groups in Thailand. Mahidol University Press.

[4] Choosri, I. (2009). Chung (Saoch) of Thailand and Cambodia: Phonological and lexical 

comparisons. A Journal of Southeast Asian Languages and Cultures, 38(1), 69-85.

[5] Choosri, I. (2015). Endangered dialects from Cambodia in Kanchanaburi Province. Journal 

of Culture, 54(1), 66-73.

[6] Premsrirat, S. (2008). Chong language dictionary. Center for Language and Culture 

Revitalization in Crisis, Research Institute for Languages and Cultures of Asia, 

Mahidol University.

[7]  Chaichana, N. (2023). Strategies for enhancing food security in the Karen Hill Tribe Community, 

Tambon Tha Kra Dan, Amphoe Si Sawat, Kanchanaburi Province, using BCG 

Strategies. Inthani Thaksin Journal, 18(1), 111-144.

[8] Muanchonchee, R. (2014). Cultural capital for the development of Thai dam ethnic group 

in Nakhon Pathom Province [Doctoral dissertation, Silpakorn University].

[9] Choosri, I. (2007). Investigating contact-induced language change: Cases of Chung (Saoch) 

in Thailand and Cambodia [Doctoral dissertation, Mahidol University].

[10] Vithayaphak, C. (2018). Human ecology: Studying the environment in social and cultural 

dimensions. Research Administration Center, Chiang Mai University Press.

[11] Muenjanchoey, R. (2014). Cultural capital for Thai Song Dam’s development in Nakhon 

Pathom Province. Veridian E-Journal, 7(3), 123-145.

[12] Phuangngam, K. (2019). Community and local self-management (2nd ed.). Thammasat 

University Press.

[13] Phanthawi, N. (2001). Study of local rituals as cultural capital for community development: 

A case study of Baan Sri Su Khwan, Isaan [Doctoral dissertation, Chulalongkorn 

University].

[14] Udomsap, W., Sukchawna, P., Paksee, S., Sukchawna, S., Polchai, W., & Chaichana, N. (2024). 

Guidelines for conserving the Karen rice harvesting tradition for sustainable 

community development: A case study of Ban Nong Bang and Ban Thung Suea 

Thon communities. Inthanin Thaksinsan Journal, 19(1), 113-139.


