
ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.36-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

พุทธปรัชญาเซนในสวนโมกขพลาราม 
Zen Buddhist Philosophy in Suan Mokkhabalarama 

 
พระมหาสุรชัย ชยาภิวฑฺฒโน (พุดชู)0

1   
Phramaha Surachai Jayabhivaddhano (Phutchu) 

Received February 23, 2020 & Revise May 21, 2020  & Accepted June 24, 2020 

บทคัดยอ  
พุทธปรัชญาเซนเปนนิกายมหายานที่นับถืออยูในจีน ญี่ปุน เกาหลี เวียดนามและประเทศตะวันตกหลาย

ประเทศ ในประเทศไทยเริ่มรูจักพุทธปรัชญาเซนอยางแพรหลาย เพราะการแปลคัมภีรเซนโดยพุทธทาสภิกขุ ทาน
ศึกษาเซนแลวนำแนวคิดมาประยุกตใชในการปฏิรูปสังคมไทย ดวยการสรางสวนโมกขพลารามอันเปนแหลงศึกษา
เรียนรูและปฏิบัติธรรมใหอยูใกลกับธรรมชาติมากที่สุด รูปแบบการปฏิบัติของพุทธทาสภิกขุที่สะทอนจุดเดนของ
คำสอนในพุทธปรัชญาเซนอยางมาก คือโรงมหรสพทางวิญญาณ ลานหินโคง อุโบสถธรรมชาติ ธรรมวารีนาวาอิสร
กุลนฤมิต รูปปนพระโพธิสัตวอวโลกิเตศวร และสระนาิเกร ท้ังหกแหงเปนศาสนสถานท่ีไดรับอิทธิพลจากแนวคิด
ในเรื่องโกอานและการจัดสวนแบบเซน ในแงของหลักธรรม สวนโมกขพลารามไดแฝงปริศนาธรรมที่ผสมผสาน
ระหวางคำสอนในพุทธปรัชญาเถรวาทกับเซนไดอยางลงตัว นั่นคือหลักคำสอนเรื่องการทำงานดวยจิตวาง  
 
คำสำคัญ: 1.พุทธปรัชญาเซน 2.พุทธศาสนานิกายเซน 3.สวนโมกขพลาราม      
 
Abstract  

Zen Buddhist philosophy is a Mahayana sect which is propagated in China, Japan, Korea, 
Vietnam, and some counties in the West. Thai people have known Zen because its doctrine’s 
translation by Buddhadasa Bhikkhu. He has studied Zen then applied to develop in Thai’s society 
through establishing Suan Mokkhabalarama. This is a religious site which is to study and practice 
the Dharma by staying nearest to nature. The Buddhadasa Bhikkhu’s way has reflected the 
highlight of Zen Buddhist philosophy, i.e. Spiritual Theater, Curved Stone Court, Church 
(Uposatha), Dharma Ships, Avalokiteshavara (Guanyin) Bodhisattva’s Statue, and Nalike Pond. All 
these are religious sites which are affected by Koan and Zen Garden. For the Buddha’s teaching, 
Suan Mokkhabalarama is mystified by the Koan which is properly mixed Theravada and Zen 
Buddhist philosophy which is the principle of working with empty mind.  
 

 
1
 อาจารยประจำหลักสูตรพุทธศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

วิทยาลัยสงฆพุทธปญญาศรีทวารวดี วัดไรขิง พระอารามหลวง จ.นครปฐม Email : phasurachai@gmail.com 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.37-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

Keywords:  1.Zen Philosophy, 2.Zen Buddhism, 3.Suan Mokkhabalarama  
 
บทนำ  

สังคมปจจุบันมีความเปลี่ยนแปลงอยางรวดเร็วสงผลใหวิถีชีวิตของมนุษยเกิดการเปลี่ยนแปลงไปดวย ผลท่ี
ตามมาคือการเกิดขึ้นของปญหามากกวาการเกิดปญญา ทั้งนี้ เพราะเปนความเปลี่ยนแปลงที่ไมสมดุลระหวางกาย
กับจิต ความเปลี่ยนแปลงในเชิงบวกมีเพียงดานเดียว คือความเจริญดานวัตถุ แตจิตใจกลับเปนความเปลี่ยนแปลง
ในเชิงลบ คือความเสื่อมถอย ในความจริงแลวทั้งรางกายและจิตใจควรเปลี่ยนแปลงไปพรอมกันคือในดานความ
เจริญ โดยเฉพาะความเจริญดานจิตใจท่ีควรพัฒนาเปนอันดับแรก วิธีการพัฒนาจิตท่ีมีประสิทธิภาพท่ีสุด ก็คือการ
พ่ึงหลักจริยศาสตรในทางศาสนา ในท่ีนี้ คือหลักพุทธปรัชญาเซน   

เซนมีหลักปฏิบัติที่มีความยืดหยุนเขากับสังคม เปนที่ยอมรับและนำมาประยุกตใชในวิถีชีวิตไดอยางมี
ประสิทธิภาพในสังคมชาวญี่ปุน พุทธปรัชญาเซนในญี่ปุนไดเปนสวนหนึ่งในการพัฒนาชาติ โดยผสมผสานกับความ
เชื่อดั้งเดิมคือชินโตในการสรางคุณธรรมประจำใจ บมเพาะวัฒนธรรมที่ดีงาม เชน การจัดสวน พิธีชงชา การจัด
ดอกไม วิถีแหงนักรบหรือซามูไร กระนั้น เซนก็ยังคงอัตลักษณตนเอาไว คือหลักปฏิบัติที่เปนคุณลักษณพื้นฐาน 4 
ประการ คือ 1) การถายทอด (ความรูแจง) พิเศษ นอกคำสอนในคัมภีร 2) การไมขึ้นอยูกับตัวอักษรและคำพูด 3) 
การชี้ตรงไปท่ีจิตใจของมนุษยทุกคน และ 4) การเห็นธรรมชาติแทจริงของตนเอง เพราะบรรลุพุทธภาวะ (Suzuki, 
Daisetz Teitaro, 2000, pp. 18-19)  

คุณลักษณเหลานี้ สรุปได 2 ประเด็น คือ 1) คำสอนท่ีไมเนนตัวบท เพราะประสบการณทางจิตไมสามารถ
เขาถึงไดดวยการศึกษาจากคัมภีรหรือการสนทนาปราศรัย 2) คำสอนเนนเรื่องของจิตและการบรรลุธรรมก็คือการ
ถายทอดธรรมจากจิตสูจิต อยางไรก็ตาม แมพุทธปรัชญาเซนจะไมเนนตัวบท แตคำสอนก็ยังคงปรากฏอยูในคัมภีร
และไดรับการถายทอดมาถึงปจจุบัน ในประเทศไทยไดรูจักพุทธปรัชญาเซนอยางแพรหลาย ก็เพราะการแปล
หนังสือเรื่องสูตรเวยหลางและคำสอนฮวงโปโดยพุทธทาสภิกขุ จากนั้นทานไดสรางวัดโดยยึดพุทธปรัชญาเซนเปน
อุดมคติในการทำงานและเผยแผหลักธรรม จะสังเกตไดจากรูปแบบการสรางวัดของทานที่ไมเหมือนวัดทั่วไป หาก
ศึกษาพุทธปรัชญาเซนจะทราบดีวา พุทธทาสภิกขุไดรับอิทธิพลจากคำสอนในพุทธปรัชญาเซนเปนอยางมาก ยุค
เริ่มแรก แนวทางปฏิบัติของทานไดสวนกระแสสังคมในสมัยนั้นอยูบาง แตดวยอุดมการณอันแนวแน การปฏิบัติ
ของทานจึงประสบผลสำเร็จในการสรางสังคมอุดมปญญา และพัฒนาความเจริญทางดานจิตใจใหสมดุลกับวัตถุ คำ
สอนท่ีเปนแนวปฏิบัติของทานจึงสะทอนรูปแบบการสรางปญญาและใชชีวิตท่ีเอ้ือกับธรรมชาติ ประเด็นเหลานี้เปน
ที่สนใจอยางยิ่งวา แนวคิดพุทธปรัชญาเซนที่ปรากฏอยูในสวนโมกขพลารามวาดวยเรื่องอะไรบาง และจะนำไปสู
การพัฒนาสังคมหลังนวยุคอยางไร ซ่ึงผูเขียนจะไดกลาวเฉพาะอิทธิพลท่ีเปนงานดานศิลปะหรือสถาปตยกรรมเปน
หลัก จากการท่ีไดเก็บขอมูลในสวนโมกขโดยตรงและการคนควาเพ่ิมเติมจากเอกสาร 
 
แนวคิดพุทธปรัชญาเซน 

เซนเปนพุทธปรัชญามหายานสำนักหนึ่ง มีผูนับถืออยางแพรหลายในประเทศญี่ปุน จีน เกาหลี เวียดนาม 
เซนกำเนิดในอินเดียตั้งแตสมัยพุทธกาลและมาแพรหลายในจีนและญี่ปน ในจีนและญี่ปุนไดแยกเปน 2 นิกาย คือ
รินไซและโซโต ทั้งสองนิกายมีบทบาทในการพัฒนาสังคมประเทศชาติเปนอยางมาก โดยเฉพาะในญี่ปุนเซนไดมี



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.38-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

บทบาทในการสรางวัฒนธรรมญี่ปุน เชน การจัดสวน พิธีชงชา วิถีแหงนักรบหรือซามูไร เซนมีเครื่องมือในการตรัส
รู 3 วิธีการ ไดแก 1)โกอาน คือการขบคิดปริศนาธรรม 2)ซาเซน คือการนั่งสมาธิ และ 3)มอนโด คือการถามตอบ
โดยฉับพลัน ทั้งสามวิธีการนี้ในดานอรรถปริวรรตศาสตรเรียกวา ทฤษฎีอุปายโกศลวิธี หมายถึง อุบายในการสั่ง
สอน ผลท่ีเกิดจากวิธีการดังกลาวสามารถนำไปสูการเขาถึงพุทธภาวะ  

นอกจากเซนมีหลักการปฏิบัติที่เปนอัตลักษณเพื่อพัฒนาดานโลกุตรปญญาแลว ยังมีการพัฒนาดานโลกิย
ปญญาท่ีเปนการสรางวัฒนธรรมใหเอ้ือตอการพัฒนาสังคม อาจกลาวไดวา การพัฒนาสังคมในสมัยหลังนวยุคท่ีเนน
การบูรณาการและการแสวงจุดรวมสงวนจุดตาง ไดอาศัยคำสอนพุทธปรัชญาเซนเปนพื้นฐานสำคัญในการสราง
อุดมการณทางความคิดหรือหลักปรัชญาประจำใจ หลายประเทศในยุโรปไดศึกษาและปฏิบัติธรรมแบบเซน เชน ใน
ฝรั่งเศสมีหมูบานพลัมของพระติช นัท ฮันห (Thich Nhat Hanh) ซ่ึงมีสาขาอยูท่ัวโลก รวมถึงหมูบานพลัมท่ี อ.ปก
ธงชัย จ.นครราชสีมา ในสหรัฐอเมริการูจักเซนเพราะการเผยแผของไดเซทสึ ไททาโร ซุบซูกิ (Daisetz Teitaro 
Suzuki) เมื่อหลายสิบปกอน แมกระทั่งสตีฟ จ็อบส (Steve Jobs) ผูกอตั้งบริษัทแอปเปล ก็หันมานับถือและใช
ชีว ิตตามพุทธปรัชญาเซนจากการศึกษาหนังสือ Zen Mind, Beginner’s Mind ของซุนริว ซูซูกิ (Shunryu 
Suzuki)  

ในประเทศไทยมีผู ศึกษาพุทธปรัชญาเซนมากมาย หนึ ่งในนั ้นคือพุทธทาสภิกขุ ทานมีแนวปฏิบัติท่ี
สอดคลองกับพุทธปรัชญาเซนอยางมากดังที่ปรากฏในสวนโมกข นอกจากนี้ ทานไดแปลและเขียนหนังสือนิทาน
เซนหลายเลม ในดานการปฏิบัติพระเถรวาทไทยท่ีมีแนวปฏิบัติคลายเซนหลายรูป เชน หลวงปูดูลย อตุโล หรือพระ
ราชวุฒาจารย วัดบูรพาราม จ.สุรินทร ศิษยหลวงปูมั่น ภูริทตฺโต หลวงปูดูลยมีคำสอนเรื่องจิตอยางนาสนใจ ดังคำ
สอนท่ีวา “จิตท่ีสงออกนอก เพ่ือรับสนองอารมณท้ังสิ้น เปนสมุทัย ผลอันเกิดจากจิตสงออกนอกแลวหวั่นไหว เปน
ทุกข จิตเห็นจิตอยางแจมแจง เปนมรรค ผลอันเกิดจากจิตเห็นจิตอยางแจมแจง เปนนิโรธ”  

นอกจากนี้ ยังมีหลวงพอเทียน จิตฺตสุโภ วัดสนามใน จ.นนทบุรี สอนการเจริญสติแบบเคลื่อนไหว ตาม
แนวทางสติปฏฐาน 4 ดวยการยกมือสรางจังหวะใหเคลื่อนไหว รูสึกตัวอยูเสมอ การปฏิบัติของทานไมมีคำบริกรรม 
ไมมีการหลับตา คำสอนและวิธีปฏิบัติของทานถูกเปรียบเทียบเหมือนทานเวยหลาง สังฆปริณายกองคท่ี 6 แหงเซน 
ที่เนนความเรียบงาย ไมมีพิธีรีตอง แมการนุงหมผาทานก็เคยใชสีดำดูคลายพระเซน หลวงพอเทียนจึงไดรับการ
ขนานนามวา ปรมาจารยแหงการเจริญสติท่ีเนนการดูกายเคลื่อนไหวและดูจิตใจนึกคิด  

แนวปฏิบัติของพระสายวิปสสนาธุระที ่เอยนามมา คงไมมีสวนเกี ่ยวของกับเซนโดยตรง เพราะใน
รายละเอียดเชิงลึกมีรูปแบบการปฏิบัติที่แตกตางกัน หลวงพอเทียนเองแมจะเคยนุงหมผาคลายเซน แตทานก็เห็น
วาเซนกับการปฏิบัติของเถรวาทแตกตางกันมาก แตเนื่องจากวิธีปฏิบัติของพระไทยท่ีกลาวมา มีความใกลเคียงกับ
เซนในแงของวิธีการที่ไมเนนคำพูด แตเนนการสื่อจากจิตสูจิตโดยตรง จึงมีผูนิยมกลาววาคลายคลึงกับเซนในบาง
ประการ โดยเฉพาะมีคำกลาววา พุทธทาสภิกขุพูดถึงจิตวาง หลวงปูดูลยพูดถึงจิตคือพุทธะ ทานเวยหลางพูดถึงจิต
เดิมแท ทั้งหมดเปนคำสอนเรื่องจิตที่นาสนใจที่ตองศึกษาถึงความเหมือนและความตางกันตอไป อยางไรก็ดี 
ประเด็นที่ผูเขียนประสงคจะศึกษาคืออิทธิพลของพุทธปรัชญาเซนที่ปรากฏในสวนโมกข ดังนั้น จึงขอกลาวใน
ประเด็นวาดวยสวนโมกขเปนลำดับไป  

 
 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.39-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ภูมิหลังของสวนโมกขพลาราม  
สวนโมกขพลารามเปนศาสนสถานที่พระธรรมโกศาจารยสรางขึ้น ทานมีนามเดิมวา เงื้อม ฉายา อินฺทปฺ

โญ ตอมาไดเปลี่ยนชื่อเปน พุทธทาส จึงมีนามปากกาวา พุทธทาสภิกขุ เดิมทีบริเวณแหงนี้เปนวัดตระพังจิก ซ่ึงเปน
วัดราง ณ หมูบานพุมเรียง ต.พุมเรียง อ.ไชยา จ.สุราษฎรธานี ทานเขามาอยูท่ีนี้เมื่อวันวิสาขบูชาที่ 12 พฤษภาคม 
พ.ศ.2475 เนื่องจากบริเวณนี้มีตนโมกขและตนพลามากจึงตั้งชื่อใหมวา สวนโมกขพลาราม จากนั้นในป พ.ศ.2484 
ไดยายมาสรางใหมท่ีบริเวณเขาพุทธทอง (จุดท่ีตั้งอุโบสถปจจุบัน) มีเนื้อท่ีประมาณ 375 ไร วัดแหงนี้ผูคนนิยมเรียก
สั้นๆ วา สวนโมกข มีชื่ออยางเปนทางการวา วัดธารน้ำไหล สวนโมกขพลารามตามความหมายที่ปรากฏบนแผน
ปายของวัด อธิบายวา  

“ตนโมก ตนพลา  
มีชื่อพองกับสวนโมกขพลาราม  
โมกะ แปลวา หลุดพน  
พละ แปลวา กำลัง  
อาราม แปลวา ท่ีรมรื่น ท่ีรื่นรมย  
สวนปาอันเปนกำลังแหงความหลุดพน”  
A Mok Tree and a Phla Tree  
- tree whose names identify Suan Mokkhabalarama  
- mokkha = liberation, bala = power, and arama = shading grove  
- Suan Mokkhabalarama means the Grove of the Power of Liberation (พระมหาสุรชัย ชยาภิว

ฑฺฒโน (พุดชู), 2559) 
ในแผนที่ภายในวัดไดอธิบายสถานที่สำคัญหลายจุด หนึ่งในนั้น คือลานหินโคง ที่มีคำอธิบายวา “เปน

สัญลักษณหนึ่งของสวนโมกข ท่ีเอ้ือตอการศึกษาปฏิบัติธรรมมากท่ีสุด สะทอนแนวคิดของพุทธทาสภิกขุวา มาสวน
โมกขควรไดพูดคุยกับตนไม กอนหิน และยังไดเรียนรูเรื่องธรรมะที่ปรุงแตงและไมปรุงแตง ปจจุบันเปนที่ตักบาตร
สาธิต ทำวัตรสวดมนต แสดงธรรม นั่งวิปสสนา กิจธรรมเริ่มตั้งแตตีสี่ครึ่ง”  

เมื่อเดินลึกเขาไปถึงโรงมหรสพทางวิญญาณ เห็นภาพปริศนาธรรมการสงมอบลูกตาขนาดใหญที่ติดไว
ดานหนาตัวอาคาร คำอธิบายโรงมหรสพฯ ท่ีประพันธโดยพุทธทาสภิกขุมีปรากฏวา  

“โรงมหรสพ ทางวิญญาณ งานพิเศษ  
ปรารภเหตุ เพ่ือเกิดธรรม สิเนหา  
แกผูคน ในยุค ปลุกกามา  
กันแกกลา เกลือกโลกีย หนีหนาธรรม  
จึงรวบรวม พุทธศิลป ชิ้นสนุก  
ตางๆ ยุค ตางๆ ชาติ อาจอุปถัมภ  
ใหปญญา ของผูมา เปนประจำ  
ไดดื่มด่ำ ธรรมรส ทดแทนกาม  
เม่ือธรรมะ ประโลมใจ ไดรสแปลก  



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.40-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

คนจะแยก จากกรรม ท่ีส้ำสาม (หมายถึง รอบอาวบานดอน)  
มาพอใจ ในพรต ท่ีงดงาม  
ถูกตองตาม ระบอบพุทธ ยุดหนวงธรรม” (พระมหาสุรชัย ชยาภิวฑฺฒโน (พุดชู), 2559) 

โรงมหรสพฯ เปนอาคาร 2 ชั้น กวางประมาณ 10 เมตร ยาว 100 เมตร ภายนอกอาคารเปนภาพแกะสลัก
ชุดพุทธประวัติรอบอาคาร บริเวณดานขางอาคารมีกอนหินวางเปนระยะๆ   

ภายในตัวอาคารชั้นแรก มีภาพท่ีถูกจัดแสดงเปน 7 กลุม คือ 1)กลุมภาพวาดผีเสื้อ สุนัข เทพเจา จากซอง
ยากาแรต จัดแสดงรอบเสาอาคาร 2)กลุมภาพของเชอรแมน บริเวณผนังดานใน 3)กลุมภาพโลกและปรัชญา 
บริเวณผนังดานใน 4)กลุมภาพสุภาษิต บริเวณเสาอาคาร 5)กลุมภาพนิทานเกี่ยวกับปฏิจจสมุปบาท บริเวณแทน
ตรงกลางหอง 6)กลุมภาพชุดกายนคร บริเวณผนังดานใน และ 7)กลุมภาพเซน บริเวณผนังดานใน (พระมหาสุรชัย 
ชยาภิวฑฺฒโน (พุดชู), 2559)    

ภายในอาคารชั้นท่ี 2 เปนลักษณะโลง มีเฉพาะระเบียงเดินชมภาพโดยรอบภายในตัวอาคาร ภาพมี 3 กลุม 
คือ 1)กลุมภาพถายของพุทธทาสภิกขุไปอินเดีย บริเวณระเบียงทางเดินดานใน 2)กลุมภาพเกี่ยวกับโลภะ โทสะ 
โมหะ บริเวณผนังระเบียงทางเดินดานนอก 3)กลุมภาพชุดหนวดเตา เขากระตาย บริเวณรอบคานของระเบียงชั้น 
2 นอกจากนี้ ยังมีภาพและสิ่งสำคัญ คือ 1)ภาพปฏิจจสมุปบาทแบบทิเบต บริเวณผนังระเบียงทางเดิน 2)ภาพ
แสดงความวางเปลา บริเวณระเบียงทางเดินดานใน 3)สัญลักษณแทนพระรัตนตรัย บริเวณระเบียงทางเดินดานใน 
4)หองทำสำเนาเทป บริเวณระเบียงทางเดิน (พระมหาสุรชัย ชยาภิวฑฺฒโน (พุดชู), 2559)  

ทุกภาพภายในอาคารถูกจัดแสดงอยางเรียบงาย บางภาพมีคำอธิบายใตภาพเปนคำกลอน ภาพแรกท่ี
สะดุดตาซ่ึงอยูติดประตูทางเขาคือภาพ “เสียงขลุยกลับมาหากอไผ” เปนภาพกระบอกไผ 1 ปลอง พรอมคำอธิบาย
เปนภาษาอังกฤษวา Sound of flute has returned to bamboo forest. มีคำกลอนอธิบายวา  

“เสียงขลุยหวน กลับมา หากอไผ   จงคิดให เห็นความ ตามนี้หนอ  
วาไผลำ ตัดไป จากไผกอ   ทำขลุยพอ เปาได เปนเสียงมา  
เสียงก็หวน กลับมา หากอไผ  เปาเทาไร กลับกัน เทานั้นหนา  
เหมือนไอน้ำ จากทะเล เปนเมฆา  กลายเปนฝน กลับมา สูทะเล  
เหมือนตัณหา พาคน ดนพิภพ  พอสิ้นฤทธิ์ ก็ตระหลบ หนทางเห  
วิ่งมาสู แดนวิสุทธิ์ หยุดเกเร   ไมเถล ไถลไป ท่ีไหนเลย  
อันความวุน วิ่งมา หาความวาง   ไมมีทาง ไปไหน สหายเอย  
ในท่ีสุด ก็ตองหยุด เหมือนอยางเคย ความหยุดเฉย เปนเนื ้อแท แกธรรมเอย” (พุทธทาสภิกขุ, 

ม.ป.ป.ข., น. 85) 
ดานหลังตัวอาคารโรงมหรสพฯ มีอาคารท่ีสรางคลายเรือสำเภาขนาดใหญอยู 2 ลำ ลำแรกชื่อวา ธรรมวารี

นาวาอิสรกุลนฤมิต ลำท่ีสองชื่อวา เรือใหญหรือธรรมวารีนาวา ลำแรก มีอธิบายวา “อุปมาเหมือนเรือขามฝากหรือ
ขามวัฏสงสารใหพนจากความทุกข ขามฟากจากความมีทุกขไปสูความไมมีทุกข จากความโงไปสูความฉลาด บน
เรือมีสวนหินแบบเซน หอระฆังและสถูปสาญจี ขางลางเปนที่เก็บน้ำใน” ลำที่สอง อธิบายวา “ชั้นลางเปนที่เก็บ
น้ำฝน ชั้นบนเปนศาลาอเนกประสงคสำหรับประชุม ฟงเทศนเวลาฝนตก ที่หัวเรือเปนที่ตั ้งของหองสมุดโมก
ขบรรณาลัย” (พระมหาสุรชัย ชยาภิวฑฺฒโน (พุดชู), 2559) 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.41-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ขางโรงมหรสพฯ มีทางเดินขึ้นไปยังอุโบสถประมาณ 150 เมตร ดานหนากอนถึงอุโบสถเปนลานวางเปลา 
มีปายแทนหินออนขนาดใหญสูงประมาณ 3 เมตร มี 4 ดาน แตละดานกวางประมาณ 50 เซนติเมตร ยอดแทนเปน
หินกลมคลายหยดน้ำ ทั้ง 4 ดานเขียนขอความดานละภาษา ดานหนาเปนภาษาบาลี เวียนขวาเปนภาษาอังกฤษ 
ดานหลังเปนภาษาไทย และดานถัดไปเปนภาษาจีน ในดานภาษาไทยจารึกไววา  

“สถานที่ฌาปนกิจสรีระ ทานพุทธทาสภิกขุ อินฺทปฺโญ (พระธรรมโกศาจารย) ทำฌาปนเมื่อวันที่ 28 
กันยายน พ.ศ.2536 ตรงกับวันอังคาร ข้ึน 13 ค่ำ เดือน 10”  

พุทธทาสภิกขุอาพาธดวยเสนเลือดในสมองแตก คณะศิษยนำสงโรงพยาบาลศิริราช และนิมนตทาน
กลับมาสวนโมกขอีกครั้ง กระท่ังมรณภาพเม่ือวันศุกรท่ี 8 กรกฎาคม พ.ศ.2536 เวลา 11.20 น. ณ สวนโมกขพลา
ราม รวม 67 พรรษา อายุ 87 ป 1 เดือน 11 วัน พิธีฌาปนกิจสรีระพุทธทาสภิกขุทำอยางเรียบงายที่สุด ใน
พินัยกรรมระบุไมใหฉีดยาศพ ไมมีพิธีการใดๆ ทำแบบประเพณีโบราณ คือวางโลงศพบนเชิงตะกอน ปกเสา 4 ตน 
ผูกผาขาวเปนดาดฟา มีหลวงพอปญญานันทะ หรือพระพรหมมังคลาจารย วัดชลประทานรังสฤษฏ ในขณะนั้น
ทานดำรงสมณศักดิ์ที่พระเทพวิสุทธิเมธี เปนประธานในการจุดไฟ ณ บริเวณเขาพุทธทอง ซึ่งก็คือบริเวณดานหนา
อุโบสถ  

อุโบสถของสวนโมกขอยูตรงข้ึนไปจากสถานท่ีฌาปนกิจสรีระเล็กนอย ภาพอุโบสถธรรมชาติของสวนโมกข
มีลักษณะเปนลานทรายขาวกวาง 3 ชั้น จุพระสงฆไดหลายรอยรูป ตรงกลางลานมีพระพุทธรูปปางมารวิชัยสีขาว 
ประดิษฐานโดดเดนบนแทนปูนอยูองคเดียว มีแผนศิลาธรรมจักรสีดำตั้งเปนฉัพพัณรังสีอยูเบื้องหลัง แผนไม 1 แผน
วางไวหนาองคพระสำหรับเปนท่ีกราบสักการะ ท่ีฐานพระมีขอความเขียนไววา “ท่ีระลึก ก่ึงศตวรรษของสวนโมกข 
พ.ศ.2525” มีเสาหินปกเปนนิมิตเพ่ือกำหนดเขตสีมา มีฟาเปนหลังคา ฝาผนังเปนตนไม  

ตามคำอธิบายในแผนท่ีวัด เรียกบริเวณนี้วาเขาพุทธทอง เปนท่ีตั้งอุโบสถแบบสวนโมกข “เปนโบสถพ้ืนดิน
ตามธรรมชาติอยางที่เคยมีในครั้งพุทธกาล แมกไมรอบขางคือผนังโบสถ เมฆขาวฟาครามเบื้องบนคือหลังคา ยอด
ไมท่ีไหวระริกลอลอลมคือชอฟาใบระกาอันมีชีวิต เปนสถานท่ีทำสังฆกรรม ลงอุโบสถ เวียนเทียน ลานดานลางเปน
สถานท่ีเผาสรีระทานพุทธทาส”  

เสนทางเดินลงมาจากอุโบสถอีกฝงหนึ่ง ดานขวาเปนกุฏิอาจริยบูชาและรูปปนพระโพธิสัตวอวโลกิเตศวร 
ดานซายเปนศาลาธรรมโฆษณ  

กุฏิอาจริยบูชามีรูปหลอพุทธทาสภิกขุใหกราบไหวสักการะ ถัดออกไปเปนรูปปนพระโพธิสัตวอวโลกิเตศวร 
(เจาแมกวนอิม) ประดิษฐานหนาลานหญา “ทานพุทธทาสไดจัดสรางจากตนแบบท่ีเปนรูปปนสัมฤทธิ์เกาแก ซ่ึงพบ
ท่ีเมืองไชยา เปนสัญลักษณของสุทธิ ปญญา เมตตาและขันติ หากทุกขใจหรือโกรธเคืองใครมา มองหนาพระอวโลกิ
เตศวร จะชวยทำใหสบายใจข้ึน” พุทธทาสภิกขุใหความหมายของพระโพธิสัตววา “สัตวท่ีกำลังเพาะปลูกโพธิ โพธิ
คือปญญาสำหรับจะตรัสรู” ธรรมะขอสำคัญสำหรับพระโพธิสัตวเรียกวา โพธิสัตวธรรมหรืออุดมคติพระโพธิสัตว 
คือสุทธิ ปญญา เมตตาและขันติ (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป.ข., หนา. 11)  

“ธรรมะของโพธิสัตวนี่เปนธรรมของผูเสียสละ ผูไมเห็นแกตัว โพธิสัตวที่แทจริงมีความหมายอยางนั้น 
เตรียมตัวจะเปนพระพุทธเจา ก็เตรียมตัวทำลายตน ทำลายความเห็นแกตน หมดตัวตนเมื่อไรก็เปนพระอรหันต 
เปนพระพุทธเจา”  



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.42-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

อีกดานหนึ่งเปนศาลาธรรมโฆษณ อยูตรงกลางระหวางลานหินโคงกับกุฏิอาจริยบูชา ดานหนาศาลาธรรม
โฆษณมีรูปปนพุทธทาสภิกขุตั้งประดิษฐาน ดานในเปนสถานที่รวบรวมผลงานและเก็บอัฐิของทาน ตามพินัยกรรม
ที่ระบุใหเปนที่เก็บอัฐิ โดยบรรจุไวใตฐานพระพุทธรูปที่เทปูนซีเมนตโบกทับไว สวนอังคารหรือเถาถานใหแบงเปน 
3 สวน แลวนำไปลอยและโปรย 3 แหง พระอาจารยโพธิ์ จนฺทสโร หรือพระครูปลัดศีลวัฒน เจาอาวาสวัดธารน้ำ
ไหลในขณะนั้น เปนผูนำไปโปรยตามสถานท่ีท้ัง 3 แหง คือ  

1. ชองอางทอง หรืออุทยานแหงชาติหมูเกาะอางทอง อ.เกาะสมุย จ.สุราษฎรธานี สถานที่แหงนี้เคยเปน
สถานท่ีลำเลียงอิฐมาสรางโรงมหรสพทางวิญญาณท่ีสวนโมกข    

2. เขาประสงค เปนสถานที่เก็บผอบอัฐิของโยมพอ โยมแมและนองสาวของทาน ปจจุบันเปนที่ตั้งของวัด
ถ้ำใหญ อ.ทาชนะ จ.สุราษฎรธานี สถานท่ีแหงนี้เปนเขาสูงชัน มีพระพุทธรูปประดิษฐานอยูภายในถ้ำ สันนิษฐานวา
คงเปนพุทธสถานมาตั้งแตสมัยอยุธยาตอนปลายจนถึงรัตนโกสินทรตอนตน ทุกปจะมีงานเทศกาลข้ึนถ้ำปดทองท่ีนี่ 
สวนบริเวณโปรยอังคารของทานอยูถัดข้ึนไปอีก   

3. ตนแมน้ำตาปท่ีเขาสก อ.พนม จ.สุราษฎรธานี อยูในเขตอุทยานแหงชาติเขาสก บริเวณท่ีลอยอังคารคือ
ลำคลองสก ทุกปในชวงเดือนตุลาคมจะมีพิธี “เขาสกรำลึกวันลอยอังคารทานพุทธทาส” และการทำบุญหนา
อุทยานฯ     

การลอยอังคารในแมน้ำและโปรยบนเขาสูงชัน นอกจากเปนสถานที่สำคัญเกี่ยวของกับพทุธทาสภิกขุแลว 
ปริศนาธรรมนาขบคิดคือการคืนสูธรรมชาติของรางกาย กลับสูธาตุ 4 คือดิน น้ำ ไฟ ลม เปนวิถีการเรียนรูธรรมะ 
ธรรมดาและธรรมชาติอยางแทจริง  

ดานลางเยื้องรูปปนพระโพธิสัตวจะพบโรงฉัน เปนอาคารโลง มีอาสนสงฆที่ทำจากปูนยกพื้นสูงประมาณ 
50 เซนติเมตร โรงฉันแหงนี้มี “ประเพณีฉันแบบรถไฟและสวดมนตระหวางฉัน” หมายถึง ขณะที่พระฉันก็มีการ
สวดมนตของฆราวาสญาติโยมไปดวย บริเวณโรงฉันไดเขียนขอความอธิบายเปนภาษาอังกฤษวา Where monks 
traditionally take their alms from a food-carrying cart there is a chanting by lay persons during the 
monks’ meal.   

ดานขางโรงฉันมีทางเดินไปยังสถานที ่สำคัญอีกแหงคือสระนาิเกร ที ่แหงนี ้ เป นสระน้ำขนาด
สี่เหลี่ยมผืนผา กวางประมาณ 100 เมตร ยาวประมาณ 200 เมตร น้ำสีเขียวคลายตะไครปกคลุม กลางสระเปน
เกาะเล็กๆ เนื้อที่ประมาณ 5 ตารางเมตร มีตนมะพราว 1 ตน สูงชะลูดประมาณ 20-30 เมตร หญาปกคลุมเขียว
ขจีท่ัวเกาะ  

ตนมะพราวอยูโดดเดี่ยว มีอธิบายความหมายวา “เปนที่ระลึกถึงความเอาจริงเอาจังในทางธรรมของปูยา
ตายายสมัยกอน ในบทกลอมลูกโบราณ  

มะพราวนาิเกร  
ตนเดียวโนเน   กลางทะเลข้ีผึ้ง  
ฝนตกไมตอง   ฟารองไมถึง  
กลางทะเลข้ีผึ้ง   ถึงไดแตผูพนบุญเอยฯ   

 มีความหมายวา นิพพานนั้นอยูทามกลางวัฏสสาร (Nibbana is present amidst Samsara.)”  
 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.43-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

วิเคราะหแนวคิดพุทธปรัชญาเซนท่ีปรากฏในสวนโมกข  
สิ่งที่สังเกตเห็นในสวนโมกข คือแนวคิดมหายานแบบเซน เซนมีลักษณะพิเศษที่ไมเหมือนมหายานทั่วไป 

พุทธทาสภิกขุเองก็ยอมรับในประเด็นนี ้ เพราะทานเห็นวา เซนเปนพุทธศาสนาประเภทที่มีวิวัฒนาการใหม 
(Developed Buddhism) ในถ่ินท่ีแพรหลายไปถึง (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป.ก, คำชี้แจง) คำสอนของเซนจึงมีอิทธิพล
อยางมากในวิถีชีวิตของทาน การสรางสวนโมกขจึงเปนผลงานที่บงตัวตนของทานอยางเปนรูปธรรมที่สุด สถานท่ี
สำคัญในสวนโมกขสามารถวิเคราะหใหเห็นความเปนเซน ดังนี้ 

ประการแรก โรงมหรสพทางวิญญาณ ในที่นี้ ขอกลางถึงภาพวาดของพระเซนชื่ออีมานูเอล เชอรแมน 
(Emanuel Shermann) ชาวอเมริกันเชื้อสายยิว ที่พุทธทาสภิกขุไดจำลองไวชั้นลางของโรงมหรสพฯ จำนวน 10 
ภาพ ภาพปริศนาดังกลาวพุทธปรัชญาเซนถือวา เปนโกอานหรือปริศนาธรรมใหขบคิดเพ่ือความเขาใจสัจธรรมชีวิต
ที่ซอนอยู ขั้นตอนการขบคิดโกอานมี (รัตนชัย บุญศรี, 2545, หนา 152) ดังนี้ ขั้นแรก ตองดูใหออกวาเปนภาพ
อะไร ขั้นที่สอง ตองพินิจพิจารณาใหเขาใจถองแทวา ความหมายที่แทจริงของภาพสื่อถึงอะไร ขั้นที่สาม นอมเอา
ความหมายที่แทจริงของภาพมาสูจิตของเรา ซึ่งภาพนั้นอาจทำใหเราสะดุง เพราะภาพกำลังสอนเรา ดาเรา 
ลอเลียนเราจนเกิดการเปลี่ยนแปลงในสันดานอยางฉับพลัน สามารถชำระลางกิเลสจากจิตได การขบคิดโกอานบาง
บทอาจใชเวลาคิดท้ังชีวิต จิตท่ีครุนคิดโกอานไมแตก จะรูสึกทอแท เหนื่อยหนาย บางครั้งจึงตองอาศัยการสนทนา
หรือสอบถามอาจารยเพื่อกระตุนใหตีปริศนาธรรมแตก เซนเรียกวิธีนี้วา มอนโด เมื่อขบคิดทะลุปรุโปรง ปญญาก็
จะโพลงข้ึนทันที  

ประการท่ีสอง ลานหินโคง บริเวณทางเขาดานหนาชั้นนอกของสวนโมกขมีลานธรรม ซ่ึงมีลักษณะเหมือน
การจัดสวนแบบเซน สวนเซน (Zen Garden) เปนรูปแบบการจัดสวนประเภทหนึ่งของญี่ปุน นิยมจัดภายในวัด 
สวนประกอบของสวนสวนมากเปนทรายและกอนหิน ทราย หมายถึง ทะเล ซ่ึงสื่อถึงสังสารวัฏ หิน สื่อถึงมวลสรรพ
สัตวท่ีเวียนวายตายเกิดในวัฏสงสาร  

ประการท่ีสาม อุโบสถธรรมชาติ ตั้งอยูบนยอดเขาพุทธทอง ซ่ึงเปนสถานท่ีสำคัญภายในสวนโมกข จุดแหง
นี้สะทอนความเปนเซนมากกวาลานหินโคง สามารถสัมผัสธรรมชาติไดมากกวาบริเวณอ่ืน เพราะอยูทามกลางแมก
ไม ความแตกตางระหวางสวนเซนในญี่ปุนกับสวนโมกข ก็คือสวนเซนแบบญี่ปุนเปนการจัดเพื่อประดับประดาให
เปนสถานที่เอื้อตอการปฏิบัติธรรม ขณะที่สวนเซนแบบสวนโมกขเนนการใชประโยชนจริง คือเปนที่นั่งสำหรับ
ปฏิบัติธรรมและทำสังฆกรรมของสงฆ  

ประการท่ีสี่ ธรรมวารีนาวาอิสรกุลนฤมิต เปนอาคารรูปเรือซ่ึงมีสวนเซนท่ีถูกจัดไวอยางเปนกิจจะลักษณะ 
หัวเรือเปนหอระฆังทรงเจดียสาญจี ทายเรือเปนจุดนั่งสนทนาธรรม บริเวณทองเรือดานบน ถูกจัดเปนสวนเซนท่ี
คอนขางสมบูรณ ภายในสวนมีกลุมกอนหินถูกจัดเรียงเปนรูปสัตวตามความเชื่อของชาวญี่ปุน เชน รูปเตาที่เชื่อวา
เปนสัญญะแหงความมีอายุยืน การจัดสวนพรอมกับจุดสนทนาธรรมบนเรือลำนี้ เปนการจำลองบรรยากาศสวนเซน
ในวัดญี่ปุน เนื่องจากวัดเซนในญี่ปุนมักจัดสวนไวทายวัด ริมระเบียงใกลหองของเจาอาวาสหรือหองสนทนาธรรม
เพ่ือเปนฉากธรรมชาติใชพิจารณาสัจธรรมไปในตัว สวนเซนบนเรือสำเภาจึงมีนัยท่ีสื่อถึงเรือแหงสังสารวัฏท่ีบรรทุก
สรรพสัตว หัวเรือมีพระเจดียที่เปนสัญลักษณแหงฝงคือพระนิพพาน ทายเรือเปนสัญลักษณแหงฝงของโลกิยภูมิท่ี
สรรพสัตวพยายามวายไปสูฟากฝงคือพระนิพพาน  



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.44-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ประการที่หา รูปปนพระโพธิสัตวอวโลกิเตศวร เปนความเชื่อแบบมหายานตั้งแตสมัยศรีวิชัย เหตุผล
ประการหนึ่งที่พุทธทาสภิกขุปนรูปพระโพธิสัตวสันนิษฐานวา บริเวณแหงนี้มีรองรอยความเจริญของพุทธปรัชญา
มหายานมากอน ทานคงประสงคจะใหเปนที่ศึกษาเรียนรูความเปนพุทธปรัชญามหายานจึงปนรูปดังกลาวไวเปน
อนุสรณ ประการท่ีสองสันนิษฐานวา ทานคงมีเจตนารมณจะบำเพ็ญบารมีเหมือนพระโพธิสัตวและประสงคใหผูอ่ืน
บำเพ็ญดวยเชนเดียวกันจึงไดสื่อความหมายจากรูปปนนี้ เนื่องจากปณิธานทั้ง 3 ขอที่ทานตั้งไว (พระธรรมโกศา
จารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2549, หนา. 7) คือ 1. มุงสงเสริมใหศาสนิกของแตละศาสนาเขาถึงหัวใจศาสนาของตน 
2. มุงสรางความเขาใจอันดีระหวางศาสนา 3. ดึงเพ่ือนมนุษยใหออกมาจากวัตถุนิยม ปณิธานท้ังสามของพุทธทาส
ภิกขุสอดคลองกับมหาปณิธานทั้ง 4 หรือมหาจตุรปณิธานของมหายาน (วศิน อินทสระ, 2549, หนา 64) ในมหา
จตุรปณิธานผูเขียนเห็นวา ในแงมุมหนึ่งมีความสอดคลองกับปณิธานของพุทธทาสภิกขุและโพธิสัตวธรรม ดังนี้   

1. เราจักโปรดสัตวทั้งหลายใหหมดสิ้น จะชวยสัตวเหลานั้นใหพนทุกข สอดคลองกับปณิธานของทานขอ
มุงสรางความเขาใจอันดีระหวางศาสนาและโพธิสัตวธรรมขอเมตตา นั่นคือ ความเปนกัลยาณมิตร มิตรภาพ
ระหวางกัน ไมเห็นแกตัว  

2. เราจะตองทำลายกิเลสใหหมดสิ้น และจะชวยผูอื่นใหทำลายกิเลส สอดคลองกับปณิธานขอมุงสงเสริม
ใหศาสนิกของแตละศาสนาเขาถึงหัวใจศาสนาของตนและโพธิสัตวธรรมขอขันติ คือความอดทนจนกวาจะเพาะโพธิ
ข้ึนในจิต เซนเรียกวา การเขาถึงพุทธภาวะ (Buddha Nature) ท่ีมีอยูในแตละคน  

3. เราจะตองศึกษาพระธรรมทั้งหมดใหเจนจบ และชวยใหผูอื ่นไดศึกษา สอดคลองกับปณิธานขอมุง
สงเสริมใหศาสนิกของแตละศาสนาเขาถึงหัวใจศาสนาของตนและโพธิสัตวธรรมขอปญญา คือการรูสิ่งที่จะนำไปสู
ความดับทุกข  

4. เราจะตองบรรลุพุทธภูมิใหจงได และจะชวยเหลือผูอ่ืนใหบรรลุ สอดคลองกับปณิธานขอดึงเพ่ือนมนุษย
ใหออกมาจากวัตถุนิยมและโพธิสัตวธรรมขอสุทธิ คือจิตบริสุทธิ์ ไมหลงใหลวัตถุปรนเปรอ พุทธทาสภิกขุใชคำวา 
จิตวาง หมายถึง วางจากความยึดม่ันถือม่ันในอหังการ-มมังการ  

จะเห็นวา มหาจตุรปณิธานแตละขอเนนการชวยเหลือผูอื่นเปนภาระสิ่งสำคัญ ซึ่งเปนจุดเดนของพุทธ
ปรัชญามหายานและหากพิจารณาโดยถี่ถวนจะพบวา สามารถเปรียบไดกับอริยสัจ 4 ในฝายเถรวาท (อภิชัย โพธิ์
ประสิทธิ์ศาสต, 2539, หนา 139-140) ขอแรกเทียบกับทุกขสัจ คือการกำหนดรู (ปริญญา) ทุกข ขอท่ีสองเทียบกับ
สมุทัยสัจ คือการละ การทำลาย (ปหานะ) ตัณหา อันเหตุใหเกิดทุกข ขอสามเทียบกับมรรคสัจ คือการเจริญ 
(ภาวนา) การลงมือปฏิบัติใหทุกขดับ ขอที่สี่เทียบกับนิโรธ คือการทำใหแจง (สัจฉิกิริยา) การดับทุกขไดอยาง
เด็ดขาด  
 

ประการที่หก สระนาิเกร จากบทกลอมลูกที่วามา สะทอนความเชื่อของคนโบราณในเรื่องพระนิพพาน
วาเปนเรื่องยาก คนที่มีบุญเทานั้นจึงมีโอกาสขามสระน้ำแหงสังสารวัฏนี้ไปถึง การสรางตนมะพราวไวกลางเกาะ
เปรียบเหมือนพระนิพพานที่อยูพนจากแมน้ำคือสังสารวัฏ เปนอีกแดนหนึ่งที่ตองวายขามสังสารวัฏไปใหถึง ในแง
ของการจัดสวนญี่ปุน จะเห็นวา แมน้ำและตนไมเปนองคประกอบหนึ่งของสวน พุทธทาสภิกขุไดแทรกปริศนาธรรม
ของการจัดสวนอยางญี่ปุนไวดวยการสรางสระน้ำและตนมะพราวที่สอดคลองกับบทกลอมลูกในสมัยโบราณ จึง
เปนปริศนาธรรมท่ีผสมผสานระหวางหลักธรรมทางศาสนากับความเชื่อทองถ่ินไดอยางลงตัว  



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.45-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

จากแนวคิดที่กลาวมา พุทธทาสภิกขุจึงเปนพระนักคิดหัวกาวหนา นักวิชาการ นักปฏิบัติและนักปฏิรูป
สังคมพุทธฝายเถรวาทที่มีบทบาทสำคัญอยางมากในสมัยนั้น ศาสตราจารยโดนัลด เคน สมเรอร (Donald K. 
Swearer) ผูศึกษาผลงานและแปลงานของพุทธทาสภิกขุเปนภาษาอังกฤษ จึงกลาวสรรเสริญและยกยองพุทธทาส
ภิกขุวา เปนนาคารชุนแหงเถรวาท ผลงานของทานสะทอนสังคมใหแงคิดทางภูมิปญญาแบบพุทธแท ไมเจือไสย
ศาสตรและสอนใหสลัดความลุมหลงในวัตถุนิยม ปจจุบันทานไดรับยกยองวาเปนบุคคลสำคัญของโลกของยูเนสโก 
และไดรับการขนานนามวาเปนนักปรัชญาที่สำคัญทานหนึ่ง สมกับสมณศักดิ์ที่พระธรรมโกศาจารย (สมณศักดิ์ครั้ง
สุดทาย) อันเปนตำแหนงแหงนักปราชญอยางแทจริง  
 
ประโยชนจากการศึกษาพุทธปรัชญาเซนในสวนโมกขพลาราม  

จากท่ีกลาวมา สิ่งท่ีไดจากแนวคิดของพุทธทาสภิกขุสามารถสรุปได 2 ประเด็น คือ  
ประเด็นแรก การอยูรวมกับธรรมชาติ ศาสนสถานภายในสวนโมกขสะทอนแนวปฏิบัติของพุทธทาสภิกขุท่ี

เนนการใชชีวิตเรียบงาย แตมุงใหเกิดปญญา ดังมรดกคำสอนที่ทานฝากไววา “กินขาวจานแมว อาบน้ำในคู นอน
กุฏิเลาหมู ฟงยุงรองเพลง” ทั้งนี้ เพื่อไมใหมีปญหากับการเปนอยูในโลกแหงวัตถุ และสามารถเจริญกาวหนาดาน
จิตใจ โดยอาศัยหลักธรรมชาติท่ีวา “กินอยูอยางต่ำ มุงกระทำอยางสูง” หมายความวา การใชชีวิตความเปนอยูให
เปนธรรมดาท่ีสุด ไมตองแตงเติมสีสันจากโลกวัตถุ เปนอยูอยางท่ีธรรมชาติรังสรรค เชน การนั่งทำสังฆกรรมบนพ้ืน
ทรายในอุโบสถธรรมชาติ การนั่งฟงธรรมบนพื้นทรายบริเวณลานหินโคง เปนการใชชีวิตที่กลมกลืนกับธรรมชาติ 
เพ่ือมีจิตจดจอ เขาถึงแกนสาระของการทำสังฆกรรมหรือการฟงธรรมใหมากท่ีสุด นั่นคือการเกิดปญญาความเขาใจ
ที่ถูกตองขณะทำสังฆกรรม สวนการประยุกตใชหลักการนี้ในชีวิตประจำวัน เชน ในเรื่องปจจัย 4 คือเครื่องนุงหม 
อาหาร ที่อยูอาศัยและยารักษาโรคที่ใหเอื้อตอธรรมชาติ เพื่อประหยัดเวลาที่ตองคอยตกแตง ฉาบทา และไมตอง
สิ้นเปลืองความคิดในเรื่องท่ีไมจำเปน บางครั้งปญหาของชีวิตเกิดข้ึนก็เพราะการพยายามฝนธรรมชาติท่ีควรจะเปน 
เชน ดัดแปลงเกินความพอดี เสริมแตงเกินความสวยงามของชีวิต กลายเปนความฟุงเฟอ ฟุงซานเพราะปญหา
ภายนอกท่ีสรางข้ึนมาเอง  

ประเด็นที่สอง การทำงานดวยจิตวาง เปนหลักคำสอนสำคัญของพุทธทาสภิกขุที่สะทอนมาจากหลักคำ
สอนเรื่องจิตเดิมแทของเซน จิตเดิมแทของเซนไดรับอิทธิพลมาจากเรื่องอาลยวิญญาณของพุทธปรัชญาโยคาจาร
และศูนยตาของพุทธปรัชญามาธยามิกะ เซนนำมาใชพรอมกับการประยุกตเขากับคำสอนของลัทธิเตา ขงจื๊อในจีน 
จึงกลายเปนแนวคิดเรื่องจิตเดิมแทในความหมายของเซน และในญี่ปุนไดประยุกตเขากับลัทธิชินโตจึงกลายเปน
แนวคิดที่มีสวนชวยในการพัฒนาวัฒนธรรมญี่ปุนอยางมาก เชน การจัดสวน วิถีแหงนักรบหรือซามูไร พิธีชงชา 
วัฒนธรรมเซนดังกลาวมีคำสอนเซนในเรื่องจิตวางหรือการไมยึดม่ันถือม่ันปรากฏอยูมาก เชน การเปนซามูไรท่ีตอง
ทำจิตใหเปนสวนหนึ่งกับวิถีแหงดาบ เมื่อจิตวาง ปลอยวาง ไมยึดติด ไมถือมั่น จิตยิ่งเปนอิสระก็ยิ่งฝกฝนวิถีแหง
ดาบใหกาวหนามีประสิทธิภาพ ในลักษณะที่กลาวมา สามารถนำมาประยุกตใชกับการทำงานที่ตองมีจิตที่ปลอย
วางปญหาเปน เม่ือจิตเปนอิสระ การทำงานก็มีประสิทธิภาพมากข้ึน   
 
สรุป    



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.46-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

สวนโมกขพลารามเปนศาสนสถานท่ีถูกสรางข้ึนเชิงปฏิรูประบบแนวคิดคณะสงฆในสมัยนั้น ผูเขียนเห็นวา 
รูปแบบการปฏิรูปสวนหนึ่งมาจากแนวคิดพุทธปรัชญาเซน โดยท่ัวไปแลวเซนมีรูปแบบการประยุกตเขากับถ่ินท่ีตน
เผยแผไปถึง เซนในประเทศไทยจึงมีอัตลักษณที ่เปนการประยุกตเขากับสังคมไทยและมีสวนในการพัฒนา
สังคมไทยเหมือนท่ีมีสวนในการพัฒนาสังคมญี่ปุน   

สังคมไทยท่ีไดรับอิทธิพลจากเซน คือการปฏิรูปแนวคิดทางศาสนาโดยพุทธทาสภิกขุ แนวทาง ของทานได
สงผลใหเกิดการศึกษาพุทธปรัชญาในประเทศไทยในมิติท่ีกวางข้ึน ไมไดจำกัดเฉพาะฝายเถร วาท แตฝายมหายาน
ไดรับการประยุกตใหเหมาะสมสังคมไทยมากขึ้น การประยุกตดังกลาวเปน ลักษณะการสรางศาสนสถานที่มี
แนวคิดแบบมหายาน ซึ่งเนนมหายานแบบเซนอันเปนที่ยอมรับใน หลักการปฏิบัติวามีสวนคลายเถรวาท หลักการ
นี้เองที่ทำใหกระแสการยอมรับเซนในไทยเปนไปอยาง ราบรื่น เนื่องจากแนวทางที่พุทธทาสภิกขุไดนำมาปฏิรูป
สังคมยังคงยึดหลักเถรวาทตามพระไตรปฎก  แตรูปแบบการคิดและการถายทอดรับมาจากพุทธปรัชญาเซนซ่ึง
ไมไดเปนปฏิปกษตอเถรวาทแตอยาง ใด  

เมื่อแนวคิดพุทธปรัชญาเซนเผยแผเขามาสูสังคมไทย จึงเปนเซนที่มีลักษณะผสมผสานกับ วัฒนธรรมไทย
ท่ีลงตัว นั่นคือการนำหลักทางพุทธปรัชญาเซนมาใช ตามคำกลาวท่ีวา การทำงานดวย จิตวาง ซ่ึงเปนคำสอนท่ีตรง
กับพุทธปรัชญาเถรวาทวา สุญตานั่นเอง  

  
เอกสารอางอิง  

พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2549). พระธรรมโกศาจารย (พุทธทาสภิกขุ) : บุคคล  สำคัญของโลก. 
กรุงเทพฯ : องคการเผยแผ วัดประยุรวงศาวาส วรวิหาร.   

พุทธทาสภิกขุ. แปล. (ม.ป.ป.ก). คำสอนฮวงโป. กรุงเทพฯ : ธรรมสภา.   
พุทธทาสภิกขุ.  (ม.ป.ป.ข). เซ็นในสวนโมกข. กรุงเทพฯ : ธรรมสภา.   
พุทธทาสภิกขุ.  (2551). นิทานเซ็น : มหรสพทางวิญญาณเพ่ือจริยธรรม. กรุงเทพฯ : สุขภาพใจ.   
รัตนชัย บุญศรี. อิทธิพลของพระพุทธศาสนานิกายเซนในงานของทานพุทธทาสภิกขุ. (2545).  วิทยานิพนธพุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
วศิน อินทสระ. (2549). สาระสำคัญแหงพุทธปรัชญามหายาน. พิมพครั้งท่ี 2. กรุงเทพฯ : ธรรมดา.   
             หอจดหมายเหตุพุทธทาส อินทปญโญ. (2554). 8 เรื่องนารู สวนโมกขกรุงเทพ. กรุงเทพฯ :หอจดหมาย

เหตุพุทธทาส อินทปญโญ.  
อภิชัย  โพธิ์ประสิทธิ์ศาสต. (2539). พระพุทธศาสนามหายาน. พิมพครั้งท่ี  4. นครปฐม : โรงพิมพมหามกุนราช

วิทยาลัย.  
Suzuki, Daisetz Teitaro. (2000). Zen and Japanese Buddhism. New Delhi: Munshiram Manoharlal. 
การเก็บขอมูลภาคสนาม  
พระมหาสุรชัย ชยาภิวฑฺฒโน (พุดชู). 7 กุมภาพันธ 2559. การเก็บขอมูลภาคสนาม.  
 


