
ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.68-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

พระพุทธศาสนาในสมัยกรุงรัตนโกสินทร 

Buddhism in Rattanakosin Period 

ภาณุพงศ  ไทรใหญ01 
Panupong Saiyai 

Received February 10, 2020 & Revise May 11, 2020  & Accepted June 24, 2020 

บทคัดยอ 

 พระพุทธศาสนาไมไดมีแหลงกำเนิดอยู ที ่ประเทศไทย แตเปนศาสนาที ่เขามาสู ประเทศไทย ซ่ึง

พระพุทธศาสนาไดถูกนำเขามาเผยแผในสมัยของพระเจาอโศก ซึ่งพระเจาอโศกไดสงพระธรรมทูตมายังดินแดน

สุวรรณภูมิ คือประเทศไทยในปจจุบัน โดยมีพระภิกษุท่ีมีชื่อเสียง 2 รูปคือ พระโสณะและพระอุตตระ เปนผูมาเผย

แผพระพุทธศาสนาในดินแดนสุวรรณภูมิ ซ่ึงทำใหพระพุทธศาสนามีความเจริญรุงเรืองตามยุคตามสมัย ซ่ึงในท่ีนี้จะ

กลาวถึงพระพุทธศาสนาในสมัยกรุงรัตนโกสินทรพระมหากษัตริยแหงราชวงศจักรีทุกพระองคทรงเปนพุทธมามกะ 

ทุกพระองคไดทำประโยชนใหแกพระพุทธศาสนาอยางมหาศาล ทั้งในการทำพระองคใหเปนตัวอยาง การใหการ

อุปถัมภในการกอสราง การซอมแซมวัด ปูชนียวัตถุ ปูชนียสถาน การศึกษา การปกครองคณะสงฆ และการเผยแผ 

จนทำใหพระพุทธศาสนาในประเทศไทยมีความเจริญและมั่นคงกวาประเทศอื่นๆ ในโลก ทรงเลื่อมใสศรัทธาใน

พระพุทธศาสนา ทรงโปรดฯ ใหมีการสังคายนาพระไตรปฎก และมีการจัดพิมพพระไตรปฎกทั้งฉบับบาลีและฉบับ

ภาษาไทย เพ่ือใหคนไทยไดสามารถอานเขาใจพระพุทธศาสนามากข้ึน 
  
คำสำคัญ: 1.พระพุทธศาสนา, 2.กรุงรัตนโกสินทร 

Abstract 

 Buddhism is not native to Thailand. It is a religion that came to Thailand. Buddhism was 

introduced in the Ashoka period. Asoke sent messengers to the land of Suvarnabhumi. Is in 

Thailand today There are two famous Buddhist monks, Sona and Uttara. A Buddhist missionary in 

the land of Suvarnabhumi. This makes Buddhism prosper according to the modern era. In this 

section, In which here we will talk about Buddhism in the Rattanakosin period. All the kings of 

the Chakri dynasty were Buddhists. All of them have made great benefits to Buddhism. Both in 

making him an example Construction patronage. The repair of monks, monks, monasteries, 

 
1 นักวิชาการอิสระ  

           E-mail : saiyai@hotmail.com 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.69-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

education, monasticism and propagation until Buddhism in Thailand is more prosperous and 

stable than any other country in the world. And published both Pali and Thai versions of the 

Tipitaka So that Thai people can read and understand Buddhism more 

Keywords: 1.Buddhism, 2.Rattanakosin 
 
บทนำ 

ยุคสมัยกรุงรัตนโกสินทร ซึ่งเริ่มขึ้นตั้งแตป พ.ศ. 2325 จนถึงปจจุบัน เปนยุคของการพัฒนาประเทศตาม

แบบอยางอารยธรรมของประเทศตะวันตก เนื่องดวยชวงนี้เปนยุคแหลงการลาอาณานิคมของประเทศมหาอำนาจ

ตะวันตก โดยมีขออางวาประเทศที่จะนำมาเปนเมืองขึ้นนั้น จะตองเปนประเทศที่ดอยพัฒนา จึงจำเปนตองยึด

ครองเพื่อพัฒนาใหมีความเจริญรุงเรืองเทาเทียมกับประเทศตะวันตก ดวยเหตุนี้ยุคนี้จึงมีการพัฒนาประเทศอยาง

มากมายในทุกดาน โดยมีการยายราชธานีจากกรุงธนบุรีมาตั้งอยูฝงตะวันออกของแมน้ำเจาพระยา คือ กรุงเทพฯ 

ในปจจุบัน นับตั้งแตนั้นมา กษัตริยในราชวงศจักรีทุกพระองคไดทำประโยชนใหแกพระพุทธศาสนาอยางมหาศาล 

ทั้งในการทำพระองคใหเปนตัวอยาง การใหการอุปถัมภในการกอสราง การซอมแซมวัด ปูชนียวัตถุ ปูชนียสถาน 

การศึกษา การปกครองคณะสงฆ และการเผยแผ จนทำใหพระพุทธศาสนาในประเทศไทยมีความเจริญและมั่นคง

กวาประเทศอ่ืนๆ ในโลกปจจุบัน 

สมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลกมหาราช รัชกาลท่ี 1 
การปกครองคณะสงฆคงรักษาโครงสรางและรูปแบบในสมัยพุทธกาลเปนหลักใหญ แมจะมีการเปลี่ยนแปลงเปน
ฝายคามวาสี อรัญวาสี บางยุคบางสมัยมีคณะปาแกว แตวาก็คงยืดถือเอาหลักพระวินัยกับหลักธรรมเปนประการ
สำคัญ รัชกาลที่ 1 ไดทรงพิจารณาเห็นวา ถาจะปลอยใหพระสงฆเปนอยูอยางเดิม พระศาสนาก็จะเสื่อมลง พระ
เกียรติยศก็จะพลอยเสื่อมตามไปดวย ดังนั้นจึงโปรดเกลาฯ ใหตราเปนรูปของกฎหมายขนมาถึง 10 ฉบับ จาก พ.ศ. 
2325-2344 เพื่อบังคับควบคุมความประพฤติของพระสงฆ ในกรณีที่พระวินัยไมสามารถจะเขาไปจัดการได ใหใช
พระราชบัญญัติเขาไปจัดการ ชวยใหการบริหารพระศาสนามีประสิทธิภาพสูงขึ้น พระที่ประพฤติไมเหมาะสมแก
สมณภาวะ ถูกสึกออกไปจากพระศาสนาเปนจำนวนมาก พระองคโปรดเกลาใหสถาปนาพระอาจารยศรีซึ่งถูกถอด
สมัยกรุงธนบุรีข้ึนเปนสมเด็จพระสังฆราชพระองคแรกในกรุงรัตนโกสินทร(พระเทพดิลก (ระแบบ ฐิตญาโณ) 2548 
: 421) 

ในป พ.ศ.2331 พระองคโปรดใหประชุมพระมหาเถระโดยมีสมเด็จพระสังฆราชเปนประธาน ชำระ
สังคายนาพระไตรปฎก ณ วัดพระศรีสรรเพ็ชรญาดาราม (คือวัดมหาธาตุในปจจุบัน) เริ่มการสังคายนาเมื่อวันเพ็ญ
เดือน 12 ปวอก พ.ศ.2331 โดยใชเวลา 5 เดือนจึงสำเร็จ จำนวนพระสงฆท่ีเขาสังคายนาจำนวน 218 รูป และราช
บัณฑิต 32 คน นับเปนการสังคายนาครั้งที่ 2 ในประเทศไทย และโปรดใหสรางพระไตรปฎกที่ไดทำการสังคายนา
ไวในครั้งนั้นเปนหลักฐาน มีการปดทองทึบในปกหนาหลังและกรอบ เรียกวาฉบับทองใหญ มีจำนวนหนังสือดังนี้ 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.70-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

พระวินัย 80 คัมภีร พระสูตร 160 คัมภีร พระอภิธรรม 61 คัมภีร สัททาวิเสส 53 คัมภีร รวม 354 คัมภีร เปน
หนังสือใบลาน 3,686 ผูก และสรางพระไตรปฎกชุดอ่ืนๆ พระราชทานใหเปนท่ีเลาเรียนตามอารามตางๆ จึงทำให
การศึกษาพระปริยัติธรรมมีความเจริญรุงเรืองข้ึน, (พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ)2549 , หนา29) 

ดานการเผยแผการศึกษา ของพระสงฆในสมัยนี้ ก็คงศึกษาแบบเดิม ที่ไดกระทำตอกันมาในสมัยกรุงศรี
อยุธยา เรื่องที่นำมาเผยแผกันสวนมากจะเปนเรื่องเกี่ยวกับมหาวิบาก ไตรภูมิพระรวง เรื่องมหาชาติชาดก เปนตน 
งานเก่ียวกับวรรณกรรมทางพระศาสนา ก็มีการปรับปรุงเปลี่ยนแปลงในสวนพระคัมภีรดังกลาวแลว แตวาการเผย
แผของพระ ก็ยังอยูในรูปแบบเดิม คือชาวบานไปฟงธรรมหรืออาราธนาพระไปแสดงธรรมเปนหลัก 

ดานสาธารณูปการคือการกอสรางจะตกอยูในหมู ของชาวพุทธที่เปนฆราวาส คือ พระมหากษัตริย 
ขาราชการผูใหญ เศรษฐี คหบดี เปนประการสำคัญ การสรางวัดจึงเกิดข้ึนเปนอันมาก 

ทรงออกกฎหมายคณะสงฆ เรียกในปจจุบันวา “พระราชบัญญัติคณะสงฆ” (พ.ร.บ. คณะสงฆ) มี
จุดมุงหมายเพื่อใหคณะสงฆ สะดวกในการปกครองสังฆมณฑล นอกเหนือจากการปกครองคณะสงฆ มีดวยกัน 10 
ฉบับ ฉบับแรก พ.ศ. 2325 ฉบับท่ี2 เม่ือ พ.ศ. 2944 ตัวอยางกฎหมายมีดังนี้คือ  

1.หามพระเทศนตลกคะนอง 
2.หามพระสงฆรับฝากสมบัติ หรือพัวพันกับสมบัติของฆราวาส  
3.วางโทษอยางหนักสำหรับผูปกปดอาบัติปาราชิก  
4.หามภิกษุกินจุกจิก กินรวมกับฆราวาส 
การสรางพระอาราม  วัดเปนสถานที่สงเสริมศิลปวัฒนธรรมและเปนจุดรวมของชนชาติเพื่อศึกษาหา

ความรูตางๆ ในฐานะที่พระองคเปนเอกอัครศาสนูปถัมภก ในปพ.ศ. 2325 เปนปแรกที่ทรงสรางกรุงเทพมหานคร
ข้ึนนั้นทรงโปรดใหสรางวัดข้ึน 2 วัด คือ  

1.วัดพระศรีรัตนศาสดารามทรงสรางวัดพระศรีรัตนศาสดารามเปนพุทธาวาสภายในพระบรมมหาราชวัง 
เปนวัดที่ทรงสรางเลียนแบบมาจากวัดพระศรีสรรเพชร สมัยกรุงศรีอยุธยา และอีกประการหนึ่งก็เพื ่อเปนท่ี
ประดิษฐานพระมหามณีรัตนปฏิมากร  

การสรางวัดพระศรีรัตนศาสดารามนั้นทรงใหเวลา 2 ป จึงสำเร็จเรียบรอยในพ.ศ. 2327 และโปรดใหเชิญ
พระเทพบิดรคือพระรูปสมเด็จพระรามาธิบดี (อูทอง) มาประดิษฐานไวในพระวิหาร พรอมกันนี้ไดโปรดใหเชิญพระ
แกวมรกตที่พักไวในพระราชวังเดิมฝงธนบุรีมาประดิษฐานเปนพระประธานในพระอุโบสถเมื่อวันจันทรเดือน ๕ 
แรม ๑๔ ค่ำ และโปรดใหนิมนตพระราชาคณะมาประชุมผูกพัทธสีมาแลวพระราชทานนามวาวัดพระศรีรัตนศาสดา
ราม 

ว ั ดพระศร ี ร ั ตนศาสดาร ามน ี ้ อ ย ู  ใ น เ ขตพระร าชฐาน เป  นพ ุ ทธาว าส  ไม  ม ี พ ระส งฆ  อยู  
และเปนวัดสำหรับประกอบพระราชพิธีเปนที่ประชุมราชการสำคัญเชน “การถือน้ำพิพัฒนสัตยา” เปนวัดที่สำคัญ
ท่ีสุดของบานเมืองในสมัยกรุงรัตนโกสินทร  

2.วัดสุทัศนเทพวราราม ไดเริ่มสรางเม่ือ พ.ศ.2350 โดยมีพระราชประสงคท่ีจะใหเปนวัดกลางพระนคร ท่ี
มีพระวิหารสูงใหญ เหมือนวัดพนัญเชิงสมัยกรุงศรีอยุธยา เพ่ือใหเปนท่ีประดิษฐานพระพุทธรูปองคใหญ คือ “พระ
ศรีศากยมุนี” ซึ่งอัญเชิญลงมาจากเมืองสุโขทัย การสรางวัดนี้ในรัชสมัยของพระองคไดเริ่มเพียงกอพื้นพระวิหาร



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.71-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

และฐานตั้งพระ พรอมกับยกพระพุทธรูปองคใหญที่อัญเชิญมาจากเมืองสุโขทัยขึ้นตั้งไดสำเร็จ แตพระองคเสด็จ
สวรรคตกอนการสรางวัดนี้จึงไมสำเร็จเรียบรอยดี 

 
สมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัย รัชกาลท่ี 2 
ถึงแมจะเปนชวงระยะเวลาอันสั้น คือเพียง 15 ป แตโปรดเกลาสถาปนาสมเด็จพระสังฆราชขึ้นถึง 3 

พระองค คือ สมเด็จพระสังฆราช (ศุก) สมเด็จพระสังฆราช (มี) และสมเด็จพระสังฆราช (สุก) ทั้งสามพระองคนั้น 
องคแรกอยูวัดราชบูรณะ องคที่ 2 อยูวัดราชสิทธาราม องคที่ 3 อยูวัดสระเกศมากอน แตเมื่อไดรับการสถาปนา
เปนสมเด็จพระสังฆราชแลว ก็ไดมาประทับท่ีวัดศรีสรรเพชญ 

สงสมณทูตไปลังกา ไดเคยมีมาตั้งแตครั้งกรุงศรีอยุธยาแตขาดตอน เพราะภัยจากสงคราม และใหพระศา
สนวงศไปอัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุกับตนโพธิ์ลังกาเขามาถวาย เมื่อพ.ศ. 2357 ตอมาสงคณะทูตเปนพระสงฆ
จำนวน 9 รูป กลับมาเมื ่อ พ.ศ. 2361 ไดอัญเชิญหนอพระศรีมหาโพธิ ์ จำนวน 6 ตนมาไทย สองตนปลูกท่ี
นครศรีธรรมราช ตนหนึ่งมีพระขอไปปลูก เหลืออีก 3 ตนนำไปปลูกท่ี วัดมหาธาตุ วัดสุทัศน วัดสระเกศแหงละตน 

 ทรงฟนฟูพระราชพิธีวิสาขบูชาขึ้น พิธีวิสาขบูชานี้ เขาใจวามีมาตั้งแตครั้งสมัยสุโขทัยแลวดังปรากฏ
หลักฐานในหนังสือเรื่องนางนพมาส ซึ่งเปนสนมเอกของของพระเจามหาธรรมราชา วงศพระรวงแตเหตุใดจึงมา
ขาดตอนลง เขาใจวาในสมัยอยุธยาพิธีนั้นคงมีอยู ที่มาขาดตอนคงมาขาดตอนเมื่อเสียกรุงแลว ทรงงมีพระราช
ปรารภกับสมเด็จพระสังฆราชวาจะทรงบำเพ็ญพระกุศลใหยิ่งใหญ ขอใหสมเด็จพระสังฆราชทรงแนะนำวา จะ
บำเพ็ญอยางไร จึงจะไมใหเหมือนการบำเพ็ญพระกุศลอยางอื่นๆ สมเด็จพระสังฆราชจึงไดถวายพระพรใหบำเพ็ญ
พระกุศลวิสาขบูชาขึ้น โดยมีกำหนดพระราชพิธี 3 วัน ใหทุกเหยาเรือนตกแตงประทีปโคมไฟประกวดกันตลอด 3 
คืน 

การศึกษาคณะสงฆ โดยการแนะนำของสมเด็จพระสังฆราช ไดทรงมีพระราชโองการใหเปลี่ยนแปลง
การศึกษาของคณะสงฆ ซึ่งแตเดิมแบงการศึกษาเปน 3 ชั้นคือ ชั้นเปรียญตรี เปรียญโท และเปรียญเอก ใครแปล
พระสูตรไดเปนเปรียญตรี แปลพระวินัยไดเปนเปรียญโท แปลพระอภิธรรมไดเปนเปรียญเอก แตการศึกษาอยาง
ใหมนี้ไดแบงออกเปน 9 ประโยค พรอมทั้งกำหนดคันถะของแตละประโยค เพราะฉะนั้นมาตรฐานของการศึกษา
ของคณะสงฆ จึงเริ่มมีลักษณะเชนนั้นมาจนถึงทุกวันนี้ (เสถียร โพธินันทะ, 2540, หนา 213-214) 

 
สมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัว รัชกาลท่ี 3 
การปกครองคณะสงฆในรัชกาลนี้ พระเจาแผนดินยังมีอำนาจรวมกับคณะสงฆ ซึ่งมีสมเด็จพระสังฆราช

เปนประมุข และในรัชกาลนี้พระองคโปรดใหรวมพระอารามหลวง 61 วัด และวัดราษฎรในกรุงเทพมหานคร แลว
ตั้งคณะหนึ่งเรียกวา “คณะกลาง” โปรดใหขึ้นอยูในความปกครองในกรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรส ตั้งแตสมัย
ทรงเปนกรมหมื่นนุชิตชิโนรส อธิบดีสงฆวัดพระเชตุพนฯ แมพระสงฆธรรมยุติกนิกายก็ขึ้นอยูในคณะกลางนี้ตลอด
รัชกาล การปกครองคณะสงฆสมัยรัชกาลท่ี 3 มีเจาคณะใหญ 4 คณะคือ 

1.เจาคณะใหญเหนือ 
2.เจาคณะใหญใต 
3.เจาคณะใหญกลาง 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.72-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

4.เจาคณะใหญอรัญวาส ี
ในรัชกาลนี้ไดมีวัดหลวงวัดราษฎรสรางขึ้นใหมมาก และโปรดใหปฏิสังขรณวัดอีกเปนอันมาก การศึกษา

พระปริยัติธรรมก็ทรงบำรุงข้ึนมาก และทรงมอบหมายใหเปนพระราชธุระของเจาฟาพระมงกุฎ- (รัชกาลท่ี 4 คณะ
ท่ีผนวชอยู) ทรงเปนภารธุระในดานการศึกษา 

กำเนิดนิกายธรรมยุต ในชวงเวลากอนรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัว พระสงฆในประเทศ
ไทยยังไมแบงแยกเปนฝายธรรมยุตและมหานิกาย ธรรมยุติกนิกายเปนคณะสงฆที่พยายามปรับเปลี่ยนวัตรปฏบิัติ
ทางวินัยในยุคสมัยใหเครงครัดและถูกตองตามหลักพระธรรมวินัยใหมากที่สุด ผูกอตั้งคือ เจาฟามงกุฎ (ซึ่งตอมา
ครองราชยเปนพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว) ในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัว แต
หลักฐานการเกิดคณะนิกายธรรมยุติกนิกาย และกำหนดเวลาในการกอตั้งยังเปนขอถกเถียงกันไมยุติแนนอน และ
ไมปรากฏชัดเจนในพระราชดำรัสอนุมัติการกอตั้งของพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัว  

เจาฟามงกุฎไดตนเคาการดำเนินการกอตั้งคณะธรรมยุติกนิกายจากรามัญนิกาย ซึ่งเปนนิกายหนึ่งในสาม
ของศรีลังกา พระรามัญนิกายไมจับเงินจับทองตอหนาผูอ่ืน และมักเก็บเงินไวในลิ้นชักหรือในหีบ เม่ือตองการซ้ือสิ่ง
ใดก็เปดลิ้นชักหรือหีบแลวบอกใหผูอื่นมาหยิบแทน เมื่อเวลาจะไปที่ใดก็ใหมีผูตามไปทำหนาที่ไวยาวัจกรเกี่ยวกับ
คาใชจายตางๆ ชาวศรีลังการูสึกวา พระรามัญนิกายปฏิบัติเครงที่สุด เจาฟามงกุฎทรงรับการอุปสมบทใหมใน
รามัญนิกาย มีพระสุเมธมุนี (ชาย พุทธวิโส) เปนพระอุปชฌาย มีพระอุปสมบทตามประมาณ 5-6 รูป การที่ทรง
เลือกรับการอุปสมบทใหมในนิกายรามัญก็เนื่องจากเห็นวา รามัญนิกายเกาแกและออกเสียงอักขระภาษาบาลี
ชัดเจนและใกลเคียงท่ีสุดกับสีหฬวงศ (นิกายลังกาวงศหรือนิกายสีหล)  

กำหนดเวลาการเกิดธรรมยุติกนิกายมีอยู 4 นัย ไมอาจระบุชัดไดอยางใดอยางหนึ่ง ดังนี ้
1) ถือวาธรรมยุติกนิกายกำเนิดขึ้นเมื่อ พ.ศ.2367 ซึ่งเปนปที่เจาฟามงกุฎออกผนวชเปนพระภิกษุ ณ วัด

พระศรีรัตนศาสดาราม มีสมเด็จพระสังฆราช (ดอน)  วัดมหาธาตุฯ เปนพระอุปชฌาย เมื่ออุปสมบทแลวทรงจำ
พรรษาอยูที่วัดสมอลาย และทรงเริ่มพิจารณาเห็นวาเพียงการศึกษาวิปสสนาธุระยอมไมเพียงพอตอการทำความ
เขาใจหลักธรรมของพระพุทธเจาไดอยางลึกซึ้ง สมควรที่จะศึกษาพระไตรปฎก ซึ่งเปนดานพระปริยัติธรรมให
แตกฉาน เพื่อใหเกิดการปฏิบัติตามพระธรรมวินัยไดอยางถูกตอง พระเจาบรมวงศเธอ กรมพระนราธิปประพันธ
พงศ ทรงถือวา ปพ.ศ. 2367 เปนปท่ีกำเนิดธรรมยุติกนิกายของไทย 

2) ถือวาธรรมยุติกนิกายกำเนิดเมื่อ พ.ศ. 2369 ซึ่งเปนปที่เจาฟามงกุฎทรงกระทำหนาที่ทัฬหิกรรม (การ
อุปสมบทซ้ำ) ในคณะสงฆรามัญนิกาย ตามที่สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณทรงวินิจฉัย
วา การอุปสมบทซ้ำดังกลาวเปน “ตนคติธรรมยุติกนิกาย” 

3) ถือวาธรรมยุติกนิกายกำเนิดเมื่อ พ.ศ. 2372 ซึ่งเปนปที่เจาฟามงกุฎเสด็จจากวัดมหาธาตุมาประทับท่ี
วัดสมอราย (วัดราชาธิวาส) ตามพระวินิจฉัยของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาปวเรศวริยาลงกรณที่สมเด็จ
พระเจาบรมวงศเธอ กรมพระยาดำรงราชานุภาพทรงบันทึกไววา “อันที่จริง ธรรมยุติ คอยเปนมาโดยลำดับ ปท่ี
ออกหนา ท่ีจะควรกำหนดวาเปนปท่ีตั้งนั้น จ.ศ. 1191” ซ่ึงตรงกับ พ.ศ. 2372  

4) ถือวาธรรมยุติกนิกายกำเนิดเม่ือ พ.ศ. 2379 ซ่ึงเปนปท่ีเจาฟามงกุฎเสด็จจากวัดสมอรายมาประทับอยู
ที่วัดบวรนิเวศวิหารในฐานะเจาอาวาสตามการโปรดเกลาฯ ของสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัว เมื่อเจาฟามงกุฎได
ทรงปกครองวัดบวรนิเวศวิหารแลว ก็ทรงแยกนิกายอยางเปนเอกเทศ วัดบวรนิเวศวิหารจึงถือเปนวัดธรรมยุตวัด



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.73-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

แรก และสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงถือวา ปพ.ศ. 2397 นี้ เปนปกอตั้งคณะธรรมยุต 
ดังที่ทรงมีลายพระหัตถลงวันที่ 10 มกราคม พ.ศ.2439 ถึงพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัววา “พรุงนี้
เปนวันที่คณะธรรมยุตและวัดบวรวิเวศตั้งไดครบ 60 ปบริบูรณ จะมีการประชุมพระธรรมยุตใหพรแกคณะและวัด 
และแจกรางวัลแกเด็กนักเรียน ขอพระราชทานพระราชหัตถลาขาอำนวยพรแกคณะและวัด” โดยนัยดังกลาว จึง
นับไดวา วันท่ี 11 มกราคมพ.ศ. 2379 เปนวันกอตั้งธรรมยุติกนิกาย (ภัทรพร สิริกาญจน, 2557 , หนา 45-48) 

ทั้งธรรมยุติกนิกายและนิกายเถรวาท มีความเห็นตางกันเฉพาะเรื่องพระวินัยเทานั้น ไมใชธรรม นิกายท้ัง 
2 ปฏิบัติตามพระวินัยทั้ง 227 ขอ ในปาติโมกขสูตรแหงวินัยปฎก ทั้ง 2 นิกายไดรับความเคารพนับถือเทาๆ กัน 
จากพุทธศาสนิกชนชาวไทย อยางไรก็ตาม วิธีนุงหมจีวรของทั้ง 2 นิกาย แตกตางกันบางเล็กนอย (พระมหาอดิศร 
ถิรสีโล, 2552, หนา 125) 

การปกครอง ก็คงเปนไปในรูปแบบเดิม คือมีประมุขสงฆสูงสุด ไดแกสมเด็จพระสังฆราชเปนผูบริหาร และ
มีพระเถระรับผิดชอบลดหลั่นกันลงมาตามลำดับ โครงสรางใหญจึงมีลักษณะเดียวกับในสมัยพุทธกาล ในสมัย
สุโขทัย และแมในสมัยอยุธยา 

การศึกษา พระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัวทรงใหการสนับสนุนการศึกษาพระปริยัติธรรมเปนอยาง
มาก จนถึงกับเปดโอกาสใหพระสงฆเขาเรียนและเขาสอบในพระบรมมหาราชวัง การสอบความรูในสมัยนั้นเปน
การสอบดวยปากเปลา คณะกรรมการเปนพระเถระชั้นผูใหญที่มีความรูแตกฉานในภาษาบาลี มีการเลือกเฟน
กลั่นกรองกรรมการเปนอยางดี  และผูที่เขาสอบเองก็มีการเลือกเฟนกันเปนอยางมาก การสอบนั้นเรียกกันไปเปน
ประโยคๆ บางรูปสามารถสอบไดรวดเดียวเปนเปรียญ 9 ประโยค ก็มี เชนสมเด็จพระสังฆราช (สา) วัดราช
ประดิษฐ สอบเปนเปรียญได 9 ประโยค ในสมัยรัชกาลท่ี 3  

สาธารณูปการ การกอสรางวัดไดเริ่มข้ึนมากในรัชกาลท่ี 3 เพราะพระองคทรงเนนท่ีทานบารมี และการให
ทานนั้น พระพุทธเจาทรงแสดงวา การใหที่อยูอาศัยชื่อวาใหทุกอยาง ศิลปกรรมที่นำมากอสรางในครั้งนั้น เนนไป
ในดานศิลปกรรมที ่เปนแบบจีน อาจจะเปนเพราะทรงทำมาคาขายกับจีนมากอน ความคุ นเคยชอบพอกับ
ศิลปกรรมแบบจีนซึ่งมีความแข็งแรงมากกวาความสวยงาม เจานาย ผูใหญ เศรษฐี คหบดีตางๆ นิยมสรางวัด 
บูรณะวัด ซอมแซมวัดกันเปนสวนมาก วัดจึงเกิดข้ึนในยุคนี้มาก(พระเทพดิลก อางแลว, หนา 426-427) 

วรรณกรรมทางศาสนา พระราชอนุชาเจาฟามงกุฎ ซึ่งทรงผนวชอยู ไดนิพนธคัมภรีสีมาวิจารณเปนภาษา
บาลี และไดสงตนฉบับไปใหทางลังกา ปรากฏพระเกียรติยศเปนที่ยกยองของคณะสงฆลังกามาก พระเถระอีกรูป
หนึ่งคือ พระปญญาอัคคเถระ (สมเด็จกรมพระยาปรเรศวริยาลงกรณ) ไดนิพนธคัมภีรสุคตวิทัตถิวิธาน การกำหนด
คืบพระสุคต หนังสือเลมนี้ทางลังกาเอาไปแตงเปนภาษาสิงหล สมเด็จกรมพระพระปรมานุชิต ซึ่งในขณะนั้นดำรง
พระยศเปนกรมหมื่นปรมานุชิต เจาอาวาสวัดพระเชตุพน ทรงนิพนธปฐมโพธิกถา ซึ่งเปนวรรณคดีไทยชั้นเยี่ยม 
(เสถียร โพธินันทะ,2540 หนา 219) 
 

สมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว รัชกาลท่ี 4 
 พระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัว กอนขึ้นเสวยราชย คือ พระวชิรญาณมหาเถระ บูรพาจารยแหง
นิกายธรรมยุต ทรงลาผนวชขึ้นเสวยราชยเมื่อ พ.ศ.2394 ในสมัยนี้มีการกวดขันวัตรปฏิบัติของพระภิกษุสามเณร
อยางเครงครัด การศึกษาพระปริยัติธรรมก็เจริญข้ึนกวาแตกอน(พระธรรมวิสุทธิกวี 2549, หนา 32) 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.74-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

 การปกครอง ในสมัยนั้น การปกครองคงอาศัยรูปแบบเดมิ พระองคเองแมจะเปนตนวงศของคณะธรรมยุต 
แตเมื่อเปนพระเจาแผนดินแลวก็เปนเอกอัครศาสนูปถัมภกที่ดี ระยะ 3 ปแรกไมไดทรงยกยองพระเถระในคณะ
ธรรมยุตขึ้นมาเลยเพราะตอนนั้นอายพุรรษาของทานเหลานั้นยังไมสูงมากนัก กลับทรงยกยองพระเถระผูใหญฝาย
มหานิกาย ทั้งนี้แมแตทานพุทธาจารย (ฉิม) วัดโมีโลก ซึ่งขัดแยงกันในสมัยที่เปนกรรมการสอบบาลี พระองคก็
ทรงแยกเรื่องสวนพระองคกับสวนการงานได และยกยองทานพุทธาจารย (ฉิม) วัดโมีโลกข้ึนเปนท่ีพระราชาคณะ 
ที่สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ฉิม) โดยไมไดผูกพระทัยเจ็บแตประการใด ทำใหสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ฉิม) 
แตงคาถาประพันธยกยองและใชจำสืบตอกันมาจนถึงปจจุบัน เนื่องจากพระองคทรงรูปญหาในการบริหารคณะ
สงฆเปนอยางดีวาบทบัญญัติตามพระวินัยนั้น ใชสำหรับพระที่มีจิตสำนึกเปนสมณะที่ดีไดไมมีปญหาอะไร แตวา
พระบางองคไรยางอาย ขาดความสำนึกรับผิดชอบตอสมณภาวะของตน หรือเพราะพื้นเพจริตอัชฌาสัยยังไม
ออนโยนพอท่ีจะฝกปรือ ดวยบทบัญญัติทางพระวินัย จำเปนตองอาศัยมาตรการทางกฎหมาย ทำใหพระองคมีพระ
บรมราชโองการสั่งบังคับจัดการแกปญหาที่พระในสมัยนั้นทำ และปองกันปญหาที่พระจะทำขึ้นไวเปนอันมาก นี่ก็
เปนหลักของการอุปถัมภพุทธศาสนา ประการหนึ่งของพระมหากษัตริยที่เปนพุทธมามกะ การบริหารคณะสงฆไม
วายุคใดสมัยใดในสวนใดของโลกพระพุทธศาสนาก็ตาม ปญหาบางอยางนั้น คณะสงฆไมสามารถจัดการแกไขได 
เพราะเปนเรื่องใหญไมมีอำนาจไมมีกำลังที่จะเกินไป ในพระพุทธศาสนาไมมีอาชญา ไมมีอำนาจไมมีกำลังที่จะไป
จัดการกับปญหาเหลานั้น พระมหากษัตริยจึงตองทรงเขามาอุปถัมภจัดการแกไขปญหาเหลานั้นให แมในสมัย
พุทธกาลเองก็เปนเชนนั้น ฉะนั้นการกระทำของพระบาทสมเด็จพระจอมเกลาเจาอยูหัวจึงเปนการดำเนินตาม
ปฏิปทาของบพุกษัตริยพุทธมามกะในอดีต 
 การศึกษา ทรงสงเสริมสนับสนุนการศึกษาพระปริยัติธรรมเปนอยางสูง จึงมีพระเถระที่ทรงความรู
ความสามารถเกินข้ึนในยุคนั้นเปนอันมาก และพระองคไดทรงนิพนธคาถาท่ีเปนภาษาบาลีออกมา ริเริ่มใหมีการทำ
วัตรสวดมนตเชาเย็นสืบตอกันมาจนถึงปจจุบัน บททำวัตรเชาเย็นก็เปนงานนิพนธภาษาบาลีของพระองค(พระเทพ
ดิลก, 2540, หนา 432-434) 
 พระองคไดทรงสรางวัดขึ้นหลายวัด มีวัดราชประดิษฐ วัดปทุมวนาราม วัดโสมนัสวิหาร วัดมกุฏกษัตริย 
ทรงบูรณวัดสมอราย วัดบรมนิวาส วัดมหาธาตุ วัดอรุณ วัดพระเชตุพน วัดนี้ทรงสรางพระเจดียใหญอีก 1 องค 
รวมกับท่ีมีอยูแลวเปน 4 องคมีรับสั่งกับรัชกาลท่ี 5 วา พระเจาแผนดินองคตอไป อยาไดสรางเจดียในวัดโพธิ์อีกเลย 
เพราะเนื้อท่ีจะไมพอ ใหถือวาพระเจดีย 4 องคนี้ทานผูใดเปนเจาของทานทันเห็นกัน อยาใหตองใสคะแนนตอไป ท่ี
วัดพระแกวใหทรงสรางรัตนเจดีย (เจดียทอง ) และหอพุทธมณเฑียร (ปราสาทพระเทพบิดร) บนไพท่ีหนาหอไตรได
ทำเปนจตุรมุขยอดปรางค ชั้นเดิมมีพระประสงคจะใหเปนที่ประดิษฐานพระแกวมรกต แตเมื่อสรางเสร็จแลวคับ
แคบ เนื้อท่ีไมพอสำหรับพระราชพิธีจึงตองงดไว ปูชนียสถานท่ีสำคัญอีกแหงหนึ่งท่ีทรงสรางคือพระปฐมเจดีย ทรง
เลื่อมใสพระปฐมเจดียเมื่อยังอยูในสมณวิสัย เมื่อธุดงคผานคราวใดก็มักปกกลดที่พระปฐมทุกครั้งไดทรงทูลใหพระ
เชษฐาบูรณะแตพระนั่งเกลาทรงรับสงวาของอยูในปารกบูรณะขึ้นก็ไมมีใครไป พระองคไดปฏิญาณกับพระปฐมวา 
จะทรงหาทางบูรณะใหจงได เพราะฉะนั้นเม่ือทรงเปนกษัตริยแลว โปรดใหพระยาพิพัฒนเปนแมกองบูรณะโดยจาง
พวกจีน  พวกมอญเผาอิฐ เกณฑไพรสรางพระมหาเจดียครอบองคเกา องคเกาเดิมสูง 2 เสนเศษท่ีทรงสรางใหมสูง 
3  เสนเศษ แตกอไดเพียงฐานก็เกิดพังลงมาจึงโปรดใหกรมหม่ืนรังษีสุริยพันธุ (สมเด็จกรมพระปวเรศวริยาลงกรณ) 
เปนผูคิดแบบใหมและกอข้ึนใหมจนกระท่ังเสร็จเปนมหาสถูปใหญท่ีสุดในประเทศไทย แตยังมีสิ่งกอสรางในบริเวณ



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.75-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ไมแลวอีกหลายอยาง โปรดใหราชโอรส ถวายปฏิญญาณกับพระปฐมวา จะรับสนองงานของพระองคตอไปไม
ทอดทิ้ง พระปฐมเจดียและสิ่งกอสรางในบริเวณนั้นเพิ่งมาสมบูรณจริง ๆ เมื่อรัชกาลที่  6 (เสถียร โพธินันทะ, 
2540, หนา 228-229) 
 

สมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว รัชกาลท่ี 5 
 ทรงเปนพระมหากษัตริยไทยพระองคแรก ท่ีเสด็จไปถึงอินเดีย เสด็จไปบูชาสังเวชนียสถานมฤคทายวัน 
 ทรงสรางวัดราชบพิธเปนวัดประจำรัชกาล ทรงสรางวัดวิเวศนธรรมประวัติ อยุธยา โดยใชศิลปะแบบโกธิก
ของฝรั่งเศษ วัดเบญจมบิตร วัดเทพศิรินทราวาส สวนวัดท่ีทรงปฏิสังขรณมีจำนวนนับรอยท้ังในกรุงเทพและหัว
เมือง (เสถียร โพธินันทะ, 2540, หนา 236-237)  

ทรงโปรดฯ ใหตั้งศูนยกลางการศึกษาบาลีขึ้นที่วัดมหาธาตุ เรียกวา “มหาธาตุวิทยาลัย” แหงหนึ่ง เม่ือ
พ.ศ. 2432 และทรงโปรดฯ ใหตั้ง “มหามกุฏราชวิทยาลัย” เพ่ือเปนศูนยกลางการศึกษาพระปริยัติธรรมข้ึนท่ีหนา
วัดบวรวิเวศวิหารอีกแหงหนึ่งในปพ.ศ. 2436 

ในปพ.ศ. 2431 โปรดฯ ใหทำสังคายนาชำระพระไตรปฎกอีกครั้งหนึ่ง ซึ่งของเดิมเปนอักษรขอมมาแต
โบราณ โปรดฯ ใหถายออดเปนอักษรไทย แลวใหพิมพเปนหนังสือรวม 1,000 จบ จบละ 39 เลม รวมเปนสมุด 
39,000 เลม มาเสร็จเอาเม่ือ พ.ศ. 2436 นานาชาติท่ีนับถือพระพุทธศาสนาและหองสมุดของสถาบันการศึกษาใน
ตางประเทศท้ังในยุโรปและอเมริกาไดขอพระราชทานไปศึกษา ก็โปรดฯ พระราชทานใหตามประสงค (พระธรรมวิ
สุทธิกวี, 2549, หนา 33-34) 

การปกครองคณะสงฆ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจ าอยู ห ัวไดโปรดเกลาฯ ใหม ีการตรา
พระราชบัญญัติขั ้น เพื่อปกครองคณะสงฆ เรียกวา พระราชบัญญัติลักษณะปกครองสงฆ ร.ศ.121 กอนจะมี
พระราชบัญญัติข้ึนมานั้น อาณาจักรสยามมีคณะสงฆท่ีจัดเปนนิกายสำคัญอยู 3 นิกาย คือ 

1. มหานิกาย ไดแก คณะสงฆท่ีมีอยูกอน 
 2. ธรรมยุติกนิกาย คือคณะสงฆที่แยกออกมาจากคณะมหานิกาย โดยไดรับการอุปสมบทในคณะรามัญ
นิกาย เปนการอุปสมบทใหม เรียกวา ทัฬหิกรรม คือ ทำใหม่ันข้ึน 

3. รามัญนิกาย พระสงฆท่ีสืบมาจากประเทศรามัญสวนมากแลวก็จะเปนพวกรามัญเอง 3 นิกายนี้เปนฝาย
เถรวาท 

นอกจากนี้ก็มีพวกพมาเขามาอยูในเมืองไทย และมีพระญวนพระจีน ท่ีเรียกวา อานัมนิกาย และพระจีนใน
จีนนิกาย อันเปนฝายมหายาน การปกครองสมัยนั้นก็แบงออกเปนคณะเปน 4 คณะ ซึ่งเปนเชนเดียวกับในสมัย
รัชกาลท่ี ๔ มีคณะเหนือ คณะใต คณะกลาง และคณะธรรมยุต ซ่ึงเวลานั้นยังไมมีสมเด็จเจาคณะใหญ มีแตพระศา
สนโสภณเปนเจาคณะรอง รวมเอาวัดธรรมยุตทั้งหมดมาขึ้นตรงตอคณะธรรมยุตในกาลตอมา จากหลักฐานนี้จะ
เห็นไดวา คณะธรรมยุตไดมาแยกตัวเปนเอกเทศจริง ๆ ก็ในสมัยรัชกาลที่ ๕ ในพระราชบัญญัติลักษณะการ
ปกครองคณะสงฆ ร.ศ. 121 หรือ พ.ศ. 2445  นั้น ไดจัดโครงสรางใหรัดกุมขึ้น โดยมีรูปแบบการปกครอง ขาง
บนสุดเปนคณะบุคคล เรียกวามหาเถรสมาคม ประกอบดวยพระเถระผูใหญทั้ง๒ นิกาย คือทั้งมหานิกายและคณะ
ธรรมยุต รองลงมาก็เปนเจาคณะหนแบงเปนหนกลาง หนเหนือ หนใต หนตะวันออก และเปนคณะธรรมยุตจากนั้น
ก็แบงคณะสงฆออกเปนมณฑล จากมณฑลก็เปนจังหวัด จากจังหวัดก็เปนอำเภอ เจาคณะจังหวัดสมัยนั้น เรียกวา



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.76-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

เจาคณะเมืองเจาคณะอำเภอ เจาคณะแขวง เจาคณะตำบล หรือเจาคณะหมวด แลวถึงเจาอาวาส มีขอบขายความ
รับผิดชอบตามสายงานขึ้น ๆ ไป ถือวาเปนปรับปรุงโครงสรางทางการบริหารคณะสงฆครั้งสำคัญ เอาอำนาจทาง
บานเมืองเขามาชวยเหลือในการบริหารการคณะสงฆ(พระเทพดิลก (ระแบบ ฐิตญาโณ), 2540, หนา 438-439) 

 
สมัยพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกลาเจาอยูหัว รัชกาลท่ี 6 

 สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ไดทรงจัดใหมีการศึกษาพระปริยัติธรรมข้ึนอีกแผนก
หนึ่ง คือ นักธรรม ในขั้นแรก เพื่อจุดประสงคอบรมพระภิกษุสามเณรที่มีโอกาสบวชเรียนนอยวันแลวลาสิกขา
ออกไป จะไดรับความรูพระพุทธศาสนาตามสมควร แตในระยะตอมาไดขยายออกไปอยางกวางขวาง ซึ่งผูบวชใน
พระพุทธศาสนาทุกคนตองศึกษา และเปดโอกาสใหคฤหัสถเขาศึกษาดวย เรียกวา ธรรมศึกษา ทำใหชาวไทยมี
ความรูความเขาใจในพระพุทธศาสนาเพิ่มขึ้น ผลงานของสมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส นั้น
มีมากมหาศาล ทั้งในดานการปกครองคณะสงฆ การศึกษาภาษาบาลี การศึกษานักธรรม และการเผยแผ หนังสือ
นักธรรมสวนมากเปนพระนิพนธของพระองค นอกจากศึกษาในประเทศไทยแลว ยังใชศึกษาในประเทศลาว เขมร 
และมาเลเซียอีกดวย ขณะนี้ทางมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัยไดแปลผลงานของพระองคออกสูภาษาอังกฤษ
หลายเลมหลายเรื่องแลว จากผลงานของพระองคจะเห็นไดวา พระองคประสูติมาเพื่อประสาธนความเจริญแหง
วิชาการทางพระพุทธศาสนาโดยแท 

งานดานการเผยแผ ไดกระจายรูปแบบของการเผยแผออกไปในดานการเทศน การบรรยาย การปาฐกถา 
โตวาที อภิปราย และการใชเอกสารหนังสือในการเผยแผ ขนาดตางๆ และไดมีการเขียนตำราในรูปแบบของการ
วิเคราะหวิจารณเพิ่มขึ้น ในขณะเดียวกันก็ไดมีการสรางคณะบุคคลทำงานดานเผยแผพระพุทธศาสนาขึ้น เรียกวา 
อนุศาสนาจารย ตอมาก็กระจายออกไปในเหลาทัพตางๆ และในกรมบางกรม 

งานดานสาธารณูปการ คือการกอสราง พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกลาเจาอยูหัวเอง ทรงมองเห็นวา การ
สรางถาวรวัตถุในพระพุทธศาสนานั้นมีอยูมากแลว จึงไดโปรดใหสรางโรงเรียนเพื่อการศึกษาของกุลบุตรขึ้น ท่ี
เรียกวาวชิราวุธวิทยาลัย แลวก็จัดโครงสรางในการบริหาร ตลอดถึงอาคารสถานท่ีทำนองเดียวกับวัด 

 
สมัยพระบาทสมเด็จพระปกเกลาเจาอยูหัว รัชกาลท่ี 7 

 งานพระพุทธศาสนาในสมัยนี้ ในดานการปกครอง การศึกษา การเผยแผ และสาธารณูปการ คงเปนไปใน
รูปแบบเดิม  
 พระองคมีพระประสงคจะสรางเจดีย เพื่อเปนที่ระลึกและอุทิศเปนพระราชกุศลถวายสมเด็จพระบรม
เชษฐาธิราช จึงทรงอาราธนาสมเด็จพระสังฆราชเจากรมหลวงชินวรสิริวัฒน สกลมหาสังฆปริณายก พรอมดวยพระ
เถรานุเถระ ท่ีมีความรูเชี่ยวชาญในพระไตรปฎก ประชุมกันทำสังคายนาพระธรรมวินัย สืบตอจากพระบาทสมเด็จ
พระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว ทรงโปรดฯ ใหกระทำไวคราวหนึ่ง งานคราวนี้เนนไปในดานการชำระ คำ ศัพท ท่ี
อาจจะขาดตกอยูในพระไตรปฎก เพ่ือใหมีความถูกตองสมบูรณ ทรงพระราชทานพระราชทรัพย พิมพพระไตรปฎก
ฉบับบาลีจำนวน 1,500 จบ แตละจบมี 45 เลม เม่ือเสร็จแลวโปรดใหแจกไปในวัดสำคัญๆ ท่ัวราชอาณาจักร และ
ทรงประทานไปในประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนา ในสวนตางๆ ของโลก ทั้งเอเชีย ยุโรป และอเมริกา ทำให



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.77-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

พระไตรปฎกของไทยเผยแผไปทั่วโลก เปนการเฉลิมพระเกียรติของพระองค ประเทศไทย และพุทธศาสนิกชนคน
ไทยเปนอยางสูง 

 
สมัยพระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัวอานันทมหิดล รัชกาลท่ี 8 

 ในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระเจาอยูอานันทมหิดล ไดมีการเปลี่ยนแปลงการปกครองคณะสงฆ โดย
อนุโลมตามรัฐสภา คือมีสังฆนายก สังฆมนตรี และมีสมาชิกสังฆสภา มีองคการบริหารอยู 4 องคการ คือ องคการ
ปกครอง องคการศึกษา องคการเผยแผ และองคการสาธารณูปการในสมัยนี้เองที่พระสงฆผูมีความสามารถไดเขา
บริหารพระศาสนากันอยางเต็มท่ี 

ในรัชกาลนี้มีงานเดนทางพระพุทธศาสนา อีกประการหนึ่งคือ หลังจากนำพระไตรปฎกมาชำระ ตรวจทาน 
จนพิมพออกมาเปนรูปเลมสมบูรณ 45 เลม ในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระปกเกลาเจาอยูหัวนั้น อันท่ีจริงงานนี้
ทำตอเนื่องจากรัชสมัยของรัชกาลที่ 1 5 7 ตามลำดับซึ่งถือวาเปนพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลี มีอรรถะและ
พยัญชนะถูกตองสมบูรณดีแลว แตยังไมไดแปลออกมาเปนภาษาไทย  

พ.ศ. 2483 สมเด็จพระอริยวงศาคตญาณ สมเด็จพระสังฆราช (แพ ติสฺสเทว) วัดสุทัศนเทพวราราม จึงได
เสนอใหมีการจัดแปลพระไตรปฎกขึ้น โดยการสนับสนุนของรัฐบาล งานแปลนั้นอยูในความรับผิดชอบของพระ
เถระชั้นผูใหญ ท่ีมีความรูแตกฉานในพระไตรปฎก โดยแบงการแปลออกเปน 2 สำนวน คือ  

ก. แปลโดยอรรถ ตามความในพระบาลีพระไตรปฎก ฉบับสยามรัฐ ซึ ่งไดพิมพขึ ้นในรัชสมัยของ
พระบาทสมเด็จพระปกเกลาเจาอยูหัว สำหรับพิมพออกมาเปนเลมสมุด เรียกวา “พระไตรปฎกภาษาไทย” 

ข. แปลโดยสำนวนเทศนาโวหาร มีท้ังหมด 1,250 กัณฑ เทาจำนวนพระอรหันตในคราวจาตุรงคสันนิบาต 
ณ พระเวฬุวัน สำหรับพิมพลงในใบลานเปนรูปคัมภีรเทศน เรียกชื่อใหแปลกออกไปวา “พระไตรปฎกเทศนาฉบับ
หลวง” 

 
สมัยพระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช รัชกาลท่ี 9 
ดานการศึกษา ไดขยายการศึกษาออกไปหลายรูปแบบ โดยเฉพาะอยางยิ่งมหาวิทยาลัยสงฆ 2 แหง คือ

สภาการศึกษามหามกุฏราชวิทยาลัย ซ่ึงมีพระบรมราชโองการ โปรดเกลาฯ สถาปนาข้ึนในสมัยรัชกาลท่ี 5 แตไมได
มีการดำเนินการจัดการศึกษาในรูปของมหาวิทยาลัย แตมาเริ่มจัดข้ึนในสมัยนี้คือ  

มหามกุฏราชวิทยาลัย ไดจัดสอนเปนครั้งแรกเมื่อ พ.ศ.2489 โดยสมเด็จพระสังฆราชเจากรมหลวงวชิ
รญาณวงศ วัดบวรนิเวศวิหาร เปนนายกสภาองคแรก 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ไดจัดเปดข้ึนที่วัดมหาธาตุโดยมีพระพิมลธรรม (ชอย) เปนสภานายกองค
แรก แตวามหาวิทยาลัยทั้ง 2 นั้น แมจะผลิตนักศึกษานิสิตไดรับปริญญาไปรุนแลวรุนเลาก็ตามแตหาไดรับการ
รับรองจากรัฐบาลไม เพ่ิงมีการรับรองเปนทางราชการเม่ือวันท่ี 8 ตุลาคม 2527 นี้เอง และไดจัดการศึกษาเรียกวา
บาลีมัธยมบาลีสายสามัญ โรงเรียนพุทธศาสนาวันอาทิตย และหลักสูตรอบรมพระสังฆาธิการ พระธรรมทูต พระ
ธรรมจาริก เพ่ือทำหนาท่ีในการใหการศึกษา การเผยแพรพระพุทธศาสนา แตสวนมากแลว จะเปนการจัดการของ
พระเถระท่ีมีความสามารถในดานนั้น ๆ ไมไดเปนการจัดข้ึนโดยองคการบริหารคณะสงฆ คือมหาเถรสมาคม ในชั้น
ของการศึกษานั้น กาวหนาจนเลยไปถึง พระท่ีจบจากมหาวิทยาลัยสงฆให 2 แหงไดออกไปศึกษาตอยังตางประเทศ



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.78-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ได ปริญญาโท ปริญญาเอก มาเพ่ิมข้ึนเปนอันมาก ทานเหลานั้นท่ีอยูก็ทำงานรับใชพระศาสนาและประเทศชาติไป 
ทานที่สึกไปก็ทำงานโดยทำนองเดียวกัน ก็ชวยใหมีการพัฒนาทรัพยากรมนุษยใหมีคุณภาพสูงขึ้น สามารถทำ
ประโยชนตน และประโยชนบุคคลอ่ืน 

ในป พ.ศ. 2500 ซึ ่งเปนปครบรอบ 2,500 ปที ่พระพุทธเจาเสด็จดับขันธปริน ิพพาน วันท่ี 12-18 
พฤษภาคม 2500 รัฐบาลไดจัดงานฉลอง 25 พุทธศตวรรษขึ้นอยางยิ่งใหญ ซึ่งอินเดียและลังกาเรียกวา "พุทธชยัน
ตี" โดยกำหนดใหวันท่ี 12-14 พฤษภาคมเปนวันหยุดราชการ ศาลาพิธีตั้งอยูกลางทองสนามหลวง พระบาทสมเด็จ
พระเจาอยูหัวไดเสด็จฯ เปนองคประธานเปดงาน มีผูแทนจาก 13 ประเทศเขารวม พระสงฆ 2,500 รูป เจริญพระ
พุทธมนตพรอมกันดังกังวานกองไปทั่วทุกทิศ และมีการเชิญชวนพุทธศาสนิกชนรักษาศีลหาหรือศีลแปด ตลอด 7 
วัน 7 คืน 

ในป พ.ศ. 2541 มหาวิทยาลัยสงฆท้ัง 2 แหง คือมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย และมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย ไดรับการรับรองใหเปนมหาวิทยาลัยของรัฐโดยสมบูรณ นักศึกษาท่ีจบการศึกษาจากมหาวิทยาลัยท้ัง 
2 แหงนี้ มีศักดิ์และสิทธิเทามหาวิทยาลัยอ่ืนๆ ทุกประการ ซ่ึงในปจจุบันมหาวิทยาลัยท้ังสองแหงนี้ไดเปดการเรียน
การสอนถึงข้ันปริญญาเอกแลว 

สรุป ในสมัยกรุงรัตนโกสินทรนี้ พระมหากษัตริยแหงราชวงศจักรีทุกพระองคทรงเปนพุทธมามกะ ทรง
เลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนา ทรงริเริ่มการสรางวัดใหมขึ้นเปนจำนวนมาก ทรงบูรณปฏิสังขรณ ทำนุบำรุงวัด
ตางๆ ที่มีความชำรุดทรุดโทรมใหมีความสมบูรณดังเดิม ทรงโปรดฯ ใหมีการสังคายนาพระไตรปฎก และมีการ
จัดพิมพพระไตรปฎกทั ้งฉบับบาลีและฉบับภาษาไทย เพื ่อใหคนไทยไดสามารถอาน และเพื ่อความรู ทาง
พระพุทธศาสนาได  ทรงสงเสริมพระภิกษุสามเณรในดานของการศึกษา คือ มีการจัดตั้งโรงเรียนพระปริยัติธรรม  
การสรางมหาวิทยาลัยสงฆทั้งสองแหง มีการตั้งองคกรทางพระพุทธศาสนา เชน พุทธสมาคมแหงประเทศไทย ใน
พระบรมราชูปถัมภ ท้ังนี้ก็เพ่ือการทำนุบำรุงพระพุทธศาสนา ในฐานะท่ีพระองคเปนอัครศาสนูปถัมภก 
 

 เอกสารอางอิง 
 
ภัทรพร สิริกาญจน.(2557) พระพุทธศาสนาในประเทศไทย : เอกภาพในความหลากหลาย.กรุงเทพ : 

หางหุนสวนจำกัด สามลดา. 
พระเทพดิลก (ระแบบ ฐิตญาโณ).(2540) ประวัติศาสตรพระพุทธศาสนา. พิมพครั้งท่ี 5. กรุงเทพ : มหาม 

กุฏราชวิทยาลัย. 
พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ).(2549) ประวัติศาสตรพระพุทธศาสนาในราชอาณาจักรไทยและ 

พระธรรมทูตไทยไปศรีลังกาในสมัยอยุธยา. พิมพครั้งท่ี 3.กรุงเทพ : ชวนพิมพ. 
พ ุทธศาสนประว ัต ิสม ัยร ั ตนโกส ินทร และราชวงศ จ ั กร ี  200 ป  ,  (ม .ป .ท. ) ,  (ม .ป .พ. ) ,  (ม .ป .ป . ) . 
พระมหาอดิศร ถิรสีโล.(2552) พระพุทธศาสนาในอินเดียและตางประเทศ.กรุงเทพ : จงเจริญการพิมพ. 
พุทธศาสนาสมัยรัตนโกสินทร : การเดินทางของพุทธศาสนาสูประเทศไทย สืบคน 20 ธันวาคม 2563 จาก 

https://www.baanjomyut.com/library_2/extension1/buddhism_to_the_country/15 
.html สืบคนวันท่ี 23 สิงหาคม 2561. 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E.%E0%B8%A8._2500
https://th.wikipedia.org/wiki/12_%E0%B8%9E%E0%B8%A4%E0%B8%A9%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%84%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/18_%E0%B8%9E%E0%B8%A4%E0%B8%A9%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%84%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/18_%E0%B8%9E%E0%B8%A4%E0%B8%A9%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%84%E0%B8%A1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%87%E0%B8%B2%E0%B8%99%E0%B8%89%E0%B8%A5%E0%B8%AD%E0%B8%87_25_%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%A8%E0%B8%95%E0%B8%A7%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A9
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%97%E0%B9%89%E0%B8%AD%E0%B8%87%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%AB%E0%B8%A5%E0%B8%A7%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B5%E0%B8%A5%E0%B8%AB%E0%B9%89%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B5%E0%B8%A5%E0%B9%81%E0%B8%9B%E0%B8%94
https://www.baanjomyut.com/library_2/extension-1/buddhism_to_the_country/15.html
https://www.baanjomyut.com/library_2/extension1/buddhism_to_the_country/15


ปท่ี 25 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2563        -.79-      Vol 24 No.1 January – June 2020 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ศาสนาพ ุ ทธ ในประ เทศ ไทย  ศาสนาพ ุ ทธ ในประ เทศ ไทย   ส ื บค  น  23  ส ิ งห าคม  2561 .  จาก 
https://th.wikipedia.org/wiki/ 

เสถียร โพธินันทะ.(2540) ประวัติศาสตรพระพุทธศาสนา ฉบับมุขปาฐะ ภาค 2. พิมพครั้งท่ี 3.กรุงเทพ : มหามกุฏ
ราชวิทยาลัย. 
 

 

 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B9%83%E0%B8%99%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A8%E0%B9%84%E0%B8%97%E0%B8%A2%20%20%E0%B8%AA%E0%B8%B7%E0%B8%9A%E0%B8%84%E0%B9%89%E0%B8%99

	พุทธศาสนาสมัยรัตนโกสินทร์ : การเดินทางของพุทธศาสนาสู่ประเทศไทย สืบค้น 20 ธันวาคม 2563 จาก
	https://www.baanjomyut.com/library_2/extension1/buddhism_to_the_country/15
	.html สืบค้นวันที่ 23 สิงหาคม 2561.

