
ปีที่ 23 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561       -.1-    Vol 23 No.2 Jury – December 2018 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

การอธิบายตีความ “ตัณหา” ด้วยหลักเทสนาหาระ 
The interpretation of "lust" with Principle of Tessanahara 

 
ภิกษุณีรตนธมฺมเจตนา (ธัมมเมธา)1 
Ven.Bhikkhun iDhammacetana 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้เรียบเรียงจากการศึกษาค้นคว้าจากคัมภีร์พระไตรปิฎก ตำรา หนังสือต่าง  ๆ  มีกระบวนการ
ตีความพระพุทธพจน์ตามแนวของคัมภีร์เนตติเป็นต้นมีวัตถุประสงค์เพื่อการอธิบายตีความ “ตัณหา” ด้วยหลักเทส
นาหาระ ตามแนวของคัมภีร์เนตติ โดยมุ่งให้พุทธมามกะและผู้ศึกษาคำสอนของพระพุทธเจา้เกิดความรู้ความเข้าใจ
ในเรื่องของตัณหา (เหตุเกิดแห่งทุกข์) เพื่อเป็นแรงบันดาลใจใคร่ปฏิบัติตนนำสู่หนทางความดับทุกข์ 
คำสำคัญ :1.การอธิบาย 2.ตีความ 3.ตัณหา 4.หลักเทสนาหาร 

 
ABSTRACT 

Follow to study and search from Tipitaka (Pali Canon), books and texts, this article aims 
to explain and interpret “Tanha” by Desanahara’s principle according to Netti textbook for 
purpose that Buddhamamaka and Learners who follow the Buddha’s doctrine have knowledge 
which is the mental strength to practice and approach to the cessation of suffering. 
Keyword : 1.The interpretation 2.lust  3.Principle 4.Tessanahara 
 
๑. คำนำ 

Hermeneutics (อรรถปริวรรต) มาจากรากศัพท์ภาษากรีก ชาวกรีกใช้ศัพท์นี้ใน ๓ ความหมาย คือ ๑) 
แจ้งให้ทราบ  ๒) อธิบายตีความ  ๓) แปล2 จึงเป็นที่มาของวิชาว่าด้วยการตีความ ในปัจจุบันถือว่าเป็นวิชาที่สำคัญ
สาขาหนึ่งที่มาจากประเทศฝั่งตะวันตก  สำหรับประเทศในฝั่งตะวันออกพบว่ามีการใช้คัมภีร์เนตติเป็นเครื่องมือใน
การตีความ ขยายความ และอธิบายพุทธพจน์เพื่อให้เกิดความรู้ความเข้าใจและรักษาคำสอน จึงถือว่าคัมภีร์เนตติ
เป็นคู่มือศึกษาพระไตรปิฎกโดยตรง เพื่อให้บรรลุวัตถุประสงค์ตามที่พระพุทธองค์ทรงสอนไว้ ด้วยเหตุนี้ คำว่า 
ตัณหา อันเป็นศัพท์บาลีในพุทธพจน์ จึงเลือกอธิบายตีความตามแนวของคัมภีร์เนตติด้วยหลักเทสนาหาระผู้เขียน
ได้อธิบาย ความหมาย เหตุเกิดความดับ หนทางปฏิบัติความสู่ความดับแห่งตัณหาในตอนต้น และอธิบายตีความใน

 
1 บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Email :  venbhikkhun51@gmail.com 

2กีรติ บุญเจือ,อรรถปริวรรต คู่เวรคู่กรรม ปรัชญาหลังนวยุค, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย
, ๒๕๔๙), หน้า ๒. 



ปีที่ 23 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561       -.2-    Vol 23 No.2 Jury – December 2018 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ตอนท้ายตามหลักเทสนาหาระ โดยจำแนกเนื้อหาเป็น ๖ ประการ ได้แก่ อัสสาทะ อาทีนวะ นิสสรณะ ผละ อุปายะ 
และอาณัตติ  
๒.ตณัหา คืออะไร 

ตัณหา เป็นหลักธรรมข้อหนึ่งในพระพุทธศาสนา หมายถึง สภาพธรรมที่ยินดี ความติดใจอยาก ความ
ปรารถนา หรือติดใจในรสอร่อยของโลก3 ความยินดีพอใจ ติดข้อง ประกอบด้วย ความกำหนัดด้วยอำนาจความ
พอใจ เพลิดเพลินยิ่งนักในอารมณ์นั้น  ๆ  และ ตัณหาย่อมเจริญแก่ผู้ประพฤติประมาท ซ่านไปในอารมณ์ต่าง ๆ 
ครอบงำบุคคลใด ความโศกทั้งหลายย่อมเจริญแก่บุคคลนั้น ดังนั้น ความทุกข์ย่อมเกิดข้ึนบ่อย ๆ เมื่อบุคคลยังถอน
เช้ือตณัหาไม่ได้ดังปรากฏใน ตัณหาสูตร ดังนี้ 

เทวดาทูลถามว่าโลกอันอะไรหนอย่อมนำไปอันอะไรหนอย่อมเสือกไสไป 
โลกทั้งหมดเป็นไปตามอำนาจของธรรมอันหนึ่งคืออะไรพระผู้มีพระภาคเจ้า 
ตรัสตอบว่าโลกอันตัณหาย่อมนำไปอันตัณหาย่อมเสือกไสไปโลกทั้งหมด 
เป็นไปตามอำนาจของธรรมอันหนึ่งคือตัณหา4 

โลภะ มีภาวะที่ยึดถืออารมณ์ ได้แก่ ภาวะที่ไม่ปล่อยอารมณ์ ด้วยอำนาจความยึดถือ คือ ตัณหา จึงกล่าว
ว่า โลภะเมื่อเจริญข้ึน เปรียบว่าแม่น้ำคือ ตัณหา ย่อมพาไปสู่อบายเท่านั้น เหมือนแม่น้ำมีกระแสอันเช่ียว ย่อมไหล
ไปสู่มหาสมุทร หมายความว่า ตัณหามีอำนาจและเป็นไปกับโลภะ ซึ่งเป็นกิเลสเครื่องเศร้าหมอง ( ในกิเลส ๑๐
ประการมีโลภะเป็นประการแรก) ตัณหา จึงเป็นกิเลส เป็นส่วนหนึ่งของกิเลสทั้งหลาย และตัวตัณหาน่ีแหละ ทำให้
เกิดความทุกข์ทั้งมวล ดังนั้น ตัณหา จึงเป็นเหตุแห่งทุกข์ 

๓.ประเภทของตัณหา  

พุทธพจน์ใน ปฐมตัณหาสูตรว่า “ภิกษุทั้งหลายตัณหา๓อย่างนี้๓อย่างเป็นไฉนคือกามตัณหา๑ภวตัณหา
๑วิภวตัณหา๑อย่างนี้แล”.5ตัณหา ๓6  ได้แก่ 

๑) กามตัณหาคือ ความทะยานอยากในรูปสัมผัสอันเกิดจากความกำหนัด ความหลงใหล ความติดใจใน
สิ่งที่ตนเคยสัมผัสจากทวารทั้ง ๕ อันเป็นอิฏฐารมณ์ คือ เป็นสิ่งน่าใคร่ น่าปรารถนา 

- ตาเห็นรูป เช่น เห็นรูปกายหญิง เห็นสิง่ของสวยงาม 
- หูได้ยินเสียงเช่น ได้ยินเสียงเพลง ได้ยินเสียงผู้หญิง 
- จมูกได้กลิ่น เช่น ได้กลิ่นหอมอาหาร ได้กลิ่นน้ำหอม 

 
3วิกิพิเดีย, “ตัณหา”, ๑ สิงหาคม  ๒๕๕๕, <https://th.wikipedia.org/wiki>( ๕ สิงหาคม ๒๕๖๑). 
4ส.ํส.๒๔/๑๘๒-๑๘๓/๒๑๒. 
5ส.ํมหา. ๓๐/๓๒๙-๓๓๐/๑๗๐. 
6พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต),พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม , พิมพ์ครั้งที่ ๓๐, 

(กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๘), หน้า ๘๖. 

https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%AB%E0%B8%A5%E0%B8%B1%E0%B8%81%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%97&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%97%E0%B8%B8%E0%B8%81%E0%B8%82%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B8%95%E0%B8%B1%E0%B8%93%E0%B8%AB%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki%3e%20%20(


ปีที่ 23 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561       -.3-    Vol 23 No.2 Jury – December 2018 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

-ลิ้นรับรส เช่น ชิมรูร้สหวาน ชิมรู้รสเค็ม 
- กายจับตอ้งสัมผัส เช่น สัมผสัรู้อุ่น สัมผัสรู้เย็น7 

๒) ภวตัณหา คือ ความทะยานอยากในภพ ความอยากในภาวะของตัวตนที่จะได้ความอยากทางจิตใจ 
เมื่อได้สิ่งนั้นมาแล้วไม่ต้องการให้มันเปลี่ยนแปลงอยากคงอยู่ตลอดไป ความใคร่อยากที่ประกอบด้วย ภวทิฏฐิ
หรือสัสสตทิฏฐิ 

๓) วิภวตัณหา คือ ความทะยานอยากในวิภพ ความอยากในความพรากพ้นไปแห่งตัวตน ความไม่อยาก
ทางจิต ความอยากดับสูญความเป็นอย่างใดอย่างหนึ่งอันไม่ปรารถนา อยากทำลาย ความใคร่อยากที่ประกอบด้วย
วิภวทิฏฐิ หรืออุจเฉททิฏฐิ 

จากสัมมาทิฏฐิสูตร ตัณหาวาระ  “ตัณหามี๖หมู่คือรูปตัณหาความทะยานอยากในรูปสัททตัณหาอยาก
ในเสียงคันธตัณหาอยากในกลิ่นรสตัณหาอยากในรสโผฏฐัพพตัณหาอยากในโผฎฐัพพะธัมมตัณหาอยากในธรรม
เพราะเวทนาเกิด ตัณหาจึงเกิด เพราะเวทนาดับ ตัณหาจึงดับ มรรคมีองค์ ๘ คือ สัมมาทิฏฐิ ฯลฯ นี้แล เป็นข้อ
ปฏิบัติให้ถึงความดับแห่งตัณหา”8กล่าวได้ว่าตัณหาทุกประเภท คือ ความทะยานอยากที่เกิดทางอายตนะทั้งหก 
ดังนี ้

๑) รูปตัณหา คือ อยากได้รูป (ที่มองเห็นด้วยตา) 
๒) สัททตัณหา คือ อยากได้เสียง (ที่ได้ยินด้วยหู) 
๓) คันธตัณหา คือ อยากได้กลิ่น (ที่ได้กลิ่นด้วยจมูก) 
๔) รสตัณหา คือ อยากได้รส (ที่ได้รสด้วยลิ้น) 
๕) โผฏฐัพพตัณหา คือ อยากได้โผฏฐัพพะ (ความรูส้ึกทางกายสัมผสั) 
๖) ธัมมตัณหา คือ อยากในธรรมารมณ์ (สิง่ที่ใจนกึคิด) 

๔.ความเกิดขึ้นของตัณหาเป็นความทุกข ์

พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้ใน ตัณหาสูตร ว่าด้วยความเกิดขึ้นตั้งอยู่แห่งทุกข์ดังนี้”ภิกษุทั้งหลาย
ความเกิดขึ้นความตั้งอยู ่ความปรากฏแห่งรูปตัณหา…แห่งสัททตัณหา…แห่งคันธตัณหา…แห่งรสตัณหา…แห่ง
โผฏฐัพพตัณหา…แห่งธัมมตัณหาเป็นความเกิดขึ้นแห่งทุกข์เป็นความตั้งอยู่แห่งโรคเป็นความปรากฏแห่งชราและ
มรณะ”9นั่นคือ ความทุกข์ เกิดจากตัณหาทั้งหลาย 

นอกจากนี้ ตัณหายังให้เกิดการประพฤติ ๓ ทาง ดังนี้ 

 
7รวมสารสุขภาพกายจิต, “ตัณหา๓ อย่าง”, ๑๕ กันยายน ๒๕๕๕, <thaihealthlife.com>( ๕ สิงหาคม 

๒๕๖๑). 
8ม.มู. ๑๗/๑๒๑/๔๓๔. 
9สํ.ข.๒๗/๔๙๓/๕๒๐. 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%A7%E0%B8%95%E0%B8%B1%E0%B8%93%E0%B8%AB%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%A0%E0%B8%A7%E0%B8%95%E0%B8%B1%E0%B8%93%E0%B8%AB%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki%3e%20%20(


ปีที่ 23 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561       -.4-    Vol 23 No.2 Jury – December 2018 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

๑) ทางกาย ๒ อย่าง คือ 
  - ทำใหเ้กิดการขโมยทรัพยผ์ู้อื่น 
   - ทำให้ล่วงผิดในกามกับหญิงอื่นหรือชายอื่น 

๒) ทางวาจา ๓ อย่าง คือ 
                  - ทำให้พูดความเทจ็ 
                  - ทำให้พูดเบียดเบียน หรอืยุแหยผู่้อื่นเพราะความอิจฉา 
                  - ทำให้พูดไม่มสีาระ ไม่มีคำที่น่าเช่ือถือได ้

๓) ทางใจ ๒ อย่าง คือ 
- ทำให้ยินดีในความทุกข์ของผู้อื่น 
                  - ทำให้รูผ้ิด เข้าใจผิด ไม่สอดคลอ้งกบัความเป็นจริง 

๕.ความดับของตัณหาเป็นความดบัทุกข ์

พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้ใน ตัณหาสูตร ว่าด้วยความดับไปแห่งทุกข์ดังนี้“ภิกษุทั้งหลายก็ความดบั
โดยไม่เหลือความสงบระงับความดับสูญแห่งรูปตัณหา…แห่งสัททตัณหา…แห่งคันธตัณหา…แห่งรสตัณหา…แห่ง
โผฏฐัพพตัณหา…แห่งธัมมตัณหาเป็นความดับโดยไม่เหลือแห่งทุกข์เป็นความสงบระงับแห่งโรคเป็นความดับสูญ
แห่งชราและมรณะ”10นั่นคือ ความดับทุกข์ เกิดจากตัณหาทั้งหลายดับลงโดยไม่มีส่วนเหลือ 

เมื่อครั้งพระพุทธองค์ทรงตรัสรู้หมดกิเลสอาสวะทั้งปวงที่ใต้ต้นพระศรีมหาโพธิ์  ริมฝั่งแม่น้ำเนรัญชรา 
ตำบลอุรุเวลา แคว้นมคธ ทรงเปล่งอุทาน ด้วยความเบิกบานพระทัย“พระพุทธองค์ทรงแสดงความยินดีที่ได้รู้
ตัณหา และสามารถดับตัณหา ซึ่งเป็นตัวการผลักดันให้พระองค์ต้องเวียนว่ายตายเกิด และประสบความทุกข์ทาง
กายและใจดุจเดียวกับสรรพสัตว์ทั้งหลาย”11 
๖.กระบวนการเกิดขึ้นและการดับของตัณหา 

ในพุทธอุทานคาถาที่ ๑-๓ กล่าวถึง หลักปฏิจจสมุปบาทแสดงตัณหาเกิดจากเวทนาเป็นปัจจัย โดยมี 
อวิชชาเป็นมูลราก ดังนี ้

ปฏิจจสมุปบาท  อนุโลม 
เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย   จึงมีสังขาร 
เพราะสังขารเป็นปัจจัย   จึงมีวิญญาณ 
เพราะวิญญาณเป็นปัจจัย  จึงมีนามรูป 
เพราะนามรูปเป็นปัจจัย   จึงมีสฬายตนะ 
เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย  จึงมีผัสสะ 
เพราะผัสสะเป็นปัจจัย จึงมีเวทนา 

 
10สํ.ข. ๒๗/๔๙๔/๕๒๐. 
11พระพรหมบัณฑิต,พระไตรปิฎกฉบับสากล : วิถีธรรมจากพุทธปัญญา, พิมพ์ครั้งที่ ๑, (พระนครศรีอยุธยา: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑), หน้า ๑๑๘. 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%8F%E0%B8%B4%E0%B8%88%E0%B8%88%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%B8%E0%B8%9B%E0%B8%9A%E0%B8%B2%E0%B8%97
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%80%E0%B8%A7%E0%B8%97%E0%B8%99%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%8A%E0%B8%8A%E0%B8%B2


ปีที่ 23 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561       -.5-    Vol 23 No.2 Jury – December 2018 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

เพราะเวทนาเป็นปัจจัย จึงมีตัณหา 
เพราะตัณหาเป็นปัจจัย จึงมีอุปาทาน 
เพราะอุปาทานเป็นปัจจัย จึงมีภพ 
เพราะภพเป็นปัจจัย จึงมีชาติ 
เพราะชาติเป็นปัจจัย จึงมีชรามรณะโสกะปริเทวะทุกข์โทมนัส 
   อุปายาสเป็นอันว่ากองทุกข์ทั้งมวลนั่นย่อมเกิด 

ปฏิจจสมุปบาท  ปฏิโลม 
อนึ่งเพราะอวิชชาน่ันแหละดับโดยไม่เหลือด้วยมรรคคือ วิราคะสังขารจึงดับ 
เพราะสังขารดับ  วิญญาณจึงดับ 
เพราะวิญญาณดับ  นามรูปจึงดับ 
เพราะนามรูปดับ  สฬายตนะจึงดับ 
เพราะสฬายตนะดับ   ผัสสะจึงดับ 
เพราะผัสสะดับ  เวทนาจึงดับ 
เพราะเวทนาดับ  ตัณหาจึงดับ 
เพราะตัณหาดับ  อุปาทานจึงดับ 
เพราะอุปาทานดับ  ภพจึงดับ 
เพราะภพดับ  ชาติจึงดับ 
เพราะชาติดับ ชรามรณะโสกะปริเทวะทุกข์โทมนัสอุปายาส 
จึงดับ เป็นอันว่ากองทุกข์ทั้งมวลนั่นย่อมดับ12 

๗.หนทางปฏิบัติเพื่อความดับของตัณหา 

ในตัณหาสูตร พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงว่า ความทุกข์ทั้งหลาย ได้แก่ ความทุกข์จากความเป็นโรค 
ความชราและความตาย เกิดจากตัณหาทั้งหลาย 

จากสัมมาทิฏฐิสูตร ในตัณหาวาระ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงว่า เพราะเวทนาเกิด ตัณหาจึงเกิด 
เพราะเวทนาดับ ตัณหาจึงดับ และทรงแสดงถึง หนทางปฏิบัติเพื่อความดับแห่งตัณหา คือ อริยมรรคมีองค์ ๘ และ
ในทุติยตัณหาสูตร ยังได้ขยายความไว้ว่า“ภิกษุทั้งหลายตัณหาน้ีภิกษุควรเจริญอริยมรรคอันประกอบด้วยองค์๘เพือ่
รู้ยิ่งเพื่อกําหนดรู้เพื่อความสิ้นไปเพื่อละตัณหาภิกษุในธรรมวินัยนี้ย่อมเจริญสัมมาทิฏฐิและสัมมาสมาธิอันกำจัด
ราคะกําจัดโทสะกําจัดโมหะเป็นที่สุดอันหยั่งลงสู่อมตะมีอมตะเป็นเบื้องหน้ามีอมตะเป็นที่สุดอันน้อมไปสู่นิพพาน
โอนไปสู่นิพพาน”13 

๘. อธิบายตีความ “ตัณหา” ด้วยหลักเทสนาหาระ 

 
12วิ.มหา. ๔/๒-๓/๓-๖. 
13สํ.มหา.๓๐/๓๓๑-๓๓๒/๑๗๐-๑๗๑. 



ปีที่ 23 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561       -.6-    Vol 23 No.2 Jury – December 2018 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

๘.๑ เทสนาหาระ 
เทสนาหาระ คือ หลักการที ่พระธรรมกถึกใช้เป็นเครื ่องมืออธิบายอรรถแห่งพระสูตร กล่าวคือ 

พระไตรปิฎก14 
เทสนาหาระ   คือ หลักการอธิบายบาลีพุทธพจน์ โดยการจำแนกเนื้อหาของเทสนา เป็น ๖ ประการ 

ดังนี้ คือ ๑) อัสสาทะ  ๒) อาทีนวะ  ๓) นิสสรณะ  ๔) ผละ  ๕) อุปายะ  ๖) อาณัตติ ดังนี้ 

๑) อัสสาทะ คือ สิ่งที่น่าพึงพอใจ น่ายินดี องค์ธรรมได้แก่ กายิกสุขเวทนา เจตสิกโสมนัสเวทนา และ
อิฏฐารมณ,์อีกนัยหนึ่ง คือ สิ่งที่เป็นเหตุให้พึงพอใจ องค์ธรรมได้แก่ ตัณหา วิปัลลาส 

๒) อาทีนวะ คือ สิ่งที่ไม่น่าพึงพอใจ สิ่งที่ไม่น่ายินดี องค์ธรรมได้แก่ กายิกทุกขเวทนา เจตสิ กโทมนัส
เวทนา และเตภูมกสังขาร (ได้แก่ ขันธ์ ๕)  

๓) นิสสรณะ คือ ธรรมที่เป็นเหตุให้พ้นจากวัฏฏะทุกข์ ได้แก่ อริยมรรคอีกนัยหนึ่งคือ ธรรมที่พ้น
จากวัฏฏทุกข์โดยสภาพ ได้แก่ พระนิพพาน  

๔) ผละ คือ ผลในชาติปัจจุบัน ผลในโลกหน้า ได้แก่ สุตมยปัญญา  อัตถเวทะ (เข้าใจอรรถ)  ธัมมเวทะ 
(เข้าใจธรรม)ภวสมบัติ โภคสมบัติ เป็นต้น 

๕) อุปายะ คือ วิธีการ หรือแนวทางในการบรรลุมรรคผล องค์ธรรมได้แก่ ปุพพภาคปฏิปทา หมายถึง 
เหตุใกล้ของอริยมรรค 

๖) อาณัตติ คือ การแนะนำ การเชิญชวน  องค์ธรรมได้แก่ วิธาน (การแนะนำเป็นคำพูด)15 

๘.๒ อธิบายตีความ “ตัณหา” ด้วยหลักเทสนาหาระ 

- อัสสาทะและอาทีนวะ 
ภวตัณหา คือ ความทะยานอยากในภพ ความอยากในภาวะของตัวตนที่จะได้ อยากเป็น ความอยากทาง

จิตใจ เมื่อได้สิ่งนั้นมาแล้ว ไม่ต้องการให้มันเปลี่ยนแปลงอยากคงอยู่ตลอดไป) 
วิภวตัณหา คือ ความทะยานอยากในวิภพ ความอยากในความพรากพ้นไปแห่งตัวตน ความไม่อยากทาง

จิต ความอยากดับสูญ ความเป็นอย่างใดอย่างหนึ่งอันไม่ปรารถนา 
ความทะยานอยากในภพ คือ อยากเป็นน่ัน อยากเป็นน่ี 
ความทะยานอยากในวิภพ คือ อยากไม่เป็นน่ัน อยากไม่เป็นน่ี  
ในความปรารถนามี ๒ ประการ คือ ความปรารถนาที่เป็นกุศล (ไม่มีโทษ) ๑  และความปรารถนาที่เป็น

อกุศล (มีโทษ) ๑  ดังนี้ 

 
14จำรูญ ธรรมดา, กระบวนการตีความพระพุทธพจน์ตามแนวของคัมภีร์เนตติ,พิมพ์ครั้งที่ ๓,(กรุงเทพมหานคร : หจก.

ประยูรสาส์นการพิมพ์, ๒๕๕๕), หน้า ๑๐. 
15จำรูญ ธรรมดา, กระบวนการตีความพระพุทธพจน์ตามแนวของคัมภีร์เนตติ,พิมพ์ครั้งที่ ๓,(กรุงเทพมหานคร : หจก.

ประยูรสาส์นการพิมพ์, ๒๕๕๕), หน้า ๑๑-๑๓. 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%A7%E0%B8%95%E0%B8%B1%E0%B8%93%E0%B8%AB%E0%B8%B2


ปีที่ 23 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561       -.7-    Vol 23 No.2 Jury – December 2018 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

๑)ความปรารถนาที่เป็นกุศล เป็นความปรารถนาซึ่งเป็นเหตุละอกุศล ทำให้บรรลุนิพพาน (เป็นคุณ ไม่มี
โทษ) เป็นโสมนัสเวทนาที่ประกอบในกุศลจิต และเป็นอติอิฏฐารมณ์ ซึ่งเป็นอารมณ์ของมหากุศลจิต (สิ่งที่น่ายินดี) 
ดังนั้น ความปรารถนาที่เป็นกุศล จึงจัดเป็น อัสสาทะ ในฐานะเป็นสิ่งที่น่ายินดี 

๒)ความปรารถนาที่เป็นอกุศล ย่อมยังเหล่าสัตว์ (ผู้ยังมีตัณหา) ต้องเวียนว่ายอยู่ในสังสารวัฏฏ์ (มีโทษ) 
เป็นโทมนัสเวทนาที่ประกอบในอกุศลจิต และเป็นอนิฏฐารมณ์ (สิ่งที่ไม่น่ายินดี) ดังนั้น ความปรารถนาที่เป็นอกุศล 
จึงจัดเป็น อาทีนวะ ในฐานะเป็นสิ่งที่ไม่น่ายินดี 

- นิสสรณะและอุปายะ 
โสมนัสเวทนา ประกอบอยู่ในความปรารถนาที่เป็นกุศล ความปรารถนาที่เป็นกุศล คือ ความปรารถนาที่

ผู้ปรารถนาอริยผลว่า เราจักกระทำให้แจ้งบรรลุธรรมอันสงบ (อริยผล) ซึ่งพระอริยเจ้าทั้งหลายกระทำให้แจ้งบรรลุ
อยู่ ส่วนโทมนัสเวทนา อันเป็นสิ่งที่ไม่น่ายินดี จึงเป็นที่อาศัยเพื่อออกจากกาม ความปรารถนาในอริยผลนี้จึงเป็น
กุศล (มีเจโตวิมุตติอันคลายกำหนัดเป็นอารมณ์ หรือมีปัญญาวิมุตติอันคลายอวิชชาเป็นอารมณ์)  ดังในพทุธพจน์ 
ปฐมโยนิโสมนสิการสัมปทาสูตร ว่า 

ภิกษุผู้ถึงพร้อมด้วยการกระทำไว้ในใจโดยแยบคายย่อมเจริญอริยมรรคอัน 
ประกอบด้วยองค์๘ย่อมเจริญสัมมาทิฏฐิอาศัยวิเวกอาศัยวิราคะอาศัย 
นิโรธน้อมไปในการสละ…ย่อมเจริญสัมมาสมาธิอาศัยวิเวกอาศัยวิราคะ 
อาศัยนิโรธน้อมไปในการสละ…ภิกษุผู้ถึงพร้อมด้วยการกระทำไว้ในใจโดย 
แยบคายย่อมเจริญอริยมรรคอันประกอบด้วยองค์๘16 

ในทุติยตัณหาสูตร ยังได้ขยายความไว้ว่า ภิกษุผู้เจริญอริยมรรคอันประกอบด้วยองค์๘เพื่อกำหนดรู้เพื่อ
ความสิ้นไปเพื่อละตัณหาอันน้อมไปสู่นิพพาน 

นี้จึงเป็นการปฏิบัติของผู้ปรารถนาอริยผลโดยการ โยนิโสมนสิการ คือ “การกระทำไว้ในใจ หรือ การใส่
ใจโดยอุบายแยบคาย”17 จึงจัดเป็น อุปายะ ในฐานะเป็นเหตใกล้ให้เข้าถึงพระนิพพานส่วนอริยมรรคและพระ
นิพพาน จัดเป็น นิสสรณะ ในฐานะเป็นธรรมที่เป็นเหตุให้พ้นจากวัฏฏทุกข์ และเป็นธรรมที่พ้นจากวัฏฏทุกข์โดย
สภาพ ตามลำดับ  

- ผละและอาณัติ 
ปัญญาในธรรมนั้น รวมเข้าในญาณคือความหยั่งรู้ในอริยสัจ ๔ อันได้แก่ ทุกข์ทุกสมุทัย (เหตุเกิดทุกข์)

ทุกขนิโรธ (ความดับทุกข์)ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา(หนทางปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์) ได้แสดงทุกข์มาแล้วได้แสดง
ทุกขสมุทัยเหตุเกิดทุกข์มาแล้ว ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ตรัสว่าตัณหาคือความดิ้นรนทะยานอยากเป็นทุกขสมุทัยเหตุให้
เกิดทุกข์ตัณหาน้ัน มีคุณลักษณะเป็นไปเพื่อภพชาติใหม่ หรือเป็นไปเพื่อภพคือความเป็นใหม่เปน็ไปกับด้วยนันทิคือ
ความเพลินราคะคือความติดใจยินดีมีความเพลิดเพลินยิ่งขึ้นในอารมณ์นั้น  ๆ  หรือในสิ่งนั้น ๆ  พระพุทธเจ้ายังได้

 
16สํ.มหา.๓๐/๑๓๗/๗๓. 
17ธงชัย แสงรัตน์,โยนิโสมนสิการ, (กรุงเทพมหานคร : สาละพิมพการ, ๒๕๖๐), หน้า ๓. 



ปีที่ 23 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561       -.8-    Vol 23 No.2 Jury – December 2018 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ตรัสจำแนกตัณหาออกเป็น ๓ คือกามตัณหา(ตัณหาในกาม)ภวตัณหา(ตัณหาในภวะหรือภพ)วิภวตัณหา(ตัณหาใน
วิภวะหรือวิภพ) นี้จึงเป็นปัญญาของผู้ได้สดับพระธรรม คือ ญาณจัดเป็น ผละ ในฐานะเป็นสุตมยปัญญา 

ในทุติยตัณหาสูตร กล่าวว่า “ภิกษุทั้งหลายควรเจริญอริยมรรคอันประกอบด้วยองค์๘ เพื่อรู้ยิ่งเพื่อ
กําหนดรู้เพื่อความสิ้นไปเพื่อละตัณหา” นี้จึงเป็นพุทธพจน์ที่กล่าว แนะนำ เชิญชวน ให้สาวกปฏิบัติตามคำสอน 
จัดเป็น อาณัตติ ในฐานะวิธาน (การแนะนำเป็นคำพูด) 

๙. สรุป 

ตัณหา ราคะ โลภะนั้น เกิดขึ้นจากความกำหนัดในจิตใจที่มาจากอำนาจแห่งความทะยานอยาก และ
ความพอใจ หรือยินดีในอารมณ์นั้น ๆ ผู้ที่เกิดตัณหาแล้วย่อมหลงมัวเมาในกามคุณ ๕ ได้แก่ รูป เสียง เป็นต้น 
ตามที่ตนได้สัมผัสอย่างขาดสติ ไม่ประกอบด้วยปัญญา และย่อมนำพาไปสู่ความเสื่อม ความทุกข์ และต้องวนเวียน
อยู่ในสังสารวัฏฏ์ 

ความเกิดข้ึน ความตั้งอยู่ ความปรากฏแห่งตัณหาจึงเป็นความเกิดข้ึนแห่งทุกข์ทั้งมวลอย่างแท้จริง เมื่อ
ความดับแห่งตัณหามีย่อมเป็นความดับแห่งทุกข์ทั้งมวลด้วย  เพราะด้วยเหตุปัจจัยให้เกิดตัณหาดับไป หมดไป สิ้น
ไป  ชาติ ชรา มรณะ เป็นต้น อันเป็นกองทุกข์ทั้งมวล จึงดับสิ้นไป   

ตามหลักพระพุทธศาสนา วิธีกำจัดตัณหา คือ ปฏิบัติตามหนทางแห่งอรยิมรรคมีองค์ ๘ ได้แก่ สัมมาทฏิฐิ 
สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีโว สัมมาวายาโม สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ 

ดังนั้น ด้วยเทสนาหาระ ๖ ประการ ที่ใช้เป็นหลักการอธิบายตีความพุทธพจน์คำว่า “ตัณหา” ได้อย่าง
ตรงประเด็น เห็นองค์ธรรม ผู้เข้าใจและลงมือปฏิบัติ ย่อมทำให้สามารถบรรลุพุทธประสงค์ตามคำสอน อันได้แก่ 
ความดับทุกข์ทั้งปวง คือ พระนิพพาน  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ปีที่ 23 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2561       -.9-    Vol 23 No.2 Jury – December 2018 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

 
 

บรรณานุกรม 
 

๑.ภาษาไทย 

มหามกุฏราชวิทยาลัย,  มูลนิธิ. (๒๕๕๙).พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
 (พิมพ์ครั้งที่ ๑๒).เล่มที่ ๔, ๑๗, ๒๔,๒๗,๓๐. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราช 
 วิทยาลัย. 
พระพรหมบัณฑิต. (๒๕๖๑). พระไตรปิฎกฉบับสากล : วิถีธรรมจากพุทธปัญญา.พระนครศรีอยุธยา : 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต).(๒๕๕๘).พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม.(พิมพ์ครั้ง 

ที่ ๓๐). กรุงเทพมหานคร :สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
กีรติ บุญเจือ. (๒๕๔๙).  อรรถปริวรรต คู่เวรคู่กรรม ปรัชญาหลังนวยุค. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ 
              แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
จำรูญ ธรรมดา.(๒๕๕๕).กระบวนการตีความพระพุทธพจน์ตามแนวของคัมภีร์เนตติ,(พิมพ์ครั้งที่ ๓). 

กรุงเทพมหานคร : หจก.ประยูรสาส์นการพิมพ์. 
ธงชัย แสงรัตน์. (๒๕๖๐).โยนิโสมนสิการ.กรุงเทพมหานคร : สาละพิมพการ. 
 
๒.สื่ออิเล็กโทรนิกส์ 

https://th.wikipedia.org/wiki/ตัณหา. สืบค้นข้อมลูเมื่อ๕ สิงหาคม ๒๕๖๑. 
thaihealthlife.com › สุขภาพจิต/ศาสนา › ตัณหา 3 อย่าง.สบืค้นข้อมูลเมื่อ ๕ สงิหาคม ๒๕๖๑. 

 

 

 

https://th.wikipedia.org/wiki/ตัณหา

