
ปีที่ 24 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2562        -.18-      Vol 24 No.1 January – June 2019 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

การพัฒนาสังคมด้วยหลักไตรสิกขา ของนักศึกษาช้ัน ปีที่ 4 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Social development through threefold principles of 4th year students 
Mahamakut Buddhist University 

 
ศรชัย  ท้าวมิตร1 

Sornchai Tawmit 
 
บทคัดย่อ 
 การวิจัยน้ี มุ่งศึกษาการพัฒนาสังคมด้วยหลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา ว่าจะช่วยพัฒนาสังคม
ได้มากน้อยเดียงใด โดยมีวัตถุประสงค์คือ ๑) เพื่อศึกษาบทบาทการพัฒนาสังคมของพระนักศึกษา  ๒)ศึกษา
หลักธรรมของพระพุทธศาสนาที่ใช้สำหรับพัฒนาสังคมคือ ศีลพัฒนา จิตพัฒนา และปัญญาพัฒนา และ ๓) เพื่อ
วิเคราะห์ปัจจัยที่มีผลต่อบทบาทในการพัฒนาสังคผลการวิจัยพบว่า 1.ศีลพัฒนา  คือการพัฒนาตนข้ันศีล ตั้งใจ
งดเว้นด้วยตนเอง (สัมปัตวิรัติ) สมาทาน คือการไปรับศีลจากพระภิกษุหรือสามเณรที่วัดใกล้บ้าน (สมาทานวิรัติ 2.
จิตพัฒนา การฝึกอบรมจิตให้เจริญงอกงามด้วยคุณธรรม, ให้มีความเข้มแข็งมั่นคง, เบิกบานสงบสุข, 3. ปัญญา
พัฒนา การพัฒนาตนให้มีความรู้ในวิชาการต่าง ๆ ทั้งทางโลกและทางธรรมการพัฒนาตนให้มีความรู้ตามหลักของ
พระพุทธศาสนามีอยู่ 3 วิธีคือ 1)จินตามยปัญญา การพัฒนาตนให้มีความรู้ด้วยการคาดคะเนหรืออนุมานตามหลัก
ตรรกวิทยานิรนัย (deductive logic) และตรรกวิทยาอุปนัย (inductive logic) 2)สุตมยปัญญา การพัฒนาตนให้
มีความรู้ด้วยการศึกษาเล่าเรียนตามที่รัฐบาลของแต่ละประเทศกำหนดให้เรียน 3)ภาวนามยปัญญา คือความรู้อัน
เกิดจากการฝึกอบรมและลงมือปฏิบัติจริง ในที่นี้หมายถึงการบำเพ็ญวิปัสสนา อันเป็นการศึกษาภาคปฏิบัติช้ันสูง
ของพระพุทธศาสนา ภาวนามยปัญญา ใช้กำจัดกิเลสอย่างละเอียดที่เรียกว่า อนุสัยและสังโยชน์ ซึ่งเป็นตะกอนใจ
หรือสนิมใจของมนุษย์ทุกคน การพัฒนาสังคมด้วยศีล 5 โดยเน้นให้เห็นความจำเป็นและความสำคัญของศีลแต่ละ
ข้อ เพราะศีลคือหลักประกันความรุนแรงและความปลอดภัยของสังคมเป็นกฎหมายใจ ใครก็ตามที่ได้รับการพัฒนา
ด้วยปัญญาอย่างถูกต้อง ย่อมจะรู้สิ่งทั้งหลายทั้งปวงตามความเป็นจริง ทั้งในระดับโลกิยปัญญาและโลกุตตรปัญญา 
 

คำสำคัญ:1.ศีลพัฒนา 2.จิตพัฒนา 3.ปัญญาพัฒนา 

 

 
1 อาจารย์พิเศษ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
Email: Sonchai@gmail.com 

 



ปีที่ 24 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2562        -.19-      Vol 24 No.1 January – June 2019 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ABSTRACT 

 This research aims to study the development of society by means of three basic 
principles: concentration, concentration, and wisdom to help society develop more or less. The 
purpose is 1) to study the role of social development of students. 2) To study the principles of 
Buddhism used for social development, namely, the Sila Pattana, Jatuporn and Panya Pattana; 
and 3) To analyze factors affecting the role of social development.The research found that 1) 
The precepts of development are the development of the precepts.  intentionally abstain from 
self (Verbal communication)  may be a little complicated if the person who wants to receive the 
precepts does not know the novice monk in the temple near his home.  2) mental development 
Psychic Development means mental training to flourish with virtue, to be strong, 3.) 
Developmental intelligence 1 Gin, based on intelligence, 2. Educate yourself to develop your 
knowledge by studying the courses that each government requires.3 Prayer for Wisdom is the 
knowledge that comes from training and practicing. Conclude 1.Social Development with the 5 
Precepts, emphasizing the necessity and importance of each of the sacraments 2 . Social 
development with meditation, it is found that the practice of meditation  has many limitations. 
3. The development of social inferiority is found to be a beneficiary of intellectualdevelopment. 
Occupation Turn into a property Recognized in the social circle. Anyone who has been properly 
developed with intelligence. I will know all things in the truth. Both in the logical and intellectual 
level. 

Keyword: 1 .  The precepts of development 2 .  mental development 3 .  Developmental 
intelligence 
 
ความเป็นมาและความสำคัญของปัญหา (Phenomena) 

เมื่อพระพุทธเจ้าเริ่มประกาศคำสอนของพระองค์  ภายหลังตรัสรู้นั้น    พระองค์ทรงส่งบรรดา พระสาวกให้
แยกกันไปแสดง “ พระธรรมที่พระองค์ทรงค้นพบ” ณ สถานที่ต่าง ๆ  ในชมพูทวีป “ เพื่อประโยชน์และความสุข
ของมหาชน ” นี้คือจุดเริ่มต้นของการพัฒนาสังคมตามแนวคิดของพระพุทธองค์ ซึ่งมีหลักการสำคัญอันเป็นหัวใจ
ของพระพุทธศาสนา คือ : การไม่ทำบาปทั้งปวง การทำกุศลให้เกิดข้ึน และการทำจิตให้ผ่องใส ประชาชนชาวชมพู
ทวีปนับตั้งแต่พระมหากษัตริย์จนถึงสามัญชนทุกชั้นวรรณะต่างพากันยอมรับแนวทางการพัฒนาเชิงปฏิรูปนี้ดว้ย
ความเต็มใจและด้วยศรัทธาสืบต่อกันเรื่อยมา 

พระเจ้าอโศกมหาราช  (272-232 ก่อน ค.ศ.) ได้น้อมรับแนวคิดของพระพุทธเจ้าสืบต่อมา ด้วยการส่ง
พระธรรมทูตหรือ  “ กองทัพธรรม ” ไปยังดินแดนต่าง ๆ  ในอาณาจักรอันเจริญรุ่งเรืองของกรีกโบราณ คือซีเรีย 
อียิปต์  และกรีก ( E.Ahmad-Shah,1997 : 51) และในประเทศต่าง ๆ  แถบเอเซีย คือ จีนเกาหลี  ญี่ปุ่น ลังกา  



ปีที่ 24 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2562        -.20-      Vol 24 No.1 January – June 2019 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

พม่า และไทย  (K.M.Munshi  & R.R. Diwakar, 1967 : 159-188) ในประเทศไทย ได้มีพระนักพัฒนาสังคม
หลายรูปผู้มีชื่อเสียงทั้งในอดีตและปัจจุบัน  ครูบาศรีวิชัยแห่งล้านนา  ได้เป็นผู้นำในการสร้างถนนขึ้นดอยสุเทพ  
หลวงตามหาบัว แห่งวัดป่าบ้านตาด จังหวัดอุดรธานี เป็นผู้นำในการตั้งกองทุน “ผ้าป่าช่วยชาติ ” หลวงพ่อจรัญ 
แห่งวัดอัมพวัน จังหวัดสิงห์บุรี ได้ช่วยพัฒนาสังคม ด้วยโครงการอบรมศีลธรรมแก่ประชาชน หลวงพ่อวิริยังค์ แห่ง
วัดธรรมมงคล กรุงเทพ ฯ ได้ก่อตั้งสถาบันชนบทพัฒนา  เพื่อผลิตนักออกแบบแฟช่ัน ส่งเสริมอุตสาหกรรมไทยด้วย
การเพิ่มคุณค่าและราคาให้แก่ผลิตภัณฑ์ของไทย 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  ซึ่งเป็นหน่วยงานของคณะสงฆ์ก็มีความมุ่งหมายเพื่อผลิตพระภิกษุ
สามเณร ออกไปพัฒนาสังคมตามอุดมการณ์ของพระพุทธศาสนาเช่นกัน  มหาวิทยาลัยน้ีได้ผลิตบัณฑิตทางศาสนา
มาจนถึงปัจจุบัน (2556) รวม 49 รุ่น และยังได้จัดกิจกรรมนอกหลักสูตรเชิง 

พัฒนาสังคม  ด้วย โครงการ “ โรงเรียนพระพุทธสาสนาวันอาทิตย์” และโครงการ “พระธรรมวิทยากร” 
ทั้งสองโครงการนี้ ใช้พระนักศึกษาอาสาสมัคร  โครงการแรกจัดสอนต้ังแต่ระดับประถมจนถึงระดับมหาวิทยาลัย
และประชาชนผู้สนใจทั่วไปภายในมหาวิทยาลัย ณ วัดบวรนิเวศวิหาร กรุงเทพมหานครส่วนโครงการที่สอง ใช้พระ
ธรรมวิทยากร ซึ่งเป็นพระนักศึกษาอาสาสมัครทุกช้ันปี ออกไปสอนตามโรงเรียนต่าง ๆ ทั้งระดับประถมและมัธยม  
ในเขตกรุงเทพมหานครและปริมณฑล 

พระนักศึกษา ในฐานะนักพัฒนาสังคมมือเปลา่นามว่า พระธรรมวิทยากร ผู้เพียบพร้อมไปด้วยการเสยีสละ
และยึดมั่นในอุดมการณ์แนวพุทธเหล่านี้  ได้รับการฝึกอบรมให้รู้เท่าทันสถานการณ์ต่าง ๆ  ของสังคม ก่อนออก
ปฏิบัติหน้าที่เพราะโลกปัจจุบัน ไม่มีพรมแดน ประชากรของแต่ละประเทศในแต่ละทวีปสามารถเดินทางไปมาหาสู่
กันและหรือ ติดต่อสื่อสารกันได้ด้วยเครื่องมือสื่อสารสมัยใหม่ คนเหล่านั้นนำเอาวัฒนธรรม ค่านิยม และระบบ
เศรษฐกิจแปลกใหม่ของตนมาด้วย และสิ่งเหล่านั้นก็แทรกซึมเข้าสู่สังคมไทยอย่างรวดเร็ว  ในรอบสิบปีที่ผ่านมา 
คนไทยซึ่งส่วนใหญ่เป็นเยาวชนในสังคมเมือง พากันหลงใหลคลั่งไคล ้ และลอกเลียน วัฒนธรรมต่างชาติเช่น แฟช่ัน
การแต่งกาย พฤติกรรมทางเพศวัฒนธรรมการบริโภค การแสดงออกทางดนตรี และการสื่อสารทางอินเตอร์เน็ต 
อันไม่พึงประสงค์ ค่านิยมและวัฒนธรรมซึ่งขัดต่อลักษณะนิสัยของคนไทยเหล่านี้ เปลี่ยนแปลงไม่ง่ายนักและต้อง 
ใช้พระธรรมวิทยากรซึ่งเป็นพระนักศึกษารุ่นใหม่ แนวคิดใหม่ เป็นผู้ช่วยขัดเกลา และลบล้างอย่างค่อยเป็นค่อยไป 

กิจกรรมนอกหลักสูตรของพระนักศึกษาในฐานะพระธรรมวิทยากร ได้สะท้อนถึงหน้าที่ของพระสงฆ์ยุค
ใหม่ในการช่วยพัฒนาสังคมโดยเน้นการพัฒนาศีลธรรมและจริยธรรมแนวพุทธในหมู่เยาวชนไทยตามสถานศึกษา
ระดับประถมและมัธยมดังกล่าวมาแล้ว จากการศึกษา (เสถียร  วิพรมหาและคณะ,2543 : 3-8 ) พบว่า มี
นักเรียนและโรงเรียนในเขตกรุงเทพมหานครและปริมณฑลที่ต้องการเข้าร่วมโครงการเพิ่มขึ้นเรื่อย ๆ  ในแต่ละปี 
วิชิต  วงศ์สายตา ( 2544 ) พบว่า พระธรรมวิทยากร ของมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย มีความสามารถใน
การสอนวิชาพระพุทธศาสนาอยู่ในระดับปานกลาง ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับ อายุ พรรษา ความรู้ภาษาบาลี ชั้นปีที่กำลัง
ศึกษา ช้ันปีที่สอน ประสบการณ์ในการสอนและการฝึกอบรม การศึกษาของพระมหาวิโรจน์  ธาราพุฒ (2544) ช้ี
ว่า การปฏิบัติหน้าที่ต่อสังคมของพระธรรมวิทยากร ซึ่งเป็นพระนักศึกษาอาสาสมัคร ของมหาวิทยาลัยมหามกุฏ
ราชวิทยาลัย ได้ช่วยปลุกจิตสำนึกของเยาวชนที่เป็นนักเรียนให้มีเมตตาปรารถนาดีต่อกัน ให้รักความเป็นธรรมชาติ



ปีที่ 24 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2562        -.21-      Vol 24 No.1 January – June 2019 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ให้รู้จักติดต่อประสานงานกับคนอื่น  ด้วยมารยาทอันดีงาม นอกจากนี้ พระธรรมวิทยากรยังได้มีส่วนทำให้วัด บ้าน
และโรงเรียนร่วมมือกันใกล้ชิดอีกด้วย จากการศึกษาของอรรถชัย สกลสุภาภรณ์ (2542) พบว่า พระสงฆ์ได้ช่วย
พัฒนาสังคมในด้านต่าง ๆ 4 ด้านคือ ด้านสวัสดิการ  ด้วยการจัดนันทนาการทางโทรทัศน์ จัดลานวัดเป็นลานกีฬา
และให้ที่พักอาศัยช่ัวครั้งช่ัวคราว ด้านจริยธรรม โดยการฝึกสมาธิ  อบรมศีลธรรมทุกวันธรรมสวนะ ให้กวาดลาน
วัด ด้านการศึกษา ด้วยการจัดหาครูพิเศษมาสอนเสริมให้รางวัลเด็กนักเรียนที่เรียนดีสอนให้เด็กเห็นคุณค่าและ
ความสำคัญของการศึกษา ด้านอาชีพ ด้วยการสนับสนุนให้เด็กได้ฝึกอาชีพสมัยใหม่ เรียนรู้สมุนไพร เรียนรู้
การแพทย์แผนโบราณ  และสอนให้เด็กเห็นคุณค่าและความสำคัญของอาชีพสุจริต 

งานวิจัยทั้งหมดที่กล่าวมาข้างต้นน้ี  ต่างก็ช้ีว่า การพัฒนาสังคมด้วยหลักศีลธรรมและจริยธรรมที่บรรดา
พระภิกษุสงฆ์และพระนักศึกษาเข้าไปมีส่วนร่วมนั้น สอดคล้องกับหลักการที่องค์การสหประชาชาติ (พระธรรม
ปิฎก , 2542 : 1 ) แนะนำให้ดำเนินการทั้งยังเป็นไปตามแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติของไทยด้วย  
ตามแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับที่ 9 (2545 –2548) ถือว่า คนคือศูนย์กลางของ การพัฒนา 
เน้นการพัฒนาสมดุลระดับบุคคล สังคม เศรษฐกิจและสิ่งแวดล้อมซึ่งสอดคล้องกับหลักธรรมของพระพุทธศาสนา
คือ การพัฒนากายและวาจาให้เป็นที่พึงประสงค์ (ศีล) การพัฒนาจิตให้สมบูรณ์ด้วยสติและสัมปชัญญะ (สมาธิ) 
และการพัฒนาปัญญาให้คมกล้า สามารถแก้ปัญหาส่วนตัวและส่วนรวมได้ (ปัญญา) ซึ่งเป็นการพัฒนาจากหน่วย
ย่อย คือตนเองก่อนไปพัฒนาผู ้อื ่นและพัฒนาคนก่อนพัฒนาวัตถุ ท ั ้งหมดนี ้ค ือความมุ ่งหมายสำคัญของ
พระพุทธศาสนาในการพัฒนาสังคม อันจะนำไปสู่การพัฒนาที่ยั่งยืนต่อไป 

วัตถุประสงค์การวิจัย (objective) 
1. เพื่อศึกษาบทบาทการพัฒนาสังคมของพระนักศึกษา 

      2. เพื่อศึกษาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่พระนักศึกษาใช้ สำหรับพัฒนาสังคม คือศีลพัฒนา จิต
พัฒนาและปัญญาพัฒนา 
      3. เพื ่อศึกษารูปแบบการพัฒนาสังคมอื ่น รวมทั้งปัญหาและข้อเสนอแนะในการพัฒนาสังคมด้วย
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
ขอบเขตของการศึกษา (Scope of study) 

1.ขอบเขตด้านพื้นที่ที่ใช้ศึกษา คือมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ส่วนกลาง ศาลายา นครปฐม 
2.ขอบเขตของประชากร คือ พระภิกษุ-สามเณรที่กำลังศึกษาในชั้นปีที่ 4 ทุกคณะวิชา ปีการศึกษา 

2556-7 ส่วนกลาง จำนวน  52 รูป 
3.ขอบเขตของเนื้อหา คือ บทบาทในการพัฒนาสังคมด้วยศีลพัฒนา จิตพัฒนาและปัญญาพัฒนา 

 
วรรณกรรมและผลงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง (Literature Review) 



ปีที่ 24 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2562        -.22-      Vol 24 No.1 January – June 2019 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

 เพื่อให้การศึกษาภาคทฤษฎีวิชาการของการวิจัยเรื่อง “การพัฒนาด้วยหลักไตรสิกขา : ศึกษาเฉพาะกรณี
พระนักศึกษาช้ัน ปีที่ 4 ปีการศึกษา 2556 มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ส่วนกลาง ” บรรลุวัตถุประสงค์
ที่ตั้งไว้  ผู้วิจัยจึงได้วางกรอบการศึกษาไว้ ดังนี้ 
11. บทบาทของพระนักศึกษาในฐานะพระธรรมวิทยากร 

พระธรรมวิทยากร  คือพระนักศึกษาอาสาสมัครเพื่อเผยแผ่พระพุทธศาสนานอกสถานที่ สังกัดหน่วยงาน
พระธรรมวิทยากร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย จัดตั้งขึ้นและดำเนินงานโดยพระนักศึกษาผู้เสียสละและ
ห่วงใยสังคมตั้งแต่ปี พ.ศ. 2509  นับถึงปัจจุบัน เป็นเวลาถึง 37 ปีแล้ว 
 งานของพระธรรมวิทยากรเป็นกจิกรรมนอกหลกัสตูรและเป็นงานเผยแผพ่ระพทุธศาสนาเชิงรุกด้วยการสง่
พระนักศึกษาอาสาสมัครจำนวน 150  รูป ซึ่งได้รับการฝึกอบรมวิธีการถ่ายทอดพระพุทธธรรมอย่างเหมาะสม ไป
สอนวิชาพระพุทธศาสนา ตามหลักสูตรกระทรวงศึกษาธิการในโรงเรียนทั ้งระดับประถมและมัธยมในเขต
กรุงเทพมหานครและปริมณฑล จำนวน 120  โรงเรียน (สถิติปีการศึกษา 2556 หน่วยงานพระธรรมวิทยากร 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย) 
 
วิธีการเผยแผ่พระพุทธธรรมของพระธรรมวิทยากร มี 3  วิธี คือ 

1. สอนในช้ันเรียนตามหลักสูตรของกระทรวงศึกษาธิการที่กำหนดให้ตามช้ันปี 
2. บรรยาย  ปาฐกถา  ถาม-ตอบ โดยรวมนักเรียนหลาย ๆ ช้ันปี ในห้องประชุมของโรงเรียน 
3. อบรมด้วยการจัดกิจกรรมเชิงปฏิบัติ เข้าค่ายคุณธรรมระยะสั้น 1 – 4 วัน หรือ 7 วัน ทั้งนี้แล้วแต่

เวลาจะอำนวยกิจกรรมนอกหลักสูตรดังกลา่วนี้  เป็นไปตามพระพุทธปณิธาน เมื่อพระองค์ทรงสง่พระ
สาวกไประกาศพระศาสนาครั้งแรก “เพื่อประโยชน์และความสุขของมหาชนและเพื่ออนุเคราะห์
ชาวโลก” โดยใจความก็คือ เพื่อพัฒนาสังคม นั่นเอง 

12. บทบาทของพระสงฆ์ในการพัฒนาสังคม 
พระสงฆ์ คือพระภิกษุสามเณรที่ได้รับการบรรพชาอุปสมบทถูกต้องตามพระธรรมวินัย กฎหมาย 

และกฏระเบียบของมหาเถรสมาคม 
 พระสงฆ์มีบทบาทหน้าที่ตั้งแต่วินาทีแรกที่ได้รับการบรรพชาอุปสมบทเลยที เดียว เป็นบทบาทหน้าที่
โดยตรงและบังคับ บทบาทส่วนน้ีของพระสงฆ์เป็นเรื่องเกี่ยวกับพระธรรมวินัย และบทบาทส่วนที่ 2 เป็นบทบาท
เชิงเสียสละ คือบทบาทต่อสังคม 
 บทบาทหรือหน้าที่ส่วนตัวของพระสงฆ์  ถือว่าเป็นบทบาทสำคัญที่สุดในชีวิตของพระสงฆ์ที่ไม่อาจเพิกเฉย
หรือละเลยได้ บทบาทส่วนนี้เรียกว่า ไตรสิกขา  ที่พระสงฆ์จะต้องประพฤติและปฏิบัติตราบใดที่ยังเป็นพระเสข
บุคคล คือยังไม่บรรลุมรรคผล ไตรสิกขา คือข้อกำหนดที่พระสงฆ์จะต้องศึกษาและปฏิบัติตามมี 3 อย่าง (ที.ปา. 
11 / 228 / 231 ;  อัง.ติก. 20 / 521 / 294) ดังนี้ 
 1.  สีลสิกขา  พระสงฆ์ต้องศึกษาและปฏิบัติตามศีล  227  ข้อ และธรรมะอีก  84,000  พระธรรมขนัธ์ 
ซึ่งก็รวมอยู่ใน ศีล สมาธิ และปัญญา นี่เอง  การรักษาศีลและปฏิบัติธรรมของพระสงฆ์เป็นการพัฒนาตนขั้นแรก
และเป็นไปเพื่อละกิเลสอย่างหยาบ คือ โลภะ  โทสะ  และโมหะ หรือ ราคะ โทสะ  และโมหะ   เมื่อพระสงฆ์รักษา



ปีที่ 24 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2562        -.23-      Vol 24 No.1 January – June 2019 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ศีลได้บริสุทธิ์บริบูรณ์แล้ว จิตก็จะเบิกบานสบายใจ ไม่เดือดร้อนใจ ไร้วิปฏิสาร  ศีลที่บริสุทธิ์ใช้เป็นฐานในการ
ฝึกอบรมจิตต่อไป 
 2.  จิตสิกขา  พระสงฆ์ต้องฝึกอบรมจิตของตนให้สงบและเป็นสมาธิ ไม่กระสับกระส่าย กระวนกระวาย 
การฝึกสมาธิของพระสงฆ์  เป็นการพัฒนาตนขั้นสำคัญเพราะจิตใจเป็นตัวกระตุ้นทำให้เกิดพฤติกรรมทั้งทางกาย
และวาจาและเป็นไปเพื่อกำจัดกิเลสอย่างกลางคือนิวรณ์  5 อย่าง ได้แก่ กามฉันทะ พยาบาท ถีนมิทธะ อุทธัจจะ
กุกกุจจะ  และวิจิกิจฉา  เมื่อจิตเป็นสมาธิแล้วก็ใช้เป็นฐานในการศึกษาหรือเจริญวิปัสสนาต่อไป 
 3.  ปัญญาสิกขา   พระสงฆ์ต้องฝึกเจริญวิปัสสนาเพื่อให้ปัญญาแก่กล้า ไม่ตกเป็นทาสของกิเลสตัณหา  
การเจริญวิปัสสนาของพระสงฆ์  เป็นการพัฒนาตนให้เกิดความรู้แจ้งเห็นจริงในสภาวธรรมทั้งหลายและเป็นไปเพื่อ
กำจัดกิเลสอย่างละเอียดคือ  อนุสัย  7  อย่างและสังโยชน์  10 อย่าง 
 บทบาท 3 ประการดังกล่าวมานี้  เป็นหน้าที่โดยตรงของพระสงฆ์แต่พระสงฆ์ในปัจจุบัน โดยเฉพาะใน
สังคมเมือง มักปฏิบัติได้พอประมาณเพียงแต่ในศีลสิกขาเท่านั้น  ส่วนสิกขาข้อ 2  และข้อ 3  ปฏิบัติได้น้อยมาก 
 บทบาทส่วนที่  2  ของพระสงฆ์คือบทบาทต่อสังคม เนื่องจากพระสงฆ์ต้องดำรงชีพโดยอาศัยปัจจัย  4 
จากพุทธศาสนิกชนผู้มีศรัทธา  พระสงฆ์จึงมีปฏิสัมพันธ์กับคนเหล่าน้ันอย่างหลกีเลี่ยงไม่ได้ ในตอนเช้าพระสงฆ์ต้อง
ออกบิณฑบาต และถ้าอุบาสก อุบาสิกา นำอาหารบิณฑบาตมาถวายที่วัด  พระสงฆ์ต้องให้เขาสมาทานศีล  5  
ก่อนฉันเช้า และให้พรหลังฉันเช้าเสร็จแล้ว   การปฏิบัติหน้าที่ดังกล่าว เป็น “ กิจวัตรประจำวัน” ของพระสงฆ์
เป็นการพัฒนาสังคมตามปกติและจำกัดพื้นที่   
 แต่ในปัจจุบันนี ้พระสงฆ์พัฒนาสังคม  โดยใช้บทบาทเชิงรุกมากขึ ้น  กล่าวคือเข้าไปพัฒนาสังคม
กลุ่มเป้าหมายโดยตรง และใช้วิธีการต่าง ๆ  ดังต่อไปนี ้

1) เป็นครูสอนวิชาพระพุทธศาสนาในโรงเรียนทั้งในภาครัฐและเอกชน   
2) เป็นพระธรรมจาริกคือ  เดินทางไปเผยแผ่ธรรมยังกลุ่มเป้าหมาย ด้วยการแสดงพระธรรมเทศนาบ้าง 

ปาฐกถา บ้าง  ฝึกอบรมสมาธิบ้าง  เป็นต้น 
3) ปาฐกถาธรรมทางวิทยุและโทรทัศน์ทุกวันพระและวันอาทิตย์ 
4) จัดรายการธรรมะทางวิทยุเป็นประจำ 
พระศรีวิสุทธิโมลี  (อ้างในเสถียร วิพรมหาและคณะ  2543 :  49-50 )  ได้กล่าวถึงบทบาทของพระสงฆ์ 
ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาไว้ดังนี้ 
1. เป็นพระธรรมทูต ไปเผยแผ่ธรรมและสงเคราะห์ประชาชน เป็นครั้งคราวประมาณ 1 – 3 เดือน ใน

ภาคฤดูร้อน  โดยมีกรมการศาสนาและมหาวิทยาลัยสงฆ์ทั้ง 2  แห่ง ให้การสนับสนุน   
2. เป็นพระธรรมจาริก  โดยกรมการศาสนาให้การสนับสนุน ด้วยการส่งพระนิสิตนักศึกษา ของ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัยร่วมกับพระภิกษุสามเณรภาคเหนือ ไปอบรมและ
สงเคราะห์ชาวเขาในภาคเหนือ และภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ปีละประมาณ 2 – 3 เดือน   

3. เป็นผู้อบรมจริยธรรมตามโรงเรียนต่าง ๆ ในเขตกรุงเทพ ฯ และปริมณฑล โดยมีกรมการศาสนาเป็น
ศูนย์กลางการประสานงาน 

4. เป็นผู้เผยแผ่ธรรมทางวิทยุ  และโทรทัศน์ ด้วยการแสดงปาฐกถาธรรมในวันพระและวันอาทิตย์ 



ปีที่ 24 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2562        -.24-      Vol 24 No.1 January – June 2019 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

5. เป็นผู้มีส่วนร่วมในการเขียนบทความธรรมะ ในวารสารและนิตยสารเผยแผ่ธรรมของหน่วยงานต่าง ๆ 
เช่น พุทธจักร เสียงธรรม ปัญญาจุกษุ เป็นต้น 

6. เป็นพระธรรมทูตฝ่ายต่างประเทศ โดยมีรัฐ เป็นผู้อุปถัมภ์  
ภาระหน้าที่ดังกล่าวมาทั้งหมดของพระสงฆ์ล้วนแต่ช้ีว่า พระสงฆ์เป็นผู้มีบทบาทสำคัญในการ 

พัฒนาสังคมทั้งโดยตรงและโดยอ้อม ทั้งที่เป็นการส่วนตัวและเป็นทางราชการ 
1.1 หลักธรรมของพระพุทธศาสนาท่ีใช้ในการพัฒนาสังคม 

ธรรมะของพระพุทธศาสนามีมากถึง 84,000  พระธรรมขันธ์  แต่ก็รวมอยู่ในอริยมรรค  8 ประการ 
นั่นเองและอริยมรรค  8  ประการนี้ โดยหลักปฏิบัติแล้วก็รวมอยู่ในหลักการย่อ ๆ ที่เรียกว่า ไตรสิกขา คือ ศีล  
สมาธิ และปัญญา  ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงใช้พัฒนาสังคมชมพูทวีปอย่างประสบผลสำเร็จมากว่า 2540  ปีแล้ว และ
จะยังใช้ได้ผลทุกหนทุกแห่ง ตราบใดที่ยังมีผู้ปฏิบัติตามอย่างจริงจังและต่อเนื่อง 
 หลักคำสอนสำคัญอันเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนานี้  เรียกชื่อให้เหมาะกับยุคสมัยตามลำดับว่า ศีล
พัฒนา (สีลภาวนา) จิตพัฒนา (จิตภาวนา) และปัญญาพัฒนา (ปัญญาภาวนา) (อัง. ปัญจก. 22 / 79 / 121) 

(1) ทำให้ชีวิตมีความสุขและความสงบมากขึ้น  (พระศรีวิสุทธกวี,2521: 3-4) 
ประโยชน์ทางธรรม 
(1) กำจัดกเิลศหรือขยะใจที่เรียกว่านิวรณ์ได้หรืออย่างน้อยก็เบาบางลง 
(2) บรรลุธรรมได้ถึงขั ้นฌาน และอาจได้คุณธรรมพิเศษที่เรียกว่าอภิญญา เช่นรู ้เหตุการณ์

ล่วงหน้า  อ่านใจคนอื่นได้เป็นต้น 
(3) ใช้เป็นฐานของการเจริญวิปัสสนาหรือการพัฒนาปัญญาข้ันสูงต่อไป 

i. ประโยชน์ของปัญญาพัฒนา 
ii. ประโยชน์ทางโลกหรือทางสังคม 

(1) ใช้ประกอบอาชีพเพื่อหาเลี้ยงตนและครอบครัว 
(2) เปลี่ยนเป็นทรัพย์ได้ 
(3) ได้รับการยกย่อง และมีเกียรติมีศักดิ์ศรีในวงสังคม 
(4) ใช้เป็นฐานของการเลื่อนยศ ตำแหน่งและเงินเดือนตามระดับวุฒิการศึกษา 
(5) ผู้มีปัญญาย่อมเป็นผู้องอาจเมื่อเข้าสังคม 

 
ประโยชน์ทางธรรม 
(1) กำจัดกิเลส ประเภทอนุสัยซึ่งเป็นตะกอนใจหรือสนิมใจ 
(2) ความทุกข์ลดลง ความสุขเพิ่มข้ึน 
(3)  คลายความยึดมั่นในสิ่งทั้งหลายทั้งปวงไม่วุ่นวายเดือดร้อนไปตามกระแสของโลก 
(4) จิตใจมั่นคงรู้ทันความเป็นจริงของสิ่งทั้งหลายไม่ฟูข้ึนหรือยุบลงตามอำนาจของโลกธรรม 
(5) เห็นแก่ตัวน้อยลงบำเพ็ญประโยชน์เพื่อผู้อื่นมากข้ึน 
(6) จิตมีคุณธรรมหรือมีคุณภาพสูงข้ึนตามข้ันแห่งการปฏิบัติ 
(7) เข้านิโรธสมาบัติอันเป็นความสุขสุดยอดในช้ันน้ีได้ 



ปีที่ 24 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2562        -.25-      Vol 24 No.1 January – June 2019 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

(8) บรรลุเป็นพระอริยบุคคลอันเป็นเนื้อนาบุญของโลกได้ 
(9) ได้รับรสแห่งอริยผล อันเกิดจากการหลุดพ้นจากกิเลส 
(๑0) บรรลุพระนิพพานได้ (ฐิตวัณโณ  ภิกขุ  ,2531 : 3 ) 

ผู้ได้รับการพัฒนาด้วยปัญญาอย่างถูกต้อง ย่อมจะรู้สิ่งทั้งหลายทั้งปวงตามความเป็นจริง ทั้งในระดับโลกีย
ปัญญาและโลกุตตรปัญญา 
 
ผลการวิจัย 

แนวความคิดเก่ียวกับการพัฒนาตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา 
 การพัฒนาสังคมตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา คือ ศีลพัฒนา จิตพัฒนา และ ปัญญาพัฒนา การ

พัฒนาเศรษฐกิจของไทยในช่วง 3 ทศวรรษที่ผ่านมา ได้มีส่วนทำลายสังคมและวัฒนธรรมไทยโดยไม่ได้ตั้งใจไม่มาก
ก็น้อย  การพัฒนาดังกล่าวทำให้คนไทยส่วนใหญ่เห็นวัตถุสำคัญกว่าจิตใจหรือศีลธรรม คนส่วนใหญ่พยายาม
แสวงหาความร่ำรวยโดยไม่คำนึงถึงความถูกต้องตามศีลธรรม คนที่ร่ำรวย มีบ้านหลังใหญ่ มีรถยนต์น่ังคันหรู และมี
โทรศัพท์มือถือยี่ห้อติดตลาดราคาแพง  มักได้รับการยกย่องนับถือในวงสังคมและถูกจัดอันดับว่า เป็นพวก “ไฮโซ  
ไฮคลาส” และคนอื่น ๆ  ก็พยายามทำตามเพื่อให้มีหน้ามีตาในสังคมยุคใหม่ คนหนุ่มสาวในชนบททั่วทุกภาคของ
ไทย พากันละทิ้งถ่ินฐานที่เคยให้ความอบอุ่นของตน เข้าสู่ตลาดแรงงานในเมืองใหญ่ ๆ ที่มีสถานประกอบการเชิง
เศรษฐกิจและโรงงานอุตสาหกรรมตั้งอยู่ ปล่อยให้เด็ก ๆ  และคนเฒ่าคนแก่ เฝ้าบ้านด้วยใบหน้าที่หมองคล้ำ แววตา
ไร้ความสุข เพราะครอบครัวไม่ได้อยู่กันพร้อมหน้า  
 สภาวะการดังกล่าว เข้าใจกันว่า เกิดจากการพัฒนาสังคมโดยใช้เศรษฐกิจนำหน้า แม้ความก้าวหน้าทาง
เศรษฐกิจดูจะกระเตื้องขึ้น แต่ปัญหาหลายอย่างก็ยังไม่ได้รับการแก้ไขกลับจะเพิ่มความรุนแรงมากขึ้นด้วยซ้ำ  เช่น
ปัญหาอาชญากรรม ปัญหาความยากจน ปัญหาหญิงชายขายตัว และปัญหาความเครียดของผู้คนในสังคมเมือง
ขนาดใหญ่ อาจกล่าวได้ว่าย่ิงพัฒนาก็ยิ่งสร้างปัญหา เพราะเราเดินตามโลกตะวันตกที่เน้นเศรษฐกิจทุนนิยมเชิงวัตถุ  
ประเทศไทยจึงประสบปัญหาสังคม อันเนื่องมาจากการ ต้องปรับตัวให้ทันกระแสความเปลี่ยนแปลงและความ
แปลกใหม่ของสังคม เทคโนโลยีสารสนเทศ   
  กระแสโลกาภิวัตน์  ดังกล่าว ทำให้หนุ่มสาวสมัยใหม่หลงใหลคลั่งใคล้จนลืมศาสนาและวัฒนธรรมอันดี
งามของตนที่ได้ช่วยให้สังคมไทยอยู่กันอย่างสงบสุขมาช้านาน เพราะเขาเข้าใจว่าเศรษฐกิจทำให้คนเป็นสุข ส่วน
ศาสนาและวัฒนธรรมทำให้คนคร่ำครึและงมงาย  
       อย่างไรก็ตาม การพัฒนาทางวัตถุควรจะทำควบคู่กันไปพร้อมกับการพัฒนาทางจิตใจ หรือศีลธรรม
พระพุทธเจ้าทรงเน้นการพัฒนาทั้งทางวัตถุและจิตใจ เพราะคนทุกคนต้องพึ่งพาอาศัยเศรษฐปัจจัยขั้นพื้นฐานใน
การดำรงชีพคือ อาหาร เสื้อผ้า ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค อย่างไรก็ตาม ความต้องการปัจจัย 4 ของคนไม่มีที่
สิ้นสุด เมื่อเขาสนองความต้องการอย่างหนึ่งได้แล้ว ความต้องใหม่ก็เกิดตามมา และเขาก็ต้องสนองความต้องการ
เรื่อยไปไม่มีที่สิ้นสุด แต่เขาไม่สามารถสนองความต้องการทุกอย่างของตนได้ ดังนั้นเขาจึงเป็นทุ กข์ ความทุก
ผลักดันให้เขาทำทุกอย่าง เพื่อให้ได้สิ่งที่เขาต้องการ ความวุ่นวายและความรุนแรงก็เกิดขึ้น จนกลายเป็นปัญหา
สังคม การแก้ปัญหาสังคมของพระพุทธศาสนาใช้หลักธรรม 3 ประการ คือ ศีล สมาธิ และปัญญา โดยมุ่งให้คน



ปีที่ 24 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2562        -.26-      Vol 24 No.1 January – June 2019 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ทั้งหลายสงบกายและวาจา สงบจิตไม่คิดฟุ้งซ่านไปก่อปัญหาและใช้ปัญญาเป็นเครื่องวิเคราะห์แยกถูกแยกผิด  
เรียกตามหลักวิชาการสมัยใหม่ว่า ศีลพัฒนา จิตพัฒนา และปัญญาพัฒนา 
 
อภิปรายผล 
 จากการวิเคราะห์จากแบบสอบถามและการสัมภาษณ์พระนักศึกษา พอสรุปได้ดังนี้ 
 1) ศีลพัฒนา  คือการพัฒนาตนข้ันศีล หมายถึงข้อปฏิบัติสำหรับควบคุมพฤติกรรมทางกายและวาจาให้
เป็นปกติ ในที่นี้ หมายถึงศีล 5 หรือ เบญจศีล ซึ่งเป็นหลักปฏิบัติประจำวันของพุทธศาสนิกชนทุกวัน การพัฒนา
ตนด้วยศีล กระทำได้ง่ายมาก ด้วยวิธีการ 2 อย่าง ตามความสะดวกและความสมัครใจของผู้มีศรัทธา คือ  
               1. ตั้งใจงดเว้นด้วยตนเอง (สัมปัตวิรัติ) ด้วยการเปล่งเสยีงหรือเพียงแต่คิดในใจว่าจะไม่ละเมิดศีลห้าข้อ
และถ้าละเมิดข้อใดข้อหนึ่งในภายหลังก็อธิษฐานงดเว้นใหม่ ศีลก็จะเกิดข้ึนโดยอัตโนมัติ วิธีนี้เหมาะสำหรับผู้อยู่ไกล
วัด และมีภาระกิจรัดตัว  
          2. สมาทาน คือการไปรับศีลจากพระภิกษุหรือสามเณรที่วัดใกล้บ้าน (สมาทานวิรัติ) การศีลวิธีที่ ๒ นี้อาจ
มีความยุ่งยากเล็กน้อยถ้าผู้ต้องการรับศีลไม่รู้จักพระภิกษุสามเณรในวัดใกล้บ้านตนวิธีที ่สะดวกที่สุดก็คือไป
สมาทานในวันธรรมสวนะหรือวันพระ ๘ ค่ำ และหรือ ๑๕ ค่ำ เพราะในวันดังกล่าวมีการถวายทานรักษาศีลและฟัง
ธรรมเทศนาในวัดแทบจะทุกวัด โดยเฉพาะในสังคมเมือง ส่วนในชนบทนั้นพุทธศาสนิกชนส่วนมากรู้จักวัดและพระ
ในวัดประจำหมู่บ้านของตนดีอยู่แล้วและได้รับการพัฒนาด้วยศีล ๕ อยู่ในข้ันที่เรียกได้ว่า อุบาสก-อุบาสิกา ทีเดียว 
 2.) จิตพัฒนา   

จิตพัฒนา  หมายถึงการฝึกอบรมจิตใหเ้จริญงอกงามด้วยคุณธรรม, ให้มีความเข้มแข็งมั่นคง, เบิกบาน, สงบสุข
, ผ่องใสด้วยความเพียร ด้วยสติและสมาธิ (พระราชวรมุนี , 2528 :  202, 302) 

เนื่องจากธรรมชาติของจิตมีลักษณะดิ้นรน กวัดแกว่ง ห้ามยาก ฝึกยากเที่ยวไปไกลและแส่หาอารมณ์ คือ รูป
เสียง กลิ่น รส และสัมผัส ที่น่าปรารถนา น่าใคร่ น่าพอใจ เราจึงจำเป็นต้องฝกึและอบรมจติให้แน่วแน่อยู่กับทีไ่มใ่ห้
แส่หาอารมณ์ดังกล่าว  เพราะจิตที่ไม่แน่วแน่มักจะฟุ้งซ่าน ว้าวุ่น กระสับกระสา่ย และถ้าควบคุมไม่ได้ เจ้าของจิตก็
จะต้องเป็นทุกข์ การพัฒนาจิตก็เพื่อหลีกเลี่ยงความทุกข์และสร้างความสุขข้ึนมาภายในใจของตน เมื่อใจมีความสุข 
กายก็พลอยสุขไปด้วย การทำงานก็จะมีประสิทธิภาพและถ้าทุกคนปฏิบัติเหมือน ๆ กัน ก็เท่ากับได้พัฒนาสังคมไป
แล้ว ครึ่งหนึ่ง 
         3.) ปัญญาพัฒนา  

ปัญญาพัฒนา คือการพัฒนาตนให้มีความรู้ในวิชาการต่าง ๆ  ทั้งทางโลกและทางธรรมการพัฒนาตนให้มี
ความรู้ตามหลักของพระพุทธศาสนามีอยู่ 3 วิธีคือ  
              3.1 จินตามยปัญญา  การพัฒนาตนให้มีความรู้ด้วยการคาดคะเนหรืออนุมานตามหลักตรรกวิทยา
นิรนัย (deductive logic) และตรรกวิทยาอุปนัย (inductive  logic)  
       3.2  สุตมยปัญญา การพัฒนาตนให้มีความรู้ด้วยการศึกษาเล่าเรียนตามที่รัฐบาลของแต่ละประเทศ
กำหนดให้เรียนในประเทศไทย               
                3.3 ภาวนามยปญัญา คือความรู้อันเกิดจากการฝึกอบรมและลงมอืปฏิบัตจิรงิในที่นี้หมายถึงการ
บำเพ็ญวิปัสสนาอันเป็นการศึกษาภาคปฏิบัติช้ันสูงของพระพุทธศาสนาภาวนามยปัญญาใช้กำจัดกิเลสอย่าง



ปีที่ 24 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2562        -.27-      Vol 24 No.1 January – June 2019 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ละเอียดที่เรียกว่าอนุสัยและสังโยชน์ซึง่เป็นตะกอนใจหรือสนิมใจของมนุษย์ทุกคน 
 

ข้อเสนอแนะ 

1 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
ผู้วิจัยมีความเห็นว่าควรพัฒนาองค์กรที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาสังคมให้เป็นแบบอย่างที่ดี เพราะถ้า

องค์กรการพัฒนาสังคมไม่มีคุณธรรมจริยธรรมแล้วยากที่จะพัฒนาส่วนอื่น ๆ ของสังคมได้ 

2. ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติ 

ควรจัดการให้มีการจัดการด้านองค์ความรู้เพื่อพัฒนาสังคมให้เป็นสังคมที่มีคุณธรรมจริยธรรม ที่เห็น
เป็นรูปธรรม ไม่ว่าจะเป็นด้านการปฏิบัติแนวทางการปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา  

3. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
ผู้วิจัยขอเสนอแนะการทำวิจัยครั้งต่อไป 2 เรื่อง คือ 

๑. ศึกษาหลักการปฏิบัติในหลักไตรสิกขา เพื่อกำหนดเป็นหลักปฏิบัติทางสังคม 
๒. ศึกษาการผลกระทบหรือปัจจัยที่มีผลต่อการปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาทาง 

สังคม เพื่อการพัฒนาสังคมต่อไป 

 
เอกสารอ้างอิง 

 
ฐิตวัณโณ ภิกขุ. (2531). วิปัสสนาภาวนา, คณะศิษย์กรรมฐานจัดพิมพ์ถวาย พระศรีวิสุทธิกวี  วัดโสมนัสวิหาร ใน

วโรกาสได้รบัพระราชทานเลือ่นมรณศักดิท์ี่  “ พระราชวิสุทธิกวี”, กรุงเทพ ฯ :ร.พ. สุทธิสารการพิมพ์.  
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย,  แถลงการณ์ 50 ป ี กจิการสภาการศึกษามหามกุฏราชวิทยาลัยในพระบรม

ราชูปถัมภ์, กรุงเทพ ฯ  :  ห้างหุ้นส่วนจำกัด โรงพิมพส์รุวัฒน์, 2539 
วิชิต    วงศ์สายตา,  การศึกษาสมรรถภาพการสอนวิชาพระพุทธศาสนาของพระธรรมวิทยากรจากมหาวิทยาลัย

มหามกุฏราชวิทยาลัย,  มหาบัณฑิตวิทยานิพนธ์  สาขาวิชาการศึกษาผู้ใหญ่และการศึกษาต่อเนื่อง, 
มหาวิทยาลัยศิลปากร,  2544   

วิโรจน์   ธาระพุฒ , พระมหา, ศึกษาการปฏิบัติหน้าที่ต่อสังคมด้านการพฒันาจริยธรรมของพระธรรมวิทยากร 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, มหาบัณฑิตวิทยานิพนธ์ สาขาสังคมสงเคราะห์ศาสตร์, 2544 

วิสุทธิมรรคแปล 3/ 1 ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย, กรุงเทพ ฯ :  โรงพิมพม์หามกุฏราชวิทยาลัย ในพระบรม
ราชูปถัมภ์, 2514 

เสถียร วิพรมหาและคณะ,  รายงานการวิจัยเรื่อง บทบาทของพระธรรมวิทยากรกับการสอนวิชาพระพุทธศาสนา
ในกรุงเทพมหานคร, สถาบันวิจัยญาณสังวร มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, เอกสารอัดสำเนาเย็บ
เล่ม, 2543 



ปีที่ 24 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2562        -.28-      Vol 24 No.1 January – June 2019 
 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน์                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

E. Ahmad- Shah, Buddhism and  Cristian  Faith,  India,   Lucknow : The  Lucknow  Publishing  
Houses , 1997     

K.M. Munshi and R.R. Diwakar, Bhagawan Buddha, India,  Bombay :  Associated    Advertisers  &  
Printers , 1967  

 


