
ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.47-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

องคกรพุทธในประเทศไทย : มิตกิารเผยแผพระพุทธศาสนา  
Buddhist organizations in Thailand : a dimension of Buddhism Propagation 

 
องอาจ เขียวงามด0ี

1  
Ongart Kiawngamdi  

พระสุทธิสารเมธี,  
Phra Sutthisanmeth 

Received October 19, 2020 & Revise December 1, 2020 & Accepted December 24, 2020 
 

บทคัดยอ 
บทความวิชาการเรื่ององคกรพุทธในประเทศไทย  มิติการเผยแผพระพุทธศาสนา  มีวัตถุประสงคใน

การศึกษา 1.องคกรพุทธในประเทศไทย   2. แนวคิดเกี่ยวกับการเผยแผพระพุทธศาสนา  ผลการศึกษาพบวา 
พระพุทธศาสนาเขามาสูประเทศไทยเม่ือประมาณ พ.ศ. 236 ดวยการสงพระสมณทูตไปเผยแผพระพุทธศาสนา
ในดินแดนตางๆ  พระพุทธศาสนาก็เขามาเปนสวนหนึ่งของสังคมไทย   การเผยแผพระพุทธศาสนาก็เพ่ือไดนำ
หลักธรรมไปใชในการพัฒนาชีวิตตนเองและอยูในสังคมอยางมีความสุข  จนสามารถพัฒนาไปสูการศึกษาท่ี
ลึกซึ้งยิ ่งขึ ้น สู การปฏิบัติเพื่อความพนทุกขอยางสิ้นเชิง แนวคิดและวิถีการปฏิบัติทางพระพุทธศาสนาได
กลายเปนรากฐานที่สำคัญของการพัฒนาสังคมและวัฒนธรรมไทย  อยางไรก็ตามศาสนาที่ปราศจากการ
อุปถัมภบำรุงเอาใจใสจากรัฐก็มิอาจนำหลักธรรมเขาไปสูกลไกของรัฐไดอยางสะดวก  รัฐท่ีปราศจากหลักธรรม
ทางศาสนาเปนคูมือบริหารก็มิอาจนำรัฐไปสูเปาหมายและความสงบสุขแหงรัฐได  จึงเปนการสมควรอยางยิ่ง
ที่ศาสนจักรและอาณาจักรจะตองรวมมือกันเดินไปดวยกันเพื่อความสงบสุขแหงรัฐและความมั ่นคงแหง
พระพุทธศาสนาและสันติภาพโลก 

Abstract 
Academic article on Buddhist organizations in Thailand Buddhist propagation 

dimension Have an educational objective 1. Buddhism organization in Thailand 2. Concept of 
Buddhism The study found that Buddhism entered Thailand around 236 B.E by sending monks 
to spread Buddhism in various lands. Buddhism also became  a part of Thai society. The 
propagation of Buddhism was in order to apply the principles to the development of one's 
own life and to live happily in society. Until being able to develop into a deeper study into 
action for the complete relief of suffering. The concepts and practices of Buddhism have 
become the cornerstone of the development of Thai society and culture. However, a religion 
without the patronage of the state cannot easily bring its principles into state mechanisms. A 
state without religious principles as an administrative manual cannot lead the state to its goals 
and peace. It is therefore extremely expedient for the Church and the Kingdom to walk 
together for the peace of the state and the stability of Buddhism and world peace. 
บทนำ  

 
1  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Email: chaiyan1971@gmail.com 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.48-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

หากเราจะนิยามสิ่งท่ีเรียกวาศาสนาดวยคำนิยามสวนตัวไมวาจะเปน ศรัทธา ความเชื่อ หรือวัฒนธรรม 
ก็ลวนแลวแตเปนสิ่งท่ีข้ึนอยูกับทรรศนะสวนบุคคลท้ังสิ้น แตเม่ือศาสนาถูกหยิบยกข้ึนมาพูดในอัตราสวนท่ีใหญ
ข้ึน คือในฐานะท่ีมีบทบาทท่ีเก่ียวของกับการปกครองหรือกฎหมายของสังคมขนาดใหญท่ีเรียกวารัฐนั้นศาสนา
จะกลายเปนสิ่งที่ไมสามารถจะนิยามดวยอารมณหรือความรูสึกสวนตัวอีกตอไปเพราะศาสนาในบริบทท่ี
เกี่ยวของกับรัฐนั้นถูกยกระดับใหเปนสิ่งที่ละเอียดออนและซับซอนมากยิ่งขึ ้น ทำใหนำไปสูขอสงสัยที่วา 
สถานะของศาสนาจะมีลักษณะและรูปแบบใดในรัฐแตละแหง โดยมักจะมีการตั้งคำถามอยูเสมอวา ศาสนานั้น
มีความจำเปนตอการดำรงอยูของรัฐ หรือควรจะถือวาเปนสถาบันหลักของรัฐหรือไม ซึ่งคำตอบที่แทจริงนั้นก็
คงจะข้ึนอยูกับบริบทและสภาพสังคมท่ีศาสนาเหลานั้นดำรงอยู รัฐบางแหงมีความสัมพันธกับศาสนาอยางแนน
แฟนในแงของการปกครอง ทำใหสถานะของศาสนาในรัฐเหลานั้นมีความสำคัญเทียบเทาหรือสำคัญกวา
สถาบันอื่นๆในรัฐ แตในทางกลับกันในรัฐสมัยใหมบางแหง ศาสนามีสถานะเปนเพียงแตความเชื่อที่ดำรงอยู
อยางเปนปจเจกหรือดำรงอยูเพียงแตในเชิง วัฒนธรรม ธรรมเนียม หรือ แมแต วิถีชีวิตทำใหภายในรัฐเหลานี้
ศาสนาจึงเปนสิ่งท่ีถูกแยกออกมาและไมมีความจำเปนตอการดำรงอยูของรัฐแตอยางใด 

 พระราชวรมุนี (ประยุทธ ปยุตฺโต). (๒๕๓๐) เปนที่ทราบกันดีวาพระพุทธศาสนาเกดิข้ึนครั้งแรกกอน
พุทธศักราช ๔๕ ป ท่ีประเทศอินเดีย  เม่ือพระพุทธเจาทรงแสดงปฐมเทศนาเปนท่ีเขาใจกันวาพระพุทธศาสนา
ประกอบดวยพระพุทธเจา  พระธรรมวินัย พระสงฆ อุบาสก อุบาสิกาหรือพุทธะมามกะ ศาสนสถาน และ 
ศาสนพิธี อยางไรก็ตามพระธรรมวินัยเปนองคประกอบสำคัญของพระพุทธศาสนา  เมื่อพระพุทธเจาเสด็จดับ
ขันธปรินิพพานแลว พระสงฆผูเปนพุทธสาวกไดประชุมกันทำสังคายนารวบรวมพระธรรมวินัยอันเปนคำสั่ง
สอนของพระพุทธองคใหเขากันเปนหมวดหมู จำนวน 84,000 พระธรรมขันธ จัดเปน 3 หมวด คือ พระสูตร 
พระวินัย และพระอภิธรรม รวมเรียกวา พระไตรปฎก เปนคัมภีรสำคัญยิ่งในพุทธศาสนา   
 ความหมายของพระพุทธศาสนา  

“พระพุทธศาสนา” คือ คำส ั ่งสอนของพระพุทธเจ าคร ั ้ งพ ุทธกาล เม ื ่อพระพุทธเจ าตร ัสรู  
พระพุทธศาสนายังไมถือกำเนิดขึ้น จนอีกสองเดือนตอมาเมื่อทรงแสดงพระธรรมเทศนาครั้งแรก (ธัมมจัก
กัปปวัตตนสูตร)  จึงทำใหเกิดพระพุทธศาสนาขึ้นและมีผูฟงหรือสาวก (“สาวก” แปลวาผูฟง ผูฟงคำสั่งสอน 
ศิษย คำคูกับ “สาวิกา” คือ ผูฟงหรือศิษยฝายหญิง) กับหมูชนท่ีนับถือพระพุทธศาสนาเรียกอีกชื่อหนึ่งวาพุทธ
บริษัท มี 4 ชนิด คือ ภิกษุ  ภิกษุณี  อุบาสก  อุบาสิกา ซึ่งเมื่อไดฟงพระธรรมเทศนาแลวก็นำไปปฏิบัติตาม 
ตอมาเม่ือมีผูฟงและผูปฏิบัติตามคำสั่งสอนของพระพุทธเจาเปนจำนวนมากก็มีการจัดตั้งเปนชุมชนเปนสถาบัน 
เปนองคกร  เพื่อรับผิดชอบดูแลการเรียนและการปฏิบัติ ตลอดจนมีศาสนพิธี  ศาสนวัตถุ  ศาสนสถานและ
กิจการตาง ๆ ความหมายของพระพุทธศาสนาจึงขยายกวางออกไปครอบคลุมสิ่งตางๆ เหลานี้ดวย 
 ความเปนมาของพระพุทธศาสนา  

ศาสนาพุทธเกิดขึ้นในชมพูทวีปซึ่งในปจจุบันเปนดินแดนของประเทศอินเดีย เนปาล อัฟกานิสถาน 
ปากีสถาน และบังคลาเทศแตหลักฐานทางโบราณคดีสวนใหญอยูที่ประเทศอินเดีย เชน สังเวชนียสถานและ
พุทธสถานตาง ๆ 
 
องคกรพุทธในประเทศไทย 

พระพุทธศาสนาเขามาสูประเทศไทยในราวพุทธศตวรรษท่ี ๒–๓ หรือเมื่อประมาณ พ.ศ. ๒๓๖ ดวย
การสงพระสมณทูตไปเผยแผพระพุทธศาสนาในดินแดนตางๆ ของพระเจาอโศกมหาราชกษัตริยอินเดียสมัยนั้น 
พระเถระ ๒ รูป คือ พระโสณะและพระอุตตระไดเดินทางมายังดินแดนประเทศไทย ซึ่งในสมัยนั้นเรียกวา 
“สุวรรณภูมิ” ดินแดนที่มีขอบเขตกวางขวางมีประเทศตางๆ รวมกันอยู หลายประเทศ  อารยธรรมแหง



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.49-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

พระพุทธศาสนาก็เขามาเปนสวนหนึ่งของสังคมไทย แนวคิดและวิถีการปฏิบัติทางพระพุทธศาสนาไดกลายเปน
รากฐานที่สำคัญของการพัฒนาสังคมและวัฒนธรรมไทย มีความเกี ่ยวของกับผู คนทุกชนชั ้น นับตั ้งแต
พระมหากษัตริยจนไปถึงชาวบานทั่วไป  พระพุทธศาสนาเปนสวนหนึ่งของการเรียนรูในมิติตางๆ ทั้งในเชิง
ประวัติศาสตร  ปรัชญา การดำรงชีวิตและการสรางสรรคในเชิงศิลปวัฒนธรรมจนกลายเปนมรดกทาง
วัฒนธรรมที ่มีคุณคาซึ ่งสะทอนใหเห็นถึงภูมิปญญา และกระบวนการจัดการที ่สอดคลองกับบริบทและ
วัฒนธรรมทางสังคม ในขณะที่สถานที่สำคัญหรือวัดในทางพระพุทธศาสนาเปนแหลงรวมศิลปวิทยาการใน
สาขาตางๆ ท้ังในดานโบราณคดี จารีตประเพณี สถาปตยกรรม ศิลปกรรม ฯลฯ ซ่ึงนับวามีคุณคาและมีบทบาท
ที่สำคัญยิ่งในการเชื่อมโยงเรื่องราวประวัติความเปนมาของผูคนในสังคมเรื่องคนไทยกับพุทธศาสนาและพุทธ
ศาสนาในประเทศไทยนั้น ไดความตามตานานพระพุทธเจดีย  

พุทธศาสนาที่คนไทยนับถือกันในปจจุบัน มีความเปนมาทางประวัติศาสตรยาวนาน สามารถแบง
ออกเปน 4 ยุค คือยุคเถรวาทแบบสมัยอโศก ยุคมหายาน ยุคเถรวาทแบบพุกามและยุคเถรวาทแบบลังกาวงศ 

1. ยุคเถรวาทแบบสมัยอโศก  หลังพุทธปรินิพพาน 218 ปพระเจาอโศกมหาราช (พ.ศ. 240-312) 
กษัตริยองคสำคัญแหงราชวงศโมริยะของอินเดีย ซึ่งทรงมีศรัทธาแรงกลาในพุทธศาสนา โปรดใหทำสังคายนา
พระธรรมวินัย (ซึ่งถือเปนสังคายนาครั้งท่ี 3 ของฝายเถรวาท) หลังการสังคายนาครั้งนั้นพระเจาอโศกมหาราช
ทรงสงศาสนทูตออกไปเผยแผพระพุทธศาสนาในดินแดนหางไกล  โดยแบงออกเปน 9 สายสายหนึ่งในนั้นนำ
พระพุทธศาสนามาประดิษฐานในดินแดน“สุวรรณภูมิ” ซึ่งนักวิชาการไทยสวนมากเชื่อวา คือดินแดนอันเปน
ที่ตั้งของประเทศไทยในปจจุบัน ศาสนทูตสายนี้นำโดยพระเถระ 2 รูป คือพระโสณะ และพระอุตตระเปนการ
ยากท่ีจะระบุชัดวา ตอนท่ีพุทธศาสนาเขามาสูดินแดนสุวรรณภูมิใหมๆ นั้น ชนชาติไทยไดตั้งถ่ินฐานอยูท่ีนี่และ
ไดรับเอาพุทธศาสนาตั้งแตตอนนั้น หรือวาอพยพเขามาหลังจากท่ีพุทธศาสนาไดตั้งม่ันอยูในดินแดนนี้นานแลว
เรื่องนี้เปนประเด็นทางประวัติศาสตรซึ่งมีหลายแนวคิดที่ยังมีความเห็นตางกันอยู แตที่แนๆ คือพุทธศาสนาได
เขามาประดิษฐานในดินแดนสุวรรณภูมิแลวตั้งแตพุทธศตวรรษท่ี 3 

2) ยุคมหายาน หลังจากพุทธศาสนาแยกออกเปน 2  ฝาย คือมหายานกับเถรวาท หลังพุทธ
ปรินิพพานประมาณ  100 ปแลว มหายานไดพัฒนาตอมาจนถึงพุทธศตวรรษท่ี 5  ก็ไดตั้งม่ันอยูในดินแดนทาง
ภาคเหนือของอินเดีย จนถึงสมัยพระเจากนิษกะ แหงราชวงศกุษาน ซึ่งครองเมืองปุรุศปุระแควนกันธาระของ
อินเดียเหนือ (พ.ศ. 670-693) พระองคทรงเลื ่อมใสและสงเสริมพุทธศาสนามหายาน ทรงอุปถัมภใหทำ
สังคายนาครั้งท่ี 4 (ของฝายมหายาน) แลวโปรดใหสงศาสนทูตไปประกาศพระศาสนาในประเทศเพื่อนบาน
แถบเอเชียกลาง เปนตน ในจีนพระเจามิ่งตี่ทรงรับเอาพุทธศาสนามหายาน ผานทางเอเชียกลาง ตำนานกลาว
วาพระองคไดสงศาสนทูตนำพุทธศาสนามหายานเขาไปเผยแผในหมูชนเชื้อชาติไทยในอาณาจักรอายลาว ซ่ึงใน
ตอนนั้นมีขุนหลวงมาวเปนเจาผูครองอาณาจักร ทำใหชนชาติไทยในอาณาจักรอายลาวไดรับเอาพุทธศาสนา
มหายานเปนครั้งแรก 

ราวพุทธศตวรรษท่ี 12-13 พุทธศาสนามหายานไดเผยแพรลงทางใตของอินเดียไปถึงอาณาจักรศรีวิชัย 
ซึ่งมีศูนยกลางอยูที่เกาะสุมาตราในอินโดนีเซีย ศรีวิชัยซึ่งกำลังรุงเรืองในชวงเวลานั้นมีอาณาเขตครอบคลุม
แหลมมลายู เกาะสุมาตรา เกาะชวาชองแคบมะละกา ชองแคบซุนดา และครอบคลุมมาถึงบริเวณภาคใตของ
ไทยกษัตริยศรีวิชัยซึ่งนับถือพุทธศาสนามหายาน ไดโปรดใหเผยแผพุทธศาสนาไปยังหัวเมืองในอาณาจักรของ
พระองคท้ังหมด คนในภาคใตของไทยซ่ึงเปนสวนหนึ่งของอาณาจักรศรีวิชัยในเวลานั้นจึงไดนับถือพุทธศาสนา
แบบมหายาน 

ประมาณพุทธศตวรรษท่ี  16-17  ราชวงศสุริยวรมันแหงกัมพูชา ซ่ึงไดรับเอาพุทธศาสนามหายานจาก
ศรีวิชัย ไดเผยแผพุทธศาสนาแบบมหายานไปท่ัวอาณาจักรท่ีอยูในครอบครอง  ซ่ึงรวมถึงดินแดนในแถบลุมน้ำ



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.50-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

เจาพระยาของไทย โดยมีเมืองละโว  (หรือลพบุรี)  เปนหัวเมืองสำคัญมหายานท่ีแพรเขามาในดินแดนไทยผาน
ทางกัมพูชานี้  มีวัฒนธรรมของศาสนาพราหมณผสมอยูมาก  นักวิชาการตั้งขอสังเกตวา ในชวงเวลานี้พุทธ
ศาสนาแบบมหายาน กับแบบเถรวาทที่มีอยูกอนในดินแดนของไทย ดำรงอยูคูกันมา โดยไมกอใหเกิดความ
ขัดแยงในสังคม อนึ่ง ภาษาสันสกฤต ซึ่งเปนภาษาหลักที่ใชในศาสนาพราหมณ ก็เขามามีอิทธิพลมากในภาษา
และวรรณคดีไทยตั้งแตตอนนั้น 

3) ยุคเถรวาทแบบพุกาม   ในพมา (เมียนมา) พระเจาอนุรุทธะ  (อโนรธามังชอ - พ.ศ. 1557-1620)  
ปฐมกษัตริยแหงอาณาจักรพุกามซึ่งมีอำนาจมาก ไดแผอาณาเขตมาทางตะวันออก ครอบคลุมถึงอาณาจักร
ลานนา ลานชางเรื่อยลงทางใตมาจนจรดอาณาจักรลพบุรีและทวาราวดีในประเทศไทยปจจุบัน พระองคท่ี
เลื่อมใสในพุทธศาสนาแบบเถรวาท ไดทรงทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาอยางเขมแข็งทำใหศาสนาพุทธแบบเถร
วาทแผไปทั่วในดินแดนที่พระองคครอบครอง และทำใหคนไทย ซึ่งอยูในดินแดนนี้ไดรับพุทธศาสนาเถรวาท
แบบพุกามดวย อิทธิพลของพุทธศาสนาเถรวาทแบบพุกามจะเห็นไดชัดในภาคเหนือของไทยมากกวาท่ีอ่ืน สวน
ในภาคอื่นๆ เถรวาทแบบพุกามคอยๆ แผขยายและมีอิทธิพลเหนือมหายานและศาสนาพราหมณที่แพรเขามา
จากทางกัมพูชา เวลาผานไปนานมหายานออนกำลังลง เหลือแตอิทธิพลของศาสนาพราหมณ ซ่ึงสวนใหญดำรง
อยูในราชสำนักมากกวา 

4) ยุคเถรวาทแบบลังกาวงศ  เปนพุทธศาสนาแบบเถรวาทที่นับถือแพรหลายในประเทศไทยใน
ปจจุบันการติดตอแลกเปลี่ยนกันทางศาสนาระหวางไทยกับศรีลังกา อาจยอนไปไดถึงปลายพุทธศตวรรษท่ี 17 
ถึงตนพุทธศตวรรษท่ี 18 ในสมัยของพระเจาปรากรมพาหุมหาราช (ครองราชย  พ.ศ. 1696 - 1729)   ในยุคนี้
พระพุทธศาสนาในลังกาทวีป (ศรีลังกา) เจริญรุงเรืองมากท้ังในทางปริยัติและทางปฏิบัติ ดึงดูดใหพระสงฆจาก
ประเทศเพื่อนบาน รวมทั้งไทยดวย ใหเดินทางไปศึกษาและบวชตามแบบของลังกา แลวกลับมาเผยแผใน
ประเทศของตน บางก็นิมนตพระจากลังกามาสอนในประเทศของตนดวย พระสงฆจากประเทศไทยที่ไปศึกษา
ในลังกาครั้งแรก คือ  พระสงฆจากนครศรีธรรมราช  เม่ือกลับมาก็ไดนิมนตพระลังกามาสอนท่ีนครศรีธรรมราช 
ทำใหไดรับความนิยมนับถืออยางรวดเร็ว 

พุทธศาสนาเถรวาทแบบลังกาวงศ  ไดแพรจากนครศรีธรรมราชขึ้นไปถึงอาณาจักรสุโขทัยครั้งแรกใน
สมัยพอขุนรามคำแหงมหาราช  (ครองราชย พ.ศ. 1822-1841)  และในสมัยพระมหาธรรมราชาลิไทไดทรง
อาราธนาพระสังฆราชจากลังกานามวา สุมนะ มาที่สุโขทัยเมื่อ พ.ศ. 1904 เหนือขึ้นไปทางลานนา ใน พ.ศ. 
1913  พระเจากือนาธรรมิกราช  ไดทูลอาราธนาพระสังฆราชสุมนะจากสุโขทัยไปเผยแผพระพุทธศาสนา เปน
การเริ่มตนพุทธศาสนาแบบลังกาวงศในลานนาตอมาในรัชกาล พระเจาติโลกราช  (พ.ศ. 1978-2030) ก็มีการ
สงพระสงฆจากลานนาไปศึกษาพระพุทธศาสนาในลังกา 

ในสมัยอยุธยาและสมัยกรุงรัตนโกสินทร  ไทยกับศรีลังกามีการแลกเปลี่ยนพุทธศาสนากันมาเปนครั้ง
คราว  เม่ือพุทธศาสนาในฝายหนึ่งออนแอลงก็มีการขอพระสงฆจากอีกฝายหนึ่งมาชวยฟนฟู มีหลักฐานวาในรัช
สมัยพระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัวบรมโกศแหงกรุงศรีอยุธยามีการสงพระเถระไปตามคำขอของทางศรีลังกา 1 
ครั้ง   ในสมัยกรุงรัตนโกสินทรพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหลานภาลัยไดสงพระเถระ  8  รูปไปสืบพระ
ศาสนาในศรีลังกา เม่ือ พ.ศ. 2357 

พระนิพนธของสมเด็จกรมพระยาดำรงราชานุภาพวา คนไทยไดนับถือพระพุทธศาสนามากอนที่จะ
อพยพมาต้ังประเทศไทยในปจจุบันนี้แลว  ซ่ึงเรื่องนี้พระศรีวิสุทธิโมลี (ประยุท ป.ธ.๙) ปจจุบันพระพรหมคุณา
ภรณ) ไดสรุปไวในคำบรรยาย เรื่อง พุทธศาสนากับการศึกษาในอดีต วากอนที่ชนชาติไทยจะไดตั้งอาณาจักร 
เปนประเทศไทยเปนปกแผนมั่นคง ซึ่งถือวาเริ่มแตการตั้งอาณาจักรสุโขทัยนั้น ชนชาติไทยในภูมิภาคสุวรรณ



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.51-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

ภูมิคลุมไปถึงรัฐไทยตาง ๆ ในดินแดนตั้งแตทางตอนใตของประเทศจีนนั้น ไดรับนับถือพระพุทธศาสนามาแลว 
ท้ังสองนิกาย  
สองนิกายใหญในพุทธศาสนาท่ีนับถือกันในโลก  

1. เถรวาท หรือ ทักษิณนิกาย คือนิกายซึ่งแพรลงทางใตของอินเดีย อันเปนถิ่นกำเนิดเมื่อกวา 2,500 
ปมาแลวนิกายนี้ยึดคติคำสอนท่ีพระอรหันตสาวกไดวางเปนหลักไวตั้งแตมีการทำสังคายนาครั้งแรก (หลังพุทธ
ปรินิพพานไมนาน) ปจจุบัน เถรวาท คือพระพุทธศาสนาที่คนสวนใหญนับถือ ในประเทศศรีลังกา เมียนมา 
ไทย ลาว และกัมพูชาบางครั้งเรียกวา หีนยาน หมายถึงยานที่ดอยกวา ซึ่งเปนคำที่นิกายฝายเหนือใชเรียก
นิกายนี้ แตปจจุบันชื่อนี้ไมนิยมใชแลว 

2. อาจริยวาท หรือ อาจารยวาท เรียกกันทั่วไปในปจจุบันวา มหายาน หรือ อุตรนิกาย คือนิกายท่ี
แพรจากอินเดียอันเปนถิ่นกำเนิดขึ้นไปทางเหนือ  นิกายนี้ถือคำสอนและลัทธิของอาจารยที่สั่งสอนสืบกันมา
เปนหลัก  ดังนั้นจึงไดชื่อวาอาจริยวาท  ปจจุบันคือนับถือกันเปนสวนใหญในทิเบต จีน มองโกเลียเวียดนาม 
เกาหลีใต ไตหวัน และญี่ปุนการแยกออกเปนเถรวาท และ อาจริยวาท เกิดขึ้นหลังพุทธปรินิพพานประมาณ 
100 ป สาเหตุหลักเนื่องมาจากภิกษุสงฆในตอนนั้นมีความเห็นแตกตางกันเกี่ยวกับพระธรรมวินัยฝายหนึ่งยึด
เอาคำสอนตามแนวท่ีพระอรหันตสาวกไดวางเอาไวแตเดิมเปนหลัก (เถรวาท) อีกฝายหนึ่งยึดตามท่ีอาจารยสั่ง
สอนสืบตอกันมาเปนหลัก (อาจริยวาท) อยางไรก็ตามในดานหลักธรรมทั ้งสองฝายไมไดแตกตางกันใน
สาระสำคัญอาจจะตางกันบางในจุดเนนบางประการ ความแตกตางที่เห็นชัดอยูที่เรื่องวัตรปฏิบัติของนักบวช
มากกวา  หลักการและวิธีการปฏิบัติทางพระพุทธศาสนาไดมีการขยายขอบเขตไปสูการดำเนินการในมิติตางๆ 
เพ่ิมมากข้ึนท้ังในดานความเชื่อ พิธีกรรม และการปฏิบัติเพ่ือพัฒนาจิตใจ และปญญา  

พุทธทาสภิกขุ. (๒๕๔๘)  ไดกลาวถึงความสำคัญของหลักธรรมไว   3  ประการคือ   1) หลักพุทธ
ธรรม จะชวยใหบุคคลและสังคมมีความรัก ความเมตตา และมีความสามัคคี สามารถรวมสุขรวมทุกขดวยกันได 
หากขาดหลักธรรมผูคนก็จะขาดความรัก ความเมตตาตอกัน   2)  หลักพุทธธรรมจะชวยใหผู คนที่มีทิฏฐิ
สามัญญตา  คือ มีความเห็นเสมอกัน มีความรู มีความเขาใจ มีความเชื่อ และมีอุดมคติเสมอกัน ดังนั้น ถา
บุคคลมีทิฏฐิ   มีความเห็นรวมกันปญหาตางๆ ที่เกิดขึ้นก็จะหมดไป เพราะการที่บุคคลและสังคมจะทะเลาะ
วิวาทกันได ก็เพราะมีทิฏฐิ  คือ ความเห็นไมตรงกัน  เม่ือมีทิฏฐิไมตรงกันก็เกิดปญหาทุมเถียงทะเลาะวิวาทกัน 
แกงแยงหรือเกลียดชังกัน 3)  กัมมสามัญญตา  การกระทำที่เสมอกัน ถามีหลักธรรมอยูในโลกหรือเปนหลัก
ยึดถือปฏิบัติมนุษยทุกคนก็จะมีการกระทาเสมอกัน ทั้งในเรื่อง ศีล คือพื้นฐานขั้นตนเกี่ยวกันการดารงอยู
รวมกัน จากนั้นก็จะมีการประพฤติที่เปนไปในแนวเดียวกันอยางกลมกลืนกัน คือ เสมอกันดวยสมาธิและ
ปญญา ซ่ึงเปนแนวทางท่ีจะดับทุกขของบุคคลและสังคมได 

พระดาวเหนือ บุตรสีทา. (๒๕๕๗) ในดานการเผยแผหลักธรรมนั ้น พระสงฆและองคกรทาง
พระพุทธศาสนานับวาเปนผูมีบทบาทสำคัญในการที่จะสงเสริมเผยแผใหเปนไปตามเจตนารมณของพระพุทธ
องค คือ การเขาถึงและเขาใจธรรมเพื่อนำมาประยุกตใชในการดำเนินชีวิตใหถูกตอง ถาพระสงฆและองคกร
ทางพระพุทธศาสนามีบทบาทที่เดนชัดสามารถดำเนินการในรูปแบบที่เหมาะสมแลว ยอมกอใหเกิดประโยชน
ตอการพัฒนาบุคคล ชุมชน และสังคมอยางกวางขวาง จะเห็นไดวาวัดและพระสงฆมีความใกลชิดกับชุมชนหรือ
ผูคนจำนวนมาก การพัฒนาพระสงฆ วัด และองคกรทางพระพุทธศาสนาท่ีเก่ียวของจึงเปนสิ่งท่ีจำเปนอยางยิ่ง  
อันจะนำมาซึ่งกระบวนการการพัฒนาสังคมที่หลากหลาย และจากประวัติศาสตรที่ผานมาจะพบวา พระสงฆ 
วัด และองคกรพระพุทธศาสนาในประเทศไทยนั้น มีรูปแบบและกระบวนการดำเนินการที่แตกตางกันไป บาง
วัด บางกลุม บางองคกรมีความเก่ียวของใกลชิดกับสถาบันหลักของชาติ ฉะนั้น การดำเนินการดานพระศาสนา
ก็จะเปนทางการ มีระเบียบปฏิบัติที ่ชัดเจน เชน การจัดการศึกษาของคณะสงฆไทยที่มีความเกี่ยวของกับ



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.52-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

การศึกษาของชาติและพระมหากษัตริย  ในขณะท่ีบางวัด บางกลุม บางองคกรมีความผูกพันกับชุมชนในฐานะ
องคกรทางสังคม การดำเนินการดานพระศาสนาก็จะเปนแบบวิถีของชาวบานที่อาศัยประเพณีวัฒนธรรมเปน
ฐานการดำเนินงานซ่ึงมีการแปรเปลี่ยนไปตามยุคสมัย  

นอกจากนี้ยังพบวาปจจุบัน การทำงานดานการเผยแผพระพุทธศาสนาในประเทศไทยยังมีลักษณะตาง
คนตางทำยังไมสามารถทำงานแบบบูรณาการและมีเปาหมายรวมกันได หรือหากมีก็เปนเพียงบางกลุมบาง
องคกรเทานั้น หากมีการนำเอาการสรางเครือขายของหนวยงานดานการเผยแผมาทำงานรวมกัน โดยเฉพาะ
คือ หนวยที่ใหบริการแกสังคมในประเภทเดียวกัน เพื่อที่จะมีการแลกเปลี่ยนขาวสาร พนักงานผูบริการ ผูมา
ขอรับบริการ ตลอดจนอุปกรณเครื่องมือเครื่องใชตางๆ เปนตน การสรางเครือขายเชนวานี้ ยอมจะเปนการ
ชวยใหเพิ่มความคลองตัวในการใหบริการแกผูมาใชบริการไดทันตอเหตุการณยิ ่งขึ้นคาดวาหนวยในที่นี ้ก็
หมายถึง วัด หนึ่งๆ และหมายไปถึงหนวยงานของรัฐหรือขององคการเอกชนอาสาสมัครที่เปนหนวยงานการ
เผยแผพระพุทธศาสนามาเชื่อมโยงกันอยางเปนระบบ 
 
 
รัฐไทยและศาสนาพุทธ 

บางครั้งคำนิยามหรือคำจำกัดความใดๆ ก็ไมสามารถนำมาใชกับสิ่งท่ีมีลักษณะคลุมเครือไมแนชัดหรือ
ซับซอนเหนือคำนิยามดังเชนความสัมพันธระหวางรัฐไทยและศาสนาพุทธท่ีมีการเปลี่ยนผันไปในแตละยุคสมัย
ตามปจจัยท่ีนอกเหนือการคาดการณ ซ่ึงหนึ่งในนั้นคือการเปลี่ยนผานทางการเมืองโดยในข้ันตนนั้น จำเปนตอง
กลาวถึงเหตุการณสำคัญในสองชวง คือ การเขามาของศาสนาพุทธในระยะเริ่มแรก และ การเปลี่ยนแปลงการ
ปกครองเปนสูรูปแบบประชาธิปไตยของรัฐไทย 

กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม.(2554)  ในเริ่มตนรัฐไทยเมื่อครั้งที่ยังเปนเพียงแคสวนหนึ่งของ
อาณาจักรสุวรรณภูมิหรือบริเวณสวนใหญในแทบเอเชียตะวันออกเฉียงใตปจจุบัน ไดรับการเผยแพรศาสนา
พุทธจากสมณทูตของจักรวรรดิเมาริยะโดยพระเจาอโศกมหาราช และนอกจากการเผยแพรศาสนาพุทธแลว
แนวทางการปกครองโดยใชหลักการขอพระพุทธศาสนาของพระเจาอโศกมหาราชก็เปนอีกหนึ่งสิ่งท่ีสงอิทธิพล
มาสูพ้ืนท่ีบริเวณรัฐไทยและรัฐในละแวกเดียวกัน 

ส. ศิวรักษ.(2534)  จักรวรรดิเมาริยะ ในสมัยของ พระเจาอโศกมหาราชถือเปนรัฐศาสนาในบริบท
ของรัฐที่มีความสัมพันธกับศาสนาพุทธอยางแนบแนน โดยมีแนวทางการปกครองที่หลอมรวมเอาพุทธศาสนา
มาเปนแนวทางในการปกครองของรัฐมีการนำอุดมการณธรรมราชา หรือ ผูปกครองโดยธรรมตามคำสอนของ
พุทธศาสนามาเปนอุดมการณหลักของรัฐ  มีการตีความคำสอนของพุทธศาสนาเพ่ือรองรับสถานะอันศักดิ์สิทธิ์
ของผูปกครองเอง โดยยกสถานะของผูปกครองใหเปนจักรพรรดิแหงจักรวาล มีอำนาจในการปกครองท้ัง
อาณาจักรและศาสนจักร โดยเฉพาะอยางยิ่งในแงของนโยบายที่รัฐในสมัยของพระเจาอโศกมีการอุปถัมภ
ศาสนาพุทธโดยการสรางศาสนสถานเปนจำนวนหลายแหง รวมไปถึงการสงเสริมศาสนาโดยการพลักดันใหมี
การเผยแพรศาสนาใหแกรัฐอ่ืน 

กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม.(หนา 126-131) การรับเขามาซึ่งศาสนาพุทธในรูปแบบที่ผูกติด
มากับแนวคิดการปกครอง ทำใหสถานะศาสนาพุทธในรัฐกอนประวัติศาสตรของไทยนั้น มีความเชื่อมโยงกับ
พระมหากษัตริยอยูเสมอ ปรากฎอยางชัดเจนในชวงการปกครองรูปแบบพอปกครองลูกยุคสุโขทัยสมัยของพอ
ขุนรามคำแหงมหาราช ที่ทรงมีการจัดตั้งสมณศักดิ์ของสงฆขึ้นควบคูไปกับการวางแบบแผนการปกครองคณะ
สงฆและนโยบายสนับสนุนศาสนาพุทธ ซ่ึงไดรับแบบอยางมาจากพระพุทธศาสนา นิกายเถรวาท ลัทธิลังกาวงศ 
จากลังกา หรือประเทศศรีลังกาในปจจุบันและสงผลใหพระมหากษัตริยในรัชสมัยตอมาทรงมีพระราชกรณียกิจ



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.53-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

เกี ่ยวกับการสงเสริมและสนับสนุนศาสนาพุทธสืบเนื่องมาอาทิ การเสด็จทรงผนวชของพระมหากษัตริยท่ี
เริ่มตนข้ึนในสมัยพระมหาธรรมราชาลิไทและเปนแบบอยางสืบเนื่องมาจนถึงปจจุบัน เปนตน 

ในแงของ วัฒนธรรม ธรรมเนียม วิถีชีวิต โดยเฉพาะอยางยิ่งความเกี่ยวโยงกับสถาบันกษัตริยหรือ
สถาบันทางการเมืองทำใหศาสนาพุทธนั้นดำรงอยูในรัฐไทย หรืออาจจะกลาวใหถูกตองคือดำรงอยูในบริเวณ 
แควนอาณาจักรภูมิภาคที่ครั้งหนึ่งเคยตั้งอยูในประเทศไทยในปจจุบันมาแลวมากกวาพันป จนถึงยุคสุโขทัยท่ี
ถูกยอมรับในแงของประวัติศาสตรดานเอกสารหรือหลักฐานวาเปนจุดเริ ่มตนของประวัติศาสตรไทย หรือ
มากกวาสองพันป จนถึงยุคเริ่มตนของรัฐประชาชาติในชื่อท่ีเรียกวาประเทศไทยในปจจุบัน 

เมื ่อรัฐไทยไดมีการพัฒนารูปแบบการปกครอง โดยการรับเอาแนวคิดเรื ่องสิทธิเสรีภาพของรัฐ
ประชาธิปไตยของรัฐสมัยใหมเขามา การปกครองของไทยก็มีการเปลี่ยนแปลงมาสูระบอบประชาธิปไตย มีการ
เกิดข้ึนของรัฐธรรมนูญและบัญญัติเรื่องสิทธิเสรีภาพและความเทาเทียม รวมไปถึงเสรีภาพในการนับถือศาสนา 
ซึ่งโดยนิตินัยอาจดูเหมือนวารัฐไทยจะมีการเปลี่ยนแปลงในแงความสัมพันธกับศาสนาเฉกเชนเดียวกันรัฐ
ประชาธิปไตยอื่น แตในทางกลับกันอิทธิพลความสัมพันธในรูปแบบรัฐศาสนาของรัฐไทยดั้งเดิม นั้นยังคงดำรง
อยู เพียงแตเปลี่ยนแปลงลักษณะไปตามปจจัยทางการเมืองหรือปจจัยอ่ืนๆภายในรัฐเอง 

ดวยเหตุขางท่ีกลาวมาขางตนสถานะของศาสนาพุทธในประเทศไทยจึงมีความเปลี่ยนแปลงท้ังทางดาน
โครงสรางและกฎหมายท่ีเก่ียวของกับศาสนาข้ึนอยูกับปจจัยหลายประการโดยเฉพาะอยางยิ่ง การเปลี่ยนผาน
ทางการเมืองซ่ึงถือวาเปนปจจัยสำคัญทางประวัติศาสตรท่ีทำใหเกิดการเปลี่ยนแปลงสถานะของศาสนาพุทธใน
แตละยุคสมัย 

ตามทรรศนะของผูชวยศาสตราจารย  ดร.เสถียร  วิพรมหา  ไดกลาววาในชวงที่ผานมารัฐกับศาสนา
เปนสวนหนึ่งในการสนับสนุนซึ่งกัน  ตางชวยเหลือเกื้อกูลกัน มั่นใจไดวาคำสอนของศาสนาเปนพื้นฐานของ
ความมั่นคงแหงรัฐ   รัฐมีหนาที่วางแผนงาน  มอบนโยบาย  โดยโครงสรางของความสัมพันธระหวางรัฐกับ
พระพุทธศาสนา  พระสงฆไมยุงเกี่ยวกับการเมืองการปกครองโดยตรงอยูแลว  ทานบวชมาเพื่อศึกษาและ
ปฏิบัติไดผลมากนอยตามความสามารถ  นั้นคือหนาที่หลักของพระสงฆ จากนั้นรัฐก็อยูในบทบาทผูอุปถัมภ
หรือสนับสนุนศาสนา พระพุทธศาสนาจึงควรเปนทางเลือกที่สำคัญประการหนึ่งในการที่จะเขามาชวยรัฐเพ่ือ
เสริมแรงการพัฒนาพลเมืองโดยเริ่มตนจาก “คนดี” ไปสู “การเปนพลเมืองท่ีดี”  พระสงฆในฐานะเปนพลเมือง
ของรัฐจำเปนจะตองเขามารวมมือกับรัฐในการอธิบาย และตีความหลักการเหลานี้ไปสูภาคปฏิบัติอยางเปน
รูปธรรม และนำหลักการเหลานั้นไปรวมพัฒนาพลเมืองในชุมชนตางๆ ใหสามารถอยูรวมกันอยางสันติสุขตาม
หลักการท่ีพระพุทธเจาทรงย้ำวา “พัฒนาประโยชนตน และเผยแผพระพุทธศาสนาเพ่ือประโยชนของชาวโลก” 

ตามทรรศนะของอาจารยธเนศ  เกษศิลป  อาจารยประจำคณะสังคมศาสตรและมนุษยศาสตร 
มหาวิทยาลัยมหิดล  กลาววา  ยังไมมีการวางแผนการวางระบบท่ีดีในสวนกลางหรืออาจจะมีแลวแตขาดความ
เขมงวดในการตรวจสอบ  การเผยแผในทางพุทธศาสนามีความหลากหลายจนบางทีไมรูวาอันไหนเชื่อถือได  
อันไหนเชื่อถือไมได  และในปจจุบันบางทีเนนทางธุรกิจจนเกินไป  การเผยแผจึงทำใหเบี่ยงเบนไป  จะเห็นได
วาถาวัดไหนมีความเชื่อในเรื่องโชครางของขลังวัดนั้นก็จะดังแนนอน  แตถาวัดไหนทำตามหลักพุทธศาสนาวัด
นั้นก็จะไมดัง  แตบางครั้งวัดที่ทำเชนนี้ก็เพื่อความอยูรอดและเอาเงินมาใชจายภายในวัด  จนบางทีก็ผิดหลัก
ศาสนาในบานเรา  ในสวนนี้ก็อยากใหภาครัฐเขามาตรวจสอบและดูแลวาวัดควรทำไดในขอบเขตแคไหน  เพ่ือ
จะไดทำใหการเผยแผหลักคำสอนในพุทธศาสนาเปนไปอยางแมจริง  ในขณะนี้คนเขาวัดเพื่อไปเสาะแสวงหา
ตัวเลข  เครื่องรางของขลังและสิ่งเหลานี้คือพุทธแทใชหรือไม  มันเปนพุทธเถรวาทใชไหม  หรือจะเปนพุทธ
หรือองคเทพหรือจะอะไรมันปะปนไปหมด  ดังนั้นองคกรภาครัฐควรเขามาตรวจสอบและดูแลวาวัดทำแบบนี้



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.54-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

ถูกตองหรือไม  และกำกับใหชัดเจน  จึงควรมีการขออนุญาตและควรมีคณะกรรมการเขามาดูแลและสอดสอง 
และควรมีการอบรมพระกอนท่ีจะใชหลักคำสอนกับสาธุชนดวย 
แนวคิดเกี่ยวกับการเผยแผพระพุทธศาสนา  

ตามพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตสถาน พ.ศ.2542 ใหความหมายดังนี้ คำวา  เผยแผ  เปนคำกริยา 
หมายถึง  ทำใหขยายออกไป หรือขยายออกไป สวนคำวา  เผยแพร  เปนคำกริยา หมายถึง  โฆษณาให
แพรหลาย  

ในพจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสตร ชุด..คำวัดของพระธรรมกิตติวงศ  (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.9, 
ราชบัณฑิต) ไดใหความหมายวา  

“เผยแผ  ในคำวัดใชเปนหลักในความหมายวา  ทำใหแพรหลายในลักษณะติดแนน  ซึมซาบ กระจาย
ไป เชน การเผยแผพระพุทธศาสนา เผยแผพระธรรม องคการเผยแผ  สวน เผยแพร  ใชในความหมายวา 
ประกาศ โฆษณา ทำใหแพรหลายในลักษณะกระจายใหเปนรูปธรรมหรือใหสัมผัสทางตา หู เปนตน เชนใชวา 
การเผยแผศาสนาสามารถทำไดหลายวิธี เชน เผยแพรไปตามสื่อตางๆ หรือเผยแพรทางวิทยุทีวี เปนตน” 

สรุปไดวา คำวา “เผยแผ” และคำวา “เผยแพร” มีความหมายตางกัน กลาวคือ คำวา เผยแผ 
หมายถึง การเปดเผยสิ่งที่ปกปดอยูใหคนไดรูไดเห็น แตเปนการเปดเผยสิ่งที่ดี ที่ประเสริฐ สิ่งที่เปนประโยชน
ตอการพัฒนาคุณภาพชีวิตจิตใจของคนเรา เชน เปดเผยประกาศหลักพระธรรมคำสอนอันประเสรฐิบรสิุทธิ์ของ
พระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจาท่ีบุคคลท่ัวไปยังไมรูจักใหไดรูจัก ยังไมเขาใจใหไดเขาใจ และยังไมเขาถึงใหได
เขาถึง เปนตน ซึ่งตรงกันขามกับคำวา ตีแผ ซึ่งใชในทำนองประจาน คือ เปดเผยสิ่งที่ไมดี สิ่งที่อื้อฉาวที่ถูก
ปกปดหรือเปดโปงสิ่งท่ีลึกลับซับซอนซอนงาอำพรางความชั่วรายใหคนไดรูไดเห็น สวนคำวา แผ มักใชกับสิ่งท่ี
เปนนามธรรม เชนคำวา แผเมตตา แผความสุข ชวยเหลือเผื่อแผ เปนตน 

สวนคำวา เผยแพร หมายถึง การทำใหขยายหรือการทำใหกระจายออกไปในวงกวาง คือ สิ่งนั้นไมได
ปกปดแตมีอยูในขอบเขตจำกัด  เม่ือตองการจะขยายออกไปในวงกวางก็จะใชคำวาเผยแพร และคำนี้มักใชกับ
สิ่งท่ีเปนรูปธรรม เชน แพรภาพ แพรขาว แพรเชื้อ เปนตน 

การเผยแผพระพุทธศาสนา ในท่ีนี้ หมายถึงการนำเอาหลักธรรมคำสอน อันประเสริฐอันเปนธรรมชาติ
บริสุทธิ์ที่เกิดจากพระปญญาตรัสรูขององคพระสัมมาสัมพุทธเจา  ไปถายทอดใหประชาชนไดรับการเรียนรู 
และนอมนำเอาหลักธรรมคำสั่งสอนเหลานั้นไปประพฤติปฏิบัติตาม  เพื่อใหเปนคนดีมีศีลธรรมประกอบดวย
คุณธรรมมีเมตตา เปนตน เกิดความสงบสุขทั้งชาติปจจุบันและภพหนา จากคนกลุมหนึ่งไปสูคนอีกกลุมหนึ่ง 
จากคนรุ นหนึ ่งไปสู คนอีกรุ นหนึ ่ง โดยยึดเอาอุดมคติ อุดมการณ หลักการ และวิธ ีการในการเผยแผ
พระพุทธศาสนาท่ีพระพุทธองคตรัสไว 

หลักในการเผยแผธรรม ทานท้ังหลายมีหนาท่ีเปนพระธรรมทูตก็คือ  เปนผูแทนของพระพุทธเจา เม่ือ
เปนผูแทนของพระพุทธเจา ในฐานพระธรรมทูต  มีหนาท่ีในการเผยแผธรรม พระธรรมทูตมีหนาท่ีเดียว หนาท่ี
หลักก็คือการเผยแผธรรม การเผยแผธรรมทำอยางไร มีหลายวิธี วิธีแรกที่พระพุทธเจาทรงปฏิบัติก็คือการ
เทศน และถือวาเปนวิธีหลักที่พระพุทธเจาทรงถือปฏิบัติดวยพระองคเองมาโดยตลอด ๔๕ ป พระพุทธเจา
เทศนไมหยุดเลย สวนวิธีอื่น เชน พูดคุย ปาฐกถา บรรยาย มีผูรวบรวมเอาไววา วิธีการสอนของพระพุทธเจา 
หรือวิธีการเผยแผของพระพุทธเจานั้นมีอยู ๗ ประการดวยกันเทาท่ีทานคนควาไวนานแลว คือ  

1.อุปนิสินนกถา คือ การสนทนาปราศรัยกับบุคคลผูมาหาสู  หรือการตอนรับแขกผูมาเยือนการพูดคุย
กันโดยการสอดแทรกธรรมะเขาไปในการสนทนากันนั้นตามสมควรแกเหตุการณ  กาลเทศะ  และบุคคลผูฟง
โดยไมมีการเตรียมตัวมากอน  นิยมพูดกันวา  “การเทศนธรรมาสนเตี้ย ” 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.55-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

2.ธรรมีกถา  คือ การสอนศีลธรรมแกประชาชนอยางเปนกิจจะลักษณะเปนงานเปนการ เปนเรื่องเปน
ราวมีการเตรียมการไวลวงหนา ไดแก การแสดงปาฐกถา การบรรยายธรรม เปนตน 

3.โอวาทกถา คือ การสอนศีลธรรมแกประชาชน แบบคำแนะนำ คำตักเตือน คำสอน โดยเฉพาะ
เจาะจงลงไปเรื่องใดเรื่องหนึ่ง   เพ่ือใหผูฟงเกิดความสังวรระวัง ไมทำความชั่ว ใหละความชั่ว ใหทำความดีและ
รักษาความดีได 

4.อนุสาสนีกถา คือ  การสอนศีลธรรมแกประชาชนแบบสอนบอยๆ นิยมพูดกันวา “พร่ำสอน” เพ่ือให
เกิดความจำได เกิดความชินหู จนเกิดความ  “คลองปากข้ึนใจ”  เรื่องท่ีสอนนั้น ก็อยูในประเภทคำแนะนำ คำ
แนะแนว คำตักเตือน และคำกลาวสอนนั่นเอง ถากลาวสอนเปนครั้งคราว จัดเปน “โอวาทกถา” ถากลาวสอน
เปนประจำ และทำบอยๆ จัดเปน “อนุสาสนีกถา ” 

5.ธรรมสากัจฉากถา คือ  การแลกเปลี่ยนความคิดเห็นกันและกัน การสนทนากัน เพ่ือแสวงหาความ
ถูกตอง หรือเพ่ือปรับความเขาใจกันและกัน นิยมเรียกวา “การสนทนาธรรม”โดยผลัดกันพูด ผลัดกันฟง 

6.ปุจฉาวิสัชชนากถา คือ  การสอนศีลธรรมแกประชาชน แบบการถามและการตอบ ในเรื่องท่ีจะสอน
นั้น เพื่อทดสอบถึงความรูเดิมของผูรับสอนวา มีอยูแคไหนเพียงไร  เพื่อเปนการกระตุนเราใจใหผูฟงเกิดความ
ตื่นตัวอยูเสมอ และเพ่ือทดสอบความจำและความเขาใจในเรื่องท่ีสอนนั้นวา ผูฟงมีแคไหนเพียงไร โดยมีวิธีการ 
3 วิธี   คือ ๑.ถามเพ่ือใหตอบ   2. ถามเองตอบเอง   3. ใหถามเพ่ือตอบ 

7.ธรรมเทศนากถา  คือ  การแสดงธรรม ชี้แจงแสดงหลักธรรม หลักสัมมาปฏิบัติ เพ่ือใหผูฟงรูแจงเห็น
จริงในธรรมท่ีควรรูควรเห็น เปนการชี้นำใหผูฟงเกิดศรัทธา  ปสาทะในธรรมปฏิบัติ ยอมรับเปน “หลักจำ” 
และเปน “หลักใจ” ยึดถือเปนอุดมคติในการดำเนินชีวิตประจำวัน เพ่ือความอยูเย็นเปนสุข พนจากความอยู
รอนนอนทุกข 

สิร ิว ัฒน คำวันสา.(2534) จากการปฏิบัติหนาที ่ของพระธรรมทูตในการประกาศและเผยแผ
พระพุทธศาสนาและพัฒนาสังคมของพระสงฆในสมัยพุทธกาลนั้นเอง สงผลใหพระพุทธศาสนาไดเขามาสู
ประเทศไทย ซ่ึงเปนหนึ่งในดินแดนท่ีเรียกวาสุวรรณภูมิครั้งแรก ดวยการเดินทางมาเผยแผพระพุทธศาสนาของ
สาวกที่เปนสายพระธรรมทูตสายที่ 8  คือคณะของพระโสณเถระและ พระอุตรเถระทำใหพระพุทธศาสนาเขา
มาประดิษฐานในประเทศไทยอยางสมบูรณ ภายใตพระราชูปถัมภของพระมหากษัตริยไทย โดยมีการบวช 
การศึกษาเลาเรียนพระธรรมวินัยสืบทอดกันมาจนถึงปจจุบัน 

พระธรรมกิตติวงศ (ทองด ีสุรเตโช ป.ธ.๙, ราชบัณฑิต).(2553)  ในเรื่องนี้จะไมกลาวถึงรายละเอียด ก็
ใหรูวาวิธีเผยแผของพระพุทธเจาก็คือการเทศน การเทศนคืออะไร การเทศนก็คือการแสดงธรรม การชี้แจง 
การบอกกลาว นี่เรียกกันวาเทศน สมัยปจจุบันนี้ เราก็นำวิธีการเทศนนั้นมาปรับเปลี่ยนใหเขากับยุคเขากับสมัย 
การเทศนนั้นก็ยังคงอยู แตวาหนัก (คอนขาง) ไปทางพิธีการ และเปนพิธีการที่ศักดิ์สิทธิ์ นั ่นคือการเทศน
แบบเดิม ปรับเปลี่ยนมาเปนปาฐกถา เรียกวา “ปาฐกถาธรรม” พูดธรรมะ เปลี่ยนเปนบรรยายธรรม ก็คือพูด
ธรรมะ เปลี่ยนเปนอภิปรายธรรม ก็คือการบรรยายธรรมเหมือนกัน แตบรรยายหลายคน ปรับเปลี่ยนเปนการ
เทศนปุจฉา-วิสัชชนา สองธรรมาสน สามธรรมาสน ปรับเปลี่ยนไปตามยุคตามสมัย นี้ก็เปนการทำหนาท่ี
เหมือนกัน ทีนี้ทำอยางไรถึงจะไดผล นี้คือตัวหลัก และนี้ก็เปนอีกเหตุผลหนึ่งที่นิมนตทานทั้งหลายมาประชุม
กันนี้ เพื่อที่จะไดรูแนวทางในการเผยแผธรรมในฐานะที่เปนพระธรรมทูต ใหรูจักแนวทางใหรูจักวิธีการ สวน
รายละเอียด เนื้อหาสาระนั้นก็คงจะพูดอะไรกันไมได ธรรมะนั้นเปนเรื่องใหญ ทานท้ังหลายตองมีทุนเดิมกันอยู
แลว นั่นก็คือตองมีความรูดานธรรมะ ไดศึกษานักธรรมบาง บาลีบาง อานหนังสือดวยตนเองบาน สิ่งเหลานี้
เรียกวาเปนตนทุนในการเผยแผพระพุทธศาสนา 
 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.56-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

การเผยแผในประเทศไทยปจจุบัน 
ประเทศไทยเปนประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนามาชานาน คือ นับถือพระพุทธศาสนาแบบเถรวาท

จากการเขามาเผยแผของพระโสณะและพระอุตตระ และนับถือพระพุทธศาสนาแบบมหายานโดยไดรับอิทธิพล
จากการที่ถูกขอมปกครอง จนมาถึงปจจุบันเปนพระพุทธศาสนาแบบเถรวาท มีการศึกษาพระพุทธพจนและ
การปฏิบัติธรรมอยางแพรหลาย พุทธศาสนิกชนมีจิตใจใฝในการทำบุญ จนกลาวไดวาเปนประเทศท่ี
พระพุทธศาสนารุงเรืองที่สุดในปจจุบัน การเผยแผของพระสงฆในปจจุบันมีทั้งแบบเชิงรับคือยึดถือกันมาเปน
ประเพณี เชน เทศนสอนโยมที่วัด เปนตน และแบบเชิงรุกคือปรับใหเหมาะสมกับสภาพปจจุบัน ตรงกับความ
ตองการของผูฟง เชน จัดคายอบรมเยาวชน เปนตน ลักษณะของผูเผยแผมีทั้งแบบ ปจเจกบุคคล คณะและ
หนวยงานองคกร การเผยแผที่ทำเปนหนวยงานหรือองคกร เชน พระธรรมทูต, หนวยอบรมประชาชนประจำ
ตำบล เปนตน นอกจากนี้ยังมีหนวยงาน องคกรเผยแผตางๆ ที่ฆราวาสเปนผูดำเนินงาน เชน องคการพุทธ
ศาสนิกสัมพันธแหงโลก, พุทธสมาคมแหงประเทศไทย ในพระบรมราชูปถัมภ เปนตน ในท่ีนี้จะกลาวเฉพาะงาน
ของพระธรรมทูต 
 
หลักการเผยแผพระพุทธศาสนา 

ราชบัณฑิตยสถาน.(2546)  การเผยแผ คือ การทำใหขยายออกไป  การทำใหขยายวงกวางออกไปทำ
ใหแพรหลายออกไป การเผยแผพระพุทธศาสนาจึง  ไดแก การดำเนินงานเพื่อใหหลักธรรมคำสั่งสอนใน
พระพุทธศาสนาแพรหลายออกไปในทุกสารทิศ มีผูศรัทธาเลื่อมใส เคารพ ยำเกรง ในพระรัตนตรัยนอมนำเอา
หลักธรรมในพระพุทธศาสนาไปประพฤติปฏิบัติ 

ธรรมะอยางเดียวกันหรือหัวขอเดียวกัน แตถาหากผูสื่อมีทักษะตางกัน ผลสัมฤทธิ์ในการเผยแผก็
แตกตางกันดวย ดังนั้น ในการเผยแผธรรมะหรือการสื่อธรรมะจึงจำเปนท่ีจะตองรูหลักการ ซ่ึงอาจกลาวไดดังนี้  

(1) นำเสนอ  
(2) โนมนาวจิตใจ  
(3) นำปฏิบัติ  
(4) ตอบคำถาม  
(5) แสดงความเปนมิตร 

กระบวนการเผยแผ 
พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต).(2548)  การเผยแผเปนกระบวนการพัฒนาศักยภาพของ

มนุษยในดานการเรียนรู ซึ่งมีผลตอการประพฤติปฏิบัติและการตัดสินใจในการดำเนินชีวิต การเผยแผอาจ
กระทำไดในหลายชองทาง ไดแก การพูดคุย การโฆษณา การประชาสัมพันธ การจัดอบรม การแจกเอกสาร 
การชักชวนเขารวมกิจกรรม การเทศนาทางวิทยุกระจายเสียง การบรรยายธรรมทางโทรทัศน เปนตน 

การประกันคุณภาพมี  4  อยาง เรียกวา ปจจัย 4  ในการท่ีพวกเราจะเทศนจะสอนแตละครั้ง จะตอง
มีข้ันตอนดวยกัน ถาทานรับประกันกระบวนการใน  4 ข้ันตอนนี้ ดูแลอยางครบถวน การเทศนการสอนธรรมะ
ของทานจะมีคุณภาพ เปนท่ีนาเชื่อถือ ตองมีปจจัย 4 อยาง คือ  

1. Input ปจจัยนำเขา  
2. Process ปจจัยกระบวนการ  
3. Output ปจจัยผลิต  
4. Impact ปจจัยผลกระทบ 

คุณสมบัติของผูเผยแผตามแนวพระพุทธศาสนา 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.57-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

 การสื่อสารเพื่อเผยแผธรรมะในทางพระพุทธศาสนาเปนการสื่อสารระหวางบุคคลบาง การสื่อสาร
ระหวางกลุมบาง ในปจจุบันการสื่อสารมวลชนไดเขามามีบทบาทมากขึ้น จะเปนการสื่อสารรูปแบบใดก็ตาม 
สิ่งท่ีควรใหความสำคัญมากก็คือตัวของผูสื่อสารหรือผูสงสารนั่นเอง สมาน งามสนิท ไดกลาวถึงคุณสมบัติของผู
สงสารท่ีพึงประสงคตามแนวทางแหงพุทธศาสนาโดยอธิบายตามหลักแหงสัปปุริสธรรม ๗ ดังนี้ 

(1) มีธัมมัญุตา เปนผูรูธรรมะคือหลักการ หลักความจริง เนื้อหาสาระของเรื่องที่จะสื่อสาร รูแจง
แทงตลอดในทฤษฎีและปฏิบัติในศาสตรและศิลปของตน  

(2) มีอัตถัญุตา รูจักเนื้อหาสาระ ความหมาย ความมุงหมาย วัตถุประสงคของการสื่อสารท่ีแนนอน 
ชัดเจน (Goal Oriented)  

(3) มีอัตตัญุตา รูจักตนเอง รูวาตนคือใคร มีความพรอม หรือไมพรอมอยางไร การรูจักตนเปนสิ่งท่ี
สำคัญยิ่ง เมื่อเรารูจักตนเองดีแลว จะนำไปสูการยอมรับตน (Self Acceptance)  แลวจะเปดเผยตน (Self 
Disclosure)  สามารถสื่อสารภายในตนไดอยางดียิ่ง ผูที่สามารถสื่อสารภายในตนไดดี จะเปนผูที่สามารถรบัรู 
วิเคราะห สังเคราะห และมีวิจารณญาณท่ีสุขุมรอบคอบมีเหตุมีผล ทำใหการสื่อสารมีประสิทธิภาพยิ่งข้ึน 

(4) มีมัตตัญุตา รูจักประมาณ รูจักความพอดี   การสื่อสารบางอยางหากมากเกินไป   ผูรับสารกร็ับ
ไมได  หากนอยไปก็ไมเพียงพอ การรูจักประมาณในการสื่อสาร   (Frequence)  คือ ไมสงสารที่ซ้ำซากมาก
หรือนอยจนเกินไป  

(5) มีกาลัญุตา รูจักเวลา ผูสงสารตองรูจักเวลาในการสื่อสารวาเวลาไหนควรเวลาไหนไมควร หากผู
สงสารไมรูจักเวลาในการสื่อสาร แมวาจะเปนการสื่อสารหรือการสื่อสารภายในตน การสื่อสารระหวางบุคคล
หรือการสื่อสารมวลชน นอกจากการสื่อสารนั้นจะไมประสบความสำเร็จแลว บางครั้งอาจจะมีขอพิพาทหรือขอ
บาดหมางใจตามมา หากเรายอนดูประวัติศาสตร แมแตนักวิทยาศาสตรผูมีชื่อเสียงของโลก ยังไดรับโทษจำกา
การประกาศสัจธรรมหรือทฤษฎีความรูของตนในเวลาท่ีไมเหมาะสม  

(6) มีปริสัญุตา รู จักชุมชน รูจักสังคม ในทางนิเทศศาสตรเรียกวา กลุมผูรับสาร เปาหมาย การ
สือ่สารจึงจะประสบผลสำเร็จ ยิ่งรูจักมากเทาไร การสื่อสารก็ยิ่งมีประสิทธิภาพมากข้ึนเทานั้น พระพุทธเจาเผย
แผธรรมะของพระองคไดอยางมีประสิทธิภาพ เพราะวาพระองคทรงรอบรูรับสารอยางรูแจงแทงตลอด ทรงรู
ไปถึงภูมิหลังหรือกรรมเกาตั้งแตชาติกอนของผูรับสาร ผูสงสารที่เปนปุถุชนธรรมดาก็มีความจำเปนตองรู
กลุมเปาหมายวาเขาเหลานั้นเปนใคร ตองรูจักเพศ อาย ุการศึกษา สถานภาพทางเศรษฐกิจ และสังคมฯลฯ ยิ่ง
รูกลุมเปาหมายมากการสื่อสารยิ่งมีประสิทธิภาพมาก  

(7) การมีปุคคลปโรปรัญุตา รู จักความแตกตางระหวางบุคคลวาผูรับสารแตละคนแตละกลุม มี
ลักษณะจำเพาะเปนของตน มีจริต มีอัธยาศัย มีศักยภาพในการรับสารมากนอยเพียงใด การที่ผูสงสารรูความ
แตกตางระหวางบุคคลไดนั้น ทำใหสามารถแยกแยะผูรับสารได 

พระพุทธเจาทรงเขาใจชัดในทุกขวาเกิดแตสมุทัยและนิโรธวาเกิดแตมรรค สืบสาวไปหาเหตุไดอยางนี้
จัดเปนธัมมัญุตา ทรงเขาใจชัดวาสมุทัยเปนเหตุใหเกิดทุกขและมรรควาเปนเหตุใหถึงความดับทุกข สืบสาวไป
หาผลไดอยางนี้จัดเปนอัตถัญุตา ทรงบำเพ็ญประโยชนในฐานะเปนพระพุทธเจา คือในสวนสังคมสงฆ
พระองคก็ทรงบัญญัติพระวินัยปกครองคณะสงฆ ในสังคมโลกทรงเผยแผธรรมประกาศพระศาสนาของ
พระองค นี้จัดเปนอัตตัญุตาส ทรงสั่งสอนในหลักแหงมัชฌิมาปฏิปทา แมพระเทวทัตจะทูลขอใหภิกษุ
ทั้งหลายประพฤติตนอยางเครงครัด เชน ไมฉันเนื้อฉันปลาตลอดชีวิต พระองคก็ไมทรงอนุญาต เพราะทรง
เล็งเห็นวา แมจะฉันปลาหรือเนื้อก็สามารถบรรลุธรรมไดเหมือนกัน แตปลาหรือเนื้อนั้นภิกษุตองไมไดสั่งใหฆา
ทำอาหารหรือมีความรังเกียจสงสัยในอาหารนั้น การบริโภคปจจัย 4 ขึ้นอยูกับความมุงหมายหรือจิตใจของ
ผูบริโภคเปนสำคัญ หากยังบริโภคดวยตัณหาหรือความยึดม่ัน เชน มีมานะวาตนประพฤติพรตไดเครงครัดกวา



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.58-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

ผูอื่นเพราะเหตุที่ไมฉันปลาและเนื้อนั้นปฏิปทาดังกลาวยอมจะเปนอุปสรรคตอการปฏิบัติธรรมแนนอน ไม
สามารถท่ีจะทำใหพนจากทุกขได หรือทรงวางหลักมหามหาปเทส 4 ไวแกภิกษุ เพ่ือความยึดหยุนทางพระวินัย 
โดยเฉพาะยุคหลังพุทธกาลที่เกิดมีความเขาใจคลาดเคลื่อนในพระวินัยมากขึ้น ถือวามีความจำเปนมากในการ
ใชวินิจฉัยพระวินัย นี้จัดเปนมัตตัญุตา การที่พระองคไมทรงบัญญัติพระวินัยกับภิกษุไมใหประพฤติเสียหาย
กอนนั้นก็เพราะทรงเล็งเห็นวา หากพระองคทรงบัญญัติพระวินัยกันไวกอนก็จะทำใหถูกติเตียนได เพราะเหตุ
ยังไมเกิด เหมือนกับทรงไมไววางใจในความประพฤติของเหลากุลบุตรที่บวชดวยศรัทธาดังนั้น เมื่อมีการ
ประพฤติเสียหายเกิดขึ้น พระองคจึงไดทรงบัญญัติพระวินัย โดยทรงตำหนิความประพฤติเสียหายนั้นพรอมท้ัง
ทรงชี้ใหเห็นโทษในการประพฤติลวงเกินและอานิสงสแหงการรักษาพระวินัยได เหลาภิกษุสาวกก็ปฏิบัติตาม
ดวยความเคารพ นี้จัดเปนกาลัญญตา ชาวกาลามะกำลังสับสนเรื่องคำสอนตางๆ กันของเหลาสมณพราหมณ 
พระองคทรงทราบสถานการณวากำลังเกิดอะไรขึ้นกับเขาเหลานั้น และจะแกไขไดอยางไร จึงไดทรงแสดงกา
ลามสูตร ซ่ึงใจความกลาวถึงหลักแหงการเชื่อท่ีถูกตอง ทรงปฏิเสธหลักเหตุผลตามแนวตรรกะวาไมสามารถให
ความรูท่ีถูกตองแมนยำได การจะเขาใจสิ่งต่ำงๆ ไดถูกตองนั้นจะตองลงมือปฏิบัติจนเห็นผลประจักษแกตนเอง 
นี้จัดเปนปริสัญุตา การที่พระองคทรงแสดงธรรมไดตรงกับอุปนิสัยหรือความตองการของผูฟงนั้น เชน ตรัส
ทรงแสดงความไมเที่ยงแหงรูปแกพระนางรูปนันทา ซึ่งยึดมั่นถือมั่นในรูป หรือทรงแสดงธรรมอุปมาดวย
อุปกรณการทำนาแกพราหมณผูเปนชาวนา เปนตน นี้จัดเปนปุคคลปโรปรัญุตาของพระพุทธเจา 
 
กลุมเปาหมายในการเผยแผ  

ในการแสดงธรรมโปรดเวไนยสัตว พระพุทธเจาจะทรงแผขายพระญาณตรวจดูอุปนิสัยของผูรับการ
แสดงธรรมเสียกอน จากนั้นจึงคอยเสด็จไปโปรด แมคนเดียวพระองคก็ทรงโปรด ดังนั้น การแสดงธรรมของ
พระองคจ ึงมีผลคือผู ฟ งไดบรรลุธรรมตามสมควรแกอุปนิส ัยหรือบารมีธรรมของเขา แตในปจจุบัน
กลุมเปาหมายในการแสดงธรรมของพระสงฆนั้นมีมากมายหลายกลุม  แลวแตจะเลือกเองโดยภาพรวม หากจัด
ตามวัยก็แบงไดเปน  5  คือ 1 วัยเด็ก 2 วัยรุน 3. วัยหนุมสาว 4. วัยผูใหญ 5. วัยชรา   

กลุมเปาหมายในการเผยแผตามหลักแหงพระพุทธศาสนานั้น   จัดเปน 2 ประเภทใหญๆซึ่งมีลักษณะ
ตรงกันขามกัน ดังพระพุทธพจนในโพธิราชกุมารสูตร ซึ่งพระพุทธเจาตรัสกับ โพธิราชกุมารถึงตอนที่พระองค
รับคำทูลอาราธนาใหแสดงธรรมโปรดสรรพสัตวดังนี้  ราชกุมาร ครั้งนั้น อาตมภาพรับคำทูลอาราธนาของ
พรหม และเพราะอาศัยความกรุณาในสัตวทั้งหลาย จึงตรวจดูโลกดวยพุทธจักษุ เมื่อตรวจดูโลกดวยดวยพุทธ
จักษุ ไดเห็นสัตวทั้งหลายผูมีธุลีในดวงตำนอย มีธุลีในดวงตามาก มีอินทรียแกกล้ำ มีอินทรียออน มีอาการดี มี
อาการทราม สอนใหรูไดงาย สอนใหรูไดยาก บางพวกเห็นปรโลกและโทษวาเปนสิ่งนากลัว บางพวกเห็นปรโลก
และโทษวาเปนสิ่งไมนากลัว จากพระพุทธพจนนี้ สามารถจัดประเภทแหงกลุมเปาหมายในการเผยแผพุทธ
ธรรมไดดังนี้ 

ก. จัดตามปญญาในการรูธรรมหรือบารมีธรรม ไดแก 
 (1) ผูมีธุลีในดวงตานอย ไดแก มีราคะ โทสะ และโมหะนอย  
 (2) ผูมีธุลีในดวงตามาก ไดแก มีราคะ โทสะ และโมหะมาก  

     ข. จัดตำมอินทรีย ไดแก  
(1) ผูมีอินทรียแกกลา ไดแก มีศรัทธา เปนตน แกกลา  
(2) ผูมีอินทรียออน ไดแก มีศรัทธา เปนตน ไมแกกลา 

     ค. จัดตามอาการ ไดแก 
(1) ผูมีอาการดี ไดแก เปนผูมีศรัทธา เปนตน  



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.59-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

(2) ผูมีอาการทราม ไดแก เปนผูไมมีศรัทธา เปนตน  
     ง. จัดตามสติปญญาในการรับรูคำสอน ไดแก  

(1) สอนใหรูไดงาย ไดแก ฟงคำสอนแลวก็รูตามไดงาย  
(2) สอนใหรูไดยาก ไดแก ฟงคำสอนแลวก็รูตามไดอยาก  

     จ. จัดตามความเห็น หรือทิฐิ ไดแก  
(1) พวกท่ีเห็นปรโลกแลวเห็นวาไมมีจริง  
(2) พวกท่ีเห็นปรโลกแลวเห็นตามวามีจริง 
กลาวโดยสรุป การเผยแผนั้นเปนกลวิธีที ่แสดงใหประชาชนไดรับทราบเรื ่องราวตางๆ จากการ

ดำเนินงานของพระธรรมทูต เชน การสอนธรรม การเทศน บรรยาย  เพื ่อสื ่อใหเห็นถึงความสำคัญของ
พระพุทธศาสนา  ทั้งนี้ประกอบไปดวยกระบวนการตางๆ ตั้งแต การวางแผน การสรางบุคลากรผูเผยแผ การ
พัฒนาบุคลากร การสนับสนุนภายใตวิธีการเผยแผ ที่ผสมผสานกันระหวางเนื้อสาระที่บรรยายกับคุณสมบัติ
ของผูบรรยาย เพ่ือใหเกิดผลสัมฤทธิ์ในการเผยแผ 
 
บทสรุป 

องคกรทางพระพุทธศาสนาในสังคมไทยปจจุบัน  ควรปรับรูปแบบการเผยแผพระพุทธศาสนาใหสังคม
เขาใจหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามากยิ่งขึ้น เชน  หลังเคารพธงชาติทุกเชา – เย็น  ก็ควรมีการสอดแทรก
หลักธรรมคำสอนเขาไปดวย  เพ่ือใหการเผยแพรพระพุทธศาสนาเขาสูทุกคนในสังคมทุกเพศทุกวัยและเปนการ
ปลูกจิตสำนึกของมนุษยใหเขาถึงพระพุทธศาสนาและปฏิบัติใหเปนหนาท่ีเหมือนกิจวัตรประจำวันอีกอยางหนึ่ง 
รวมท้ังควรมีการจัดตั้งกลุมการพัฒนาโดยพระสงฆท่ีสามารถดำเนินงานไดในระยะยาวไมยึดติดเพียงผูนำเพราะ
จะมีสวนชวยยกระดับกระบวนการทำงานเผยแผพระพุทธศาสนาใหเขาถึงประชาชนและสังคมที่มีความ
เจริญกาวหนามากขึ้น  แมวาในบางประเทศจะมีศาสนาเปนสถาบันหลักที่สำคัญ หรือในบางประเทศศาสนา
อาจจะเปนองคประกอบที่มีความสำคัญนอยที่สุด แตคำถามที่สำคัญที่สุดคือในรัฐไทยนั้นศาสนามีความจำ
เปนมากนอยเพียงใดที่ตองมีการควบคุมศาสนาพุทธใหเปนไปภายใตกลไกของรฐั  ศาสนาพุทธในไทยถึงแมจะ
มีความสำคัญในเชิงประวัติศาสตร การดำรงและสืบทอดอำนาจ รวมทั้งการบริหารประเทศแตความเชื่อมโยง
เหลานั้นกลับเปนเพียงการสรางความชอบธรรมหรือเพ่ิมพูนความศักดิสิทธิ์ของผูมีอำนาจเทานั้น  เม่ือยุคสมัยท่ี
เปลี่ยนผันไปและรูปแบบการปกครองสมัยใหม ท่ีอำนาจการตัดสินใจถูกกระจายใหประชาชนมีสวนรวม ความ
ศักดิ์สิทธิ์ท่ีถูกเนนย้ำไปท่ีสถาบันเดียว จึงเปนสิ่งท่ีลาสมัยและหมดซ่ึงความนาเชื่อถือ 

อยางไรก็ตามการจะทำใหคนที่ยังไมนับถือใหหันมานับถือพระพุทธศาสนา หรือทำคนที่นับถืออยูแลว
ใหมีความศรัทธาเลื่อมใสม่ันคงยิ่งข้ึน จะตองคงหลักการเผยแผไวใหเปนเอกลักษณเฉพาะของพระพุทธศาสนา 
แตอาจเปลี่ยนวิธีการปลีกยอยๆ บางอยางใหเหมาะสมกับบุคคล ภูมิประเทศ สภาพสังคม สภาพแวดลอมตางๆ 
เชน ในการเทศนการสอนศีลธรรมแกเด็กนักเรียนชั้นประถม ควรมีอุปกรณมีตัวอยางที่เปนรูปธรรมมาก แต
หากเทศนกับนักเรียนมัธยม ควรเพิ่มดานเหตุผลและเนื้อแทของหลักธรรมมากขึ้น กับนักเรียนนักศึกษา
ระดับสูงกวามัธยม ควรเนนหลักเหตุผลและปรัชญาท่ีลึกซ้ึงมากข้ึนตามลำดับอายุและวุฒิภาวะของผูเรียน ผูรับ
การเผยแผหลักธรรม  ในการนี้จึงตองมีการสงเสริมงานเผยแผพระพุทธศาสนาของคณะสงฆใหมั ่นคงและ
แพรหลายยิ ่งข ึ ้น โดยควรถวายความอุปถัมภแด พระสงฆใหม ีความสะดวกในการทำหนาที ่ เผยแผ
พระพุทธศาสนาอยางกวางขวาง 

 
                                         เอกสารอางอิง 



ปท่ี 25 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม พ.ศ.2563      -.60-    Vol 24 No.2 Jury – December 2020 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

   

กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, (2554).ประวัติความเปนมาของศาสนาพระพุทธศาสนาและ       
           องคการศาสนาตางๆ ในประเทศไทย,เอกสารเผยแพร, 121-131. 
พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.9 ราชบัณฑิต) (2556) .คำพอสั่ง.กรุงเทพฯ : พิมพเลี่ยงเชี่ยง. 
พระดาวเหนือ บุตรสีทา. (๒๕๕๗). การสรางเครือขายและการจัดการเครือขายในการเผยแผ          
พระพุทธศาสนาของชุมชนบานพบธรรมนาสุข อำเภอทุงเสลี่ยม จังหวัดสุโขทัย. วิทยานิพนธ           
            มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร. 
พระธรรมกิตติวงศ (ทองด ีสุรเตโช ป.ธ.9, ราชบัณฑิต),(2553). การเผยแผพระพุทธศาสนา,       
            ขอมูลออนไลน, เขาเม่ือ 10 ส.ค. 2562 
พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต).(2548). การเผยแผเชิงรุก. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ     
             จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
พระราชวรมุนี (ประยุทธ ปยุตฺโต). (2530). สถาบันสงฆกับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ     
            โกมลคีมทอง.   
พุทธทาสภิกขุ. (2548). แกนพุทธศาสน. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร.ราชบัณฑิตยสถาน,    
            พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2542, (กรุงเทพมหานคร : นานมีบุคส     
            พับลิเคชั่นส, 2546),  
ส. ศิวรักษ (แปลและเรียบเรียง),(2534). ความเขาใจเรื่องพระเจาอโศกและอโศกาวทาน, พิมพครั้ง      
            ท่ี 2, กรุงเทพฯ : บริษัท เคล็ดไทยจำกัด.    
สิริวัฒน คำวันสา,(2524).ประวัติพระพุทธศาสนาในประเทศไทย, กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลง     
            กรณราวิทยาลัย  

 
 


