
ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.21-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 

พัฒนาการของมนุษยในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
Development of Human in  Buddhist Philosophy 

 
เสาวลักษณ  สุทธิพรโอภาส0

1  และ พระสุทธิสารเมธ1ี

2 
Saowaluk Suttiponopas and Phra Suthisanmethee,  

Received May 28, 2021 & Revise June 3, 2021  & Accepted June 21, 2021 

 
บทคัดยอ 
 บทความวิชาการนี้ มีวัตถุประสงค เพื่อศึกษากำเนิดและพัฒนาการของมนุษย ในการเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรมของมนุษยใหมีคุณคาตามทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท จากการศึกษาพบวา    การกำเนิดมนุษยข้ึนอยู
กับพลังของกฎแหงกรรม และประเภทมนุษยแตกตางกันในดานคุณภาพทางจิต กระบวนสำคัญที่ทำใหมนุษย
เกิดการเปลี่ยนแปลงมีการพัฒนาเปนมนุษยมีคุณคา ฝกอบรมปญญาใหรูแจงในอริยสัจ ละเหตุแหงทุกข และ
เจริญแนวทางการพัฒนาใหมนุษยมีคุณคา 3 ประการ ตามหลักไตรสิกขา คือ 1)ศีลภาวนา คือ การพัฒนา
ความประพฤติ การฝกอบรมศีล ควบคุมกาย วาจา ใหอยูในระเบียบวินัยไมเบียดเบียน และอยูรวมกันดวยดี
เกื้อกูลกัน 2)สมาธิหรือจิตตภาวนา คือ การพัฒนาจิต การฝกอบรมจิตใจ ใหเข็มแข็งมั่นคงเจริญ งอกงามดวย
คุณธรรมทั้งหลาย 3)ปญญาภาวนา คือ การพัฒนาปญญา การฝกอบรมปญญา ใหรูเขาใจทั้งหลายตามความ
เปนจริง ตามสภาวะการณ ทำตนใหบริสุทธิ์จากกิเลส และแกไขปญหาท่ีเกิดข้ึนๆไดดวยปญญา บทความนี้มอง
ที่ตนเองเปนหลัก รากฐานแหงการพัฒนามนุษยใหสมบูรณไดนั่นก็คือปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาคือ ศีล สมาธิ 
ปญญา ใหมีคุณคาจากภายใน คือเปนผูประพฤติตนใหเกิดกุศลกรรมบถ 10 ไดแกประพฤติดี ทางกาย วาจา ใจ 
เปนธรรมแหงมนุษยภาพ ในพัฒนาดานจิตใจ ดานสติปญญา และดานมโนธรรมสำนึก เริ่มจากมนุษยตองมี
สัมมาทิฏฐิ ดำเนินชีวิตแบบสายกลางตามหลักศีล ใหมีความสุจริตทางกาย ทางวาจา และเอื้อตอการพัฒนา
สมาธิ ใหจิตมีสมรรถภาพ คุณภาพ สุขภาพจิตท่ีดี ใหเกิดปญญา มีความรู ความเขาใจในจริยธรรมและคุณธรรม 
เปนการบูรณาการ ในการอยูรวมกันอยางสันติสุข  
 
คำสำคัญ 1.มนุษย, 2.พุทธปรัชญา 
 
Abstract 

 This academic article have a purpose: To study the origin and development of human 
beings in changing human behavior to have values according to Theravada Buddhist 
philosophy According to the study, it was found that The birth of man depends on the power 
of the law of karma. And human types differ in mental qualities. The vital process of human 
change has evolved into a human being of value. Training intelligence to be enlightened in 
the Noble Truths Leave the cause of suffering And development approaches for human beings 

 
 1 นักศึกษาปรัชญาดุษฎีบัณฑติ บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหมกุฎราชวิทยาลยั 
 Email: suttiponopass@gmail.com 
 2 คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหมกุฎราชวิทยาลยั 



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.22-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

have 3 values according to the threefold principle: 1)Praying is the development of behavior. 
The training of the precepts to control the body and the words in a discipline without 
harassment and coexist with each other. 2)Meditation, or mind, is the mental development, 
the training of the mind. Let the strong and firm needle flourish with virtue. 3)Intellect Prayana 
is the development of wisdom. Intelligence training to know and understand the truth 
according to the circumstances Purify yourself from passion and solve any problems that arise 
with wisdom This article is mainly focused on oneself. The foundation of human development 
to be complete is to follow the three principles of morality, concentration, and wisdom to be 
valuable from within. that is, one who conducts oneself to produce 10 merit-making acts, 
namely good behavior, physical, verbal, and mental; is the virtue of humanity. in the 
development of the mind, intellect and conscience Starting from human beings, there must 
be right view. Leading a middle-of-the-road life according to the precepts to be honest in the 
body, verbal and conducive to the development of concentration. to have mental capacity, 
quality, and good mental health; to give rise to wisdom, knowledge, and understanding of 
ethics and virtues is an integration in peaceful coexistence 

 
Keywords: 1.Human, 2.Buddhist philosophy 
 

1. บทนำ 

 บรรดาสัตวโลกท้ังหลาย มนุษยเปนสัตวท่ีมีสมอง มีสติปญญาสามารถคิดและไตรตรองได แตการจะ
เขาใจสิ่งใดไดนั้นมีมากนอยแตกตางกันไป และความเขาใจธรรมะของมนุษยก็ยังแตกตางกันออกไปอีก มนุษย
บางคนเปนเวไนยสัตว เพราะเปนผูที่สามารถฟงธรรมะในพระพุทธศาสนาแลวนำไปปฏิบัติฝกอบรมตนตาม
ธรรมะนั้นได แตบางคนไมอาจเรียกวาเวไนยสัตวได เพราะไมมีความสามารถเชนนั้น เวไนยสัตว หมายถึง ผูท่ี
พอจะแนะนำสั่งสอนได ผูท่ีสามารถดัดไดสอนได สามารถบรรลุธรรมหรือ ไดรับความสำเร็จได เปนคำเรียกคน
ที่มีกิเลสเบาบาง ซึ่งอาจบรรลุธรรมได เมื่อไดฟงธรรมบอย ๆ เหมือนดอกบัวที่อยูในน้ำ เมื่อไดรับแสงอาทิตย
หลายวันเขาก็จะโผลพนน้ำขึ้นมาบานได การถือกำเนิด ของมนุษยมีปรากฏการณที่สำคัญอยางหนึ่งเกี่ยวกับ
มนุษย มนุษยตามทัศนะพุทธปรัชญา ทั้งปรัชญาตะวันตกและปรัชญาตะวันออก ไดพยายามตอบคำถาม
เกี่ยวกับมนุษย ในทุกแงมุมตางๆ เชนมนุษยคืออะไร มนุษยมาจากไหน มนุษยเกิดมีขึ้นในโลกตั้งแตเมื ่อไร 
มนุษยมีองคประกอบอยางไร ธรรมชาติของมนุษย มนุษยในรูปแบบพุทธปรชัญา จุดหมายสูงสุดของชีวิตมนุษย
คืออะไร สิ่งประเสริฐที่สุดสำหรับมนุษยคืออะไร พุทธปรัชญา เปนปรัชญาที่มีมนุษยเปนจุดศูนยกลางของ
ปรัชญา จุดมุงหมายของพุทธปรัชญา ก็คือมุงศึกษา ทำความเขาใจเก่ียวกับมนุษยและการแกปญหาของมนุษย 
มนุษยเปนสัตวโลกชนิดหนึ่งท่ีมีชีวิต เกิด แก เจ็บ ตายอยูในโลกเชนเดียวกับสัตวโลกชนิดอ่ืนๆ พุทธปรัชญาถือ
วาสิ่งที่มีอยูมีเพียงสองสิ่งเทานั้น คือสิ่งที่เรียกวาสังฆทานธรรมอยางหนึ่งและอสังขตธรรมอีกอยางหนึ่งพุทธ
ปรัชญาถือวามนุษยแตละคนนั้นประกอบดวยรูปและนาม หรือการรวมกันเขาของรูปกับนาม จึงมีชื่อเรียกวามนุษย 
สภาพ ท่ีแทจริงของมนุษยคือ ไมเท่ียง เปนทุกขและเปนอนัตตา มนุษยตามทัศนะของพุทธปรัชญานั้นอาจตอบ
ไดท้ังในแงของความจริงข้ันสมมุติหรือสมมติสัจจะและท้ังในข้ันปรมัตถสจัจะ 



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.23-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 
 

2. ความหมายและประเภทของมนุษย 
2.1 ความหมายของมนุษย  

 จากการศึกษาความหมายของคำวา มนุษย คือ สัตวที่รูจักใชเหตุผล สัตวที่มีจิตใจสูง ผูรูในสิ่งที่เปน
ประโยชนและไมเปนประโยชนผู เปนเหลากอแหงมนุษย ผูรู จักประโยชนตามกำลัง มนุษยคือผูมีจิตใจสูง 
หมายถึงจิตใจสูงในดานคุณธรรม ในทางพุทธปรัชญาไดกลาววา คุณธรรมที่จะพัฒนามนุษยใหเปนมนุษยท่ี
สมบูรณ หรือมนุษยท่ีแทจริงได ก็เพราะหมีเบญจศีล เบญจธรรม ไตรสิกขา แตโดยพื้นฐานของมนุษยแลว 
มนุษยที่ยังไมพัฒนาจะเปนมนุษยที่มีกิเลสหนา มีความโลภ ความโกรธความหลง และมีธรรมชาติใฝต่ำเปน
สวนมาก มนุษยท่ีพัฒนาแลวเทานั้น จึงจะเปนมนุษยท่ีมีใจสูง  
 มนุษย เม่ือกลาวถึงตามรูปศัพท มีความหมาย (ราชบัณฑิตสถาน, พจนานุกรม, หนา, 684) ดังนี้ 
 คำวา “มนุษย” มาจากคำศัพทภาษาสันสกฤษต 2 ศัพท คือ มน กับ อุษย =มนุษยะ คำวา “มน” 
แปลวา “ใจ, คิด, รู” สวนคำวา “อุษยะ”(อุสสะ) แปลวา “สูงกวา ดีกวา” มีรูปวิเคราะห         ตามหลักภาษา
บาลีวา “มนสฺส  อุสสนฺนตาย  มนุสฺโส” แปลวา “ชื่อมนุษยเพราะความมีใจสูง” 
 คำวา “มนุษย” มาจาก มน ธาตุ คือ ธาตุแหงความรู ความคิด ดังนั้น ธาตุประจำตัวมนุษย ก็คือ ธาตุ
รู มนุษยตามหลักพระพุทธศาสนาคือสัตวประเภทหนึ่ง ที่เรียกวา “สัตว” เพราะยังติดของอยูในกามคุณ มา
จากภาษาบาลี วา “ สตฺโต” แปลวา ผูติดขัด ผูถูกรอยรัด ผูถูกเหนี่ยวรั้งเอาไว” 
  สารานุกรมปรัชญา ใหความหมายมนุษยนิยม คือแนวคิดที่ถือเอาความกาวหนาของมนุษยชาติ เปน
เปาหมายของการกระทำ สงเสริมใหมนุษยอยูรวมกันอยางสันติ ดวยความยุติธรรม มีศักดิ์ศรี รูจักคิด และ
รับผิดชอบการกระทำของตนตอสังคม                   ค ำ
วา “มนุษย” ในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ พุทธทาสกลาววา “ มนุษยสามารถพัฒนาตนเอง และฝกฝนได หลัก
สัจธรรมในพุทธปรัชญา มุงหลุดพนจากทุกข บรรลุนิพพาน มนุษยที่แทคือมนุษยที่มีคุณคา สามารถพัฒนา
ตนเอง ใหกาวสูสภาวะสูงสุดของมนุษย ถือวาเปนธรรมชาติของมนุษยนั้นเอง โดยมีเปาหมายชีวิต ในเบื้องตน 
โลกียะธรรม เปนคำสอนใหมนุษยเปนคนดี มีศีลธรรม มีความสงบสุข รมเย็นยึดหลักศีลธรรม ปฏิบัติตามทาง
สายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) เปาหมายสุดทายสูงสุด คือความหลุดพนจากสภาพของชีวิตที่เปนทุกข หลุดพน
จากกิเลสตัณหา อุปาทาน ดับทุกขไดโดยสิ้นเชิง นิพพานจึงแปลวา ดับ ซึ ่งพุทธทาสภิกขุตีความหมาย 
“นิพพาน” ใหมวา “นิพพานคือ เย็น เย็นท่ีไมรอน แปลวา เย็น” 

พุทธทาสภิกขุวา “มนุษยแปลวา คน คนคือมนุษย นั่นเปนคำสอนที่ผิด มนุษยนี้ตองอบรมกันมาก 
ถาใจมันยังต่ำ มันยังไหลไปทางต่ำ ยังไมเปนมนุษย ยังเปนคน กิจกรรมของมนุษยตองเกี่ยวของกับ ศีลธรรม 
“มนุษยก็ไมมีอะไรมากหรอก กิน กาม เกียรติ 3 อยางนี้ คือวิถีของมนุษย”          นั่นก็ถูกตอง แตเราลองคิด
ใหละเอียด “คนเรานั้นอยูไดเพราะกิน สุขเพราะกาม งามเพราะเกียรติ”  ไมเสียหายอะไรเลย เพราะหากได
ศึกษาอยางรอบคอบตั้งแตเริ่มตน ยอมทำตนใหเปนท่ีพ่ึงแหงตนและเปนสุขได ในท่ีสุดก็จะเปนท่ีพ่ึงของผูอ่ืนได 
พุทธศาสนามุงชี้อะไรเปนอะไร ลักษณะสามัญ            ของสิ่งทั้งปวง (ไตรลักษณ) อำนาจของความยึดติด 
(อุปทาน) ขั้นของการปฏิบัติศาสนา (ไตรสิกขา) คนเราติดอะไร (ขันธ 5) การทำใหรูแจงตามวิธีธรรมชาติ การ
ทำใหรูแจงตามหลักวิชา ลำดับแหง          การหลุดพนจากโลก เปาหมายสูงสุด คือ “พระนิพพาน” (พุทธทาส
ภิกขุ, 2543, 177-188) 



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.24-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 2.2 กำเนิดมนุษยในทางพุทธศาสนา 
 กำเนิดในทางพุทธศาสนา ไดแบงกำเนิดออกเปน 4 ประเภท คือ (ม.มู.12/169/147) 
 1. ชลาพุชะกำเนิด  สัตวเกิดในครรภ เชน คน ชาง มา เปนตน 
 2. อัณฑชะกำเนิด สัตวเกิดในไข เชน นก ไก ปลา เปนตน 
 3. สังเสทชะกำเนิด สัตวเกิดในท่ีสิ่งปฏิกูลเนาเหม็นชื้นแฉะ เชน เชื้อโรค หนอนเปนตน 
 4. โอปปาติกะกำเนิด สัตวเกิดผุดขึ้นเองโดยไมตองทองมารดาอยางมนุษย มีเทวดาและสัตวนรกเปน
ตน 

 สัตวทั้งหลายจะเกิดใหมในบรรดากำเนิดทั้ง 4 นั้นขึ้นอยูกับพลังแหงกรรม ในพุทธศาสนากลาวถึง
เหตุปจจัยแหงการตั้งครรภ มากำเนิดมนุษย. 
 มีหลายทฤษฎีที่กลาวถึง การกำเนิดมนุษย วิทยาศาสตรพยายามหาคำตอบนี้ ศาสนาเปนศาสตร
ความรูท่ีเกาแกกอนวิทยาศาสตร ก็พยายามตอบคำถามนี้ โดยการยกใหเปนพลังอำนาจวิเศษ ท่ีเรียกวา “พระ
เจา”“พระเปนเจา”หรือเทพเปนผูสรางมนุษย ในศาสนาพราหม-ฮินดู เชื่อวาพระพรหมเปนผูสรางมนุษย แต
พระพุทธเจาตรัสการกำเนิดมนุษยไวในพระสูตรท่ีมีชื่อวา“อัคคัญญสูตร”  พอสรุปไดดังนี ้ การกำเนิดมนุษย 
เริ่มมาจากอาภัสสรพรหมเกิดการเสื่อมไปของจิต จากจิตบริสุทธิ์ดวยฌานสูการเปนจิตที่มีกิเลส 3 อยาง คือ 
โลภ โกรธ หลง เพราะอายตนะ (ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ) ดังอธิบายไดดังนี้ เริ่มมาจากอาภัสสรพรหมเกิด
ความอยาก (โลภะ) กินงวนดิน เพราะเกิดจากอายตนทางจมูก คือ ไดกลิ่นหอมของงวนดิน จึงเหาะมากิน เม่ือ
กินแลวเกิดอายตนทางชิวหา (ลิ้น) รับรูวางวนดินมีรสชาติอรอยเหมือนน้ำผึ้ง จึงยิ่งหลงใหล (โมหะ) กินงวนดิน
จนหมด เมื่อเกิดกิเลสซึ่งผิดวิสัยของพรหม จึงทำใหรัสมีกายเสื่อม ผิวแทจึงปรากฏแลวพากันดูหมิ่นพรหมที่มี
ผิวกายไมงาม พรหมที่ถูกดูหมิ่นก็โกรธ (โทสะ) พรหมจึงกายเปนมนุษยที่มีกิเลส 3 อยาง เมื่อนานไปงวนดิน
หมดไป กลายเปนกะบิดินและเครือดินตามลำดับ แลวกลายเปนขาวสาลีข้ึนมาแทน พรหมกลายเปนมนุษยเต็ม
ตัว จึงมีอวัยวะเพศ เห็นชัดวา ใครเปนผูหญิง ใครเปนผูชาย เม่ือพิจารณาตอกัน ก็เกิดความใคร (โลภะ) จึงเกิด
การสืบพันธข้ึน แลวทำใหเกิดทายาทสืบตอกันมา  
 การกำเนิดชีวิตของมนุษย ตองมีองคประกอบ 3 ประการดังนี้ (ม.มู.12/408/444)  
 1 บิดามารดาอยูรวมกัน 
 2 มารดามีระดู  
 3 มีปฏิสนธิจิตมาอาศัย(คันธัพพะ) คือ ปฏิสนธิวิญญาณปรากฎขึ้น กายมนุษยอันแรกสุดนี้ไดแก จิต
ดวงแรกเกิด คือ วิญญาณดวงแรกที่ปรากฏขึ้นในครรภมารดา จนถึงเวลาตาย อัตภาพในระหวางนี้ชื่อวากาย
มนุษย (วิ. มหา.1/172/141)  
 ชีวิตและรางกายมนุษยเริ่มตนพัฒนาเปลี่ยนแปลง และเจริญเติบโตมาจากเซลล เริ่มตนเพียงเซลล
เดียว ทางพระพุทธศาสนาเรียกเซลลนั้นวา “กลละรูป” สวนทางชีววิทยา เรียกวา “ไซโกต” ภายในกลลรูป
หรือเซลลเริ่มตน ประกอบดวยโครงสรางของรูปกลาป 3 อยาง คือ  
 1) กายทสกกลาป ทําหนาที่เก็บขอมูลเพื่อบงชี้และพัฒนาลักษณะทางกายภาพของ กลลรูปหรือ
เซลลเริ่มตน ใหครบอวัยวะท่ีควรเกิดข้ึนในรางกายมนุษยและมีความแตกตางตามกรรมท่ีทำมาและภพภูมิท่ีไป
เกิด. 
 2) ภาวทสกกลาป ทําหนาท่ีกําหนดเพศมนุษยท่ีเกิดจากกรรม ตั้งแตเริ่มปฏิสนธิและพัฒนา ลักษณะ
ทางกายภาพท่ีเก่ียวกับเพศ  



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.25-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 3) วัตถุทสกกลาป เปรียบเสมือนทั้งหัวใจและสมอง ของกลลรูปหรือเซลลเปนที่อาศัยเกิดของ
ปฏิสนธิจิตและเปนชองทางใหชีวิตปรากฎขึ้นในรางกาย มนุษยทั้งหลายที่มีรูปรางสัณฐานและอวัยวะตาง ๆ
ปรากฎชัดเจนขึ้นไดนั้น ยอมอาศัยกัมมชกลาป 3 นี้เปนพื้นกอน และรูปกลาปอื่น ๆจึงเกิดขึ้นภายหลัง โดยมี
กรรม จิต อุตุ และอาหารเปนเหตุใหเกิด ซ่ึงจะชวยปรับปรุงใหรูปราง สัณฐานและอวัยวะตาง ๆ ปรากฎชัดเจน
ขึ้นได ทั้งคัมภีรอรรถกถาฝายวินัย พระสูตร พระอภิธรรม ไดอธิบายถึงลำดับการเกิดขึ้นและการดับไปของรูป
กลาปจนครบทุกประเภท ในลักษณะที่สอดคลองไปในทิศทางเดียวกันจนถึงลำดับพัฒนาการดังกลาว (อภิ.ก.
37/692/738-739) 

2.3 ประเภทของมนุษย  
ลักษณะมนุษยในทางพุทธศาสนา ไดแบงตามคุณลักษณะทางจิตออกเปน 5 ประเภท  
1. มนุสฺสเทโว หมายถึง มนุษยชั้นสูงที่มีคุณธรรมของเทวดา 2 ประการ ประจำใจ คือ             1) 

หิริ- ความละอายใจตอบาป ไมกลากระทำบาป ทั้งตอหนาและลับหลัง 2) โอตัปป-ความรังเกียจ ความ
ขยะแขยงตอบาป ไมอยากแตะตอง บาปดวยกาย วาจา ใจ 

2. มนุสฺสมนุสโส หมายถึง มนุษยที่มีคุณธรรม 5 ประการ เปนเหตุใหเขามีศีล 5 ประการคือ 1) มี
เมตตา มีความรักและปรารถนาดีตอคนอ่ืน สัตวอ่ืนอันเปนเหตุใหเขางดเวนจากการเบียดเบียนชีวิตรางกายของ
ผูอื่น 2) สันโดษ คือความรัก ความพอใจ ความยินดี และภักดีตอภรรยา (สามี)ของตนเปนเหตุใหเวนจาก
ประพฤติผิดทางกามในภรรยา(สามี)ของผูอ่ืน 3) มีความรักในสัจจะ ซ่ือตรงตอความจริง 4) มีความรักในสติ คือ 
ความตื่นตัวรูทั่วพรอม ความรอบคอบ5) ไมประมาท ระมัดระวัง อันเปนเหตุใหงดเวนจากการเสพสิ่งมึนเมา
ท่ีมาทำลายสติ กอใหเกิดความประมาทมัวเมา 

3. มนุสฺสติรจฺฉาโน หมายถึง มนุษยที่มีคาเทากับสัตวดิรัจฉาน เพราะเขาปราศจากธรรม 5ศีล 5 
ดังกลาวแลว เม่ือตายไปเกิดในกำเนิดสัตวเดียรฉานเปนอยางดีท่ีสุด 

4. มนุสฺสเปโต หมายถึงมนุษยที่มีลักษณะคลายเปรต คือมีความอดอยาก หิว กระหาย   อยูเปน
นิตย ดังที่ทานกลาวเปรียบเทียบไววา มีทองเทาภูเขา มีปากเทาเข็ม ความอดอยากมี 2 ทาง คือ อดอยากทาง
กาย กับอดอยากทางใจ อดอยากทางกาย หมายถึง ความอยากจนเข็นใจ ไรทรัพย ไมมีอาหารพอกิน ตองอด
มื้อกินมื้อ สวนอดอยากทางใจ หมายถึงคนพออยูพอกินแลว แตยังอยากไดอยากมีมากยิ่ง ๆขึ้นไป บางคนเปน
เศรษฐีแตยังดิ้นรนอยากมีมากกวาเดิม จิตใจของเขายังหิวกระหายหาความสงบสุขไมได จิตใจของเขาจึงไม
แตกตางจากคนยากจน คนประเภทนี้เทียบไดกับเปรตชั้นสูง ท่ีเรียกวา เวมานิกเปรต คือเปรตท่ีอยูในวิมาน แต
ยังทุกขทรมานดวยความหิว 
 5. มนุสฺสเนริยโก หมายถึงมนุษยท่ีลักษณะคลายสัตวนรก มนุษยท่ีทำกรรมไมดี ผิดศีล 5 คือ           ถูกคุม
ขังและถูกลงโทษอยางหนักโดยนายนิริยบาล นี้เปนนักโทษทางกาย หรือสัตวนรกทางกายมีคนบางคนเปนนักโทษทางใจ 
คือกระทำความผิด ตองหลบ ๆ  ซอน ๆ  จิตใจเต็มไปดวยความกลัว ความหวาดระแวงความละอายใจ และความทุกข แม
จะไมถูกควบคุมโดยเจาหนาท่ี ก็เทากับคุมขังตนเอง จัดเปนนักโทษหรือสัตวนรกเหมือนกัน สัตวท่ีจุติจากมนุษยกลับมา
เกิดในหมูมนุษยมีจำนวนนอย สวนสัตวท่ีจุติจากมนุษยแลวไปเกิดในนรกมีจำนวนมากกวา (มนุสสจุตินิรยสูตร) 
 มนุษย 5 ประเภทนี้แตกตางกันในดานคุณภาพทางจิต พระพุทธศาสนาใชเกณฑคุณภาพทางจิตใจ 
จำแนกมนุษยในโลกนี้ อันเปนผลแหงกรรม กลาวคือสัพพสัตวท้ังหลายมีกรรมเปนของตน เพราะอาศัยการกระทำ
มีเจตนาหรือเจตจำนงเปนตัวกำหนดการกระทำ เมื่อมีเจตนาแลวบุคคลนั้นยอมแสดงการกระทำกรรมมาทางกาย 
ทางวาจาและทางใจ เม่ือบุคคลกระทำกรรมเชนใด ก็ยอมไดรับผลของกรรมเชนนั้น (องฺ.ฉกฺก, 22/63/577.)เปนไป



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.26-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

ตามกฎปฏิจจสมุปบาท คือ เปนกฎแหงเหตุและผล หลักสาเหตุ อกุศลมูล (รากเหงาแหงอกุศล)มี 3 อยาง คือ 
โลภะ โทสะ โมหะ กุศลมูล (รากเหงาแหงกุศล) มี 3 อยาง คือ อโลภะ อโทสะ อโมหะเรียกอีกอยางวา “กฎแหง
กรรม” เม่ือมนุษยมีการกระทำดียอมทำใหไดรับผลดี เม่ือกระทำชั่วยอมทำใหไดรับผลชั่ว สมดังพุทธสุภาษาษิตท่ีมาใน
อรรถกถา ขุททกนิกาย สุตตนิบาต ความวา น ชจฺจา วสโลโหติ, น ชจฺจา โหติ พฺราหฺมโณ, กมฺมุนา  วสโล โหติ, กมฺมุนา 
โหติ พฺราหฺมโณ แปลความวา คนจะต่ำตอยเพราะชาติก็หาไม, คนจะสูงสงเพราะชาติก็หาไม, คนยอมต่ำชา
เพราะกรรม, คนยอมสูงสงเพราะกรรม. (องฺ.ฉกฺก.อ., 36/775)  

2.4 องคประกอบของมนุษยตามแนวพุทธปรัชญา  
 พุทธปรัญชญากลาวถึงองคประกอบของมนุษยไวหลายแบบ ซ่ึงข้ึนอยูกับความเหมาะสมกับบุคคลท่ี

ฟงคำสั่งสอนหรือเหมาะสมกับสถานการณและจริตของบุคคลท่ีพระพุทธเจาทรงสั่งสอนดังนี้ 
1. มนุษยตามนัยแหงเอกนิยม มนุษยก็คือกระบวนการแหงธรรม ซึ่งเกิดขึ้นโดยอาศัยเหตุปจจัยแหง

ธรรม ซ่ึงเปนการสืบตอกันแหงสังขารธรรม  
2. มนุษยตามนัยแหงทวินิยม มนุษยตามแบบของรปูกับนาม กายกับจิต 
3. มนุษยตามนัยแหงพหุนิยม  
มนุษยตามแบบของเบญจขันธ คือ “รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ”สิ่งที่เรียกวา ชีวิต ตาม

หลักพระพุทธปรัชญา มีองคประกอบใหญ 2 สวน คือ สวนท่ีเปนรูปธรรม กับสวนท่ีเปนนามธรรม รวมอยูในสิ่ง
ท่ีเรียกวา ขันธ 5 ไดแก 1) รูป ไดแกสวนท่ีผสมกันของธาตุ 2) เวทนา ไดแกระบบประมวนความรูสึกวาชอบไม
ชอบและเฉย ๆ 3) สัญญา การจำสิ่งท่ีไดรับและรูสึก 4) สังขาร ระบบคิดปรุงแตงแยกแยะสิ่งท่ีไดรับรูมาและจำ
ได 5) วิญญาณ ระบบรูสิ่งนั้นๆ ทางอายตนะภายใน รูป นาม วิญญาณขันธจัดเขาในจิต เวทนา สัญญา สังขาร 
จัดเขาในเจตสิก การหมดเหตุปจจัย         ของนามรูปจัดเขาในนิพพาน 

 มนุษยตามนัยของอายตนะ คือมนุษยตามแบบของ ตา หู จมูก ลิ้น ใจ 

 จักขุ (ตา) ไมเท่ียง สิ่งใดไมเท่ียง สิ่งนั้นเปนทุกข สิ่งใดเปนทุกข สิ่งนั้นเปนอนัตตา (ไมใชอัตตา)           สิ่งใด
เปนอนัตตา สิ่งนั้นเธอทั้งหลายพึงเห็นดวยปญญาอันชอบตามความเปนจริงอยางนี้วา               “นั่นไมใช
ของเรา เราไมเปนนั่น นั่นไมใชอัตตาของเรา” 

• โสตะ (หู) ไมเท่ียง ฯลฯ 

• ฆานะ (จมูก) ไมเท่ียง สิ่งใดไมเท่ียง ฯลฯ 
• ชิวหา (ลิ้น) ไมเท่ียง สิ่งใดไมเท่ียง สิ่งนั้นเปนทุกข สิ่งใดเปนทุกข สิ่งนั้นเปนอนัตตา สิ่งใดเปนอนัตตา 

สิ่งนั้นเธอทั้งหลายพึงเห็นดวยปญญาอันชอบตามความเปนจริงอยางนี้วา ‘นั่นไมใชของเรา เราไมเปนนั่น นั่น
ไมใชอัตตาของเรา’กายไมเท่ียง สิ่งใดไมเท่ียง ฯลฯ 

• มโน (ใจ) ไมเที่ยง สิ่งใดไมเที่ยง สิ่งนั้นเปนทุกข สิ่งใดเปนทุกข สิ่งนั้นเปนอนัตตา สิ่งใดเปนอนัตตา 
สิ่งนั้นเธอทั้งหลายพึงเห็นดวยปญญาอันชอบตามความเปนจริงอยางนี้วา ‘นั่นไมใชของเรา เราไมเปนนั่น นั่น
ไมใชอัตตาของเรา’ ยอมเบื่อหนายแมในจักขุยอมเบื่อหนายแมในโสตะ ยอมเบื่อหนายแมในฆานะ ยอมเบื่อ
หนายแมในชิวหายอมเบื่อหนายแมในกาย ยอมเบื่อหนายแมในมโน เมื่อเบื่อหนาย ยอมคลายกำหนัดเพราะ
คลายกำหนัดจิตยอมหลุดพน เม่ือจิตหลุดพนแลว ก็รูวา ‘หลุดพนแลว’ รูชัดวา ‘ชาติสิ้นแลว อยูจบพรหมจรรย
แลว1 ทำกิจท่ีควรทำ2 เสร็จแลว ไมมีกิจอ่ืนเพ่ือความเปนอยางนี้อีกตอไป” (สํ.สฬา.18/1-3)  
 มนุษยตามนัยยะแหงความเปนธาตุ มนุษยตามแบบของธาตุ 4 .ดิน น้ำ ไฟ ลม มนุษยคือท่ีประชุมแหง
มหาภูตรูป 4 เม่ือสิ้นชีวิต ธาตุดินไปตามธาตุดิน ธาตุน้ำไปตามธาตุน้ำ ธาตุไฟไปตามธาตุไฟ ธาตุลมไปตามธาตุ



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.27-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

ลม อินทรียท้ังหลายยอมผันแปรไปเปนอากาศธาตุ สิ่งท้ังหลายท้ังปวงในโลกลวนเกิดข้ึนจากการประชุมกันของ
ธาตุ 4 ดวยเหตุที่มนุษยและสรรพสัตว มีธาตุเปนองคประกอบการคบคาสมาคม การคุนเคยสนิมกัน ก็จะ
เกิดขึ้นตามพื้นฐานของอุปนิสัยจิตใจที่เหมือนกัน เชนคนที่นิสัยดี ก็ยอมคบกับคนที่นิสัยดี แตจะไมยอมไปคบ
รวมกลุมกับคนนิสัยไมดี ดังองคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธองค ทรงชี้ใหภิกษุเห็นวา “พระภิกษุมักอยูรวมกันโดย
ธาตุ เชน ผูมีปญญามากจะอยูรวมกับกลุมกับพระสารีบุตร ผูมีฤทธิ์มากจะอยูรวมกับกลุมพระโมคคัลลานะ ผูท่ี
ใฝตอสุตตะจะอยูรวมกลุมกับพระอานนท และผูมีความปรารถนาลามกจะไปอยูรวมกลุมกับพระเทวทัต เปน
ตน (ขุ.ชา.ปฺาส. 28/61/15-18) 

 
3.พัฒนาการของมนุษย 

  ทัศนะของพุทธทาสภิกขุ ธรรมชาติของมนุษย วา “มนุษยมีสัญชาตญาณสัตวแฝงฝงอยู คือ ความ
หมกมุนอยูในโลกียะ “ความเปนตัวกู ของกู” สัญชาตญาณของสัตวที่กลาวนี้เองเปนสาเหตุแหงความทุกข 
ปญหา และความขัดแยงที่เกิดขึ้นตอมนุษยทั้งในแงปจเจกบุคคลและสังคม มนุษยผูประเสริฐหรือมนุษยที่มี
คุณคาก็คือมนุษยที่สามารถเอาชนะหรือวาควบคุมสัญชาตญาณสัตวเหลานี้ไดนั่นเอง การดำเนินชีวิตที่พระ
พุทธองคทรงแสดงใหมนุษยเห็นภาวะความเปนจริงของมนุษย นำไปสูความดับทุกข คือ การศึกษาใหเขาใจถอง
แทในอริยสัจ 4 ชี้ใหเห็นแหงสารัตถะแหงชีวิตวา นี่คือความทุกข สาเหตุของความทุกข และการดับทุกข ดังนี้ 

1) ชีวิตเปนทุกข เหตุเกิดของทุกข และความดับทุกข มีอยูในชีวิตคนนี้ ขอปฏิบัติเพื่อกำจัดทุกข ให
ไดรับความสุขตั้งแตข้ันต่ำจนถึงข้ันสูงสุด ลวนข้ึนอยูกับการปฏิบัติของตนเองท้ังสิ้น 

2) ความทุกขของชีวิต มนุษยทุกคนยอมเกิดจากตัวตน เนื่องจากจิตของตนทั้งนั้นที่รับผลเปนสุข 
ทุกข 

3) ความสุขระดับสามัญมีอยูภายนอกตัวตน แตความสุขระดับสูงสุดอยูในตัวตน ทำใหเกิดไดดวย
การควบคุมและกำจัดตัณหา ลด ละ ตามลำดับไป จนสามารถกำจัดไดหมดสิ้นไป 

4) ความสุขท่ีเกิดข้ึนจากจิตท่ีสงบ สะอาด สูงกวา ดีกวา ความสุขทางกาย ทางเนื้อหนัง 
ทัศนะของพุทธศาสนา หลักธรรมคำสอน เพ่ือความหลุดพนทุกข ไดแก คำสอนใหรูเขาใจความจริง

ที่เปนไปของชีวิต และวิธีการปฏิบัติ ที่นำไปสูความดับทุกข ดวยการศึกษา ใหมีความรู ความเขาใจแทจริงใน
อริยสัจ 4 และการเขาถึงสัจธรรมนี้ โดยเริ่มตนดวยการปฏิบัติรักษาศีล คือ  งดเวนจากการทำความชั่วทั้งปวง 
และการฝกอบรมเจริญปญญา 

แนวคิดมนุษยนิยม ถือวา มนุษยเปนสิ่งหนึ่งในธรรมชาติ มีศักดิ์ศรี มีคา และมีความสามารถที่จะ
พัฒนาตนเอง โดยอาศัยเหตุผล และวิธีการทางวิทยาศาสตร ไมตองอาศัยอำนาจเหนือธรรมชาติแตอยางใด 

สรุปพัฒนาการของมนุษย คือ ชีวิตมนุษยมีเปาหมาย มีจิตสำนึกในการดำเนินชีวิตอยูอยางอิสระ มี
ความสงบสุขท้ังรางกายและจิตใจ มีคุณคาและศักดิ์ศรีของความเปนมนุษยยึดหลักธรรมคำสอน เพ่ือความหลุด
พนทุกข โดยมีความสัมพันธสอดคลองประสานกลมกลืนกับกฎเกณฑธรรมชาติ อันจะกอประโยชนตอตนเอง 
สังคมและสิ่งแวดลอม 

 

4คุณคาของมนุษยตามทัศนะของพุทธปรัชญา 

4.1 คุณคาคืออะไร 



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.28-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

คุณคา เปนกระบวนการที่มีปรากฎในการกระทำในสิ่งที่พึงประสงค สิ่งที่ควรมี และสิ่งที่ควรเปน ท่ี
เปนหลักทางจริยศาสตร ในการหาคุณคาของความเปนมนุษย 

ปรัชญากับวิถีชีวิต ไดกลาววา คุณคา คือ สิ่งที่มนุษยใชในการประเมินคุณสมบัติของสิ่งตาง ๆ ใน
ธรรมชาติของพฤติกรรมมนุษยหรือสิ่งท่ีมนุษยสรางข้ึน เชน ความคิด คุณคา คือลักษณะ “ท่ีพึงประสงค”หรือ
ลักษณะ“ท่ีควรจะเปน”หรือลักษณะท่ี “นาพึงปรารถนา” 
 4.2 แนวทางการพัฒนาใหมนุษยมีคุณคา  
 มนุษยตองมีสัมมาทิฏฐิ คือกระบวนสำคัญที ่ทำใหมนุษยเกิดการเปลี ่ยนแปลงในทางที ่ด ีและ
สรางสรรคกอใหเกิดความรู ความเขาใจ มีแนวคิด ความเห็น เจตคติ คานิยมท่ีถูกตอง มีความเก้ือหนุนแกชีวิต
และสังคม ที่ถูกตองตามความเปนจริงเรียกวา สัมมาทิฏฐิ มีผลใหการคิด การพูดถูกตองตามที่พึงประสงค ถือ
เปนสัมมาทิฏฐิฝายโลกียะ แตถาเกิดความรู ความเขาใจ และเห็นสิ่งทั้งหลายตามความเปนจริง ถือวาเปน
สัมมาทิฏฐิฝายโลกุตระ อาจกลาวไดวาจุดเริ่มการศึกษาท่ีถูกตองตามแนวพุทธศาสนาคือ การศึกษาเริ่มตนเม่ือ
คนเริ่มรูจักคิดแบบโยนิโสมนสิการ ดังนั้น คนจะรูดีรูชั่วรูถูกรูผิดตอเม่ือเขาเกิดสัมมาทิฏฐิในลักษณะของมัชฌิม
ศึกษา แตการศึกษาที่จะน ามาสูการพัฒนามนุษยใหสมบูรณไดนั้นจะตองอาศัยแนวทางแหงสัมมาทิฏฐิเปน
ฐาน อันไดแกการศึกษาท่ีใชปญญานำโดยใหอยูในรูปแบบแหงมัชฌิมศึกษา (อำพล บุดดาสาร, พระมหาสมบัติ 
คุเณสโก ดร.,พ.ต.ท. หญิงปยะนุช  ศรีสรานุกรม, 2563.หนา 27) 
 คุณคาของมนุษยจะเกิดมีไดในรูปแบบใดนั้นเปนสิ่งที่เราตองมาทำความเขาใจถึงแนวคิดเรื่องมนุษย
กอน แนวคิดของพุทธปรัชญาเถรวาท มีแนวคิดในเรื่องของคุณคา ซ่ึงเปนแนวคิดเรื่องมนุษยในแนวคิดของพุทธ
ปรัชญาเถรวาท จากท่ีกลาวมาเปนเพียงแคการกลาวถึงความเปนมนุษย แบบคราว ๆ เพื่อใหมองเห็นถึง
แนวคิด เพื่อตองการแนวคิดเรื่องคุณคาแบบอัตวิสัยที่เปนไปตามหลักพุทธปรัชญา และแนวคิดอื่น ๆ อัน
ประกอบดวยการมีชีวิตที่มีคุณคาตามแบบอัตวิสัยของพุทธปรัชญาเถรวาท วามีความสอดคลองในทิศทาง
ใดบางที่จะไดศึกษา ในการตอไป เพราะเหตุนั้นตามหลักพุทธธรรม ไดแสดงถึงมนุษยในดานตาง ๆ คือ “ชีวิต
ดานในหรือประโยชนดาน คุณคาของชีวิตเปนจุดหมายข้ันสูงข้ึนไป” ดวยการพัฒนาใหเกิด “คุณคาแหงปญญา
ของตน อันหมายถึงการคิดพิสูจนทดสอบดวยปญญาของตนใหเห็นเหตุผลชัดเจนจนมั่นใจ” จากการเขาถึง
คุณคาจึงตองมีหลักในการ ปฏิบัติตามสิ่งนั้นๆ และการปฏิบัติตองเกิดขึ้นดวยปญญา ในการพัฒนาตนเองของ
มนุษยใหมีคุณคา แนวคิดเรื่องคุณคาอันเปนแนวคิดทางจริยศาสตรที่กลาวถึงสิ่งที่ดี และธรรมที่ควรปฏิบัติ 
อันมีการกลาววา “จริยศาสตรและจริยธรรมเพ่ือพัฒนาชีวิตและสังคม”เพ่ือแสดงแนวคิดในเรื่องของการแสดง
ถึงคุณคาในการเขาถึงความจริงของความเปนมนุษยและองคประกอบของชีวิต ในการปฏิบัติใหถึงหลักการ
ดำเนินชีวิตที่ จะตองพัฒนาไปตามลำดับจนสามารถพนทุกข แลวเปนหลักในการปฏิบัติใหหมดกิเลสทั้งปวง 
คุณคาความเปน มนุษยนั้น คือ การที่มนุษยนั้นเปนสัตวที่มีเหตุผล และเปนมนุษยที่มีความสามารถในการ
พัฒนาสติปญญาพรอมทั ้งทำจิตใจใหสูง “มนุษยเปนสัตวประเภทเดียวที ่สามารถพัฒนาจิตใจใหสูงข้ึน
ตามลำดับจนถึงข้ันหมด กิเลสได” ดวยเหตุนั้น มนุษยจะมีคาจึงตองอาศัยหลักการณปฏิบัติบางอยางเพ่ือเขาถึง
สิ่งนั้น “ปรัชญากับวิถีชีวิต” ไดกลาววา คุณคา คือ “สิ่งที่มนุษยใชในการประเมินคุณสมบัติของสิ่งตาง ๆ ใน
ธรรมชาติ ของพฤติกรรมมนุษยหรือสิ่งที่มนุษยสรางขึ้นเชนความคิด” ในการปฏิบัติที่เปนหลักการทั้งหลาย 
การปฏิบัติตามหลักสูตร ตามมหาสติปฏฐานสูตร จัดเปนการปฏิบัติที่มีคุณคาแลวที่กลาวกันวาคุณคาที่จริงแท
ของมนุษย ตองปฏิบัติตามหลักของมหาสติปฏฐานสูตรเทานั้น “คุณคาของสิ่งใดสิ่งหนึ่งตางจากขอเท็จจริงของ 
สิ่งนั้นตรงท่ีวา ขอเท็จจริงของสิ่งหนึ่งก็ คือ ลักษณะที่สิ่งนั้นไดเปนมาแลวและกำลังดำเนินการตอไป” คุณคา



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.29-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

นั้น คือ ลักษณะ “ที่พึงประสงค” หรือลักษณะ “ที่ควรจะเปน” หรือลักษณะที่ “นาพึงปรารถนา” จาก
การศึกษากระบวนการของ คุณคาที่มีปรากฏในการกระทำในสิ่งที่พึงประสงค และสิ่งที่ควรมีควรเปนที่เปน
หลักทางจริยศาสตร ในการหาคุณคาของความเปนมนุษย 
 4.3 คุณคาของความเปนมนุษย ตามหลักทางจริยศาสตร ในพุทธปรัชญาเถรวาท คือ คุณคาท่ี
แทจริงของการดำเนินชีวิต มิใชเปนการสนองความตองการหรือความปรารถนาของมนุษยอยางไมมีที่สิ้นสุด 
อันเปนการผลิตหรือการบริโภคอยางฟุมเฟอยโดยไมมีเปาหมายหรือคุณคาที่แทจริง ตามหลักพุทธปรัชญาเถร
วาทจะมีคำสอนใหพิจารณาผลท่ีเกิดข้ึน เพ่ือใหสาวหาเหตุท่ีทำใหผลตาง ๆเกิดข้ึน เพ่ือหาวิธีการแกไขเหตุท่ีจะ
ไดทำใหผลลัทธที่ถูกตองแนนอนตามความเปนจริง ดังที่พระพุทธองคไดทรงตรัสสอนไวในเรื่อง อริยสัจ 4 ซ่ึง
พุทธปรัชญาเถรวาท ถือวาเปนความจริงอันประเสริฐ 4 ประการ (วิ.ม. 4/14/18) คือ 

1. ทุกข ความทุกข เปนสภาพท่ีมนุษยทุกคนทนไดยาก จนเกิดเปนสภาพขัดของ บกพรอง ขาดแกน
สาร และความเท่ียงแท ไมใหความพอใจท่ีแทจริง เชน ความปรารถท่ีไมสมหวัง ความพลัดพรากจากสิ่งอันเปน
ที่รัก อันเปนการยึดมั่นถือมั่นในอุปาทานขันธทั้ง 5 คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ สิ่งเหลานี้เปน
ความทุกขของมนุษย 

2. ทุกขสมุทัย เมื่อเกิดทุกข พุทธปรัชญาเถรวาท จะมีหลักในการพิจารณาวา ความทุกขตาง ๆ 
เหลานี้ มีสาเหตุเกิดมาจากอะไร ก็จะพบวา ความทุกขนั้น มีสาเหตุมาจากตัณหา 3 ประการ คือ กามตัณหา 
(ความอยากในกามคุณทั้ง 5 เพื่อสนองความตองการของตนเอง) ภวตัณหา              (ความทะยานอยากใน
ภพ ความอยากในภาวะของตัวตนท่ีจะได จะเปนอยางใดอยางหนึ่ง อยากเปน อยากคงอยูตลอดไป) วิภวตัณหา 
(ความอยากในความพรากพนไปแหงตนจากความเปนอยางใด          อยางหนึ่งอันมปรารถนา อยากทำลาย 
อยากใหดับสูญ) สิ่งเหลานี้เปนสาเหตุของความทุกข 

3. ทุกขนิโรจน ความดับไปแหงทุกข ไดแก ภาวะที่ตัณหาดับสิ้นไป ภาวะที่เขาถึงเมื่อกำจัดอวิชชา 
ตัณหาสิ้นไป ไมติดของในตัณหาทั้ง 3 ก็เปนชีวิตที่หลุดพน ก็จะถึงซึ่งความสงบ ปลอดโปรงเปนอิสระ คือ 
นิพพาน 

4. ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา ปฏิปทาท่ีนำไปสูความดับทุกข ขอปฏิบัติใหถึงความดับทุกข ไดแก อริย
อัฏฐังคิกมรรค หรือเรียกวา มัชฌิมปฏิปทา ซึ่งแปลวา “ทางสายกลาง” มรรคมีองค 8 อันสามารถสรุปลงใน
สิกขา 3 คือ ศีล สมาธิ และปญญา ดังนั้นคุณคาของมนุษยในการรูแจงในอริยสัจ ๔  

จะตองปฏิบัติใหครบถวนในหลักไตรสิกขา (ม.ม.13/138/155) คือ ศีล สมาธิ และปญญา  

4.4 การพัฒนาคุณคามนุษยตามหลักไตรสิกขา  

 ไตรสิกขา แปลวา การศึกษา 3 อยาง เพื่อใหมนุษยมีคุณคาในเบื้องตน ทามกลาง และที่สุด คือศีล 
สมาธิ และปญญา จะตองเกิดขึ้นจากความสะอาด บริสุทธิ์ และปราศจากกิเลสอยางหยาบ อยางกลาง และ
อยางละเอียดที่เปนไปทางกาย ทางจิต และทางปญญา แนวทางการดำเนินไปสูนิพพาน คือ วิสุทธิ (ความ
บริสุทธิ์) (ขุ.ธ.25/277/118) ท่ีเปนผลสืบเนื่องจากหลักธรรมในสติปฎฐาน  

1) อธิศีลสิกขา คือ การสำรวมอินทรียในทวารทั้ง 6 ไดแก ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ           ใน
คัมภีรอังคุตตรนิกาย ปญจกนิบาต กลาววา อินทรียสังวรศีล หมายถึง การสำรวมเพื่อคุมครองทวารทั้งหลาย 
ใหมีสติเปนเครื่องรักษาทวาร มีสติปญญาเปนเครื่องรักษาตน คือ เปนผูมีสติที่ประกอบดวยญาณ เปนเครื่อง
คุมครองทวารและมีใจรักษาดวยดี ประกอบดวยจิตท่ีมีสติเปนเครื่องรักษาอินทรียสังวรศีล เปนศีลของผูปฏิบัติ
ธรรมโดยเฉพาะที่สำคัญ คือ วิปสสนาภาวนา เปนศีลที่จัดอยูในองคมรรค เปนโลกุตตระ ผูปฏิบัติวิปสสนา



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.30-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

ภาวนาจะตองทำใหบริสุทธิ์หมดจรดเปนอันดับแรก มีสติกำหนดรู      ในการเห็น การไดยิน การลิ่มรส การ
รูสึกถูกตองสัมผัส และรูในธรรมารมณ ความรูสึกตาง ๆ อันเปนสภาพที่เกิดขึ้นกับใจในขณะที่มีสติ สงบ รูตัว
ทั่วพรอมดวยการสำรวมระวังตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ อยูนั้น กำลังมีสติอยูสงบและสำรวมอยู ความโลภ ความ
โกรธ ความหลง ก็ไมสามารถครอบงำจิตผูนั้นได จิตในขณะนั้นก็เปนกุศล เปนกรรมดี เพราะกรรมเปนกุศลท้ัง
ปวงเกิดพรอมไปดวย นอกจากนี้อริยมรรคมีองค 8 อันเปนหนทางไปสูการปหานกิเลสท้ังหลายไปดวย นั่นก็คือ 
การสำรวมทางทวารท้ัง 6 อยางมีสติ เรียกวา กำลังสะสมแนวทางไปสูการเกิดปญญาทำใหพนทุกขนั่นเอง  

อาชีวปาริสุทธิศีล หมายถึง การเลี้ยงชีวิตดวยสัมมาอาชีวะ ละเวนจากการประกอบมิจฉาชีวะท่ี
พระพุทธเจาทรงหามไว 5 อยาง คือ ไมขายอาวุธ ไมขายมนุษย ไมขายสัตวใหเขาเอาไปฆา ไมขายน้ำเมา และ
ไมขายยาพิษ (องฺ ปฺจ. 22/177/295).  

ปจจยสันนิสิตศีล คือ หมดจดบริสุทธิ์ดวยการพิจารณา ใชปญญาตระหนักถึงประโยชนจากการได
พึ่งพาปจจัย 4 อยางแทจริง รู จักประมาณในการบริโภคและเปนผูรู กิเลสที่พึงละดวยการพิจารณา การ
พิจารณาเชนนี้วาเปนการเจริญภาวนาโดยการกำหนดรูวาเปนเพียงธาตุ หรือสิ่งปฏกูลเทานั้น ดวยเหตุนี้ปจจย
สันนิสิตศีลยอมสำเร็จไดดวยการเจริญวิปสสนาภาวนา(วิสุทธิมรรค, หนา 37). 

ปาริสุทธิศีล เปนศีลที่พระภิกษุสงฆและคฤหัสถถือปฏิบัติใหบริสุทธิ์และหมดจดจากอาสวะกิเลส
ท้ังหลายท้ังปวง เม่ือขัดเกลาดวยศีลบริสุทธิ์หมดจดนี้แลว ก็เปนเหตุใหจิตบริสุทธิ์และปญญาบริสุทธิ์ตามลำดับ
มาเชนกัน จนกระท่ังเปนผูบริสุทธิ์จากกิเลสท้ังปวง เปนไปเพ่ือทำท่ีสุดแหงทุกข คือ เพ่ือพนจากทุกขโดยสิ้นเชิง 
ศีลจึงเปนพ้ืนฐานและเปนรากเหงาสำคัญตอการทำกุศลใหเจริญข้ึน การเจริญวิปสสนาเพ่ือใหรูแจงเห็นจริงตาม
ไตรลักษณจนสามารถละสังโยชนไดทั ้งหมด โดยเริ ่มตนจากศีลใหบริสุทธิ ์หมดจดเสียกอน และตองมี
ความสัมพันธเก่ียวเนื่องเชื่อมโยงกับสมาธิเพ่ือใหเกิดปญญาและบรรลุธรรมเปนอรยิบุคคลตามลำดับตอไป 

  อธิจิตตสิกขา เปนการควบคุมท่ีจิตท่ีใจ เพ่ือใหจิตนั้น อยูในสภาพทำหนาท่ีใหประโยชนท่ีสุด คือ 
ไมมีความเห็นผิด ไมมีความเศราหมอง ไมมีความฟุงซาน เรียกวาเปนการอบรมจิต ปฏิบัติตามหนทางการดับ
ทุกข อริยมรรคประกอบดวยองค 8 คือ สัมมาทิฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ 
สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ ท่ีสุดของพรหมจรรย คือมีสัมมาสมาธิ (สํ.ม. 19/6/9) หรืออบรมจิตใหถึง
ที่สุด ทานจึงจัดวาสมาธิ เปนลักษณะของมหาบุรุษ ซ่ึงไมวาจะเปนมหาบุรุษทั้งทางโลกหรือทางธรรม จะเกิด
ความบริสุทธิ์หมดจดแหงจิต กำจัดราคะ กำจัดโทสะ กำจัดโมหะ เปนชื่อแหงนิพพานธาตุ ธรรมเปนที่สิ้นอา
สวะ เรียกวา จิตตวิสุทธิ (สํ.ม. 19/7/10) 

2) ปญญาสิกขา พระพุทธองคตรัสไวชัดเจน วาเมื่อจิตเปนสมาธิแลว ยอมเห็นสิ่งทั้งหลายทั้งปวงท่ี
เปนจริง หมายถึง อาการท่ีจิตประกอบดวยสมาธิในลักษณะท่ีพรอมจะปฏิบัติหนาท่ี ปญหาตาง ๆท่ีสะสมอยูใต
จิตสำนึกนั้น จะมีคำตอบโพลงออกมาเฉย ๆ หรืออาจใชวิธีนอมจิตเขาไปพิจารณาปญหาที่เรากำลังมีอยู และ
การพิจารณาดวยกำลังของสมาธิในลักษณะนี้เอง รียกวา “ปญญา” ดังนั้น ปญญากับสมาธิจึงเกี่ยวของกัน
เสมอ การเจริญกรรมฐานเปนการพิจารณา รูปนามที่เกิดขึ้นตามความเปนจริงทุก ขณะอยางตอเนื่อง จนผู
ปฏิบัติเห็นจริงในสภาวะนั้นตามไตรลักษณ เม่ืออินทรียแกกลาวิปสสนาญาณก็ จะปรากฏใหเห็นหนทางแหง
มรรคผลจนสามารถบรรลุธรรมเปนอริยบุคคล  ในพระพุทธศาสนาจำแนก อริยบุคคลออกเปน 4 ระดับ ไดแก 
พระโสดาบัน พระสกทาคามีพระอนาคามี และพระอรหันต เพ่ือความสิ้นอาสวะ (สํ.ม. 19/45/40) 

 มารท่ีเปนอุปสรรคก้ันขวางชีวิตมนุษยไมใหพนทุกขหรือมีความสุข ไดแกมารภายในคือ กิเลสมาร ขัน
ธมาร มัจจุมาร อภิสังขารมาร และมารภายนอกคือ เทวปุตตมารคือเพ่ือนมนุษย ดังนั้น มนุษยจึงตองไมประมาท 



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.31-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

ตองมีสติ รูสึกตัวอยูเสมอ “ทุกเรื่องท่ีคิด ทุกกิจ ท่ีทำ ทุกคำท่ีพูด ทุกครั้งท่ีเคลื่อนไหว” “ความไมประมาท” เปน
หลักธรรมระดับหัวใจสำคัญของพุทธศาสนา กอนเสด็จดับขันธปรินิพพาน พระพุทธองคไดตรัสปจฉิมโอวาทวา 
“ภิกษุทั้งหลาย บัดนี้ เราขอเตือนเธอทั้งหลายวา สังขารทั้งหลายมีความเสื่อมไปเปนธรรมดา เธอทั้งหลายจง
ตั้งอยูใน ความไมประมาท” (ส.ส.12/506/545) 

 4.5 ความสำคัญคุณคามนุษยจากภายใน  
 คุณลักษณะแหงมนุษยภาพ ผูประพฤติกุศลกรรมบถ 10 คือประพฤติดี ทางกาย วาจา ใจ ยอมไดรับ
ความสุขในชาตินี้และไปเกิดในสุคติในชาติหนา ผูประพฤติอกุศลกรรมบถ 10 คือ ประพฤติทางกาย วาจา ใจ
ยอมไดรับความทุกขในชาตินี้ และไปเกิดในทุคติในชาติหนา พระพุทธองคทรงเชื่อวา มนุษยมีความเทาเทียม
กัน กลาวคือมนุษยสามารถพัฒนาและฝกฝนใหมีคุณคาจากภายใน คือธรรม ไดแก การพัฒนาดานจิตใจ 
สติปญญา และมโนธรรมสำนึก  
 1. ดานการพัฒนาจิตใจ คือ ความสามารถในการยกจิต อยูเหนือวัตถุ อยูเหนือกายภาพอยูเหนือ
โลกียวิสัย บรรลุโลกุตรธรรม ฝกจิตใจใหมีความสงบไดในทุกอิริยาบถ ในพุทธปรัชญาแสดงใหเห็นวาบุคคลใน
โลกนี้ ทำความชั่วไวมาก ตายแลวไปเกิดในสุคติก็มี เปนเพราะในขณะท่ีเขากำลังจะดับจิตไดนึกถึงกุศลกรรมท่ี
เขาเคยทำไวมาก หรือมีจิตเปนสัมมาทิฎฐิ เม่ือดับจิตลงในขณะท่ีจิตเปนกุศล จึงไดไปเกิดในสุคติโลกสวรรค ดัง
พุทธสุภาษิต “จิตฺเต อสงฺกิลิฏเฐ สุคติ ปาฏิกงฺขา” เมื่อจิตไมเศราหมองแลว ยอมหวังไดวาจักเขาถึงสุคติ (ม.มู, 
12/70/63.) จิตท่ีไมเศราหมองคือจิตท่ีเปนกุศล หรือบุคคลบางคนในโลกนี้ทำความดีไวมาก ตายแลวไปเกิดใน
ทุคติหรือนรกนั้น เปนเพราะในขณะท่ีเขากำลังจะดับจิตไดนึกถึงอกุศลกรรมท่ีเขาไดเคยทำไวบาง หรือมีจิตเปน
มิจฉาทิฎฐิ ดับจิตลงในขณะที่จิตเปนอกุศล ตายแลวจึงไดไปเกิดในทุคติหรือนรก ดังพุทธสุภาษิตที่วา “จิตฺเต สงฺกิ
สิฎเฐ ทุคฺคติ ปาฏิกงฺขา” เม่ือจิตเศราหมองแลวยอมเขาถึงทุคติก็คือจิตท่ีเปนอกุศล ดังปรากฏในวัตถูปมสูตร วา
ดวยขออุปมาดวยผา (ม.มู., 12/70/62.) 
 2. ดานการพัฒนาปญญา คือ ความสามารถในการใชปญญา กระบวนการคิด การใชเหตุผลการคิด
อยางเปนระเบียบวิธี การคิดเพื่อแสวงหาความรูใหม การคิดเพื่อการสื ่อความหมาย การใชความคิดเชิง
สัมพันธภาพ การคิดสังเคราะหตาง ๆ รูจักการอางอิงความคิดและประสบการณของผูอื่นมาใชในการอธิบาย 
แบบแผนการคิดตาง ๆของมนุษยไดทำใหเกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและอารยธรรมของมนุษยชาติ  
 3. ดานมโนสำนึก ที่เปนสิ่งบงชี้ถึงชะตากรรมของมนุษยชาติ และสรรพสิ่งทั้งหลายในโลก ธรรมชาติท่ี
มนุษยอาศัยอยู มนุษยเปนสิ่งมีชีวิต ตระหนักในคุณธรรม จริยธรรม ซึ่งเปนสิ่งท่ีทำใหแยกมนุษยจากสัตวอื่น ๆ 
มนุษยเปนสัตวที่ประเสริฐ เพราะมีคุณธรรม รูวาอะไรดี อะไรชั่ว รูวาคนเราเวลาอยูรวมกัน รูวาปฏิบัติดี ปฏิบัติ
ชอบตอกันอยางไร มีแบบแผนที่ดีงามสำหรับความประพฤติมีการใครครวญถึงการกำหนดเกณฑฺมาตรฐานในการ
ตัดสินปญหาทางจริยธรรม (ม.มู, 12/489–490/374–377) 
 
5 บทสรุป  

การกำเนิดมนุษยขึ ้นอยู กับพลังของกฎแหงกรรม มนุษยในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทมีอยู  5 
ประเภท ซ่ึงแตกตางกันในดานคุณภาพทางจิต องคประกอบของมนุษยท่ีสำคัญ มี 2 สวน คือ กาย กับจิต มนุษยมี
เปาหมายและมีจิตสำนึก ในการดำเนินชีวิตอยูอยางสงบสุขท้ังรางกายและจิตใจ มีคุณคาและศักดิ์ศรีของความ
เปนมนุษย ยึดหลักธรรมคำสอน เพื่อความหลุดพนทุกข อันจะกอประโยชนตอตนเอง สังคมและสิ่งแวดลอม 
และวิธีการปฏิบัติที่นำไปสูความดับทุกขแทจริงในอริยสัจ 4 และมรรค มีองค 8 เปนรากฐานแหงการพัฒนา



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.32-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

มนุษยใหสมบูรณไดนั่นก็คือปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาคือ ศีล สมาธิ ปญญา ใหมีคุณคาจากภายใน คือเปนผู
ประพฤติตนใหเกิดกุศลกรรมบถ 10 ไดแกประพฤติดี ทางกาย วาจา ใจ เปนธรรมแหงมนุษยภาพ ในพัฒนา
ดานจิตใจ ดานสติปญญา และดานมโนธรรมสำนึก เริ่มจากมนุษยตองมีสัมมาทิฏฐิ ดำเนินชีวิตแบบสายกลาง
ตามหลักศีล ใหมีความสุจริตทางกาย ทางวาจา และเอื้อตอการพัฒนาสมาธิ ใหจิตมีสมรรถภาพ คุณภาพ 
สุขภาพจิตที่ดี ใหเกิดปญญา มีความรู ความเขาใจในจริยธรรมและคุณธรรม เปนการบูรณาการ ในการอยู
รวมกันอยางสันติสุข เพ่ือประโยชนในปจจุบันและประโยชนในภพหนา หากดำรงชีวิตดวยความไมประมาท 

 
5. รายการอางอิง 
พระไตรปฎก กรมศาสนา (2525).พระไตรปฎกภาษาไทยฉบับหลวง. กรุงเทพมหานคร. โรงพิมพการศาสนา.

เลมท่ี 1, 4, 12, 13, 18, 19, 22, 25, 28, 36, 37. 
พุทธทาสภิกขุ. (2543) บางแงมุมของมนุษยในทัศนะพุทธสาสภิกขุ เลม 1, กรุงเทพฯ : สำนักพิมพสุขภาพใจ 
พระธรรมปฏก (ป.อ. ปยุตโต).(2540) ถึงเวลาพัฒนาคนกันใหม. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพธรรมสภา.  
ธรรมปฎก, พระ (ประยุทธ ปยุตฺโต).(2544) ธรรมนูญชีวิตฉบับรับปรุงใหม.พิมพครั้งที่ 2, กรุงเทพฯ. : ชุมนุม

สหกรณออมทรัพยแหงประเทศไทย. 
ราชบัณฑิตสถาน. (2546) พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร.นานมีบุคส

พับลิเคชั่นส,  
อำพล  บุดดาสาร, พระมหาสมบัติ คุเณสโก ดร.,พ.ต.ท. หญิงปยะนุช  ศรีสรานุกรม (2563) รากฐานการศึกษาเพ่ือ

พัฒนามนุษยท่ีสมบูรณ.วารสาร มจรบาีศึกษาพุทธโฆสปริทรรศน. (6/6 6/27). 


