
ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.12-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

ความจริงตามทัศนะพุทธปรัชญา 
Reality in Buddhist Philosophical Perspective 

พระมหาวิชิต อคฺคชิโต0

1, พระสุทธิสารเมธี,  
Phramaha Wichit Aggajito, and Phra Sutthisanmethi,  

Received May 28, 2021 & Revise J June 3, 2021  & Accepted June 21, 2021 
 

บทคัดยอ  
บทความวิชาการนี้ มีวัตถุประสงคเพื่อศึกษาความจริงตามทัศนะของพุทธปรัชญา จากการศึกษาพบ 

พุทธปรัชญา ไดแบงความจริงไว 2 ระดับ คือ 1) สมมติสัจจะ (Conventional Reality) ความจริงในระดับ
สมมติ ซ่ึงเปนความจริงท่ีสามารถเปลี่ยนแปลงไดตามกาลเวลาและสิ่งแวดลอม หรือองคประกอบตาง ๆ ความ
จริงในระดับสมมตินี้พุทธปรัชญายอมรับวามีอยูจริงแตก็มีอยูอยางสมมติเทานั้น 2) ปรมัตถสัจจะ (Ultimate 
Reality) ความจริงในระดับปรมัตถ คือจริงตามความหมายสูงสุด มีจุดมุงหมายสำหรับใหเกิดความรูความ
เขาใจเทาทันความเปนจริงของสิ่งท้ังหลาย คือรูจักสิ่งเหลานั้นตามท่ีมันเปนและเพ่ือใหเกิดประโยชนอยางสูงสุด
คือการหยั่งรูสัจธรรม ที่จะทำใหความยึดมั่นหลงผิดทั้งหลายสลายหมดไป ทำใหวางใจวางทาทีตอสิ่งทั้งหลาย
อยางถูกตอง หลุดพนจากกิเลสและความทุกข มีจิตใจเปนอิสระ ปลอดโปรง ผองใส เบิกบาน มีความสุขท่ี
แทจริง  การเขาถึงเปาหมายสูงสุดของพุทธปรัชญาคือการเขาถึงนิพพานอันเปนปรมัตถประโยชนอันสูงสุดเปน
การเขาถึงความพนทุกขโดยสิ้นเชิงและตลอดไป แตการเขาถึงความหลุดพนจากทุกขโดยสิ้นเชิงจะเปนไปไดก็
ตอเมื่อทำลายกิเลสอันเปนสาเหตุแหงทุกขใหหมดสิ้นไปโดยเด็ดขาดเทานั้น การที่บุคคลจะสามารถทำลาย
กิเลสใหหมดไป จำจะตองรูแจงในสิ่งท้ังปวงตามสภาพความเปนจริงดวยปญญาท่ีเปนญาณทัศนะ การรูแจงสิ่ง
ท้ังปวงตามความเปนจริง ก็คือการรูแจงไตรลักษณดวยการปฏิบัติวิปสสนานั่นเอง 

 
คำสำคัญ : 1.ความจริง, 2.พุทธปรัชญา 
 
Abstract   
 This article is intended to study the Reality in Buddhist Philosophical Perspective. From 
the study, Buddhist philosophy has divided truth into two levels:   1) Conventional reality 
which is a reality that can change over time and environment. In fact, at this fictional level, 
Buddhist philosophy accepts that it exists, but it exists only as a hypothesis way. 2) Ultimate 
Reality is true in the highest sense It is intended to achieve an understanding of the 
truthfulness of things. Is to know them as they are, and to make the most of it is to enlighten 
the truth. That will dissolve all the false adherents Make him trust and put his attitude towards 
things right Free from desires and suffering Having a mind of freedom, clearness, joy, true 

 
1 มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย จังหวัดนครปฐม. 

          Email : aggajita@gmail.com 
 



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.13-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

happiness. To reach the ultimate goal of Buddhist philosophy is to attain nirvana which is the 
ultimate benefit, which is the ultimate and everlasting cessation of suffering. But attainment 
of complete liberation from suffering is possible only when the defilement which is the cause 
of suffering is completely destroyed. that a person will be able to destroy all passions Must 
be enlightened in all things as they really are with insightful insight. enlightenment of all things 
as they really are It is the enlightenment of the Trinity through the practice of Vipassana. 
 
Keywords : 1.Reality; 2.Buddhist Philosophy 
1.บทนำ 
  พุทธปรัชญามีทัศนะเรื่องความจริง คือไมแสวงหาคำตอบทางอภิปรัชญา เชน เรื่องปฐมธาตุหรือการ
กำเนิดโลก ดวยเห็นวาเปนอจินไตย เปนเรื่องที่อยูเหนือวิสัยปุถุชน ทั้งยังไมเกื้อกูลตอการพนทุกข ความจริง
ตามทัศนะของพุทธปรัชญา เปนสิ่งท่ีมีอยูจริง ไมวาจะมีผูรับรูหรือไม ความจริงก็ดำรงอยูอยางนั้น ซ่ึงมีท้ังท่ีเปน
สมมติและปรมัตถ ความจริงทั้งสองอยางลวนมีความสัมพันธเกี่ยวเนื่องกัน เพราะเปนสิ่งที่มีอยูแลวในโลกนี้ 
พระพุทธเจาเปนแตเพียงผูตรัสรูในสัจธรรมอันเปนความจริงสูงสุดนั้น แลวจึงนำมาแสดงเพื่อเปนประโยชน
เก้ือกูลตอการหลุดพนทุกขของเวไนยสัตว ดวยเหตุนี้ทำใหผูวิจัยมีความประสงคศึกษาแนวคิดในเรื่องความจริง
ตามทัศนะของพุทธปรัชญา รวมถึงความแตกตางระหวางสมมติสัจจะและปรมัตถสัจจะ อันจะเปนประโยชนตอ
ความรูความเขาใจทั้งในแงการประยุกตใชกับการดำเนินชีวิตและเปนประโยชนในการคนควาทางวิชาการท่ี
เก่ียวของกับพุทธปรัชญาท้ังในระดับสมมติสัจจะและระดับปรมัตถสัจจะตอไป 
 
2.ความจริงตามทัศนะพุทธปรัชญา 
 พุทธปรัชญาไดแสงดความจริงไว 2 ระดับ คือ 
 2.1 ความจริงในฐานะสมมติสัจจะ (The Conventional Reality) 
 สิ่งที่มีอยูจริงในระดับสมมติ เรียกวา สมมติสัจจะ คือความจริงที่เนื่องดวยประสาทสัมผัสที่ทุกคนรับรู
แลวสมมติศัพทบัญญัติขึ้นใช หรือความจริงที่ขึ้นตอการยอมรับของคน ความจริงที่ถือตามความกำหนดหมาย
ตกลงกันไวของชาวโลก เชน คน สัตว โตะ หนังสือ เปนตน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต),
2559,77.) เหลานี้เปนความจริงโดยสมมติ ซึ ่งเปนความจริงที่สามารถเปลี่ยนแปลงไดตามกาลเวลาและ
สิ่งแวดลอม หรือองคประกอบตาง ๆ ความจริงในระดับสมมตินี้พุทธปรัชญายอมรับวามีอยูจริงแตก็มีอยูอยาง
สมมติเทานั้น 
 สิ่งท่ีมีอยูจริงในระดับสมมตินั้น แบงออกเปน 2 ประเภท คือ  

1.การบัญญัติความหมายของสิ่งใดสิ่งหนึ่งโดยถือเอาเนื้อหาหรือเนื้อความของสิ่งนั้นเปนหลักในการ
สรางคำขึ้นมาออกเสียงเรียกชื่อ เพื่อจะหมายรูหรือทดแทนเนื้อความของสิ่งนั้น ๆ คือการบัญญัติตามใจความ
โดยถือเอาอรรถะของสิ่งที่ตองการจะกลาวถึงเปนหลักในการบัญญัติ เพื่อใหเกิดความเขาใจเนื้อความทานจึง
เรียกบัญญัตินี้วา อัตถบัญญัติ ซ่ึงอัตถบัญญัตินี้ยังแบงออกเปน 6 ประเภท คือ 1) บัญญัติท่ีอาศัยการวิปริต คือ
ความเปลี่ยนแปลงและสืบตอของมหาภูตรูป แลวสมมติบัญญัติกันไวดวยอาการนั้น ๆ เชน สมมติบัญญัติวา ภูมิ 
(แผนดิน) เปนตน 2) บัญญัติที่อาศัยการประชุมกันแหงสัมภาระทั้งหลายแลวสมมติบัญญัติไวดวยอาการนั้น ๆ 
เชน สมมติบัญญัติวา รถะ (รถ) เปนตน 3) บัญญัติที่อาศัยการประชุมกันของขันธทั้ง 5 แลวสมมติบัญญัติไว



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.14-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ดวยอาการนั้น ๆ เชน สมมติบัญญัติวา ปริสะ (บุรุษ) เปนตน 4) บัญญัติอาศัยการหมุนเวียนของพระอาทิตย
และพระจันทรยกยายเขาออกแลวสมมติบัญญัติไวดวยอาการนั้น ๆ เชน สมมติบัญญัติทิศวา ทิศตะวันออก ทิศ
ตะวันตก ที่ชื่อวา    ทิสาบัญญัติ เปนตน 5) บัญญัติอาศัยอาการที่มหาภูตรูปทั้ง 4ไมติดตอกันแลวคือไมจดถึง
กันแลวสมมติบัญญัติไวดวยอาการนั้น ๆ เชน สมมติบัญญัติวา กูปะ (หลุม), คูหา (ถ้ำ) เปนตน 6) บัญญัติท่ี
อาศัยนิมิตของกัมมัฏฐานและอาการวิเศษของภาวนาแลวสมมติบัญญัติไวดวยอาการนั้น ๆ เชน สมมติบัญญัติ
วา บริกรรมนิมิต อุคคหนิมิต เปนตน (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต),2555,66) 

2. นามบัญญัติ เปนสิ่งที่มนุษยบัญญัติขึ้นในลักษณะเปน นาม ชื่อ คำ วลี หรือเปนสัญลักษณอื่นใด
เพื่อที่จะสามารถสื่อความหมายของอรรถบัญญัติได นามบัญญัตินี้แบงออกเปน 6 ประเภท คือ 1) เปนคำ
บัญญัติเรียกสภาวธรรมท่ีมีจริง เชนคำวา รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เปนตน เปนการบัญญัติแตงตั้งสิ่ง
ที่มีปรมัตถสภาวะรองรับนามบัญญัตินั้นมีอยูจริง 2) เปนคำบัญญัติเกรียกวสิ่งที่ไมมีสภาวธรรมรองรับ เชนคำ
วา ไทย แขก หนังสือ ตนไม บาน เปนตน 3) บัญญัติสิ่งที่ไมมีกับสิ่งที่มีสภาวธรรมรองรับ เชนคำวา ฌานลาภี 
(บุคคลผูไดฌาน) เปนตน 4) บัญญัติสิ่งที่มีกับสิ่งที่ไมมีสภาวธรรมรองรับ เชนคำวา อิตถีสัทโท (เสียงของหญิง) 
5 ) บัญญัติสิ ่งที่มีสภาวธรรมรองรับ 2 คำผสมกัน เชนคำวา จักขุวิญญาณ เปนตน 6) บัญญัติสิ ่งที ่ไมมี
สภาวธรรมรองรับ 2 คำผสมกัน เชนคำวา ราชปุตโต (พระโอรสของพระราชา) เปนตน (พระพรหมคุณาภรณ 
(ป.อ. ปยุตฺโต),2555,67) 

สมมติสัจจะ ความจริงภายนอกหรือความจริงในทางโลกที่เขาสมมติกันนั้น เมื่อบุคคลไดศึกษาแลวก็
สามารถนำมาประกอบกิจแหงตนใหสำเร็จได คือทำเหตุใหสัมพันธกับผล ก็จะไดผลสัมฤทธิ์ตามท่ีตนปรารถนา 
ซ่ึงการรูเหตุ รูผลตามความเปนจริงนี้บุคคลอาจนำไปกระกอบใหเปนผลดี ผลชั่วก็ได ใหเปนสุขหรือใหเปนทุกข
ก็ไดตามแตเหตุที่ประกอบ “บุรุษทำกรรมเหลาใดไว เขายอมเห็นกรรมเหลานั้นในตน ผูทำกรรมดียอมไดรับ
ผลดี ผูทำกรรมชั่วยอมไดรับผลชั่ว บุคคลหวานพืชเชนใดยอมไดรับผลเชนนั้น”(ขุ.ชา.27/294/80.) ซ่ึงมีปรากฏ
ใหเห็นในปจจุบันมากมาย 

กลาวโดยสรุป พุทธปรัชญาเห็นความสำคัญของเรื่องความจริงในระดับสมมตินี้ จึงไดอธิบายลักษณะ
ของสมมติสัจจะและไดแบงประเภทของสมมติสัจจะไวเปนระบบเพ่ือใหเขาใจงาย จะไดเปนประโยชนแกบุคคล
ผูท่ีจะนำเอาไปเปนแนวทางในการดำเนินชีวิตขอตนเองไดอยางถูกตอง โดยปฏิบัติตนใหสอดคลองกับความจริง
ในระดับสมมติตามที่เปนจริง จะไดไมหลงยึดติดอยูกับสมมติบัญญัติทั้งหลาย โดยขาดความเขาใจที่ถูกตองใน
สมมติบัญญัตินั้น ๆ กลาวคือพุทธปรัชญาสอนใหรูเทาทันสิ่งตาง ๆ ตามความเปนจริงของมัน 

2.2 ความจริงในฐานะปรมัตถสัจจะ (The Ultimate Reality) 
 สิ่งที่มีอยูจริงในระดับปรัมตถ เรียกวา ปรมัตถสัจจะ สิ่งทีมีอยูจริงในระดับปรมัตถสัจจะนี้ เปนความ
จริงที่มีอยูจริง ๆ มีสภาวธรรมรองรับอยูจริง เปนสิ่งที่มีอยูจริงโดยตัวของมันเองโดยไมขึ้นอยูกับการรับรูหรือ
การปฏิเสธของมนุษย จะมีมนุษยรับรูวาปรมัตถสัจจะนี้มีอยูหรือไมก็ตาม ความจริงนี้ก็ยังคงมีอยูเชนนั้น หาไม
เปลี่ยนแปลงไปตามความรูหรือความเชื่อของมนุษยแตอยางใดไม อีกอยางหนึ่ง ปรมัตถสัจจะนั้น คือความจริง
ภายในหรือความจริงทางธรรมอันเปนปรมัตถธรรมนั้น ยอมมุงใหบุคคลรูจักเหตุแหงความดี และความชั่ว อัน
จะนำมาซึ่งผลคือ สุขและทุกขตามลำดับ มิใชเพียงเพื่อทำความปรารถนาของตนใหสำเร็จเพียงอยางเดียว
เหมือนความจริงในทางโลก ดวยวาจุดมุงหมายของการเรียนรูความจริงในทางธรรมนั้นคือความดี มิใชมุงท่ี
ความสำเร็จเพียงอยางเดียวโดยไมใสใจวาดีหรือชั่ว บุคคลเมื่อรูวานี่เปนเหตุของความชั่วใหผลเปนความทุกข 
ยอมพยายามท่ีจะละเวน แลวประกอบเหตุแหงความดี อันใหผลคือความสุขแทน ซ่ึงประกอบเหตุแหงความดีนี้



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.15-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

เองยอมทำใหบุคคลบรรลุถึงผลการเปนคนดี พนจากการเปนคนชั่ว ซึ่งนี่เปนประโยชนชั้นตนแหงการศึกษา
และปฏิบัติตามหลักแหงความจริงทางธรรม คือ “ยอมทำใหเปนคนดี ไมทำใหผูอื่นเดือนรอน เปนทุกข” (พระ
ธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต),2543,90.) 
 พุทธปรัชญา ไดแสดงหลักคำสอนเรื่องปรมัตถสัจจะไว 4 อยาง คือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน ถือไดวา
เปนปรมัตถสัจจะ เพราะเปนสิ ่งที ่มีอยู เปนอยู โดยธรรมชาติของตัวเอง มนุษยเปนเพียงผู ไปศึกษาและ
บัญญัติศัพทเพื่อใชเรียกเทานั้น ถึงแมวาจะไมผูใดเขาไปรูไปศึกษาปรัมัตถทั้ง 4 นั้นก็ตาม สิ่งเหลานั้นก็ยังคงมี
อยูเปนอยูตามสภาวะเชนนั้นตลอดไป ตัวอยางเชน มนุษยและสัตวทุกชนิดเมื่อวิเคราะหในแงปรมัตถจะพบวา 
เกิดจากสภาวธรรมท่ีเรียกวา จิต เจตสิก รูปมากระกอบกันหรืออาจวิเคราะหในอีกแงหนึ่งไดวา เกิดจากขันธ 5 
อันไดแก รูปขันธ เวทนาขันธ สัญญาขันธ สังขารขันธ วิญญาณขันธ มาประกอบกัน ซ่ึงอันท่ีจริงแลวขันธ 5 นั้น
สามารถสรุปลงไดในปรมัตถสภาวะทั้ง 3 คือ วิญญาณขันธ จัดอยูในสภาวธรรมที่เรียกวา จิต เวทนาขันธ 
สัญญาขันธ และสังขารขันธ จัดอยูในสภาวธรรมท่ีเรียกวา เจตสิก สวนรูปขันธจัดอยูในสภาวธรรมท่ีเรียกวารูป 
คำสอนพุทธปรัชญาท่ีเปนปรมัตถธรรมจึงเปนคำสอนท่ีกลาวถึงธรรมชาติ หรือสภาวธรรมลวน ๆ ดังนี้ 
 1. จิต คือ ธรรมชาติท่ีรูอารมณ สภาพท่ีนึกคิด ความคิด ใจ วิญญาณ จำนวนของจิตมีท้ังหมด 89 ดวง
หรือโดยพิสดารมี 121 ดวง แตเมื ่อกลาวโดยลักษณะแลวมีเพียง 1 เทานั้น คือ รู อารมณ (อารมณในที่นี้
หมายถึง รูป เสียง กลิ่น รส สิ่งตาง ๆ เรื่องราวตาง ๆ ที่จิตไปรับรู) จิตเปนนามธรรม และมีชื่อเรียกหลายชื่อ 
เชน มโน มานัส หทัย บัณฑร มนายตนะ มนินทรีย และ วิญญาณ เปนตน คำเหลานี้มีความหมายเกยกัน มิใช
ตรงกันโดยสมบูรณ ใชแทนกันไดในบางโอกาสมิใชเสมอไป เมื่อจัดแบงสภาวธรรมทั้งหลายเปนประเภท ท่ี
เรียกวา ขันธ 5 จิต ไดแก วิญญาณขันธ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต),2559,280)  
 2. เจตสิก คือ ธรรมชาติท่ีประกอบกับจิต ปรุงแตงจิต ทำใหเกิดความรูสึก นึกคิด ท่ีแตกตางกันท้ังทาง
ที่ดี และไมดี มีทั้งหมด 52 ลักษณะ เจตสิกเปนนามธรรมที่เกิดรวมกับจิต คือเกิดพรอมกับจิต ดับพรอมกับจิต 
รูอารมณเดียวกันกับจิต และอาศัยที่เกิดที่เดียวกันกับจิต สภาพของจิตเปนเพียงประธานในการรูอารมณ แต
การที่จิตโกรธหรือจิตโลภ เปนเพราะมีเจตสิกเขาประกอบปรุงแตงใหเกิดความโกรธหรือความโลภนั่นเอง จิต
เปรียบเสมือนเม็ดยา เจตสิกเปรียบเสมือนตัวยาท่ีอยูในเม็ดยา จิตเกิดโดยไมมีเจตสิกไมได และเจตสิกก็เกิดโดย
ไมมีจิตไมไดเชนกัน เนื่องจากจิตและเจตสิกเปนสิ่งท่ีตองเกิดรวมกันตลอดเวลา จิตและเจตสิกนั้นเปนธรรมชาติ 
ที่ตองเกิดรวมกัน ตองอิงอาศัยซึ่งกันและกัน และไมสามารถแยกออกจากกันได (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย 
(ป.อ. ปยุตฺโต),2559,278) 
 3. รูป คือ สภาวะท่ีแปรปรวนแตกสลายเพราะปจจัยตาง ๆ อันขัดแยง รางกายและสวนประกอบฝาย
วัตถุพรอมทั้งพฤติกรรมและคุณสมบัติของมัน มี 2 หรือ 28 คือ 1) มหาภูต หรือภูตรูป 4 สภาวะอันปรากฏได
เปนใหญ ๆ โต ๆ หรือเปนตาง ๆ ไดมากมาย รูปท่ีมีอยูโดยสภาวะ รูปตนเดิม ไดแกธาตุ 4 2) อุปาทารูปหรืออุ
ปาทายรูป 24 คือรูปอาศัย รูปท่ีเปนไปโดยอาศัยมหาภูต (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต),2559,71) 
 4. นิพพาน คือสภาพที่ดับกิเลสและกองทุกขแลว ภาวะที่เปนสุขสูงสุด เพราะไรกิเลสไรทุกข เปน
อิสระภาพสมบูรณ มี 2 ลักษณะคือ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต),2559,66) 

1) สอุปาทิเสสนิพพาน คือ นิพพานยังมีอุปาทิเหลือ หรือนิพพานที่ยังเปนไปกับขันธ 5 
หมายถึง การท่ีประหารกิเลสไดหมดสิ้นแลว แตขันธ 5 (จิต เจตสิก รูป) ยังมีการเกิดดับสืบตออยู (ยังมีชีวิตอยู) 

2) อนุปาทิเสสนิพพาน คือ นิพพานไมมีอุปาทิเหลือ หรือนิพพานที่ปราศจากขันธ 5 ไดแก
นิพพานของพระอรหันต (ผูหมดจดจากกิเลส)  ท่ีสิ้นอายุขัยไปแลว (คือกิเลสก็ไมเหลือ ขันธ 5 ก็ไมเหลือ) หรือ



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.16-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ที่เรียกวา ปรินิพพาน (ปริ = ทั้งหมด) เมื่อปรินิพพานแลว จิต + เจตสิกและรูปก็จะหยุดการสืบตอและดับลง
โดยสิ้นเชิง (คือเมื่อตายไปแลวก็จะไมมีการเกิดอีกหรือไมมีภพ ชาติตอไปอีก) นิพพาน เปนจุดหมายสูงสุดใน
พระพุทธศาสนา 
 สรุปไดวา จิตในทัศนะของพุทธปรัชญา หมายถึงสภาวธรรมที่เปนนามธรรมอยางหนึ่ง มีลักษณะหรือ
หนาที่ที่สำคัญคือการรูอารมณ อารมณที่จิตรับรูไดแกอายตนะภายนอก 6 คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ 
และธรรมารมณ โดยรับรูผานทางทวารทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ จิตที่เกิดขึ้นรับรูอารมณเรียกวา 
วิถีจิต สวนจิตท่ีอยูในสภพท่ีไมมีการรับรูอารมณเรียกวาภวังคจิต 

เจตสิก เปนปรมัตถธรรมท่ีเปนสภาวธรรมหรือสังขตธรรมอยางหนึ่ง เปนนามธรรมท่ีเกิดข้ึนและเปนไป
ตามอำนาจการปรุงแตงของเหตุปจจัยเพื่อทำหนาที่เขาประกอบจิต หรือปรุงแตงจิตใหมีลักษณะเปนไปตาม
เจตสิกท่ีเขาปรุงแตงนั้น พุทธปรัชญานิยามความหมายของเจตสิกไววา ธรรมชาติท่ีชื่อวาเจตสิกเพราะอรรถวา 
มีในจิต โดยมีความเปนไปเนื่องดวยจิตนั้น หรือธรรมชาติประกอบในจิต ชื่อวาเจตสิก 

รูปจึงเปนปรมัตถสภาวะอยางหนึ่งที่จัดเปนสังขตธรรมเชนเดียวกับจิตและเจตสิก เพราะเปนสิ่งท่ี
เกิดข้ึนและเปนไปตามอำนาจการปรุงแตงของเหตุปจจัย จิต เจตสิกเปนนามธรรม แตรูปมิใชนามธรรม ในพุทธ
ปรัชญาไดใหความหมายของคำวารูป หรือรูปธรรมไววา ธรรมชาติท่ีแตกดับหรือเสื่อมสลายไปเรียกวา รูป และ
รูปนี้ยอมเปนท่ีอาศัยเปนไปแหงธรรม คือ จิตและเจตสิก 

ปรมัตถธรรมที่เรียกวา จิต เจตสิก รูป ที่กลาวมาแลวถือเปนสังขตธรรม เพราะเหตุที่สภาวธรรมทั้ง 3 
นั้น เปนสิ่งที่เกิดขึ้นเปนไปตามอำนาจการปรุงแตงของเหตุปจจัย สวนปรมัตถธรรมที่เรียกวานิพพานเปน
นามธรรม และเปนสิ่งท่ีมีอยูในลักษณะเปนอสังขตธรรม คือไมถูกปรุงแตง ไมเกิดจากเหตุปจจัยตาง ๆ ปรุงแตง
ขึ้น เพราะนิพพานเปนสภาพที่บริสุทธิ์ เที่ยงแท คงอยูในภาวะนั้นตลอดกาลเปนอมตธรรม เปนภาวะที่ไมมี
ขอบเขตจำกัด เปนภาวะแหงเสรีภาพคือหลุดพนจากเครื่องผูกพันรอยรัดท้ังปวง  

2.3 ความจริงในฐานะอริยสัจจะ 
อริยสัจ เปนหลักธรรมหรือหัวขอธรรมที่สำคัญที่สุด และเปนเอกลักษณเฉพาะของพระพุทธศาสนา 

อริยสัจ มีชื่อเรียกอีกอยางหนึ่งวา สามุกกังสิกะ แปลวา ธรรมท่ีพระพุทธองคทรงเปดหงายข้ึนไดเอง คำวาเปด
หงายข้ึนไดเอง หมายถึง พระพุทธองคทรงคนพบอริยสัจ 4 คือ ทุกข เหตุใหเกิดทุกข ความดับทุกข และหนทาง
การดับทุกขดวยพระองคเอง คำวา ทุกข แปลวา ทนไดยาก อดทนไดยาก ทุกขในทุกขอริยสัจ ทานหมายถึง
การยึดมั่นถือมั่นในขันธ 5 ดังพระบาลีวา “ภิกษุทั้งหลาย   ขอนี้แลเปนทุกขอริยสัจ คือ ชาติก็เปนทุกข ชราก็
เปนทุกข พยาธิก็เปนทุกข มรณะก็เปนทุกข การประจวบกับสิ่งอันไมเปนท่ีรักก็เปนทุกข การพลัดพรากจากสิ่ง
ที่รักก็เปนทุกข ปรารถนาสิ่งใดไมไดสิงนั้นก็เปนทุกข โดยยอการยึดม่ันถือมั่นในขันธ 5 นั้น เปนทุกข” (วิ.ม.
4/12/21.) สมุทัย แปลวา เหตุเกิดแหงทุกข หรือสาเหตุท่ีทำใหทุกขเกิด “ภิกษุท้ังหลาย ขอนี้เปนทุกขสมุทยอ
ริยสัจ คือตัณหาอันทำใหเกิดอีก ประกอบดวยความเพลิดเพลินและความกำหนัด มีปกติใหเพลิดเพลินใน
อารมณนั้น ๆ คือ กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา” (วิ.ม.4/12/21.) นิโรธ แปลวา ความดับทุกข “ภิกษุ
ทั้งหลาย ขอนี้แลเปนทุกขนิโรธอริยสัจ คือความดับตัณหาไมเหลือดวยวิราคะ ความสละ ความสละทิ้ง ความ
พน ความไมอาลัยในตัณหา” (วิ.ม.4/12/22.) ดังนั้นนิโรธจึงเปนภาวะท่ีถึงความดับทุกข สำรอกตัณหาสิ้นแลว 
ไมถูกตัณหายอมใจ ไมถูกบีบค้ันดวยความรูสึกกระวนกระวาย ความเบื่อหนายหรือความคับของติดขัดอยางใด 
หลุดพนเปนอิสระ สงบปลอดโปรงโลงเบา ผองใสเบิกบาน เรียกอีกอยางวา นิพพาน มรรค แปลวา ปฏิปทาท่ี
นำไปสูความดับทุกขหรือขอปฏิบัติใหถึงความทุกข ไดแก อริยอัฏฐังคิกมรรค หรือเรียกอีกอยางหนึ่งวา ทุกขนิ



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.17-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

โรธคามินีปฏิปทา ดังท่ีปรากฏในพระวินัยปฎกวา “ภิกษุท้ังหลาย   ขอนี้แลเปนทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ 
คือ อรยิมรรคมีองค 8 คือ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ 
สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ” (วิ.ม.4/12/22.) รวมเรียกวา มัชฌิมาปฏิปทา เพราะเปนทางสายกลาง ซึ่งดำเนิน
ไปพอดีที่จะทำใหถึงนิโรธโดยไมติดขัดหรือเอียงไปหาที่สุดสองอยาง คือ กามสุขัลลิกานุโยค ความหมกมุนใน
กามสุข และอัตตกิลมถานุโยค การประกอบความลำบากแกตน คือบีบคั้นทรมานตนเองใหเดือนรอน (พระ
พรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต),2555,850.) 

เม่ือทรงคนพบแลวก็ทรงพิจารณาอริยสัจ 4 นั้น ดวยญาณ 3 คือ สัจจญาณ กิจญาณ และกตญาณ จน
แจมแจงดวยปญญาญาณแลว จึงประกาศตัวพระองคเองวาเปน พระสัมมาสัมพุทธเจา ถัดจากนั้นพระองคจึง
นำอริยสัจท่ีทรงคนพบมาแสดงหรือเปดเผยใหคนอ่ืนรูตาม การแสดงอริยสัจแกคนอ่ืนจึงเปรียบเหมือนหยิบของ
ที่คว่ำอยูใหหงายขึ้นหรือดึงสิ่งที่ปดอยูใหเปดออก อริยสัจ แปลวา ความจริงอันประเสริฐ แตเมื่อกลาวโดย
พิสดารแลว อริยสัจ มีความหมายถึง 5 ประการ คือ ของจริงอยางประเสริฐ ของจริงท่ีทำใหคนเปนพระอริยเจา 
ของจริงของพระอริยเจา ของจริงที่ไปจากขาศึก และความจริงแท  ความหมายทั้ง 5 ประการนี้ ถือวาเปน
ความหมายที่ครอบคลุมเนื้อหาของอริยสัจไดทั้งหมด (ประยงค แสนบุราณ,2557,206.) และความหมายนั้นมี
คำอธิบาย ดังนี้ 

1) ของจริงอยางประเสริฐ หมายความวา สิ่งท่ีมีอยูจริง สิ่งท่ีเปนจริง สิ่งท่ี 
2) ของจริงท่ีทำใหคนเปนพระอริยเจา หมายความวา ใครก็ตามมีญาณทัศนะในอริยสัจ 4 โดยการรูวา 

นี่คือทุกข นี่คือเหตุใหเกิดทุกข นี่คือการดับทุกข และนี่คือหนทางการปฏิบัติใหถึงความดับทุกข เปนตน ดวย
ญาณทั้ง 3 จนแจมแจง ไมมีความสงสัยในชีวิต รูวาชาตินี้เปนชาติสุดทาย ไมมีชาติในภพอื่น ๆ อีกแลว การรู
ญาณทั้ง 3 ในอริยสัจ 4 อยางนี้ อริยสัจจึงชื่อวาทำใหบุคคลนั้นเปนพระอริยเจา ไมมีธรรมอื่นใด ๆ ทำใหคน
เปนอริยะเจาไดเหมือนอริยสัจ 

3) ของจรงิของพระอริยเจา หมายความวา ปุถุชนมารูแจงอริยสัจดวยญาณทัศนะแลวก็กลายเปนพระ
อริยเจา ความเปนปุถุชนก็จะหายไป เม่ือเปนเชนนี้อริยสัจจึงเปนของจริงของพระอริยเจาเทานั้น ไมใชของจริง
ของปุถุชน เพราะปุถุชนรูแจงอริยสัจก็เปนพระอริยเจา เปลี่ยนภาวะของปุถุชนเปนพระอริยเจา  เมื่อรูแจง
อริยสัจดังนี้ อริยสัจจึงชื่อวาของจริงของพระอริยเจา 

4) ของจริงไปจากขาศึก คำวา ขาศึก ในความหมายนี้ไมใชขาศึกศัตรูภายนอกท่ีเปนบุคคลหรือกองทัพ 
แตหมายถึงกิเลสตัณหาซึ่งอยูภายในเราแตละคน ขาศึกศัตรูชนิดนี้สูรบตบมือกับเราทุกภพทุกชาติ ทำใหเวียน
วายตายเกิดในสังสารวัฏ แตเมื่อรูแจงอริสัจดวยญาณทัศนะ ขาศึกคือกิเลสตัณหาก็จะหมดสิ้น ดังนั้น อริยสัจ 
จึงมีความหมายอีกอยางหนึ่งวา ของจริงไปจากขาศึก 

5) ความจริงแท คือความจริงในโลกนี้แบงออกเปน 2 อยาง คือ 1) ปรมัตถสัจจะ แปลวา ความจริง
สูงสุดหรือความจริงแท 2) สมมติสัจจะ แปลวา ความจริงขั้นสมมติหรือความจริงเทียม ความจริงสูงสุดหรือ
ความจริงแทนั้นคืออะไร คือสิ่งท่ีมันเปนจริงอยางนั้น จะมีคนรูคนเขาใจหรือไมมันก็จะเปนจริงของมันอยางนั้น 
เชน ความจริงในอริยสัจ คือ ทุกข เหตุใหเกิดทุกขไดแกตัณหา ความดับทุกขไดแกนิโรธ และทางแหงการดับ
ทุกขไดแกมรรค มีอยูแลวเปนอยูแลวกอนท่ีพระพุทธเจาจะอุบัติข้ึน แตเม่ือพระองคอุบัติแลวข้ึนและทรงคนพบ 
จึงทรงนำมาเปดเผยใหผูอื่นไดรูตาม อริยสัจจึงไมใชสิ่งที่พรองคสรางขึ้น แตเปนสิ่งที่มีอยูแลว ปจจุบันนี้อรสิัจ
ทั้ง 4 ก็ยังคงเปนอยูอยางนั้น นี่คือความจริงแท สวนความจริงสมมตินั้นคือสิ่งที่กำหนดกันขึ้นหรือยอมรับ
รวมกัน เชน คน สัตว พืช เปนตน ไมใชความจริงแท (ประยงค แสนบุราณ,2557,207.) 



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.18-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

อริยสัจหรือความจริงตามทัศนะของพุทธปรัชญา มีคุณคาสรุปได ดังนี้ 
1) เปนวิธีการแหงปญญา ซึ่งดำเนินการแกไขปญหาตามระบบแหงเหตุผล เปนระบบวิธีแบบอยางซ่ึง

วิธีการแกปญหาใด ๆ ก็ตาม ท่ีจะมีคุณคาและสมเหตุสมผลจะตองดำเนินไปในแนวเดียวกันเชนนี้ 
2) เปนการแกปญหาและจัดการกับชีวิตของตนดวยปญญาของมนุษยเอง โดยนำเอาหลักความจริงท่ีมี

อยูตามธรรมชาติมาใหประโยชน ไมตองอางอำนาจดลบันดาลของตัวการพิเศษเหนือธรรมชาติหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์
ใด ๆ 

3) เปนความจริงท่ีเก่ียวของกับชีวิตของคนทุกคน ไมวามนุษยจะเตลิดออกไปเก่ียวของสัมพันธกับสิ่งท่ี
อยูหางไกลตัวกวางขวางมากมายเพียงใดก็ตาม แตถาเขายังจะตองมีชีวิตของตนเองที่มีคุณคา และสัมพันธกับ
สิ่งภายนอกเหลานั้นอยางมีผลดีแลว เขาจะตองเก่ียวของและใชประโยชนจากหลักความจริงนี้ตลอดไป 

4) เปนหลักความจริงกลาง ๆ ที่ติดเนื่องอยูกับชีวิตหรือเปนเรื่องของชีวิตเองแท ๆ ไมวามนุษยจะ
สรางสรรคศิลปวิทยาหรือดำเนินกิจการใด ๆ ขึ้นมา เพื่อแกปญหาและพัฒนาความเปนอยูของตน และไมวา
ศิลปวิทยาหรือกิจการเหลานั้น จะเจริญข้ึน เสื่อมลง สลายไปหรือเกิดมีใหมมาแทนอยางไร ๆ ก็ตาม หลักความ
จริงที่เรียกวาอริยสัจนี้ ก็จะยืนยง ใหม และใชเปนประโยชนไดตลอดทุกกาลเวลา (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. 
ปยุตฺโต),2555,873.) 

กลาวโดยสรุป อริยสัจจะ (The Four Noble Truths) ความจริงอันประเสริฐ 4 ประการ คือ ทุกข 
เหตุใหเกิดทุกข ความดับทุกข และทางปฏิบัติเพื่อความดับทุกข พระพุทธเจาทรงสรรเสริญและทรงแนะนำให
พุทธศาสนิกชนศึกษาอยางจริงจัง เพราะการรูอริยสัจจะสามารถนำไปสูความดับกิเลสและทุกขได  
 
3.การเขาถึงและการพิสูจนความจริงตามทัศนะพุทธปรัชญา 

3.1 การเขาถึงความจริงตามทัศนะพุทธปรัชญา 
การเขาถึงความจริงตามทัศนะพุทธปรัชญานั้น หมายถึงการเขาถึงพระนิพพาน ไมไดหมายถึงความ

จริงอื่น ๆ วิธีการเขาถึงความจริงหรือนิพพานนั้นตองปฏิบัติตามมรรคมีองค 8 คือ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ 
สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ และมรรคทั้ง 8 ประการนี้รวม
ลงในไตรสิกขา คือ 1) ศีล มีมรรค 3 ขอ ไดแก สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ 2) สมาธิ มีมรรค 
3 ขอ ไดแก สัมมาวายามะ สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ 3) ปญญา มีมรรค 2 ขอ ไดแก สัมมาทิฏฐิ และสัมมา
สังกัปปะ มรรคและไตรสิกขา คือบันไดหรือขบวนการในการเขาถึงความจริงหรือพระนิพพานตามทัศนะของ
พุทธปรัชญา เราไมสามารถจะเขาถึงความจริงโดยวิธีอื่น ๆ ไดนอกจากปฏิบัติตามมรรคหรือไตรสิกขาอยาง
เครงครัดเทานั้น การใชความคิด คิดถึง หรือการใชความจงรักภักดีแบบศาสนาเทวนิยมนั้นไมสามารถจะเขาถึง
ความจริงหรือพระนิพพานได ดังนั้น การปฏิบัติตามมรรค 8 หรือไตรสิกขาเทานั้น จึงจะสามารถเขาถึงความ
จริงตามทัศนะของพุทธปรัชญาได (ประยงค แสนบุราณ,2557,13-14.) 

สวนเปาหมายในการแสวงหาความจริงในพุทธปรัชญานั้น ยอมรับถึงประโยชนและความสุขท่ีจะไดรับ
จากการเขาถึงความจริง ในดานประโยชนอันเปนเปาหมายในการแสวงหาความจริงตามทัศนะพุทธปรัชญานั้น 
คือ ประโยชนแบงตามเปาหมายของผู รับผลประโยชน มีอยู 3 อยาง คือ 1) อัตตัตถะ ประโยชนตน คือ
ประโยชนของผูกระทำเอง 2) ปรัตถะ ประโยชนผูอื่น คือประโยชนของบุคคลอื่นนอกเหนือผูกระทำ และ 3) 
อุภยัตถะ ประโยชนทั้งสองฝาย คือประโยชนทั้งของผูกระทำและของบุคคลอื่น (องฺ.อก.23/54/340) 
อยางไรก็ตามเปาหมายของพุทธปรัชญาคือตองเปนไปเพื่อความพนทุกขอยางเดียว และจะมีบางคนที่มีความ



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.19-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

เพียรพยายามปฏิบัติตามคำสอนเทานั้นที่จะสามารถหลุดพนความทุกขได แตบางคนปฏิบัติไมถึงเปาหมาย
สูงสุดก็สามารถที่ดำรงชีวิตอยูในโลกนี้ไดอยางมีความสุข โดยปฏิบัติตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา แต
เปาหมายสูงสุดของพุทธปรัชญาคือการเขาถึงนิพพานอันเปนปรมัตถประโยชนอันสูงสุดเปนการเขาถึงความพน
ทุกขโดยสิ้นเชิงและตลอดไป แตการเขาถึงความหลุดพนจากทุกขโดยสิ้นเชิงจะเปนไปไดก็ตอเมื่อทำลายกิเลส
อันเปนสาเหตุแหงทุกขใหหมดสิ้นไปโดยเด็ดขาดเทานั้น การที่บุคคลจะสามารถทำลายกิเลสใหหมดไป จำ
จะตองรูแจงในสิ่งทั้งปวงตามสภาพความเปนจริงดวยปญญาที่เปนญาณทัศนะ การรูแจงสิ่งทั้งปวงตามความ
เปนจริง ก็คือการรูแจงไตรลักษณดวยการปฏิบัติวิปสสนานั่นเอง  

3.2 การพิสูจนความจริงตามทัศนะพุทธปรัชญา 
พุทธปรัชญา นอกจากจะเปนสัจจนิยมแลวยังมีลักษณะเปนเหตุผลนิยม หมายความวา ใหพิจารณา

ตามหลักเหตุผลจนเห็นความจริงแลวจึงใหเชื่อ ความจริงจะตองพิสูจนทดลองได ซ่ึงก็มีบางประเด็นท่ีสอดคลอง
กับทฤษฎีความจริงตามทัศนะของนักปรัชญาตะวันตก 4 ประเด็น คือ  

1) ความจริง คือ ความตรงกันระหวางความเชื่อท่ีเกิดจากการรับรูและสิ่งภายนอก 
2) ความจริง คือ สิ่งท่ีนำไปฏิบัติได 
3) ความจริง คือ ความสำเร็จ หรืออัตถประโยชนจากการปฏิบัติ 
4) ความจริง คือ สิ่งท่ีพิสูจนทดลองไดดวยประสบการณ (ชัยวัฒน อัตพัฒน,2555,223) 
การพิสูจนความจริงตามทัศนะของพุทธปรัชญานั้น ยังชี ้ถึงความตรงกันระกวางการหยั่งรู ภายใน 

(ญาณทัศนะ) กับความจริงภายนอกอีกดวย ซึ่งเปนขั้นที่ละเอียดกวาขั้นประสาทสัมผัส เพราะพุทธปรัชญาไม
เนนเฉพาะความลงรอยกันทางทฤษฎีเทานั้น แตยังเนนถึงความลงรอยกันระหวางทฤษฎีและภาคปฏิบัติดวย 
ความจริงจะตองเปนสิ่งที่พิสูจนไดดวยประสบการณสามัญ หรือประสบการพิเศษ สามารถนำไปปฏิบัติไดและ
กอใหเกิดผลจากการปฏิบัตินั้นตามวัตถุประสงค ตามหลักการท่ีวา สิ่งท่ีพิสูจนไดเทานั้นความจริง พุทธปรัชญา
ไดประกาศไวนานรวมระยะเวลากวา 2,500 กวาป ดังนั้น ความจริงตามทัศนะหรือตามหลักพุทธปรัชญา
จะตองมีลักษณะ ดังนี้ 

1) มีเหตุผล (สนิทานัง) 
2) พิสูจนทดลองได (เอหิปสสิกะ) 
3) เปนท่ียอมรับโดยผูรูท้ังหลาย (เวทิตัพโพ วิญูหิ) 
4) เปนความจริงสากลตลอดไป ไมข้ึนกับกาลเวลา (อกาลิกะ) (ชัยวัฒน อัตพัฒน,2555,225) 

 
4.สรุป  
 ความจริงตามทัศนะของพุทธปรัชญา มี 2 ระดับ คือ  

1.ความจริงระดับสมมติและความจริงระดับปรมัตถ ความจริงโดยสมมติเปนความจริงที่สามารถ
เปลี่ยนแปลงไดตามกาลเวลาและสิ่งแวดลอมหรือองคประกอบตาง ๆ ความจริงในระดับสมมตินี้พุทธปรัชญา
ยอมรับวามีอยูจริงแตก็มีอยูอยางสมมติเทานั้น ความจริงในระดับสมมตินั้น แบงออกเปน 2 ประเภท 1.การ
บัญญัติความหมายของสิ่งใดสิ่งหนึ่งโดยถือเอาเนื้อหาหรือเนื้อความของสิ่งนั้นเปนหลักในการสรางคำขึ้นมา
ออกเสียงเรียกชื่อ เพื่อจะหมายรูหรือทดแทนเนื้อความของสิ่งนั้น ๆ 2. นามบัญญัติ เปนสิ่งที่มนุษยบัญญัติข้ึน
ในลักษณะเปน นาม ชื่อ คำ วลี หรือเปนสัญลักษณอ่ืนใดเพ่ือท่ีจะสามารถสื่อความหมายของอรรถบัญญัติได  



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.20-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

2.ความจริงในระดับปรัมตถ เรียกวา ปรมัตถสัจจะ สิ่งทีมีอยูจริงในระดับปรมัตถสัจจะนี้ เปนความจริง
ที่มีอยูจริง ๆ มีสภาวธรรมรองรับอยูจริง เปนสิ่งที่มีอยูจริงโดยตัวของมันเองโดยไมขึ้นอยูกับการรับรูหรือการ
ปฏิเสธของมนุษย จะมีมนุษยรับรูวาปรมัตถสัจจะนี้มีอยูหรือไมก็ตาม ความจริงนี้ก็ยังคงมีอยูเชนนั้น หาไม
เปลี่ยนแปลงไปตามความรูหรือความเชื่อของมนุษยแตอยางใดไม พุทธปรัชญา ไดแสดงหลักคำสอนเรื่อง
ปรมัตถสัจจะไว 4 อยาง คือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน ถือไดวาเปนปรมัตถสัจจะ  

สวนความจริงในระดับอริยสัจจะ เมื่อกลาวโดยพิสดารแลว อริยสัจ มีความหมายถึง 5 ประการ คือ 
ของจริงอยางประเสริฐ ของจริงที่ทำใหคนเปนพระอริยเจา ของจริงของพระอริยเจา ของจริงที่ไปจากขาศึก 
และความจริงแท และอริยสัจหรือความจริงตามทัศนะของพุทธปรัชญามีคุณคา 4 ประการ คือ 

1) เปนวิธีการแหงปญญา  
2) เปนการแกปญหาและจัดการกับชีวิตของตนดวยปญญาของมนุษยเอง โดยนำเอาหลัก 
3) เปนความจริงท่ีเก่ียวของกับชีวิตของคนทุกคน ไมวามนุษยจะเตลิดออกไปเก่ียวของ 
4) เปนหลักความจริงกลาง ๆ  
ดังนั้นอริยสัจจะ ความจริงอันประเสริฐ 4 ประการ คือ ทุกข เหตุใหเกิดทุกข ความดับทุกข และทาง

ปฏิบัติเพ่ือความดับทุกข พระพุทธเจาทรงสรรเสริญและทรงแนะนำใหพุทธศาสนิกชนศึกษาอยางจริงจัง เพราะ
การรูอริยสัจจะสามารถนำไปสูความดับกิเลสและทุกขได  

การเขาถึงเปาหมายสูงสุดของพุทธปรัชญาคือการเขาถึงนิพพานอันเปนปรมัตถประโยชนอันสูงสุดเปน
การเขาถึงความพนทุกขโดยสิ้นเชิงและตลอดไป แตการเขาถึงความหลุดพนจากทุกขโดยสิ้นเชิงจะเปนไปไดก็
ตอเมื่อทำลายกิเลสอันเปนสาเหตุแหงทุกขใหหมดสิ้นไปโดยเด็ดขาดเทานั้น การที่บุคคลจะสามารถทำลาย
กิเลสใหหมดไป จำจะตองรูแจงในสิ่งท้ังปวงตามสภาพความเปนจริงดวยปญญาท่ีเปนญาณทัศนะ การรูแจงสิ่ง
ทั้งปวงตามความเปนจริง ก็คือการรูแจงไตรลักษณดวยการปฏิบัติวิปสสนานั่นเอง และความจริงตามทัศนะ
หรือตามหลักพุทธปรัชญาจะตองมีลักษณะ 4 ประการ คือ มีเหตุผล พิสูจนทดลองได เปนที่ยอมรับโดยผูรู
ท้ังหลาย เปนความจริงสากลตลอดไปไมข้ึนกับกาลเวลา  
 
5.รายการอางอิง  
ชัยวัฒน อัตพัฒน. (2555). ญาณวิทยา (ทฤษฎีความรู). พิมพครั้งที่ 1. กรุงเทพมหานคร :โรงพิมพสาละพิมพ

การ. 
ประยงค แสนบุราณ. (2557). พระพุทธศาสนาเถรวาท. พิมพครั้งที่ 1. คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร

มหาวิทยาลัยขอนแกน : โรงพิมพคลังนานาวิทยา. 
พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). แกนแทพระพุทธศาสนา. พิมพครั้งที่ 1. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ

การศาสนา. 
พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพครั้งที่ 32. กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งที่ 32. 

กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพผลิธัมม. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งท่ี 

34. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพพระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 


