
ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.128-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ความทุกขจากมุมองของเขตแดนแหงอัตถิภาวะในปรัชญาของเคียรเคอการด 
Suffering through the Lens of Sphere of Existence in Kierkegaard’s Philosophy 

 
รชฎ สาตราวุธ0

1 
Rachod Satrawut 

Received May 30, 2021 & Revise June 18, 2021 & Accepted June 30, 2021 
 

บทคัดยอ 
บทความวิจัยชิ้นนี้มีเปาประสงคเพื่อศึกษาวิจัยแนวคิดเรื่องความทุกขและการจัดการความทุกขใน

ปรัชญาของเคียรเคอการดผานมุมมองเรื ่องเขตแดนแหงอัตถิภาวะอันไดแกอัตถิภาวะแบบศิลปน แบบ
จริยธรรม และแบบศาสนา โดยทั่วไปงานศึกษาประเด็นเรื่องความทุกขในปรัชญาของเคียรเคอการดมักวาง
ตนเองอยูที่เทววิทยา จริยศาสตรการแพทย และมโนทัศนทั่วไปทางปรัชญาไมวาจะเปนการเกิดขึ้นใหมหรือ
แมแตนามแฝง งานวิจัยชิ้นนี้จึงดำเนินไปในอีกทิศทางหนึ่งกลาวคือเปนความพยายามในกรสำรวจมโนทัศนเขต
แดนแหงอัตถิภาวะ เราจะพบวาอัตถิภาวะแบบศิลปนพยายามมองความทุกขและการจัดการความทุกขผาน
ผลงานอันอาจมองไดวาเปนเรื่องของคำหรืออุดมการณ ในขณะที่อัตภาวะแบบจริยธรรมมุงเนนที่การผนวก
ตนเองเขากับคุณคาสากลทางสังคมเพ่ือหาพ้ืนท่ีปลอดภัยโดยหลงลืมไปวาตัวตนของตนเองอาจหายไปในสังคม 
อัตถิภาวะแบบศาสนาอันเปนคำตอบของเคียรเคอการดเสนอวามนุษยควรวิ่งเขาหาความทุกขในนามของ
ศรัทธาและความสัมพันธกับพระเจา ดวยวิธีนี้เองท่ีมนุษยสามารถจัดการกับความทุกขไดอยางมีประสิทธิภาพ 
 
คำสำคัญ : 1.ความทุกข 2. อัตถิภาวะ 3. ปรัชญาศาสนา 
 
Abstract 

This research article aims at elaborate the conception of suffering as well as the 
resolution of suffering in Kierkegaard’s philosophy through the perspective of sphere of 
existence as Esthet, Ethical and Religious. Generally speaking, Kierkegaard view on suffering is, 
for the time being, studied through theology, medical ethics and its global philosophical 
conception such as repetition and pseudonym. This research, on the contrary, attempts to 
survey the sphere of existence and apply to analyze the notion of suffering. Esthet, as the first 
sphere of existence, treat suffering and its resolution through poetic oeuvre which can be 
considered as word and ideology to escape suffering. By the same token, the Ethical tries to 
integrate itself with social norm to sustain its comfort without the awareness of being lost in 
the society. Religious, as the last answer of Kierkegaard, pushes paradoxically human being 

 
1อาจารยประจำภาควิชาปรัชญาและศาสนา คณะมนุษยศาสตรและสงัคมศาสตร มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร วิทยาเขต
ปตตานี 
E-mail Rachod.s@psu.ac.th  

mailto:Rachod.s@psu.ac.th


ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.129-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

deep down into suffering with faith to identify itself through the relationship with God, which 
is the way to deal efficiently with suffering. 
 
Keywords: 1.Suffering 2. Existence 3. Philosophy of Religion 
 
1. บทนำ 
 ดูเหมือนวาขอเสนอของปรัชญาตะวันตกวาดวยเรื ่องความทุกขจะผูกโยงโดยตรงกับการสำรวจ
ตรวจสอบระบบความคิดทางอภิปรัชญาเปนหลักไมวาจะเปนสำนักคิดของกรีกโบราณหรือแมกระท่ังเทววิทยา
ทางปรัชญาในยุคกลาง ในอีกทิศทางหนึ่งปรัชญาตะวันตกหลังยุคกลางวางขอเสนอเรื่องความทุกขไวท่ีมนุษยใน
ฐานะสภาพบุคคลที่หนึ่ง (subject) ที่ไมสนใจอัตถิภาวะของมนุษยกลาวคือปรัชญาตะวันตกยุคโบราณวาง
คำตอบของความทุกขไวที ่ระบบอภิปรัชญาที่กาวเลยโลกที่ประจักษอยูตรงหนา และมนุษยในฐานะสภาพ
บุคคลที่หนึ่งก็เนนความมีเหตุผลของมนุษยมากจนละเลยการมีอยูของมนุษยในฐานะสัตท่ีมีทั้งอารมณและ
ความรูสึกโดยไมทิ้งมิติของเหตุผล งานวิจัยชิ้นนี้จึงมุงสำรวจการจัดการความทุกขผานมุมมองทางปรัชญาของ 
โซเรน เคียรเคอการด (Soren Kierkegaard) ท่ีเนนย้ำมิติของความเปนมนุษยโยไมท้ิงมิติขิงอารมณความรูสึก 
 ในการศึกษาประเด็นเรื่องความทุกขในปรัชญาของเคียรเคอการด เราอาจแบงงานวิจัยในกลุมนี้ไดเปน 
4 กลุมหลักดวยกัน โดยในกลุมที่หนึ่งเนนไปที่ความสัมพันธของมนุษยกับพระเจา โดยงานในกลุมแรกจะเปน
งานที่อธิบายวาความทุกขเปนบททดสอบ งานในกลุมที่สองเปนงานที ่มุ งเนนไปท่ีจริยศาสตรการแพทย 
(medical ethics) โดยเสนอวาความเจ็บปวยท่ีรักษาไมหายขาดหรือการเยียวยาท่ีทำใหตัวของเราเปลี่ยนแปลง
ไปทำใหมนุษยมีความทุกข ความทุกขนี้เองคือการที่ตัวตนของเราแตกสลาย และมนุษยตองการการเยียวยา
ดวยการสรางตัวตนขึ้นมาใหมโดยการยอมรับความทุกข งานในกลุมที่สามเนนที่การสรางตัวตนผานความทุกข
ที่ทำใหมนุษยมีสภาพบุคคลที่สมบูรณกลาวคือ มนุษยไมไดมีสภาพออนแอทางจิตใจเทานั้นเมื่อมีความทุกขแต
มนุษยยังสามารถแสดงพลังของตนเองไดความทุกขนั่นเอง งานในกลุมที่สี่เนนไปที่การนำมโนทัศนใดมโนทศัน
หนึ่งของเคียรเคอการดมาอธิบายเรื่องความทุกข ทวาไมไดสำรวจธรรมชาติของความทุกขโดยตรง งานประเภท
นี้จะใชมโนทัศนอยาง “ตัวตนที่เกิดขึ้นซ้ำใหมอีกครั้ง” (repetition) หรือการใชนามแฝง (pseudonym) ใน
การอธิบายแงมุมท่ีแตกตางของความทุกขท่ีคนตางภูมิหลังรูสึก งานวิจัยชิ้นนี้คือความพยายามท่ีจะเสนอวาการ
เขาใจความทุกขในปรัชญาของเคียรเคอการดเปนไปไดผานเขตแดนแหงอัตถิภาวะ (sphere of existence) 
ซึ่งเคียรเคอการดพยายามวิพากษวิจารณทางออกของความทุกขของมนุษยที่เนนการปลอบประโลมใจ ดู
เหมือนวาสิ่งท่ีเคียรเคอการดเสนอจะไดแกมนุษยควรวิ่งเขาหาความทุกขดวยศรัทธาเพ่ือสรางสาระความหมาย
ใหกับตนเองไปเรื่อยๆอยางไมหยุดยั้ง และนี่เองคือขอเสนอของผูวิจัยท่ีแตกตางไปจากงานท้ังสี่กลุมขางตน 
 
2. วัตถุประสงคของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษามโนทัศนเรื่องความทุกขและการจัดการความทุกขในปรัชญาของเคียรเคอการด 

2. เพื่อศึกษาขอเสนอของเคียรเคอการดวาดวยความทุกขและการจัดการความทุกขผานขอวิพากษ
จากมนุษยในแตละเขตแดนแหงอัตถิภาวะ 
 
3. ระเบียบวิธีวิจัย 



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.130-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

 งานวิจัยชิ้นนี้เปนงานวิจัยเชิงคุณภาพโดยใชระเบียบวิธีวิจัยแบบอรรถปริวรรตศาสตร (hermeneutic) 
หรือ “ศาสตรแหงการตีความตัวบท” โดยผูวิจัยสำรวจการตีความงานวิจัยของนักวิชาการท้ังหมดสี่กลุมดวยกัน
จากนั้นจึงเสนอทางเลือกในการตีความของผูวิจัยเอง 
 
4. ผลการวิจัย 
 เราจะพบวาความทุกขในปรัชญาของเคียรเคอการดวางอยูบนความตองการที่ไมสามารถเติมเต็มได
และมีลักษณะยอนแยงกันอยูในที กลาวคือมนุษยมีความตองการหาความหมายของโลกผานตัวตนที่ตัวเอง
สรางขึ้นอยางเฉพาะ เราอาจกลาวไดวาโดยพื้นฐานแลวเคียรเคอการดเห็นวามนุษยตองการคุณคาในการ
ดำรงชีวิตของตนเอง และคุณคานั้นตองเปนคุณคาที่สามารถสรางตัวตนของตนเองไดโดยไมเหมือนคนอ่ืน 
อยางไรก็ตามคุณคาท่ีมนุษยพยายามจะสรางนี้แทท่ีจริงแลวกลับไมสามารถเปนไปอยางราบรื่น จึงทำใหมนุษย
แทนที่จะสรางคุณคาแกตนเองกลับหันไปหาคุณคาที่สังคมมอบให ในแงนี้หากกลาวอยางกระชับ เราจะพบวา
ความทุกขคือความพยายามในการหาคามหมายเฉพาะของตนเอง ทวามนุษยกลับหันไปหาความหมายจากคุณ
คาท่ีสังคมกำหนดนั่นเอง 
 เราจะพบตอไปวาความทุกขในลักษณะดังกลาวมีทางออกคือการหาคุณคาเฉพาะตนท่ีไมอาจเปน
คุณคาทางสังคมได และเคียรเคอการดเสนอตอไปวาคุณคาเฉพาะตัวนี้มาจากความสัมพันธระหวางตัวมนุษย
เองกับพระเจา แตคุณคาเฉพาะตนนี้เองมีปญหาที่สำคัญคือคุณคาชนิดนี้เปนคุณคาเชิงศาสนาใชหรือไม ถาใช
การทำตามคุณคาทางศาสนาในที่สุดแลวก็จะเปนคุณคาทางสังคมไปในที่สุด เพราะฉะนั้นการหาคุณคาเฉพาะ
ตนในที่สุดไมสามารถหลีกเลี่ยงคุณคาทางสังคมไปได และเมื่อหลีกเลี่ยงคุณคาชนิดนี้ไมไดก็ยอมหมายความ
ตอไปวามนุษยไมมีทางท่ีจะหลีกเลี่ยงจากความทุกขไดนั่นเอง  
 คำตอบที่เคียรเคอการดใหจึงเปนคำตอบที่ยอนแยงเพราะในทางหนึ่งการหาคุณคาเพื่อจัดการกับ
ความทุกขตองพึ่งพาพลังของตนเองในความสัมพันธกับพระเจาซึ่งในที่สุดแลวกลับเปนคุณคาที่สังคมมอบให
นั่นเอง เมื่อเปนเชนนี้เราจะพบวาความสัมพันธระหวางมนุษยกับพระเจาสำหรับเคียรเคอการดแลวจึงไมอาจ
เปนคุณคาทางสังคมได กลาวคือความสัมพันธนี้ในท่ีสุดแลวเปนความสัมพันธท่ีเปน “สวนตัว” และไมเก่ียวของ
อันใดกับศาสนาในเชิงสถาบัน และนี่เองคือคำตอบสำหรับความทุกขกลาวคือเมื่อมนุษยตองมีความสัมพันธ
อยางเปนสวนตัวกับพระเจาและไมอิงกับคุณคาทางสังคมใดๆทั้งสิ ้นมนุษยจะคนพบตัวตนของตนเองและ
สามารถจัดการความทุกขของตนเองไดในท่ีสุด 
  เมื่อคำตอบที่เคียรเคอการดใหคือความทุกขไดแกความพยายามในการหาคุณคาใหกับตัวเองทวา
มนุษยอาจไมประสบความสำเร็จมากเสียจนตองพ่ึงคุณคาของสังคมเพ่ือจัดการกับความทุกข ขอเท็จจริงนี้เองท่ี
ทำใหเคียรเคอการดตองแสดงใหเห็นวาอะไรกันแนที่เปนลักษณะของรูปธรรมของคำตอบเหลานี้ และคำตอบ
ของคำถามนี้อยูที่เขตแดนของอัตถิภาวะ อันเปนเกณฑที่เคียรเคอการดใชแบงลักษณะของมนุษย และสิ่งท่ี
ตามมาคือลักษณะของเขตแดนแหงอัตถิภาวะนี้เองท่ีสะทอนลักษณะการจัดการความทุกข เคียรเคอการดแบง
เขตแดนแหงอัตถิภาวะออกเปนสามลักษณะดวยกันไดแก และอัตถิภาวะนี้แบงออกไดเปนสามประเภทดวยกัน 
โดยประเภทแรกไดแกมนุษยที ่มีอัตถิภาวะแบบศิลปน (Esthete) ประเภทท่ีสองอัตถิภาวะแบบจริยธรรม 
(Ethical) และประเภทที่สามอัตถิภาวะแบบศาสนา (Religious) อัตถิภาวะทั้งสามประเภทนี้จะเกี่ยวของกับ
ลักษณะอารมณ การตัดสินใจ วิธีการดำเนินชีวิตของปจเจกโดยตรง และแนนอนยอมมีผลตอการจัดการความ
ทุกขไปดวย ดังเราจะไดเห็นตอไป 

4.1 มนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบศิลปนและทางออกจากทุกขท่ีไรคุณคา 



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.131-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

มนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบศิลปนเปนมนุษยที่มีลักษณะมุมมองแบบสุญนิยม (Nihilistic) กลาวคือเปน
มนุษยที ่ไมเชื ่อในคุณคาอะไรใดๆทั ้งสิ ้น และไมตองการใหคาตอคุณคาใดคุณคาหนึ่ง และที ่สำคัญไมมี
ความหมายชีวิตแตอยางใดแมวาจะเห็นความเปนไปไดของชีวิตอยูหลายแบบดวยกัน (โปรดดู (Kierkegaard 
1987, 39) 

เมื่อมนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบศิลปนไมเชื่อคุณคาของสิ่งใดทั้งสิ้น มนุษยในลักษณะนี้จึงเชื่อเพียงคำพูด
สวยหรูเพ่ือเปนการปลอบประโลมใจผูคนท่ีเปนทุกขและตัวเองเทานั้น ดูเหมือนวามนุษยแบบนี้จะไมสนใจทาที
ภายในแตอยางใด ทวาเหตุใดคำพูดตางๆจึงสามารถปลอบประโลมใจได เคียรเคอการดอธิบายวาดวยคำพูด
นั้นเองท่ีมนุษยนั้นสามารถจัดระเบียบโลกท่ีเปนอุปสรรคตอเราได หรือกลาวใหชัดคือโลกในอัตวิสัยของมนุษยผู
มีอัตถิภาวะแบบศิลปนคือโลกที่เรารูสึกชื่นชมผมงานของตนเอง เพราะผลงานของตนเองอยางหนังสือ เพลง 
บทกลอนตางๆ หรือแมแตผูคนที่ไมมีทาทีภายในลวนแตพยายามสรางโลกของตนเองที่ตนเองควบคุมได สนุก
ได เศราโศกอยางสวยงามได และเมื่อมนุษยสามารถสรางโลกที่ตนเองควบคุมไดมนุษยจึงหลอกตนเองไดวา
ตนเองมีความสุข ปญหาของมนุษยแบบนี้จึงไดแกการเห็นวาทางออกจากความรูเปนผลผลิตของมนุษยนั่นเอง 
หากแตแทจริงแลวทาทีท้ังหมดนี้กลับเปนทาท่ีไมมีวันสมบูรณไปไดเพราะแมแตโลกท่ีมนุษยสรางข้ึนเองก็ยังไม
สามารถควบคุมไดสมบูรณแบบในที่สุด ดังเราจะเห็นไดจากบทกวีที่ไมมีคนชื่นชมแมวาผูแตงเองจะชื่นชมแต
สุดทายก็หนีไมพนการนิยามวาดีหรือไมจากผูอื่นอยูนั่นเอง และการนิยามใหคาจากผูอื่นนี้เองท่ีทำใหมนุษยผู
มีอัตถิภาวะแบบศิลปนไมอาจหลบเลี่ยงความทุกขอันเกิดจากความพยายามในการหาความหมายของการมอียู
ไปได 
 4.2 มนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบจริยธรรมและทางออกจากทุกขดวยบรรทัดฐานทางสังคม 

มนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบจริยธรรม (Ethical) คือมนุษยผูยึดถือคุณคาของสังคมเปนตนแบบของคุณคา
แหงชีวิต ซึ่งการยึดคุณคาแบบนี้คือการยึดถือคุณคาสากลซึ่งอยูเหนือกวาคุณคาของปจเจกอันเปนสิ่งที่เคียร
เคอการดเห็นวามาผิดทางเพราะในที่สุดความคิดแบบจริยธรรมจะนำเราไปสูความจริงแบบวัตถุวิสัย ใน Fear 
and Trembling ใหตัวอยางของมนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบจริยธรรมคืออากาเมมนอน (Agamemnon) บูชายัญ
ลูกสาวของตนแกเทพเจาในนามของสงครามและความรุงเรืองของชาติของตน เคียรเคอการดอธิบายวา อากา
เมมนอนในที่สุดยอมสูญเสียสิ่งที่ตนเองรักเพื่อคุณคาสากล และผนวกตัวเองเขากับคุณคาทางจริยะนี้ทำใหตัว
อากาเมมนอนเองเสียใจและไมเปนตัวของตัวเองในที่สุด หรือกลาวอยางกระชับชีวิตของอากาเมมนอนไมมี
ปจเจกภาวะเพราะยึดถือเอาคุณคาของสังคมอันเปนเรื่องที่เขาใจไดเปนตัวตั้งในการดำเนินชีวิต (โปรดดู 
Kierkegaard 2003 , 86-89) 

เปนที่นาสนใจวามนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบจริยธรรมมีทงออกที่แตกตางจากมนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบ
ศิลปน กลาวคือมนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบจริยธรรมจะมองวาการทำตามบรรทัดฐานทางสังคมเปนหนทางแหง
ความปลอดภัยและหนทางนี้เองที่นำมาซึ่งความสุขได และความสุขที่วานี้มาจากขนบธรรมเนียมที่ไดจาก
วัฒนธรรมทางศาสนา หรือศาสนาเชิงสถาบัน เชนหากเรานับถือศาสนา มนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบจริยธรรมจะ
นึกถึงสถาบันทางศาสนาทันทีแตไมนึกถึงศาสนาในฐานะจิตวิญญาณ เคียรเคอการดอธิบายวามนุษยแบบนี้จะ
วิ่งเขาหาความทุกขซึ่งดูเผินๆราวกับวาเปนผูท่ีนับถือศาสนา ดังตัวอยางเรื ่องนักบวชในศาสนาที่พยายาม
ทรมานตัวเองโดยเชื่อวาความพยายามนั้นเองที่ทำใหตนเองบรรลุถึงคุณคาแหงการมีอยูของตนได (โปรดดู 
(Kierkegaard 1992, 463) 

เราจะพบวาในที่สุดมนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบจริยธรรมจะเนนเรื่องคุณคาสากลเปนหลักหมายในการ
จัดการความทุกขกลาวคือมนุษยเหลานี้มักเคารพกฎท่ีจะทำใหตนเองปลอดภัยจากความทุกขท้ังมวล โดยความ



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.132-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ทุกขในท่ีนี้เนนไปท่ีการถูกมองวาเปนคนดีมีวินัยเสียสละเพ่ือสังคม คนเหลานี้เองท่ีเคียรเคอการดเห็นวาเปนคน
ที่ไมมีทางพนทุกขไดเรื่องจากสุดทายแลวคนอ่ืนก็สามารถดูถูกคนที่ทำตามกฎเกณฑอยูเสมอไดเชนกัน เชน
อาจารยที่สอนออนไลนอาจบังคับใหนักเรียนเรียนออนไลนโดยตองใสชุดนกัเรียน หรือมีการบังคับใหเคารพธง
ชาติออนไลนเปนตน การยึดถือกฎที่สังคมเห็นวาดีงามทายที่สุดแลวอาจลงเลยดวยความไรสาระและเปนทุกข
เพราะไมสามารถเปนตัวของตัวเองไดในท่ีสุด 

4.3 มนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบศาสนากับการจัดการความทุกขดวยตัวความทุกขเอง 
มนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบศาสนา (Religious) เปนมนุษยผูมีศรัทธาและมีปจเจกภาพ กลาวคือเปน

มนุษยท่ีมีความจริงแบบอัตวิสัย ในทางตรงกันขามกับมนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบศิลปน มนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบ
ศาสนาจะเลือกคุณคาเพื่อนิยามตนเอง และในทางตรงกันขามกับมนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบจริยธรรมที่ยึดถือ
คุณคาสากลจนมองไมเห็นคุณคาของปจเจก มนุษยในแบบศาสนาเลือกท่ีจะตั้งคำถามกับเง่ือนไขของชีวิต และ
พยายามนิยามตนเองอยางเสรีตอหนาพระเจา (โปรดดู Kierkegaard 1992, 194)  

เราจะพบวามนุษยแบบศาสนาที่ยึดเอาความจริงแบบอัตวิสัยเปนที่ตั้งจะตองเสี่ยงภัยเสี่ยงอันตราย 
นอกจากนี้ยังอาจถูกประณามวาเสียสติทวามีทาทีภายใน (inwardness) ที่ชัดเจนในการดำเนินชีวิต ในทาง
ตรงกันขามการมีชีวิตอยูในยุคสมัยท่ีมีความจริงแบบวัตถุวิสัยเปนตัวตั้ง มนุษยจะปลอดภัย สามารถเปนท่ีเขาใจ
ได ฉลาด และไมเสียสติ แตท้ังนี้ท้ังนั้นหากเรานำทาทีภายในมารวมประกอบพิจารณา เราจะเห็นวามนุษยท่ียึด
เอาความจริงแบบวัตถุวิสัยเปนตัวตั้งในการดำเนินชีวิตอาจจะเสียสติเสียมากกวาเพราะมนุษยอาจไมไดใชชีวิต
เพื่อตัวเอง แตใชชีวิตเพื่อคุณคาสากลบางอยาง ขอเสนอนี้เองที่เปนขอวิจารณโดยตรงตอมนุษยผูมีอัตถิภาวะ
แบบศิลปนและแบบจริยธรรม 

ตัวอยางที่เคียรเคอการดใหเพื่อทำความเขาใจมนุษยที่มีอัตถิภาวะแบบศาสนาคืออับราฮัม สิ่งที่อับ
ราฮัมทำคือการบูชายัญบุตรตัวเองซึ ่งการฆาบุตรตัวเองเปนการตัดสินใจจากภายในที ่ตองการพิสูจน
ความสัมพันธกับพระเจา การทำเชนนั้นถือวาเปนการวิ่งเขาหาปฏิทรรศน (paradox) และความไรสาระ ทำให
ไมปลอดภัย และบาเพราะทำอะไรที่ตรงขามกับคุณคาสากลที่มนุษยเชื่อถือ ทวามนุษยแบบนี้เองที่มีทาที
ภายในและเปนตัวของตัวเองในท่ีสุด  

สิ่งที่ดูเหมือนวาเปนสิ่งแปลกประหลาดในปรัชญาของเคียรเคอการดอาจไดแกการจัดการกับความ
ทุกข ดูเหมือนวามนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบศาสนาจะตองวิ่งเขาหาความทุกขเพื่อจัดการกับความทุกข และการ
วิ่งเขาหาความทุกขนั้นโดยตัวของมันเองคือการตามหาคุณคาโดยไมแยแสตอคุณคาที่สังคมกำหนดใหในที่สุด 
เคียรเคอการดกลาววา  “คำอธิบายของความเสียใจและความทุกขที่ลึกที่สุดนี้: การเดินคนเดียวและเดินดวย
ตัวเอง” (This description of deepest sorrow and suffering: to walk alone and to walk on one’s 
own.) (Kierkegaard 1995, 16) การเดินคนเดียวนี้เองคือการออกจากพื้นที่ปลอดภัยอีกทั้งยังเอื้อใหมนุษย
สามารถหาคุณคาในการนิยามตัวเองไดอยางเสรี ดังตัวอยางเรื่องเศรษฐีหนุมในพระคัมภีรไบเบิ้ลที่พระเยซู
เรียกรองใหสละคุณคาทางโลกเพ่ือแสวงหาหนทางของตนเอง (โปรดดู Kierkegaard 1995, 17) 
 สิ่งท่ีเคียรเคอการดกำลังเสนอไดแกเม่ือมนุษยตองการมีความสัมพันธกับพระเจาหรือตองการเดินตาม
พระเยซูตองปฏิเสธตัวเองเสียกอน (self-denial) การปฏิเสธตัวเองในท่ีนี้คือการปฏิเสธภาษาในเชิงอุดมการณ 
และคุณคาท่ีสังคมมอบใหและพรอมแบกรับความทุกขท่ีคนอ่ืนพรอมจะมองวาเปนตัวตลกหรือเสียสติ การยอม
ใหคนอื่นดูถูกเหยียดหยามนั้นเองคือการยอม “แบกกางเขน” หรือมีความทุกข แตทวาสิ่งที่เศรษฐีหนุม
พยายามจะทำคือเก็บตัวตนในแบบตนเองตองการเอาไว ในแงนี้เองท่ีการเดินตามพระเยซูเปนสิ่งท่ียาก ในแงนี้
เองที่การเดินคนเดียวเปนการปฏิเสธตัวเอง เราจะพบวาสิ่งที่เคียรเคอการดเสนอนอกจากจะเปนการเดินคน



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.133-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

เดียวแลวยังเปนการเดินดวยตัวเองดวย การเดินดวยตัวเองนี้เองที่เปนการเดินตามหาทางของพระเยซูดวย
ตัวเองคนเดียว  

ทางออกของความทุกขใบแบบของมนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบศาสนาในปรัชญาของเคียรเคอการดจึง
ไดแกการวิ่งเขาหาทุกขเพื่อ “เดินคนเดียว” และ “เดินไดดวยตัวเอง” นั่นเอง ทั้งหมดนี้เกี่ยวกับความทุกข
อยางไร เราจะพบวาการปฎิเสธตนเองเปนความทุกขอยางหนึ่งที่เราลวนควรวิ่งไปหา เหตุใดจึงเปนเชนนั้น
เพราะในที่สุดแลวมนุษยโดยทั่วไปไมเคยเดินคนเดียวอยางแทจริง มนุษยมักหาที่พึ่งที่ไมสมบูรณแบบและบอก
ตนเองวาสมบูรณแบบแลวท่ีจะเปนเชนนั้น เชนหากเราเปนศิลปนชีวิตของเราจะมีความหมายเม่ือเราพ่ึงผลงาน
ของเรา และผลงานของเราก็สุ มเสี ่ยงที่จะลมเหลวไดตลอดเวลาจนเราสิ้นหวัง ในขณะเดียวเราเองอาจมี
ความหมายของชีวิตไดโดยการทำตามกฎของสังคมแตการทำตามกฎนั้นเองก็ขัดแยงและไมปลอดภัยเชนกัน 
(เราอาจโดนกฎเกณฑทำรายไดทุกเม่ือ) ในแงนี้เราจึงมีชีวิตท่ีพ่ึงสิ่งตางๆตลอดเวลา สิ่งท่ีเคียรเคอการดเสนอคือ
หากเรามั่นใจวาสิ่งเหลานี้คือความสุขที่มั่นคง เรากำลังเขาใจผิดอยางมหันต ดังนั้นแทนที่เราจะปลอยใหสิ่ง
เหลานี้ทำรายเรา สูเราปฏิเสธมันเสียเลยจะดีกวา และการปฏิเสธนั้นเองที่ยาก (เดินคนเดียว) และเมื่อปฏิเสธ
แลวยิ่งตองไปตอ (เดินดวยตัวเอง) ในแงนี้เองที่ทางออกแบบที่เคียรเคอการดเสนอจึงเรียกรองใหเราเขาใจ
ความหมายของชีวิตใหมผานความทุกข หรือหลีกหนีความทุกขดวยทุกขท่ีมีความหมายกวานั่นเอง 
การเดินคนเดียวนี้เองที่เปนนิมิตหมายอันดีตอมมนุษยเพราะมนุษยเองมักฝากการกำหนดความหมายความ
ทุกขไวที่ตัวตนแบบศิลปนที่อิงอยูกับการผลิตคำ อุดมการณและผลงาน และฝากตัวตนไวที่คำที่สวยหรูเพ่ือ
ปลอบประโลมใจตัวเอง ในขณะที่มนุษยเองก็มักฝากตัวตนของเราไวที่กฎเกณฑสากลของสังคม ทั้งหมดนี้
แทจริงแลวเปนการหลงทางและทำใหเราไมสามารถจัดการความทุกขได แทจริงแลวมนุษยจำตองวิ่งเขาหา
ความทุกขเพื่อปฏิเสธตัวตนที่ฝากไวกับอุดมการณและกฎเกณฑสากลของสังคมเพื่อเริ่มตนการหาความหมาย
ใหมผานศรัทธานั่นเอง  
 
5. อภิปรายผล 
 หากเริ่มตนดวยการยอมรับวาแทจริงแลวมนุษยไมอาจเปนสัตแหงเหตุผล (rational being) เพียง
อยางเดียวได หากแตมนุษยนั้นดำรงตนอยูในโลก ในสังคมวัฒนธรรม และรางกายของตนเอง การดำรงตนใน
ลักษณะนี้เองท่ีทำใหมนุษยผูกพันกับเวลาไปดวยกลาวคือมนุษยจะเปนมนุษยไดก็ตอเม่ือมนุษยมีอดีตหรือท่ีมา
เปนของตนเอง มีการใครครวญใชชีวิตอยูในปจจุบัน และมีความคาดหวังตอชีวิตของตนเองในอนาคต ในแงนี้
เองท่ีมนุษยแสดงความเปนตัวของตัวเองผานมิติแหงการเวลา เสรีภาพ และสำนึกท่ีมีตอตนเองและเหตุการณท่ี
เกิดขึ้นแลว กำลังเกิดและคาดหวังวากำลังจะเกิดจากการกำหนดของตนเอง มนุษยจึงรูสึก “เปนสุข” เม่ือ
ตนเองสามารถกาวขามขอจำกัดของตนไดผานเวลานั่นเอง ตัวอยางเชนมนุษยอาจเกิดในสังคมชั้นลาง หากแต
เมื่อมนุษยเติบโตขึ้นก็สามารถจินตนาการผานสำนึกของตนเองไดวาความจนนั้นสามารถเอาชนะไดในหลาย
ทางตั้งแตขยันจวบจนปฎิวัติระบบสังคมไดเปนผลสำเร็จ ความขยันและการจินตนาการถึงระบบสังคมที่ดีเปน
สัญญาณที่บงบอกวามนุษยสามารถกาวขามขอจำกัดของตนเองทั้งยังสามารถเปลี่ยนแปลงโลก และปลุก
ศักยภาพในการใชชีวิตของตนเองไดอยางไรขอบเขต 
 อยางไรก็ตามมิไดหมายความแตอยางใดวาเมื่อมนุษยสัมพันธกับโลก เวลา และตัวเองผานสำนึกจะ
เอื้อใหเกิดความสามารถที่ไรขีดจำกัด แทจริงแลวขอจำกัดของมนุษยกลับอยูที่ความทุกขนั่นเอง นักวิชาการ
ดานปรัชญาศาสนาอยาง โทมัส ยูจีน ลอง (Thomas Eugene Long) ไดอธิบายวา ความทุกขนั้นเองที่เปน
อุปสรรคตอความสามารถที่ไรขีดจำกัดของมนุษย (โปรดดู Long 2006, 141) และความทุกขนี้สามารถเขาใจ



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.134-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

ไดผานแประสบการณแหงความวางเปลากลาวคือเปนประสบการณที่ไมรูวาเราจะอยูในโลกไปเพื่ออะไร และ
ประสบการณเหลานี้มาพรอมกับความปวยไข ผิดหวัง อันเปนปญหาเรื่องความชั่วรายในปรัชญาศาสนา 
 จากปญหาขางตนนักปรัชญาตางพยายามหาคำตอบใหกับปญหาเรื่องความทุกข และหนึ่งในนั้นคือ
เคียรเคอการด และนักวิชาการที่พยายามอธิบายปรัชญาของเคียรเคอการดเพื่อแกไขปญหานี้สามารถแบงได
เปนสี่กลุมดวยกัน งานประเภทแรกเปนงานที่เกี่ยวกับจุดยืนวาความทุกขเปนบททดสอบที่จำเปนของชีวิต
มนุษยเพื่อใหมนุษยไดพัฒนาและพิสูจนความสัมพันธกับพระเจาผานความศรัทธาอันเปนงานที่ยืนยันจุดยืน
โดยทั่วไปของเคียรเคอการด และสิ่งที่งานประเภทแรกเสนอไดแกการอานงานของเคียรเคอการดมีสวนทำให
เกิดการเปลี่ยนแปลงตัวเองของผูอานทั้งนี้เปนเพราะเคียรเคอการดใชการสื่อสารแบบทางออม (indirect 
communication) เพื่อการเปลี่ยนแปลงทางจิตวิญญาณในวิธีคิดแบบศาสนาคริสต งานประเภทนี้ไดแกงาน
ของ ติโมธี พอลค (Timithy Polk) (โปรดดู Polk 2011, 413) งานประเภทท่ีสองกำลังเสนอวาความทุกขถูกใช
เพ่ือใหตัวเราดำรงอยูกับตัวเราท่ีแตกสลายไดจากการเจ็บปวย งานประเภทนี้มักอางอิงกับงานวิจัยประเภทงาน
สายจริยศาสตรการแพทยที่ชี้ใหเห็นวาผูปวยที่ทุกขทรมานจากโรครายที่ไมมีวันหายสามารถสรางตัวตนใหมท่ี
จะอยู กับโรครายไดอยางไร กลาวคือเมื ่อมนุษยปวยรุนแรงตัวตนของมนุษยที ่เช ื ่อมั ่นในสุขภาพ และ
ความสามารถของตนเองจะแตกสลาย หลายครั้งที่มนุษยมีแนวโนมที่จะฆาตัวตายเพราะไมเขาใจความทุกขท่ี
เกิดขึ้นอยางไมมีที่สิ้นสุด ประเภทนี้ไดแกงานของ คน็อซก (Jeanette Bresson Ladeggard Knox) (โปรดดู 
Knox 2020, 64) งานประเภทที่สามเสนอตอไปวาความทุกขคือเครื่องมือในการเปลี่ยนแปลงตัวเองใหเปน
บุคคลท่ีหนึ่ง (Subject) งานวิจัยชนิดนี้เนนมิติของความแข็งแกรงของมนุษยเชนเดียวกันกับงานประเภทท่ีสอง 
แตทวางานประเภทนี้เห็นวามนุษยไมเพียงแตสามารถเปลี่ยนแปลงตนเองผานความทุกขเทานั้น แตความทุกข
ยังเปนท่ีมาของคุณสมบัติทางจริยศาสตรไดดวยไมวาจะเปนการชวยเหลือและเสียสละ งานประเภทนี้คือ สโนว 
(Samuel Cuff Snow) (โปรดดู Snow 2016, 175) งานประเภทที ่ส ี ่เปนการมองความทุกขในฐานะการ
เรียกรองทางเลือกเพื่อเปลี่ยนแปลงตัวเอง และงานในลักษณะนี้เสนอใหเรากลับเขาไปในมโนทัศนเพื่อการ
วิเคราะหความทุกข (โปรดดู Mooney 1993, 164 และ Mooney 1991, 53) 
 คุณูปการของบทความวิจัยชิ้นนี้จึงไดแกการเสนอวาความทุกขตองวิเคราะหผานบริบทเรื่องเขตแดน
แหงอัตถิภาวะโดยเสนอวาการวิเคราะหเรื่องความทุกขและการจัดการความทุกขไมอาจเปนประเด็นทางเทว
วิทยา และจริยศาสตรการแพทยได แทจริงแลวประเด็นที่สำคัญคือประเด็นเรื่องตัวตน มนุษยมักมีความทุกข
เม่ือเราไมสามารถหาความหมายในการใชชีวิตไดนั่นเอง การหลงอยูในคุณคาท่ีสังคมวัฒนธรรมกำหนด รวมถึง
การไมเชื่อคุณคาใดๆนั้นเองเปนปญหารากเหงาท่ีสำคัญ การกลาวถึงเทววิทยาและจริยศาสตรการแพทยจึงเปน
การกลาวถึงปญหาเรื่องนี้อยางไมลงลึกถึงรากเทานั้นเอง  
 อนึ่งการวิเคราะหความทุกขไมอาจเปนการวิเคราะหโดยใชมโนทัศนอื่นมาเปนแกนในการวิเคราะหได
เนื่องจากการใชมโนทัศนตางๆมาวิเคราะหทำใหปรัชญาของเคียรเคอการดไมลงลึกไปในระดับอัตถิภาวะ เหตุ
ใดเราตองยอมรับวาการวิเคราะหตองเปนไปในระดับอัตถิภาวะ ผูวิจัยมีความเห็นวาเปาหมายเริ่มตนของเคียร
เคอการดไดแกการเสนอวาความจริงมีลักษณะเปนอัตวิสัย (Truth is subjectivity) การเขาใจความจริงจึง
ไมใชการเขาใจมโนทัศนหากแตเปนผนวกรวมความจริงเพ่ือเปลี่ยนแปลงตนเองในท่ีสุด ในแงนี้การทำความเขา
ใจความทุกขจึงไมสามารถทำไดผานการเขาใจมโนทัศน 
 อยางไรก็ตามการทำความเขาใจความทุกขในปรัชญาของเคียรเคอการดนั้นมีลักษณะของจริยศาสตร 
สังคม และการเมืองแฝงอยูกลาวคือ สำหรับเคียรเคอการดความทุกขเปนเรื่องพื้นฐานของมนุษยเพราะมนุษย
ไมอาจรูไดเลยวาตนเองเกิดมาทำไม ในแงนี้คำถามเรื่องความทุกขจึงเปนคำถามทางภาววิทยา แตคำถามนี้เอง



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.135-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

กลับถูกตอบดวยจริยศาสตรทีมีเกณฑความดีอันเปนสากล หรือไดแกคำตอบที่วาเราเกิดมาเพื่อเปนคนดี เม่ือ
คำถามทางภาววิทยาถูกตอบดวยจริยศาสตรท่ีมีลักษณะสากลมนุษยจึงขาดคำตอบท่ีมีมิติทางภาววิทยาไป และ
นั่นเองทำใหจริยศาสตรนั้นไมอาจตอบคำถามทางภาววิทยาไดอยางมีประสิทธิภาพเทาที่ควรจะเปน และนี่เอง
คือชองวางระหวางคำถามทางภาววิทยาและคำตอบทางจริยศาสตร  
 เราจะพบตอไปวาคำถามทางภาววิทยาเรื่องความทุกขเองก็สามารถตอบไดผานมิติทางสังคมการเมือง
เชนกัน กลาวคือเมื่อมนายมรความทุกขสังคมการเมืองจะใหคำตอบเพื่อเปนทางออกแกความทุกข หรือกลาว
อีกอยางหนึ่งคือสังคมการเมืองจะจัดระเบียบตัวเองเพ่ือความผาสุขของมนุษย ทวาในท่ีสุดสังคมการเมืองเองก็
ยังมีชองวางกับปญหาทางภาววิทยาเฉกเชนเดียวกัยจริยศาสตร เพราะสังคมการเมืองไมสามารถให “ตัวตน” 
เฉพาะของปจเจกแตละคนได ในแงนี้แมในสังคมที่ดีพรอมไปเสียทุกสิ่งก็ยังคงมีปญหาทางจิตใจอยางยากที่จะ
หลีดเลี่ยงในแงนี้เองสังคมการเมือง (และแนนอนรวมถึงศาสนาเชิงสถาบันดวย) ไมสามารถตอบคำถามทางภาว
วิทยาแหงความทุกขได 
 เมื่อจริยศาสตร สังคม และการเมืองไมใชคำตอบสำหรับปญหาภาววิทยาวาดวยความทุกข สิ่งที่เคียร
เคอการดเสนอจึงไมใชมโนทัศนใหม หากแตเปนความสัมพันธระหวางตัวมนุษยเองกับพระเจา การเสนอให
มนุษยสัมพันธกับพระเจาหาใชการแกปญหาดวยศาสนาเชิงสถาบันไม หากแตเปนการแกปญหาเชิงภาววิทยา
อยางตรงจุดนั้นเอง เราจะพบวาการสัมพันธืกับพระเจาคือการเสนอใหมนุษยกาวขามผานคำตอบท่ีมนุษยสราง
ข้ึนเองเพ่ือบดบังปญหาความทุกข ไมวาจะเปนจริยศาสตรสังคมหรือการเมืองในท่ีสุด 
6.ขอเสนอแนะ 

เราจะพบวาสิ่งที่เคียรเคอการดเสนอในฐานะทางออกของความทุกขคือการปฏิเสธตนเองเพื่อนิยาม
ตัวเองใหมอันเปนคำตอบที่มนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบศาสนาเสนอ เหตุใดจึงเปนเชนนั้นก็เพราะการปฏิเสธ
ตนเองนั้นมีนัยยะของความจริงท่ีเปนอัตวิสัยเปนหมุดหมายในการจัดการกับความทุกข กลาวคือความทุกขหรือ
ประสบการณท่ีวางเปลาคือภาวะของการสูญเสียตัวตน ทวาการสูญเสียตัวตนนี้อาจมาจากผูท่ีไมเชื่อคุณคาใดๆ
เลยอยางมนุษยผูมีอัตถิภาวะแบบศิลปน และอาจมาจากการผนวกตนเองเขากับคุณคาทางสังคมอยางมนุษยผู
มีอัตถิภาวะแบบศาสนานั่นเอง สิ่งที่เคียรเคอการดกำลังทำจึงไดแกการวิ่งเขาหาความทุกขในนามพระเจา
เพื่อที่จะสามารถเดินคนเดียวอันหมายความตอไปวาสามารถนิยามตนเองจากคุณคาที่ตนเองกำหนดผาน
ความสัมพันธกับพระเจาได และในแงนี้เองท่ีการวิ่งเขาหาความทุกขเพ่ือตอสูกับประสบการณแหงการวางเปลา
ในนามของการนิยามตนเองจึงเปนการจัดการกับความทุกขนั่นเอง อยางไรก็ตามดูเหมือนวาประเด็นเรื่องความ
ทุกขที่เคียรเคอการดเสนอจะไมสามารถตอบคำถามเรื่องความชั่วรายได กลาวคือประเด็นเรื่องความทุกขเปน
ประเด็นที่เกี่ยวของโดยตรงกับปญหาเรื่องความชั่วราย ทวาสำหรับเคียรเคอการดกลับมองเพียงประสบการณ
จากความวางเปลาที่เกิดขึ้นในเขตแดนแหงอัตถิภาวะเทานั้น ในแงนี้งานวิจัยเรื่องความทุกขอันเกี่ยวของกับ
ปญหาเรื่องความชั่วรายยังคงตองเปนประเด็นในการทำวิจัยตอไป 
 
7. เอกสารอางอิง 
Knox, Jeanette Bresson Ladegaard. (2020). Stories of Despair: a Kierkegaardian read of Suffering 

and Selfhood in Survivorship.  Medicine, Health Care and Philosophy 23, 1 (March): 61-
72. 

Kierkegaard Soren. (1987). Either/Or volume1 Translated by Howard V. Hong and Edna H. Hong. 
Princeton: Princeton University Press. 



ปท่ี 26 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน พ.ศ.2564      -.136-    Vol 26 No.1 January - June 2021 

 
 

วารสารปรัชญาปริทรรศน                                                    Journal of Philosophical Vision 

 

Kierkegaard Soren. (1990). For Self-Examination and Judge for Yourself translated by Howard 
V. Hong and Edna H. Hong. Princeton: Princeton University Press, 1990. 

Kierkegaard, Soren. (1992). Concluding Unscientific postscript to philosophical Fragments, 
translated by Howard V. Hong and Edna H.Hong. Princeton: Princeton University Press. 

Kierkegaard, Soren. (1995). Gospel of Suffering, Translated by A.S. Aldworth and W.S. Ferrie. 
Cambridge: James & Co. 

Kierkegaard Soren. (2003). Fear and Trembling translated by Alastair Hannay. London: Penguin 
Classics. 

Long, Thomas Eugene. (2006). Suffering and Transcendence. Journal of Philosophy of Religion, 
60: 139-148. 

Mooney Edward. (1991). Knight of Faith and Resignation : Reading Kierkegaard’s Fear and 
Trembling. New York: State University of New York Press. 

Mooney, Edward F. (1993). Kierkegaard’s Job Discourse: Getting Back the World.  International 
for Philosophy of Religion 34, 3 (December): 151-169. 

Polk, Timothy. (2011). Kierkegaard and the Book of Job: Theodicy or Doxology?. Word and 
World 31, 4 (Fall): 409-416. 

Snow, Samuel Cuff. (2016). The Moment of Self-Transformation: Kierkegaard on Suffering and 
the Subject. Continental Philosophy Review, 49, 2: 161-180. 

 
  
 


