
                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              146 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

                                                                                                                                
 
 
 
 

Academic Article 

อรรถปริวรรตศาสนาสู่ปรัชญาศาสนา                                                                       
Interpretation of Religion to Religious philosophy     

พระปลัดธนา อคฺคธมฺโม พิมพารัตน์1, กฤตสุชิน พลเสน2,  
พระมหาอนันต์ อนุตฺตโร อันวิเศษ3 

Phrapalad Thana Aggadhammo Pimparat1, Kitsuchin Ponsen2,  
Phramaha Anan Anuttaro Aunwises3 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Autor: 
1. พระปลัดธนา อคฺคธมฺโม พิมพารัตน์ 
คณะศาสนาและปรัชญา, มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช
วิทยาลัย, ประเทศไทย 
Phrapalad Thana Aggadhammo Pimparat 
Faculty of Religion and Philosophy, 
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand 
Email:  thanapimparat5710@gmail.com  
2. ดร. กฤตสุชิน พลเสน 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย
, ประเทศไทย 
Dr. Kitsuchin Ponsen 
Graduate School, Mhamakut Buddhist 
University, Thailand  
Email: kitsuchin.pon@mbu.ac.th  

Corresponding Author: 

3. พระมหาอนันต์ อนุตฺตโร อันวิเศษ  
คณะศาสนาและปรัชญา, มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช
วิทยาลัย, ประเทศไทย 
Phramaha Anan Anuttaro Aunwises 
Faculty of Religion and Philosophy, 
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand 
Email: aunwiseta@gmail.com   
 

ค าส าคัญ: 
อรรถปริวรรต; ปรัชญา; ศาสนา 
Keywords: 
Interpretation; Philosophy; Religion 
 
Article history: 
Received:  07/05/2022 
Revised:    21/03/2022 
Accepted: 06/04/2023 
Available online: 12/06/2023 
 
How to cite: 
Pimparat, P. T. A., Ponsen, K. & Aunwises, P. A. 
A. 2023. Interpretation of Religion to 
Religious philosophy    . Journal of 
Philosophical Vision 28 (1), 146-158. 

This academic paper aims to study the interpretation of 
religion and religious philosophy. Focusing on interpretations 
from religious history into a systematic interpretation with the 
principles of philosophy. The results showed that humans have 
always evolved in their interpretation of religion. Until there is 
a systematic interpretation the interpretation is entirely based 
on scripture patterns. But with a different focus according to 
the teachings of each religion, such as faith, reason and 
wisdom. The philosophy of religion is a systematic 
interpretation emphasis on religious questioning and try to find 
answers with the principles of philosophy in metaphysics, 
epistemology, logic, ethics and aesthetics. That reflects the 
relationship between philosophy and religion or reason and 
belief based on the understanding that man recognizes his life 
as having value and meaning, has the desire and potential to 
attain the highest truths of life that they decide to choose. 
Including belief related to religious concepts such as life after 
death spirit and miracle each religion also has different 
philosophies from other religions. And these philosophies are 
guided, through concepts and values behind the teachings 
related to the beliefs of that religion. When philosophy gets 
involved with religion analyze and critique religion from the 
point of view of reason for the religious see reason in religious 
teachings which the general public may not see. Philosophy 
makes religious faith more rational. The benefits that 
philosophy receives from being involved with religion is to 
increase the content of philosophy to have a religious 
dimension or more spiritually human.    

วารสารปรชัญาปริทรรศน์ 
JOURNAL OF PHI LOSOPHICAL VIS I ON  

I SSN :  15 13- 66 20  ( Pr i nt )  ×  I SSN :  2 77 3 - 96 43 ( O nl i ne )  

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv/index 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv
mailto:kitsuchin.pon@mbu.ac.th
mailto:aunwiseta@gmail.com


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              147 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาอรรถปริวรรตศาสนาและปรัชญาศาสนา โดยมุ่งเน้นการ
ตีความจากประวัติศาสตร์ทางศาสนาสู่การตีความอย่างเป็นระบบด้วยหลักการของปรัชญา ผลการศึกษาพบว่า 
มนุษย์มีพัฒนาการในการตีความศาสนามาโดยตลอดตามล าดับ จนมีรูปแบบการตีความที่เป็นระบบ การตีความ
ตั้งอยู่บนรูปแบบ การตีความคัมภีร์ด้วยกันทั้งสิ้น แต่มีจุดเน้นที่ต่างกัน ตามค าสอนของแต่ละศาสนา เช่น ความ
ศรัทธา เหตุผล และปัญญา ส่วนปรัชญาศาสนา คือการตีความที่เป็นระบบ เน้นการตั้งค าถามเชิงศาสนา และ
พยายามหาค าตอบด้วยหลักการของปรัชญา ในด้านอภิปรัชญา ญาณวิทยา ตรรกศาสตร์ จริยศาสตร์ และ
สุนทรียศาสตร์ อันสะท้อนถึงความสัมพันธ์ระหว่างปรัชญากับศาสนา หรือเหตุผลกับความเชื่อ โดยมีพ้ืนฐานบน
ความเข้าใจว่า มนุษย์ตระหนักถึงชีวิตของตนว่ามีคุณค่าและความหมาย มีความปรารถนาและมีศักยภาพที่จะ
บรรลุถึงความจริงสูงสุด ของชีวิตที่ตนตัดสินใจเลือก รวมถึงความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับแนวคิดทางศาสนา เช่น ชีวิต
หลังความตาย วิญญาณและปาฏิหาริย์ แต่ละศาสนายังมีปรัชญาที่แตกต่างจากศาสนาอ่ืน ๆ และปรัชญาเหล่านี้
ได้รับการชี้น าผ่านแนวคิดและค่านิยมที่อยู่เบื้องหลังค าสอนที่ เกี่ยวข้องกับระบบความเชื่อของศาสนานั้น ๆ เมื่อ
ปรัชญาเข้าไปเกี่ยวข้องกับกับศาสนา วิเคราะห์และวิพากษ์ศาสนาในมุมมองของเหตุผลเพ่ือให้ศาสนิกชนมองเห็น
เหตุผลที่อยู่ในค าสอนทางศาสนาซึ่งคนทั่วไปอาจมองไม่เห็น ปรัชญาช่วยให้ศรัทธาทางศาสนามีเหตุผลมากขึ้น 
ส่วนประโยชน์ตอบแทนที่ปรัชญาได้รับจากการไปเก่ียวข้องกับศาสนา คือการเพ่ิมเนื้อหาสาระของปรัชญาให้มีมิติ
ทางศาสนาหรือทางจิตวิญญาณของมนุษย์มากข้ึน 

1. บทน า 

การศึกษาแนวคิดและทฤษฎีการตีความทางศาสนานับว่าเป็นสิ่งส าคัญ ยิ่งในยุคปัจจุบันที่เป็นสังคมยุค
ข่าวสารข้อมูล ผูกโยงอยู่กับภาษาทั้งภาษาพูด ภาษาเขียน การสื่อสารด้วยภาษาเหล่านั้น ล้วนต้องอาศัยการ
ตีความภาษาเพ่ือท าให้ความเข้าใจความหมายที่แฝงอยู่ในภาษานั้น ๆ การปรับตัวไปตามสภาพของสังคม ตามยุค
สมัย ก็เหมือนกับแม่น้ าที่ปรับตัวไปตามสภาพท้องถิ่น ภูมิประเทศ การเกิดขึ้นของศาสตร์แห่งการตีความ ในยุค
ปัจจุบันจึงมิเพียงเป็นการตอบสนองการอยู่ร่วมระหว่างมนุษย์ที่แตกต่างกันทางด้านเชื้อชาติ ศาสนา คติ ความ
เชื่อเท่านั้น แต่เพราะปัญหาความไม่เข้าใจในบริบทของสังคมที่แปรเปลี่ยนไปอย่างไรนั้น ไม่ประจักษ์ชัดให้เห็น
ผลได้ว่า มนุษย์จะอยู่ร่วมกันอย่างไรได้อย่างสันติสุข ศาสตร์แห่งการตีความจึงเข้ามามีบทบาทในการแก้ปัญหา 
ลดช่องว่างของจิตใจอันคับแคบของแต่ละคน ในยุคที่มีความหลากหลายที่ก่อให้เกิดความรู้สึก “แบ่งแยก” 
(Diversity) และ “แปลกแยก” (alienation) ของมนุษย์กับสิ่งต่าง ๆ ไม่เพียงสังคมของมนุษย์ต่อมนุษย์เท่านั้น 
แต่ยังมีความพยายามแบ่งแยกมนุษย์กับธรรมชาติ สิ่งแวดล้อมด้วย ศาสตร์แห่งการตีความแม้จะมุ่งเข้าใจตัวเอง 
แต่การเข้าใจตัวเองก็เพ่ือเข้าใจคนอ่ืนเข้าใจในสิ่งที่คนอ่ืนเป็น ยอมรับในความเป็นตัวตนของเราของเขา ซึ่ง
น าไปสู่การอยู่ร่วมกันได้ ไม่เพียงแต่มนุษย์เท่านั้นที่ต้องใช้ศาสตร์แห่งการตีความอยู่ตลอดเวลา แม้แต่สัตว์ก็ยัง
ต้องตีความ ฉะนั้น ผู้เขียนเห็นว่าศาสตร์แห่งการตีความเป็นวิธีการแสวงหาโอกาสการอยู่ร่วมกัน การสนทนา
ระหว่างกัน ไม่เพียงในขอบเขตด้านศาสนา แต่ปัจจุบันศาสตร์แห่งการตีความมีบริบทที่กว้างขวางมากขึ้น การ

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              148 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ตีความหรืออรรถปริวรรตศาสตร์นั้น เน้นศึกษากระบวนการที่ท าให้ผู้อ่านเกิดความเข้าใจในผู้สร้างตัวบทนั้น และ
ความสัมพันธ์ระหว่างผู้สร้างกับผู้อ่านโดยไม่จ ากัดว่าจะต้องเป็นในช่วงเวลาเดียวกันหรือคนละช่วงเวลา 
การศึกษานี้ท าภายใต้เงื่อนไขของวัฒนธรรมและประวัติศาสตร์ ดังนั้น ศาสตร์สาขานี้จึงเป็นสาขาย่อยหนึ่งของ
ปรัชญาที่สนใจความเข้าใจของมนุษย์ และการตีความตัวบท ในปัจจุบันความหมายของค าว่าตัวบทนั้นถูกขยาย
ออกไปจนเกินขอบเขตของเอกสาร งานเขียน โดยยังได้รวมไปถึง ค าพูด การแสดง ผลงานศิลปะ หรือกระทั่ง
เหตุการณ์ด้วย 

2. ความหมาย ทฤษฎีอรรถปริวรรตศาสตร์และการตีความทางศาสนา 

2.1 ความหมายและทฤษฎีอรรถปริวรรตศาสตร์หรือการตีความ 
อรรถปริวรรตศาสตร์ (hermeneutics) มีการนิยามความหมายไว้อย่างหลากหลาย ครอบคลุมทั้ง

แนวคิดเรื่องการแปลความ การอรรถาธิบาย การตีความ และการท าความเข้าใจ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการ
ตีความหมายจากคัมภีร์ ศาสตร์นี้จะเรียกว่าเป็นศาสตร์ใหม่ก็ไม่เชิงนัก หากแต่เป็นระบบการตีความที่สร้างขึ้น
โดยกลุ่มศาสนาจารย์ในศาสนายิวและศาสนาคริสต์ยุคต้น อย่างไรก็ตาม ปัจจุบันความสนใจในอรรถปริวรรต
ศาสตร์ส่วนมากจะมุ่งสนใจไปที่ทฤษฎีแห่งการตีความสมัยใหม่มากกว่า โดยเริ่มสืบสายแนวคิดมาตั้งแต่งานของ 
ฟรีดริช ชไลเออมาเคอร์ (Friedrich Schleiermacher) ต่อไปจนถึงงานในศตวรรษที่ 20 ของ มาร์ติน ไฮเดก-
เกอร์ (Martin Heidegger) รูดอล์ฟ บัลต์มานน์ (Rudolf Bultmann) ฮันส์-จอร์จ กาดาเมอร์ (Hans-Georg 
Gadamer) และ พอล ริโคเออร์ (Paul Ricoeur) (พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, 2555)  

ค าว่า “hermeneutics” มีรากจากศัพท์ภาษากรีกว่า “hermeneuein” (หรือ hermeneia หรือ 
hermeneus) ซึ่งเป็นค าที่มีหลายความหมาย ได้แก่ “แสดงออก” (express) “อธิบาย” (explain) “แปล” 
(translate) หรือ “ตีความ” (interpret) (Inwood, 1998) อย่างไรก็ตาม ค านี้โดยพ้ืนฐานแล้วมีความหมาย
สัมพันธ์กับการตีความ แม้ค านี้จะปรากฏใช้ครั้งแรกในปี ค.ศ. 1654 ในงานของ เจ. ซี. แดนน์อาเออร์ (J. C. 
Dannhauer) เรื่อง Hermeneutica sacra แต่กิจกรรมการตีความนี้บ่งถึงมีมาก่อนนานแล้ว (Briggs, 2006: 57-
58) การกล่าวเพียงว่า hermeneutics เกี่ยวกับการตีความ นับเป็นค าอธิบายที่กว้างมาก เนื่องจาก 
hermeneutics มีความหมายที่หลากหลายและการใช้ค านี้ก็ยังเป็นที่สับสนและถกเถียงกันอยู่ในบางจุด เพราะมี
การเรียกที่ต่างกัน เช่น ศิลปะแห่งการตีความ (art of interpretation) ศาสตร์แห่งการตีความ (science of 
interpretation) ศิลปะและศาสตร์แห่งการตีความ (art and science of interpretation) ทฤษฎีการตีความ 
(theory of interpretation) วิธีวิทยาการตีความ (methodology of interpretation) วิธีการตีความ 
(methods of interpretation) หลักการตีความ (principles of interpretation) การตีความ (interpretation) 
การศึกษาเชิงปรัชญาเกี่ยวกับความเข้าใจหรือการท าความเข้าใจ (hermeneutical philosophy) เป็นต้น ที่
กล่าวมาท้ังหมดนี้สามารถจัดเรียงประเภทเพ่ือให้เข้าใจง่ายได้ ดังนี้  

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              149 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ปรัชญาที่ศึกษา
เกี่ยวกับการท า

ความเข้าใจ 

ทฤษฎีและวิธีวิทยา
ว่าด้วยหลักการ

ตีความ 
หลักการตีความ 

กิจกรรมการ
ตีความ 

ตัวบทที่บันทึกผล
การตีความ 

 
ปัญหาความสับสนเกี่ยวกับความหมายของค านี้มีมาตั้งแต่เก่าก่อน ดังเห็นได้จากเปลโตที่กล่าวไว้ใน Ion 

(บทสนทนา) ว่ากวีคือ hermeneus (ผู้ตีความ) ของเทพเจ้า และผู้ร่ายบทกวีเป็น hermeneus ของกวี และใน 
Politikos กับ Epinomis เปลโตก็กล่าวว่า hermeneus คือผู้ตีความคัมภีร์ของเทพเจ้าและกฎหมาย ลักษณะ
ส าคัญของ hermeneus คือ รู้แต่สิ่งที่ผู้อ่ืนกล่าวหรือเขียนไว้ โดยไม่รู้ว่าสิ่งนั้นจริงหรือไม่ hermeneus จึงด้อย
กว่า sophia ซึ่งสามารถเข้าถึงความจริงได้ แต่ในอีกทางหนึ่ง อริสโตเติ้ลใช้ค าว่า hermeneia มาเป็นชื่อหนังสือ
ตรรกวิทยาชื่อ Peri Hermeneias ซึ่งเป็นที่รู้จักกันดีในภาษาลาตินว่า De interpretatione หนังสือเรื่องนี้ส่วน
หนึ่งเป็นการศึกษาประพจน์เชิงบอกเล่า (indicative proposition) ที่จริงเท็จได้ ในที่นี้ hermeneia หมายถึง
ข้อความ (statement) ซึ่งเป็นการแสดงออกของประพจน์ จะเห็นได้ว่าความหมายที่เปลโตและอริสโตเติ้ลใช้นั้น
แตกต่างกันมาก (Seebohm, 2004: 10-11) 

ซีโบห์ม ชี้ว่า ออกัส บ็อคห์ (August Boeckh) สามารถอธิบายความแตกต่างนี้ได้โดยแยกองค์ประกอบ
ว่าการตีความ (หรือ “การอธิบาย” ซึ่งเป็นความหมายพ้ืนฐานของ hermeneia) ประกอบด้วย (1) สิ่งที่เรา
ตีความ (ซึ่งเน้นว่าเป็นตัวบท) (2) กิจกรรมการตีความ (3) ผลการตีความ (Seebohm, 2004: 11) (ซึ่งบันทึกไว้
ในรูปตัวบทเช่นกัน) ความหมายของเปลโตนั้นครอบคลุมองค์ประกอบ (1) และ (2) ขณะที่ของอริสโตเติ้ลกล่าว
ได้ว่าสัมพันธ์กับองค์ประกอบ (3) เนื่องจากผลการตีความมักแสดงออกมาในรูปข้อความบอกเล่า เมื่อเทียบกัน
แล้วจะเห็นว่าทั้ง 3 องค์ประกอบนี้ครอบคลุมบางส่วนของประเภทที่ปรากฏในตารางข้างต้น คื อ กิจกรรมการ
ตีความ และตัวบทที่บันทึกผลการตีความ ข้อสังเกตก็คือถ้าพิจารณาความหมายที่รวบรวมมาข้างต้นจะพบว่า
องค์ประกอบ (1) ไม่ปรากฏในความหมายของ hermeneutics ในปัจจุบันแล้ว และถ้าใช้องค์ประกอบจากการ
วิเคราะห์รากศัพท์ของบ็อคห์เป็นกรอบ ก็จะพบว่ามีอีกองค์ประกอบเ พ่ิมเติมมาอันเป็นผลจากการเข้าใจ 
hermeneutics ในฐานะ “ศาสตร์และศิลป์” นั่นคือ หลักการตีความ รวมถึงวิธีวิทยาและปรัชญาอันเป็นผลจาก
การไตร่ตรองศึกษาเกี่ยวกับหลักการตีความ ดังนั้น การให้ความกระจ่างแก่ความหมายของ hermeneutics ที่ใช้
ในปัจจุบัน จึงควรให้ความส าคัญกับเรื่องหลักการนี้  

จากมุมมองเชิงหลักการตีความของริเกอร์ (Ricoeur, 1981: 43-44) แบ่ง hermeneutics เป็น 2 
ประเภทคือ  

1) Regional Hermeneutics บ้างก็เรียกว่า “traditional hermeneutics” เป็นการตีความของเฉพาะ
กลุ่มคน (เช่น ชาวยิว ชาวคริสต์ และชาวมุสลิม) และใช้เพื่อวัตถุประสงค์เฉพาะ  ได้แก่ ตีความคัมภีร์ และตีความ
กฎหรือกฎหมาย โดยเฉพาะอย่างยิ่งที่บัญญัติในศาสนา การตีความแบบนี้ไม่เพียงจ ากัดกับกลุ่มคนเท่านั้น แต่ยัง
จ ากัดกับจารีต (tradition) ของการตีความด้วย เช่น ชีอะห์ กับ สุหนี่ มีจารีตการตีความต่างกัน แม้จะเป็นมุสลิม

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              150 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

เหมือนกัน ทั้งนี้ ค าว่า “traditional” ไม่ได้หมายความว่าเก่า แต่หมายความว่าขึ้นกับแต่ละ tradition หรือ 
จารีต 

2) General Hermeneutics เรียกได้ว่าเป็น ศาสตร์แห่งการตีความ เกิดข้ึนเมื่อฟรีดริช ชไลเออมาเคอร์ 
(Friedrich Schleiermacher) พยายามสร้างวิธีวิทยาส าหรับการตีความที่สามารถเป็นพ้ืนฐานให้แก่วิธีการ
ตีความตัวบททุกประเภทได้ ไม่ว่าจะเป็นกฎหมาย คัมภีร์ทางศาสนา เอกสารทางประวัติศาสตร์ หรือวรรณกรรม 
แม้วิธีวิทยานี้จะมุ่งให้เป็นสากล ไม่ขึ้นกับจารีตการตีความใด แต่นักอรรถกถาก็สามารถน าไปใช้ประโยชน์ในงาน
ของตนได้ด้วย 

ซีโบห์ม อธิบายความแตกต่างที่ส าคัญระหว่างทั้ง 2 ว่า methodical hermeneutics จะเชื่อว่าความจริง
ของการตีความสามารถรับประกันได้ (warrant) โดยเฉพาะอย่างยิ่งอาศัยจารีตการตีความซึ่งเชื่อมั่นว่าถูกต้อง และ
เห็นว่าเป้าหมายการตีความเป็นไปเพ่ือน าผลมาประยุกต์ใช้ในชุมชนทางศาสนา นอกจากนี้ ยังยอมรับบทบาทของ
ศรัทธาในสิ่งเหนือธรรมชาติ เช่น เชื่อว่าในการตีความจะมีพระจิต (Holy Spirit) คอยชี้น า และท่ีจะขาดเสียมิได้ 
methodical hermeneutics เห็นว่ามีตัวบทบางเรื่องที่พิเศษกว่าเรื่องอ่ืน ๆ ได้แก่ คัมภีร์หลักในจารีตของตน
นั่นเอง (ซีโบห์ม, 2004: 6-7) แต่ methodological hermeneutics จะมีลักษณะเป็นวิชาการ เชื่อมั่นว่าตนเอง
มีฐานะเป็นศาสตร์อันเป็นปรนัย (objective) หลีกเลี่ยงการตัดสินความจริงเท็จของเนื้อหา มีเป้าหมายหลักคือ
การขจัดข้อผิดพลาด เช่น ความผิดพลาดเกี่ยวกับความเข้าใจความหมายของค าหรือข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์ 
และไม่ให้ความสนใจกับเป้าหมายของการประยุกต์ใช้ ซึ่งไม่น่าแปลกใจเนื่องจากเป็นการท างานในฐานะ
นักวิชาการ ไม่ใช่ในฐานะศาสนิก นอกจากนี้ ยังถือว่าตัวบททุกเรื่องมีฐานะเสมอกัน สามารถศึกษาได้ด้วยวิธีการ
เดียวกันจากศาสตร์ของตน กล่าวได้ว่าในวงวิชาการตะวันตกปัจจุบัน methodological hermeneutics ยังเป็น
กระแสหลักในการศึกษาคัมภีร์อยู่ แม้จะถูกท้าทายโดยกระแสหลังสมัยใหม่ (postmodern) ก็ตาม (Wallace, 
2003: 78-79) 

เบลเชอร์ (Bleicher, 1980: 3) เสนอว่าเราควรแยกระหว่าง ปรัชญาเกี่ยวกับ hermeneutics และ 
ปรัชญา hermeneutics อย่างแรก เป็นการไตร่ตรองทางปรัชญาเพ่ือให้พ้ืนฐานแก่ทฤษฎีหรือวิธีวิทยาการ
ตีความ นั่นคือ เป็นการให้รากฐานและทิศทางแก่ methodological hermeneutics ขณะที่อย่างหลังก็คือ
ปรัชญาในสายที่พัฒนามาจาก ไฮเดกเกอร์ การแบ่งนี้มีประโยชน์แต่ยังอาจจะยากที่จะเข้าใจ ณ จุดนี้ ประเด็น
หนึ่งที่จะใช้เพ่ือให้ความกระจ่างได้ในเบื้องต้น ก็คือว่าส าหรับอย่างแรกแล้ว จะให้ความเข้าใจเป็นตัวหลัก และ
การตีความเป็นสิ่งที่มาช่วยส่งเสริมความเข้าใจ แต่ส าหรับอย่างหลัง ความเข้าใจและการตีความเป็นสิ่งเดียวกัน 
ลักษณะนี้อาจจะใช้ช่วยระบุปรัชญา hermeneutics อ่ืน ๆ นอกเหนือจากที่พัฒนามาจาก ไฮเดกเกอร์ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง พวกที่จัดเป็น hermeneutics of suspicion เช่น นิตเช่ (Nietzsche) ซึ่งกล่าวว่าทุกสิ่งเป็น
การตีความ อย่างไรก็ตาม ยามที่กล่าวถึง ปรัชญา hermeneutics นั้น ตามปกติจะนึกถึงสายที่พัฒนามาจาก ไฮ
เดกเกอร์ เป็นหลัก 

ชไลเออมาเคอร์ และ ดิลเทย์ ต่างก็จัดเป็นผู้เสนอปรัชญาเกี่ยวกับ hermeneutics ในที่นี้จะขอยก ชไล
เออมาเคอร์ เป็นตัวอย่างของการแยกระหว่างความเข้าใจและการตีความ ประการแรก ชไลเออมาเคอร์ เห็น ว่า 
ความเข้าใจเป็นภาวะปกติ แต่เมื่อใดที่เกิดความไม่เข้าใจ เมื่อนั้นจึงเริ่มกิจกรรมการตีความ (Duke, 1977: 3) 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              151 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ประการต่อไป ชไลเออมาเคอร์ เห็นว่าการจะตอบค าถามว่า “เราควรจะท าความเข้าใจตัวบทอย่างไร” อันเป็น
ค าถามเก่ียวกับหลักการตีความ เราจะต้องเข้าใจเสียก่อนว่า “อะไรคือความเข้าใจ” (ibid: 1) งานในส่วนปรัชญา
ของ ชไลเออมาเคอร์ ก็คือการตอบค าถามนี้ เพ่ือน าค าตอบที่ได้เป็นกรอบการท างานส าหรับพัฒนาทฤษฎี
เกี่ยวกับหลักการตีความ การตอบค าถามดังกล่าวจะมุ่งแสดงเงื่อนไขท่ีท าให้ความเข้าใจเป็นไปได้ โดยเงื่อนไขที่ได้
เหล่านี้ จะน ามาเป็นพ้ืนฐานการสร้างวิธีการตีความอีกต่อหนึ่ง (ibid: 3) 

ส่วน “ปรัชญา hermeneutics” นั้นมีเรียกหลายชื่อ เช่น “hermeneutical phenomenology” 
“ontological hermeneutics” “phenomenological hermeneutics”และ“philosophical hermeneutics” เป็น
ต้น แต่มิได้หมายความว่าแต่ละชื่อนี้จะสามารถใช้แทนกันได้ ความหมายโดยเฉพาะเจาะจงของแต่ละชื่อนั้น
ขึ้นกับนักปรัชญาต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องด้วย อย่างไรก็ตาม ชื่อเหล่านี้แสดงให้เห็นว่า “ปรัชญา hermeneutics” นั้น
สัมพันธ์กับปรากฏการณ์วิทยา (phenomenology) และ ภววิทยา (ontology) ในแง่ที่สัมพันธ์กับภาวะการ
ด ารงอยู่ของมนุษย์ (existential) นักปรัชญาคนส าคัญนอกเหนือจาก ไฮเดกเกอร์ ได้แก่ กาดาเมอร์ และ ริเกอร์ 

เบื้องต้น อาจกล่าวถึงความแตกต่างของนักปรัชญาเหล่านี้ได้โดยคร่าว ๆ ว่า ไฮเดกเกอร์ มุ่งให้ความ
สนใจตีความการด ารงอยู่ของมนุษย์ ขณะที่กาดาเมอร์ น าปรัชญาของ ไฮเดกเกอร์ มาเป็นพ้ืนฐานการพิจารณา
สถานะของการตีความใน “มนุษย์ศาสตร์” (human sciences) โดยเฉพาะอย่างยิ่งเพ่ือถกเถียงกับ ดิลเทย์ 
ขณะที่ ริเกอร์ พัฒนาแนวคิดเก่ียวกับการตีความโดยสังเคราะห์แนวคิดของ ไฮเดกเกอร์ กาดาเมอร์ และ       ดิล
เทย์ รวมถึงแนวคิดอ่ืน ๆ เช่น โครงสร้างนิยม (structuralism) และ “hermeneutics of suspicion” (เช่น 
ของฟรอยด์) 

ทั้งนี้ อาจกล่าวได้ว่านักปรัชญาเหล่านี้ (โดยเฉพาะอย่างยิ่ง กาดาเมอร์) พิจารณาค าถามเดียวกับ ชไล
เออมาเคอร์ ว่า “อะไรคือความเข้าใจ” (Hoy, 1991: 171) แต่ในที่สุดแล้วค าตอบที่ได้ท าให้เห็นว่าความเข้าใจ
เป็นการตีความ เพ่ือให้เห็นภาพกว้างในที่นี้จะมุ่งพิจารณาความคิดบางส่วนของ กาดาเมอร์ ซึ่งเป็นผู้ที่กล่าวได้ว่า
ท าให้เกิด “ปรัชญา hermeneutics” อย่างแท้จริง แม้ว่าเดิมจะมีแฝงอยู่ในงานของ ไฮเดกเกอร์ ทั้งนี้ ความคิด
ของ ไฮเดกเกอร์นั้นนับได้ว่าเป็นรากเหง้าของทั้ง “philosophical hermeneutics” ของ กาดาเมอร์ และ 
“deconstruction” ของฌาค แดริดา (Jacques Derrida) 

สรุปได้ว่า ค าว่า “hermeneutics” ในส่วนที่ไม่ใช่ปรัชญานั้น มีความหมายได้ทั้งการตีความ ผลงานการ
ตีความ และหลักการตีความ เหล่านี้มักมีบทบาทในเรื่องของการตีความคัมภีร์ทางศาสนา ในส่วนที่เข้ามา
เกี่ยวข้องกับปรัชญานั้นแบ่งได้เป็นสอง คือ ที่หมายถึงปรัชญาเกี่ยวกับ hermeneutics ซึ่งเกี่ยวข้องกับการ
แสวงหาทฤษฎีและวิธีวิทยาให้แก่หลักการตีความ ได้แก่ งานของ ชไลเออมาเคอร์ และดิลเทย์ เป็นต้น และที่
หมายถึงปรัชญา โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ที่มีรากมาจาก “hermeneutic phenomenology” ของ ไฮเดกเกอร์ และ 
กาดาเมอร์ ได้น ามาพัฒนาต่อจนกระทั่งเป็น “ปรัชญา hermeneutics” อย่างชัดเจน โดยเป็นที่รู้จักในชื่อ 
philosophical hermeneutics 

อย่างไรก็ตาม แม้ยามที่กล่าวถึง “ปรัชญา hermeneutics” จะมีความหมายถึงนักปรัชญาที่รับอิทธิพล
ของไฮเดกเกอร์เป็นหลัก แต่บางกรณีค าว่า hermeneutics จะมีความสัมพันธ์กับนักปรัชญาคนอ่ืน ๆ เช่น นิตเช่ 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              152 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

โดยเฉพาะอย่างยิ่งกับค าว่า “hermeneutics of suspicion” คาร์ล-อ๊อตโต อาเปล (Karl-Otto Apel) และ 
เจอร์เกน ฮาเบอร์มาส (Jurgen Habermas) โดยเฉพาะอย่างยิ่งกับค าว่า “critical hermeneutics” 

เหล่านี้คือแนวทางทั่วไปเพ่ือหลีกเลี่ยงความสับสน แต่ส าหรับในกรณีของปรัชญาแล้ว คงเป็นที่ตระหนัก
กันดีว่ามักพบการใช้ค าที่ไม่ตรงกันเสมอ ตัวอย่างเช่น พาสาด (Pasad, 2002: 30n4) พบว่านักปรัชญาบางคน
เรียกปรัชญาของ กาดาเมอร์ ว่าเป็น “dialectical hermeneutics” ขณะที่บางคนใช้ค านี้เรียก อาเปล หรือ ฮา
เบอร์มาส ดังนั้น ค าตอบที่แน่ชัดต้องอาศัยการพิจารณาบริบทของค าให้ถ่องแท้ นอกจากนี้ ในบริบทของ 
“ปรัชญา hermeneutics” นั้น แม้ว่านักปรัชญาในสาย ไฮเดกเกอร์ ได้แก่ กาดาเมอร์ และ ริเกอร์ เป็นต้น จะ
จัดเป็น “ปรัชญา hermeneutics” ได้โดยไม่ค่อยมีข้อโต้แย้ง ต่างจากนักปรัชญาสายอ่ืน ๆ เช่น อาเปล และ ฮา
เบอร์มาส แต่ก็ต้องตระหนักด้วยว่าแนวคิดของนักปรัชญาเหล่านี้มิได้เหมือนกันเสียทีเดียว หากแต่ยั งมีข้อโต้แย้ง
ระหว่างกันด้วยซ้ า 

2.2 อรรถปริวรรตศาสนาหรือการตีความศาสนา 
การตีความทางศาสนา (Religious Pluralism) หมายถึง ความจริงและความถูกต้องที่ไม่ได้จ ากัดพิเศษ

เฉพาะในศาสนาใดศาสนาหนึ่ง เนื่องจากทุกศาสนาได้รับประโยชน์จากความจริง ดังนั้น การปฏิบัติตามหลักการ
ของของศาสนาใดศาสนาหนึ่งพวกเขาก็สามารถได้รับการช่วยเหลือให้รอดพ้นได้ ด้วยเหตุนี้ บนพื้นฐานดังกล่าวนี้ 
การพิพาทกันระหว่างความถูกต้องกับความไม่ถูกต้อง ที่เกิดขึ้นระหว่างศาสนาต่าง ๆ  ถูกเปลี่ยนจากการเป็น
ปฏิปักษ์ การโต้เถียง และการวิวาทกันทางศาสนาให้มีความสอดคล้อง และการเป็นห่วงเป็นใยเอาใจใส่ต่อกัน 

การตีความพหุนิยมทางศาสนาได้เกิดครั้งแรกในคริสต์ศาสนาในทศวรรษที่ผ่านมา โดย จอห์น เฮก (เกิด 
ค.ศ. 1922) เขาเป็นผู้วางแผนและได้ส่งเสริมให้เกิดขึ้น เขากล่าวว่า ในทัศนะของ ปรากฏการณ์วิทยา นิยามที่ว่า
ความหลากหลายทางศาสนาในรูปค าง่าย ๆ หมายถึงความจริงที่ว่า ประวัติศาสตร์ของศาสนาคือ การแสดงแบบ
ฉบับอันหลากหลายของแต่ละประเภทเหล่านั้น ในทัศนะของปรัชญา นิยามดังกล่าวคือการสังเกตทางทฤษฎี 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งความสัมพันธ์ระหว่างประเพณีต่าง ๆ ศาสนาที่ยิ่งใหญ่ของโลกได้ประกอบขึ้นโดยการรับรู้ที่
แตกต่างกันจากความจริงสุดท้าย ในความลึกลับแห่งสิ่งศักดิ์สิทธิ์และในที่อ่ืน ๆ เป็นกระแสที่แตกต่างกันของ
ประสบการณ์ทางศาสนา ซึ่งแต่ละจุดนั้นอยู่ในระดับอันเฉพาะเจาะจงที่เริ่มต้นขึ้นในประวัติศาสตร์ของมนุษย์ 
และตัวการที่รู้แจ้งด้วยปัญญาของตน  

3. การตีความทางศาสนา  

รูปแบบการตีความทางศาสนาได้สร้างหลักการต่าง ๆ ซึ่งจะขอกล่าวถึงบางประการดังต่อไปนี้ กล่าวคือ 
3.1 การตีความในคัมภีร์พระไตรปิฎกของพระพุทธศาสนาเถรวาท 
การตีความในคัมภีร์พระไตรปิฎก กล่าวคือ ในคัมภีร์พระไตรปิฎก มี 2 ความหมาย คือ พระธรรมวินัย

ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า และอีกความหมายหนึ่ง คือ คัมภีร์ที่บันทึกพระธรรมวินัย ซึ่งทั้ง 2 มีความเก่ียวโยงกัน 
ดังนั้น แนวคิดและทฤษฎีเกี่ยวกับการตีความในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทมีวิวัฒนาการตามทฤษฎีการ
ตีความตามที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา จะมีเทคนิคและวิธี การตีความ มีค านึงถึงความเหมาะสมกับ

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              153 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

บริบททางสังคมหรือสภาพแวดล้อม และค านึงความเหมาะสมกับจริตของผู้ฟัง และจริตของผู้ฟังจึงมีความส าคัญ
และจ าเป็นอย่างยิ่งในการตีความตามหลักค าสอนในทางพระพุทธศาสนาที่มีลักษณะ 4 อย่าง ได้แก่  

1) โดยลักษณะ คือ ลักษณะเฉพาะที่ส าคัญของแนวคิดและทฤษฎีการตีความในที่ปรากฏในคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนา ที่เป็นแนวคิดและวิธีสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า มีลักษณะส าคัญ 4 ประการ คือ (1) ปฏิวัติ
นิยม (2) ปฏิรูปนิยม (3) อนุรักษนิยม (4) นวัตถนิยม  

2) หลักการ เป็นลักษณะแนวคิดและทฤษฎีการตีความคัมภีร์ในพระพุทธศาสนาเถรวาทที่พระสัมมาสัม
พุทธเจ้าทรงแสดงหลักการส าคัญที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาที่มีลักษณะส าคัญ 4 ประการ ได้แก่ (1) 
มัชฌิมนิยม (2) เหตุผลนิยม (3) บูรณาการนิยม  

3) วิธีการ คือ การตีความคัมภีร์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท มีความสัมพันธ์สอดคล้องกับลักษณะที่แสดง
ให้เห็นถึงวิธีการได้อย่างชัดเจนภายในตัวได้ 3 ประการ คือ (1) วิภัชชวาทนิยม (2) สหนัยนิยม (3) สมนัยนิยม  

4) วัตถุประสงค์ แนวคิดและทฤษฎีการตีความที่มีลักษณะ หลักการ และวิธีการดังกล่าวข้างต้น ที่มี
วัตถุประสงค์ของแนวคิดและทฤษฎีการตีความคัมภีร์ในพระพุทธศาสนา อาจจ าแนกเป็น 3 ประการ คือ (1) 
ประโยชน์นิยม (2) สัจนิยม (3) วิมุตตินิยม 

การตีความในศาสนา อาจเป็นไปได้ที่จะได้รับการพิจารณาระหว่างศาสนาด้วยกันในลักษณะที่ว่าทุก
ศาสนานั้นถูกต้อง หรือทุกศาสนาต่างได้ประโยชน์จากความจริงทั้งสิ้น หรืออาจเป็นไปได้ที่ว่าในศาสนานั้ น อาจ
แบ่งออกเป็นนิกายต่าง ๆ และแต่ละนิกายนั้นต่างเป็นเจ้าของความจริงทั้งสิ้น ถึงแม้บางครั้งอาจจะขัดแย้งกันใน
เรื่องความจริงทางศาสนา แต่ก็ไม่ได้เอามาหักล้างกัน แม้การตีความทางศาสนานั้นจะใช้ปรัชญามาช่วยบ้าง แต่
น ามาเพ่ือสนับสนุนค าสอนในศาสนาเท่านั้น การศึกษาแนวคิดและทฤษฎีการตีความทางศาสนา นับว่าเป็นสิ่ง
ส าคัญยิ่งในยุคปัจจุบัน ที่เป็นสังคมยุคข่าวสารข้อมูล ผูกโยงอยู่กับภาษาทั้งภาษาพูด ภาษาเขียน การสื่อสารด้วย
ภาษาเหล่านั้น ล้วนต้องอาศัยการตีความเพ่ือท าให้ความเข้าใจความหมายที่แฝงอยู่ในภาษานั้น ๆ จากการ
ศึกษาวิจัยนี้ ท าให้เห็นว่า มนุษย์มีพัฒนาการในการศึกษาตีความมาโดยตลอดตามล าดับจนมีรูปแบบการตีความ
ที่เป็นระบบ และได้ถูกน ามาใช้ในการศึกษาตีความทางด้านศาสนาและศาสตร์อ่ืน ๆ ด้วย จากกรณีศึกษาการ
ตีความหลายส านัก ล้วนมีความพยายามในการตีความที่ตั้งอยู่บนรูปแบบการตีความคัมภีร์ด้วยกันทั้งสิ้น แต่มี
จุดเน้นที่ต่างกัน และยังไม่ครอบคลุมรูปแบบทั้งหมด การตีความจึงตั้งอยู่บนฐานของผู้อ่านเป็นหลัก แล้วน า
องค์ประกอบอ่ืนมาสนับสนุนการตีความของตน ที่เป็นเช่นนี้ เนื่องมาจากเงื่อนไขด้านผู้อ่านยังขาดคุณสมบัติบาง
ประการ เช่น ความซื่อตรง ความมีใจเป็นกลาง และคุณสมบัติด้านภาษา ตลอดถึงบริบททางสังคม การศึกษา
ตีความคัมภีร์ตามรูปแบบการตีความที่ผู้วิจัยเสนอ ต้องประสานสอดคลอง มีความเชื่อมโยงกันระหว่างผู้สื่อความ 
คัมภีร์ และผู้อ่าน รวมถึงปัจจัยร่วมทางบริบทสังคมที่ต้องน ามาพิจารณาประกอบด้วย และให้ความส าคัญแก่
เงื่อนไขปัจจัยทั้งสามนั้นเท่าเทียมกัน 

3.2 การตีความในคัมภีร์อัลกุรอานอิสลาม 
วิธีที่ 1 : ความแตกต่างระหว่างแก่นแท้ของศาสนาและความจริงศาสนา โดยให้สาระส าคัญไปที่แก่นของ

ศาสนา โดยไม่ต้องใส่ใจต่อความจริงต่าง ๆ ของศาสนา ซึ่งโดยปกติแล้วในวิธีการนี้ หลักการสอน พิธีกรรม และ
ประเพณี จะถือว่าอยู่ในฐานะของความจริงและเป็นเปลือกนอกของศาสนาเท่านั้น 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              154 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

วิธีที่ 2 : ค าอธิบายนี้จะเน้นเรื่องประสบการณ์ทางศาสนา ซึ่งประสบการณ์ทางศาสนาจะอยู่พร้อมกับ
การรายงาน และการอธิบาย ด้วยเหตุผลที่ว่ามีภารกิจอื่นมากมายได้สอดแทรกเข้ามา เช่น ค่าเริ่มต้นต่างภูมิหลัง
ทางวัฒนธรรม และการรู้จักสิ่งเหล่านี้เองที่ก่อให้เกิดความหลากหลาย ดังนั้น ในความเป็นจริงก็เท่ากับเป็นการ
ฉายภาพประสบการณ์ทางศาสนาเดียวกัน ในรูปแบบของวัฒนธรรมหลากหลาย 

วิธีที่ 3 : การอ่าน คือวิธีการที่มนุษย์เชื่อว่าศาสนาควรให้ความส าคัญและเน้นย้ า เหนือภารกิจธรรมดา
อันเป็นจุดร่วมในโลกนี้ และพิจารณาสิ่งจ าเป็นส าหรับชีวิตอันเป็นส่วนรวมเดียวกัน ที่ส าคัญบทวิภาษธรรมดานั้น
ควรเก็บรักษาไว้เพ่ือตัวเอง 

วิธีที่ 4 : ทุกศาสนามีสาส์นอันเดียวกัน และด้วยการวิเคราะห์เล็ก ๆ น้อย ๆ ก็จะสามารถปลดเปลื้อง
ความแตกต่างออกไปได้ ในความเป็นจริงแล้วความแตกต่างทางศาสนา เกิดจากความแตกต่างในการตีความ และ
ความแตกต่างกันของภาษา 

วิธีที่ 5 : ขึ้นอยู่กับความแตกต่างระหว่างความจริงในตัวของมันและความจริงที่อยู่กับเรา เป็นจริงด้วย
ตนเอง แต่เนื่องจากว่าศาสนาได้เผชิญกับมนุษย์และด้วยสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ประกอบกับวัฒนธรรมที่มีความแตกต่าง 
ศาสนาจึงเกิดความหลากหลายขึ้นมา  

วิธีที่ 6 : ขึ้นอยู่กับวิสัยทัศน์ของผู้ตีความเป็นสิ่งส าคัญ และความรู้เดิมของที่ผู้ที่จะตีความในช่วงเวลาที่
จะท าความเข้าใจในข้อความ  

3.3 การตีความในคัมภีร์ไบเบิลของคริสต์ศาสนา 
การตีความในคัมภีร์ไบเบิล มีลักษณะที่นิยมกันอยู่ 5 อย่าง คือ 
1) ตีความโดยพยัญชนะ (Literary interpretation) คือ คัมภีร์ว่าอย่างไร ก็เข้าใจตรงตามความหมาย

ของค าอย่างนั้น เช่น “พระเจ้าสร้างโลก 6 วัน” ก็เข้าใจว่า 6 วัน ๆ 24 ชั่วโมง กลางคืน 12 ชั่วโมง กลางวัน 12 
ชั่วโมง มีเวลาเช้า สาย บ่าย เย็น อย่างที่เราเข้าใจกันทุกวันนี้ “พระอินทร์มีบริวาร 84,000” ก็เข้าใจว่ามีตาม
จ านวนนั้นจริง ๆ เป็นต้น  

2) ตีความโดยสัญลักษณ์ (Symbolical interpretation) ถือว่า เรื่องราวต่าง ๆ ที่กล่าวไว้เป็นเพียง
สัญลักษณ์ที่ต้องการสอนเท่านั้น ใครสามารถเข้าใจสัญลักษณ์ก็เข้าใจได้ลึกซึ้ง ใครตีความสัญลักษณ์ไม่แตกก็
เข้าใจ โดยพยัญชนะหรือโดยอรรถตามอัธยาศัย ใครเข้าใจแค่ไหนก็ปฏิบัติไปตามที่ตนเข้าใจ เช่น “พระเจ้าสร้าง
โลก 6 วัน” เป็นสัญลักษณ์ หมายถึง ข้อธรรมที่ว่ามนุษย์เราพึงท างานสัปดาห์ละ 6 วัน วันสุดท้ายต้องพักผ่อน 
และอุทศิให้กับศาสนา ศิวลึงค์ หมายถึงพลังสร้างสรรค์ในเอกภพ มาร หมายถึง กิเลสตัณหาในตัวมนุษย์เรานี่เอง 
เป็นต้น  

3) ตีความโดยอรรถ (Idiomatic interpretation) คือ เข้าใจตามส านวนภาษา เช่น “พระเจ้าสร้างโลก 
6 วัน” ก็เข้าๆ ใจว่า 6 วาระ วาระหนึ่ง ๆ นาน เท่าไรก็ได้ อาจจะเป็นล้านๆ ปีก็ได้ ไม่จ าเป็นจะต้องหมายถึงวัน
ละ 24 ชั่วโมงอย่างที่เข้าใจกันโดยทั่วไป “พระอินทร์มีบริวาร 84,000 คน” ก็ได้ “ตลอดกาลนิรันดร” อาจจะ
หมายความเพียงแต่ว่านานมากเหลือเกินเท่านั้นก็ได้  

4) ตีความตามเหตุผล (Rational interpretation) ทุกตอนต้องถามว่า ท าไม...ท าไม...เช่น ท าไมพระเจ้า
สร้างโลก ท าไมจึงต้องใช้เวลา 6 วัน ท าไมจึงสร้างมนุษย์แล้วปล่อยให้ท าบาป ท าไมพระเจ้าถึงไม่ให้มนุษย์สบาย

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              155 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

กว่านี้ ฯลฯ ยิ่งใช้เหตุผลก็ยิ่งแตกแยกกันไป ทะเลาะกัน เหินห่างจากจิตตารมณ์ของศาสนาเข้าทุกที การตีความ
เช่นนี้เป็นผลสืบเนื่องจากรูปแบบความคิด (หรือกระบวนทัศน์) ที่เทิดทูนเหตุผลวิทยาศาสตร์ อะไรที่อธิบายตาม
วิธีการวิทยาศาสตร์ไม่ได้ ก็ถือว่าไม่ได้มาตรฐาน 

5) ตีความตามประเภทวรรณกรรม (Literary-form interpretation) วิธีนี้ไม่ก าหนดตายตัว ต้องดูเป็น
คัมภีร์ๆ เป็นเรื่องๆ และเป็นตอนๆ ไป คือแล้วแต่ว่าตอนใด ผู้นิพนธ์ใช้ประเภทวรรณกรรมใด ก็ให้ตีความตาม
ประเภทของวรรณกรรมประเภทนั้น โดยพยายามเข้าถึงเจตนา สิ่งแวดล้อม สภาพจิตใจและข้อมูลที่เกี่ยวข้อง
อ่ืนๆ เท่าที่ทราบได้ หรือสันนิษฐานได้ วิธีนี้ยากและต้องค้นคว้าไปเรื่อยๆ แต่ก็เหมะส าหรับเข้าใจอย่าง
นักวิชาการท่ีมีวิจารณญาณในการวิเคราะห์และประเมินค่าเป็นขั้นเป็นตอน (กีรติ บุญเจือ, 2546, 68-69) 

4. อรรถปริวรรตศาสนาสู่ปรัชญาศาสนา 

ปรัชญาศาสนา คือ การตรวจสอบทางปรัชญาของประเด็นหลักและแนวคิดที่เกี่ยวข้องกับศาสนา การ
อภิปรายทางปรัชญาในหัวข้อดังกล่าวมีมาตั้งแต่สมัยโบราณ และมีปรากฏอยู่ในต าราที่รู้จักกันมากเกี่ยวกับ
ปรัชญา ทั้งในอภิปรัชญา ญาณวิทยาและคุณวิทยา ปรัชญาศาสนา ได้แก่ 

ก. ปรัชญาและศาสนา (Philosophy and Religion) ที่ต่างฝ่ายต่างแยกกันอยู่โดยไม่เก่ียวข้องกัน 
ข. ปรัชญาเพ่ือศาสนา (Philosophy for Religion) ที่ปรัชญามีไว้เพ่ือรับใช้และอธิบายแต่เพียงความ

เป็นจริงของศาสนา 
ค. ปรัชญาและเทววิทยา (Philosophy and Theology) ที่ต่างฝ่ายต่างแยกกันอยู่ ต่างฝ่ายต่างเอาชนะ

ซึ่งกันและกัน และโจมตีความจริง/วิธีการได้มาซึ่งความจริงที่แต่ละฝ่ายน าเสนอ โดยเฉพาะการอธิบายเรื่องพระ
เจ้า/การปฏิเสธพระเจ้า 

ง. ปรัชญาเพื่อเทววิทยา (Philosophy for Theology) ที่ปรัชญามีไว้เพ่ือสนับสนุนแนวคิดทางเทววิทยา
เท่านั้น 

จ. ปรัชญาของเทววิทยา (Philosophy of Theology) ที่ปรัชญาเป็นส่วนหนึ่งของแนวคิดทางเทววิทยา 
ปรัชญาศาสนา “ไม่ได้เป็นสาขาหนึ่งของเทววิทยา” (William, 1976: 56) 

ปรัชญาศาสนาเป็นการตั้งค าถามและพยายามตอบปัญหาเกี่ยวกับศาสนา อธิบายศาสนาตั้งแต่ยุคโบราณ
ที่มนุษย์ใช้สติปัญญา “อธิบายหรือป้องกันความเชื่อศรัทธา” (William, 1976: 49) ซึ่งเราเห็นชัดเจนในแนวคิด
ปรัชญาตะวันออก (โดยเฉพาะปรัชญาอินเดียโบราณ ) ซึ่งมีลักษณะเป็นปรัชญาศาสนา (Muller cited in 
William, 1976) และในปรัชญาตะวันตกยุคกลาง ซึ่งได้ชื่อว่าเป็นปรัชญาศาสนาโดยตรง (โดยเฉพาะการน า
ปรัชญามาอธิบายศาสนาคริสต์ และอิสลาม) ที่น าแนวคิดเชิงปรัชญามาอธิบายมโนภาพต่าง ๆ ของศาสนา ถ้อย
แถลงของนักคิดเชิงศาสนา และปรากฎการณ์ของประสบการณ์เชิงศาสนา (William, 1976: 56) ด้วยการตั้ง
ค าถามและใช้วิธีการเชิงปรัชญาเกี่ยวกับศาสนา เพ่ือตอบปัญหาต่าง ๆ ที่เกี่ยวกับศาสนา ซึ่งแบ่งได้ 5 สาขา ดังนี้ 

4.1 อภิปรัชญา (Metaphysics) ศึกษาค้นคว้าเกี่ยวข้องกับปัญหาทั่ว ๆ ไปในเรื่องสัจธรรม มนุษย์ โลก 
และพระเจ้า อภิปรัชญานั้นศึกษา 3 ด้าน ดังนี้ 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              156 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

(1) อภิปรัชญาว่าด้วยธรรมชาติ เป็นการศึกษาค้นคว้าเกี่ยวกับสสาร กาล อวกาศ ชีวิต วิวัฒนาการ 
ระบบจักรกลของเอกภพ และความเป็นเหตุเป็นผล 

(2) อภิปรัชญาว่าด้วยจิตวิญญาณ เป็นการสืบค้นถึงก าเนิดวิญญาณ จุดหมายปลายทาง และ
ความสัมพันธ์ระหว่างกายกับจิตวิญญาณ 

(3) อภิปรัชญาว่าด้วยพระเจ้า ศึกษาถึงธรรมชาติ และคุณลักษณะของพระเจ้า ความสัมพันธ์ระหว่าง
พระเจ้ากับวิญญาณท้ังปวง 

นอกจากนั้น อภิปรัชญายังถูกเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “ภววิทยา” (Ontology) ทฤษฎีว่าด้วยความมีอยู่ 
พยายามสืบค้นหาความมีอยู่จริงของสรรพสิ่ง ความมีอยู่จริงของโลก ความมีอยู่จริงของวิญญาณ และความมีอยู่
จริงของพระผู้เป็นเจ้าที่สมบูรณ์ 

4.2 ญาณวิทยา (Epistemology) หรือศาสตร์ว่าด้วยความรู้ ศึกษาค้นคว้าถึงธรรมชาติแห่งความรู้ของ
มนุษย์ ความรู้ของมนุษย์เกิดขึ้นมาได้อย่างไร และความรู้นี้จะสามารถเข้าถึงสัจธรรมหรือไม่เพียงไร มนุษย์
สามารถรู้โลก จักรวาล และพระเจ้าได้หรือไม่ ถ้ารู้ได้จะแน่ใจได้อย่างไรว่าเป็นความรู้จริง ความรู้เช่นไรจึงเป็น
ความรู้จริง สิ่งที่ตามองเห็นเราจะแน่ใจได้อย่างไรว่าเป็นความจริง 

4.3 ตรรกศาสตร์ (Logic) ศึกษาเกี่ยวกับกฎเกณฑ์ในการใช้เหตุผลที่สมบูรณ์ และปัญหาอ่ืน ๆ ที่สามารถ
สรุปได้ด้วยเหตุผล เช่น นิรนัย อุปนัย เป็นต้น 

4.4 จริยศาสตร์ (Ethics) ศึกษาค้นคว้าเกี่ยวกับปัญหาในทางศีลธรรม หามาตรฐานในการตัดสิน
ความถูกและผิดซึ่งเกี่ยวกับความประพฤติของมนุษย์ และจุดมุ่งหมายอันประเสริฐสุดของชีวิต และศึกษาปัญหา
ส าคัญอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้องกับระบบศีลธรรม เช่น ระบบศีลธรรมเป็นอย่างไร ใครเป็นผู้ก าหนดระบบศีลธรรมข้ึนมา
ใช้กับมนุษย์ มนุษย์หรือพระเจ้าเป็นผู้ก าหนดระบบศีลธรรม ถ้ามนุษย์เป็นผู้ก าหนดขึ้นมา แล้วจะเชื่อได้อย่างไร
ว่าระบบศีลธรรมที่มนุษย์สร้างขึ้นมานั้นจะถูกต้องเสมอไป เพราะมนุษย์ยังไม่สมบูรณ์ ถ้าพระเจ้าเป็นผู้ก าหนด 
แล้วจะพิสูจน์ได้อย่างไรว่าพระเจ้ามีอยู่จริง 

4.5 สุนทรียศาสตร์ (Aesthetics) ศาสตร์อันว่าด้วยปัญหาเกี่ยวกับความงามและการตัดสินคุณค่าของ
ความงาม ความงามเกิดจากจิตหรือเกิดจากวัตถุ นอกจากนั้น เราเรียกว่าทฤษฎีที่ว่าด้วยคุณค่าว่า “คุณวิทยา” 
หรือ “อรรฆศาสตร์” (Axiology) ซึ่งเป็นศาสตร์ที่แยกไปกล่าวถึงปัญหาเกี่ยวกับคุณค่า (values) และการตัดสิน
คุณค่า (ญาณวชิระ, 2549, 280) 

ปรัชญาศาสนา หมายถึง แนวคิดทางปรัชญาที่ศึกษาและอธิบายความหมายและคุณค่าของศาสนา เน้น
การตั้งค าถามเชิงศาสนา และพยายามหาค าตอบด้วยหลักการของปรัชญา อันสะท้อนถึงความสัมพันธ์ระหว่าง
ปรัชญากับศาสนา หรือเหตุผลกับความเชื่อ โดยมีพ้ืนฐานบนความเข้าใจว่า มนุษย์ตระหนักถึงชีวิตของตนว่ามี
คุณค่าและความหมาย มีความปรารถนาและมีศักยภาพที่จะบรรลุถึงความจริงสูงสุด มนุษย์จึงพยายามแสวงหา
คุณค่าและความหมายของชีวิตที่ตนตัดสินใจเลือก ด้วยการทุ่มเทชีวิตสู่เป้าหมายอันเป็นคุณค่าที่แท้จริงของชีวิต 
ที่ได้รับอิทธิพลและชี้น ามาจากค าสอนของศาสนาใดศาสนาหนึ่ง ไว้เป็นเครื่องมือในการโน้มน้าวจิตใจของศาสนิก
ในความเชื่อของศาสนานั้น ๆ ส่วนใหญ่เกี่ยวข้องกับแนวคิดของพระเจ้าหรือเทพเจ้า เนื่องจากการพัฒนาทาง
ประวัติศาสตร์ของศาสนาหลาย ๆ ศาสนามีความคล้ายคลึงกัน ปรัชญาเหล่านี้มักจะถือว่าเป็นสากล รวมถึงความ

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              157 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

เชื่อที่เก่ียวข้องกับแนวคิดทางศาสนา เช่น ชีวิตหลังความตาย วิญญาณและปาฏิหาริย์ แต่ละศาสนายังมีปรัชญาที่
แตกต่างจากศาสนาอ่ืน ๆ และปรัชญาเหล่านี้ได้รับการชี้น าผ่านแนวคิดและค่านิยมที่อยู่เบื้องหลังค าสอนที่
เกี่ยวข้องกับระบบความเชื่อของศาสนานั้น ๆ ด้วย  

5. สรุป 

การศึกษาอรรถปริวรรตศาสนาและปรัชญาศาสนาท าให้เห็นว่า มนุษย์มีพัฒนาการในการตีความศาสนา
มาโดยตลอดตามล าดับจนมีรูปแบบการตีความที่เป็นระบบ จากกรณีศึกษาการตีความทั้งสามส านัก ล้วนมีความ
พยายามในการตีความที่ตั้งอยู่บนรูปแบบการตีความคัมภีร์ด้วยกันทั้งสิ้น แต่มีจุดเน้นที่ ต่างกัน การตีความจึง
ตั้งอยู่บนฐานของค าสอนเป็นหลัก แล้วน าองค์ประกอบอ่ืนมาสนับสนุนการตีความของตน ที่เป็นเช่นนี้ก็มาจาก
เงื่อนไขด้านค าสอนที่เน้นคุณสมบัติบางประการที่แตกต่างกัน เช่น ความศรัทธา เหตุผล และปัญญา การตีความ
ศาสนาที่ผู้วิจัยน าเสนอ ต้องการให้เห็นถึงความประสานสอดคล้อง มีความเชื่อมโยงกันระหว่างผู้สื่อความ คัมภีร์ 
และผู้อ่าน รวมถึงปัจจัยร่วมทางบริบทสังคมท่ีต้องน ามาพิจารณาประกอบด้วย  

ปรัชญาศาสนา คือรูปแบบการตีความที่เป็นระบบ เน้นการตั้งค าถามเชิงศาสนา และพยายามหาค าตอบ
ด้วยหลักการของปรัชญา ในด้านอภิปรัชญา ญาณวิทยา ตรรกศาสตร์ จริยศาสตร์ และสุนทรียศาสตร์ อันสะท้อน
ถึงความสัมพันธ์ระหว่างปรัชญากับศาสนา หรือเหตุผลกับความเชื่อ โดยมีพ้ืนฐานบนความเข้าใจว่า มนุษย์
ตระหนักถึงชีวิตของตนว่ามีคุณค่าและความหมาย มีความปรารถนาและมีศักยภาพที่จะบรรลุถึงความจริงสูงสุด 
คุณค่าและความหมายของชีวิตที่ตนตัดสินใจเลือก รวมถึงความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับแนวคิดทางศาสนา เช่น ชีวิต
หลังความตาย วิญญาณและปาฏิหาริย์ แต่ละศาสนายังมีปรัชญาที่แตกต่างจากศาสนาอ่ืน ๆ และปรัชญาเหล่านี้
ได้รับการชี้น าผ่านแนวคิดและค่านิยมที่อยู่เบื้องหลังค าสอนที่เกี่ยวข้องกับระบบความเชื่อของศาสนานั้น ๆ เมื่อ
ปรัชญาเข้าไปเกี่ยวข้องกับกับศาสนา วิเคราะห์และวิพากษ์ศาสนาในมุมมองของเหตุผลเพ่ือให้ศาสนิกชนมองเห็น
เหตุผลที่อยู่ในค าสอนทางศาสนาซึ่งคนทั่วไปอาจมองไม่เห็น และเพ่ือน าค าสอนต่าง ๆ มาร้อยรัดเข้าด้วยกันให้
เป็นระบบความคิดเพ่ือประโยชน์ของการศึกษาหาความรู้ การท าหน้าที่นี้ท าให้ปรัชญาช่วยให้ศรัทธาทางศาสนามี
เหตุผลมากขึ้น ส่วนประโยชน์ตอบแทนที่ปรัชญาได้รับจากการไปเกี่ยวข้องกับศาสนา คือการเพ่ิมเนื้อหาสาระ
ของปรัชญาให้มีมิติทางศาสนาหรือทางจิตวิญญาณของมนุษย์มากข้ึน 

6. เอกสารอ้างอิง 

กีรติ บุญเจือ. 2546. ปรัชญาและศาสนาเพ่ือสันติภาพ ชุดรวมบทความเล่มที่ 6 มนุษย์กับสันติภาพ. พิมพ์ ครั้งที่ 
3. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

พระมหาสมบู รณ์  วุ ฑฺฒิ ก โ ร .  2555 .  ศาสตร์ แห่ ง ก า รตี ค ว ามแนว พุทธ .  9  กุ มภา พันธ์  2 555 . 
<h t tp : / /o ldweb .mcu . ac . th / s i t e /a r t i c l econtent_desc .php?a r t i c l e _ i d=
449&articlegroup_id=102> (7 February 2022). 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              158 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ญาณวชิระ. 2549. ทฤษฎีเบื้องต้นแห่งปรัชญาไทย : ก าเนิดและพัฒนาการความคิดด้านอภิปรัชญา ญาณวิทยา 
จริยศาสตร์ จักรวาลวิทยา และสุนทรียศาสตร์ไทย. กรุงเทพมหานคร : วชิราส านักพิมพ์. 

Briggs, R. S. 2006. What Does Hermeneutics Have to Do With Biblical Interpretation? Heythrop 
Journal XLVII. 

Bleicher, J. 1980. Contemporary Hermeneutics: Hermeneutics as Method, Philosophy and 
Critique. London: Routledge. 

Duke, J. 1977. Schleiermacher: On Hermeneutics. In F. D. E. Schleiermacher. Hermeneutics: The 
Handwritten Manuscripts. 

Hoy, D. C. 1993. Heidegger and the Hermeneutic Turn. In Charles Guignon (ed.). The Cambridge 
Companion to Heidegger. Cambridge: Cambridge University Press. 

Inwood, M. 1998. Hermeneutics. In Edward Craig (ed.). Routledge Encyclopedia of Philosophy. 
London: Routledge. [CD- Rom Version 1.0]. 

Prasad, A. 2002. The Contest over Meaning: Hermeneutics as an Interpretive Methodology for 
Understanding Texts. Organizational Research Method 5(1):  

Ricoeur, P. 1981. The Task of Hermeneutics. In Hermeneutics and the Human Sciences: Essays 
on Language, Action and Interpretation, (Ed. and Trans. John B. Thompson). 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Seebohm, T. M. 2004. Hermeneutics. Method and Methodology. Dordrecht: Kluwer Academic 
Publishers. 

Wallace, V. A. 2003. The Methodological Relevance of Contemporary Biblical Scholarship to 
the Study of Buddhism. In Roger Jackson and John Makransky (eds.). Buddhist 
Theology: Critical Reflections by Contemporary Buddhist Scholars . London: 
RoutledgeCurzon. 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv

