
                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                                67 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

                                                                                                                                
 
 
 
 

Research Article 

พระสิริมังคลาจารย์จอมปราชญ์แห่งล้านนาผู้รจนามังคลัตถทีปนี 
Phrasirimankalacaraya “Philosopher of Lan Na” Author of 

Mangalatthadipani 

ผ่องไพรธรรม กล้าจน1, พระครูธรรมธรชัยวิชิต ชยาภินนฺโท2 
Pongpaitham Klajon1, Phrakhrudhammathorn Chaiwichit2 

 
ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Autor: 

1. ผ่องไพรธรรม กล้าจน 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาเขตชยีงใหม่ 
Pongpaitham Klajon 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Chiang Mai Campus, 
Thailand 
Email: sumaleepoms@gmail.com  
 

2. พระครูธรรมธรชยัวิชติ ชยาภินนฺโท,ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
วิทยาเขตชยีงใหม่ 
Dr. Phrakhrudhammathorn Chaiwichit, 
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Chiang Mai Campus, 
Thailand 
Email: chaiwichit@gmail.com   
 

ค าส าคัญ: 
พระสิริมังคลาจารย์ ; จอมปราชญ์แห่ง
ล้านนา; มังคลัตถทีปนี 
Keywords: 
Phrasiri Mangkalajarn; Philosopher 
of Lan Na; Mangalatthadipani  
 
Article history: 
Received:  19/07/2022 
Revised:    09/09/2022 
Accepted: 10/06/2023 
Available online: 10/06/2023 
 
How to cite: 
Klajon P. & Chaiwichit P. (2023). 
Phrasirimankalacaraya “Philosopher of 
Lan Na” Author of Mangalatthadipani. 
Journal of Philosophical Vision 28 (1), 
67-78. 

A literary masterpiece by Phrasiri Mangkalajarn, 
Mangalatthadipani was written in the year 1524 and reflects his 
outstanding qualities, including genius, wit, learning, reading, 
preaching, dhamma, four Rddhippada (effective ways to 
achieve success), and sharp wisdom in both knowledge and the 
art of elucidating the core of Buddhism, which is a clear 
understanding of karma and its repercussions. The core of 
Buddhism is about The Four Noble Truths, which are the most 
important and necessary in the practice of Dharma leading to 
cessation of suffering by explaining the meaning of the 
auspicious 38 in detail with beautiful and elegant language.  It 
has a distinctive point in explaining dharma that is difficult to 
understand for readers to understand easily by citing 247 
stories out of a total of 547 stories.  Every story contains 
information that makes it quite evident that anyone who 
disregard this good fortune will suffer the same punishment. 
These benefits will be granted to those who abide by this 
blessed verse. It is clear that the real auspiciousness stems from 
within, from the good things we do for ourselves, not from 
external circumstances.  This has demonstrated that Buddhism 
is a cause-and-effect-based religion. It is a true self-reliance 
religion. Making good causes is necessary if we want to have 
good results. Good thinking, good speaking, and good acting all 
contribute to achieving this. But if we seek good outcomes but 
do not work for good causes and think, speak, and act evilly, we 
will not succeed. We will only get negative outcomes if we do 
this. 

วารสารปรชัญาปริทรรศน์ 
J OURNAL OF PHI LOSOPHICAL VIS I ON  

I SSN :  15 13- 66 20  ( Pr i nt )  ×  I SSN :  2 77 3 - 96 43 ( O nl i ne )  
https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv/index 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv
mailto:sumaleepoms@gmail.com
mailto:chaiwichit@gmail.com
DOI: 10.14456/jpv.2023.7



                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                                68 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

บทคัดย่อ 

 มังคลัตถทีปนี เป็นวรรณกรรมเรื่องเอกของพระสิริมังคลาจารย์ ได้รจนาเมื่อ พ.ศ. 2067  ได้แสดงถึง
อัจฉริยภาพ ไหวพริบปฏิภาณ ความเป็นพหูสูต ความเป็นธรรมกถึก มีสัปปุริสธรรม มีอิทธิบาท มีปัญญาแตกฉาน 
ครบพร้อมทั้งศาสตร์ความรู้และศิลปะในการอธิบายหัวใจหลักของพระพุทธศาสนาคือความเข้าใจเชื่อชัดเรื่อง
กรรมและผลของกรรม คืออริยสัจ 4 ซึ่งเป็นสิ่งส าคัญและจ าเป็นที่สุดในการปฏิบัติธรรมสู่ความพ้นทุกข์ ด้วยการ
อธิบายความหมายของมงคล 38 โดยละเอียดด้วยภาษาไพเราะและสละสลวย มีจุดเด่นในการอธิบายธรรมะที่
เข้าใจยากให้ผู้อ่านเข้าใจได้ง่ายโดยยกนิทานมาประกอบจ านวนมากถึง 247 เรื่องจากที่มีท้ังสิ้น 547 เรื่อง นิทาน
ทุกเรื่องมีเนื้อหาที่ชี้ชัดตรงกันว่า ผู้ไม่ปฏิบัติตามมงคลข้อนี้จะได้รับโทษแบบนี้ ผู้ปฏิบัติตามมงคลข้อนี้จะได้รับ
อานิสงส์อย่างนี้ จะเห็นได้ว่ามงคลที่แท้จริงคือมงคลภายในที่เกิดจากการกระท าของเราเองไม่ใช่เกิดจากภายนอก 
ท าให้เห็นชัดเจนว่า ศาสนาพุทธเป็นศาสนาของเหตุและผล เป็นศาสนากรรมนิยม เป็นศาสนาแห่งการพ่ึงตนที่
แท้จริง หากเราอยากได้ผลดี เราก็ต้องสร้างเหตุปัจจัยที่ดี คือ คิดดีพูดดีท าดีย่อมได้รับผลดี แต่ถ้าเราอยากได้ผลดี
แต่เราไม่ได้สร้างเหตุปัจจัยที่ดี คือเรายังคิดชั่วพูดชั่วท าชั่วอยู่ เราก็ย่อมจะได้รับสิ่งชั่วผลชั่วเท่านั้น  

1. บทน า 

มังคลัตถทีปนีหรือมงคลทีปนี เป็นวรรณกรรมเรื่องเอกของพระสิริมังคลาจารย์พระภิกษุชาวล้านนา 
รจนาเมื่อ พ.ศ. 2067 ณ สูญญาคาร (เรือนว่าง) ที่สงบเงียบซึ่งตั้งอยู่ทางทิศใต้ของตัวเมื องเชียงใหม่ห่างจากตัว
เมืองประมาณ 4 กิโลเมตรปัจจุบันคือวัดต าหนักสวนขวัญ รจนาขึ้นในสมัยอาณาจักรล้านนาเพ่ืออธิบายความใน
มงคลสูตรที่ปรากฏในพระไตรปิฎก อธิบายถึงความหมายของพระสูตรโดยละเอียดด้วยภาษาไพเราะและ
สละสลวย เป็นค าสอนประเภทเนยยะคือมีข้อความเป็นร้อยแก้วผสมร้อยกรอง และอุปมาอุปไมย โดยท่านได้รับ
อิทธิพลการเขียนงานแนวทีปนีซึ่งหมายถึงหนังสือประเภทอธิบายค าข้อความหรือข้อธรรมะอย่างแจ่มแจ้งจาก
การที่ท่านได้ไปเรียนหนังสือที่ลังกา เป็นคัมภีร์ที่จัดอยู่ในประเภทอนุฎีกาเป็นหลักฐานระดับชั้นที่ 4 ท่านมีความ
ปราชญ์เปรื่องแตกฉานเชี่ยวชาญมุ่งมั่นบากบั่นสูงมาก ดังเห็นได้จากเนื้อหาที่อธิบายอ้างอิงเนื้อความจาก
พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ปกรณ์วิเสส สัททาวิเสส รวมไม่ต่ ากว่า 100 เล่ม  (พระมหาอดุลย์ คนแรง, 
2541: 1) 

มังคลัตถปนีเป็นหลักจริยธรรมที่เป็นระเบียบวิธีการด าเนินชีวิตที่ดีงามให้คนได้ประพฤติปฏิบัติที่ลาดลุ่ม
ลึกเป็นไปตามล าดับๆ เริ่มตั้งแต่ความประพฤติพ้ืนฐานเบื้องต้นคือศีล เบื้องกลางคือสมาธิ และเบื้องปลายที่
ละเอียดลึกซึ้งคือปัญญา โดยมีจุดเด่นคือการยกเอานิทานมาช่วยอธิบายท าให้เข้าใจง่ายเหมาะสมกับคนทุกเพศ
ทุกวัย สามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้กับทุกช่วงวัยตามองค์ประกอบเหตุปัจจัยที่เหมาะควร โดยหลักค าสอนใน
มงคลสูตรสามารถน าไปพัฒนาคุณภาพชีวิตได้ 3 ระดับ คือมงคลข้อที่ 1-10 ส าหรับปฐมวัยหรือช่วงวัยเริ่มต้น 
(อายุ 0-25 ปี) เป็นวัยที่ต้องพ่ึงพาพ่อแม่ครูบาอาจารย์ช่วยอบรมสั่งสอนชี้แนะความถูกต้องดีงามทั้งทางโลกและ
ทางธรรม ต้องศึกษาหาความรู้ และเตรียมความพร้อมที่จะต้องออกไปครองเรือน มงคลข้อที่ 11 -30 
ส าหรับมัชฌิมวัยหรือวัยท างาน (อายุ 26-50 ปี) เป็นวัยที่จะต้องตั้งหลักปักฐานสร้างครอบครัวให้อยู่ดีมีสุข และ 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                                69 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

มงคลข้อที่ 31-38 ส าหรับปัจฉิมวัยหรือวัยกลางคน (อายุ 51 ปี ขึ้นไป) เป็นวัยที่ต้องแสวงหาอริยทรัพย์เพ่ือเป็น
เสบียงเดินทางสู่ความสุขท้ังในภพนี้และภพหน้า (พระมหาพิเชษฎ์ จตฺตมโล, 2559) 

เนื้อหาอธิบายธรรมที่เป็นมงคล 38 ประการ อธิบายแต่ละประการจนแจ่มแจ้งแล้วยกนิทานมาประกอบ
เพ่ือชี้ให้เห็นว่าผู้ไม่ปฏิบัติตามมงคลข้อนี้จะได้รับโทษแบบนี้ ผู้ปฏิบัติตามมงคลข้อนี้จะได้รับอานิสงส์ (ประโยชน์) 
อย่างนี้ บุคคลอาจอาจเลือกปฏิบัติตามมงคลข้อใดข้อหนึ่งก็ได้ตามอุปนิสัยเหตุการณ์สภาพแวดล้อมที่เหมาะสม 
มงคลแต่ละข้อต่างเป็นทางปฏิบัติด าเนินไปสู่มงคลที่เป็นเป้าหมายสูงสุดคือนิพพาน พระผู้มีพระภาคตรัสว่ามงคล
ทั้ง 38 ข้อนี้ เป็นมงคลอย่างสูงสุดเสมอกันหมด เพราะทุกข้อต่างก็เป็นเหตุเป็นผลของกันและกัน (พระมหาอดุลย์ 
คนแรง, 2541: 142) ท าให้เห็นชัดเจนว่าพระพุทธเจ้าปฏิเสธมงคลภายนอก พระพุทธเจ้าตรัสสอนว่ามงคลที่
แท้จริงคือมงคลที่ได้จากการปฏิบัติที่ตนไม่ใช่การพ่ึงพาจากมงคลภายนอก ศาสนาพุทธจึงเป็นศาสนาของกรรม
นิยมเป็นศาสนาของเหตุและผล เป็นศาสนาแห่งการพ่ึงตนที่แท้จริง แสดงว่าวัตถุประสงค์ที่แท้จริงของการรจนา
คือต้องการให้สัมมาทิฏฐิที่เป็นหัวใจหลักของศาสนาพุทธ คือ ความเข้าใจเชื่อชัดเรื่องกรรมและผลของกรรม คือ
อริยสัจ 4 ซึ่งเป็นสิ่งส าคัญจ าเป็นที่สุดในการปฏิบัติธรรมสู่ความพ้นทุกข์ผ่านการเล่านิทาน   

2. ประวัติความเป็นมาของผู้รจนาและคัมภีร์ 

พระสิริมังคลาจารย์ สังฆปราชญ์แห่งล้านนา มีนามเดิมว่า “ศรีปิงเมือง” เป็นชาวเชียงใหม่ โยมบิดามี
อาชีพค้าช้าง มีชีวิตอยู่ในช่วงประมาณปีพุทธศักราช 2000-2100 มรณภาพในรัชสมัยพระเจ้าเมกุฏิสุทธิวงศ์ 
(พ.ศ. 2094-2117) แต่ไม่มีหลักฐานปรากฏชัดว่าในปีใด จึงท าให้ประมาณอายุของท่านไม่ได้ว่ามีอายุรวมทั้งสิ้นกี่
ปี พระสิริมังคลาจารย์เป็นพระอาจารย์ของพระเมืองเกษเกล้า กษัตริย์ราชวงศ์มังราย องค์ที่ 14 ท่านได้รจนา
คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาที่ส าคัญถึง 4 คัมภีร์ โดย 3 คัมภีร์แรกแต่ง ณ วิหารสวนขวัญ ได้แก่ เวสสันดรทีปนี 
แต่งเสร็จในปี จุลศักราช 879 (พุทธศักราช 2060) จักรวาลทีปนี และ สังขยาปกาสกฎีกา แต่งเ สร็จในปี จุล
ศักราช 882 (พุทธศักราช 2063) ส่วนมังคลัตถทีปนี แต่งเสร็จในปี จุลศักราช 886 (พุทธศักราช 2067) สถานที่
แต่ง คือ ณ สูญญาคารเรือนว่าง (พระครูธีรสุดพจน์ (พระมหาสง่า ธีรส วโร), 2556) พระสิริมังคลาจารย์มีแนวคิด
ส าคัญในการรจนาคัมภีร์คือมีความปรารถนาสูงสุดซึ่งได้บันทึกไว้ท้ายคัมภีร์ว่า ในชาติสุดท้าย ขอให้ข้าพเจ้าได้
บรรลุเป็นอรหันต์ที่เป็นอุดมมงคล ประกอบด้วยคุณทุกอย่าง ถ้าพระศรีอาริยเมตไตรยมาตรัสรู้เป็นที่พ่ึงของสรรพ
สัตว์เมื่อใด ขอให้ข้าพเจ้าได้สดับพระธรรมเทศนาของพระองค์ และได้บรรลุผลสูงสุดอันประกอบด้วยคุณทั้ งมวล
เทอญ กล่าวคือท่านมีความปรารถนาที่จะบรรลุธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ปรารถนาในการสืบทอด
พระพุทธศาสนา ท่านมีความโดดเด่นด้านการแต่งวรรณกรรม ความสันโดษ และใฝ่รู้ใฝ่เรียน เป็นที่ยอมรับกันว่า
ท่านเป็นจอมปราชญ์แห่งล้านนา และมีผลงานที่มีคุณูประการต่อพระศาสนาจนถึงปัจจุบัน (พระอนุสรณ์ กฺติวณฺ
โณ และคณะ, 2560: 22) พระสิริมังคลาจารย์มีศักดิ์เป็นพระเจ้าน้องยาเธอของพระเจ้าติลกปนัดดาธิราช 
(พระญาแก้ว) กษัตริย์แห่งนครพิงค์เชียงใหม่  ทรงเป็นพระเจ้าหลานเธอของพระเจ้าติโลกราช และเป็นราชบุตร
ของพระญายอดเชียงรายกับพระนางสิริยสวดี (พระนางโปร่งน้อย) (พระสิริมังคลาจารย์ มหาปราชญ์แห่งล้านนา, 
2564) 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                                70 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ในรัชสมัยของพระเจ้าติโลกราช พระพุทธศาสนารุ่งเรืองสูงสุด ความเชี่ยวชาญแตกฉานในการรจนา
คัมภีร์ภาษาบาลีและรอบรู้พระไตรปิฎกของพระเถระชาวล้านนาในยุคนั้น ก่อให้เกิดการท าสังคายนาสอบช าระ
พระไตรปิฎกบาลี ใน พ.ศ. 2020 ที่วัดมหาโพธาราม (เจ็ดยอด) อ.เมืองเชียงใหม่ ซึ่งใช้เวลา 1 ปี จึงเสร็จ นับเป็น
การสังคายนาครั้งที่ 8 ของโลกจากที่ท ามาแล้ว 7 ครั้งในประเทศอินเดียและศรีลังกา เรียกการสังคายนาครั้งที่ 8 
ที่เชียงใหม่นี้ว่า “อัฏฐสังคายนา” พระองค์ได้สนับสนุนสงฆ์ฝ่ายลังกาวงศ์สิงหลใหม่ มีกุลบุตรมาบวชเป็นจ านวน
มาก พระภิกษุในนิกายสิงหลเพ่ิมขึ้นมาก นิกายสิงหลใหม่นี้เน้นการศึกษาภาษาบาลีและการปฏิบัติตามหลักพระ
ธรรมวินัย ทรงส่งเสริมการศึกษาเล่าเรียนพระปริยัติธรรม ท าให้การศึกษาเล่าเรียนพระปริยัติธรรมเจริญก้าวหน้า
อย่างสูง ทรงยกย่องพระภิกษุท่ีมีความรู้แตกฉานในพระไตรปิฎก พระในสมัยนั้นจึงมีความรู้สูงที่ปรากฏมีชื่อเสียง
หลายท่าน คือ พระรัตนปัญญาเถระ ผู้รจนาชินกาลมาลีปกรณ์  เมื่อ พ.ศ. 2060 และ พระโพธิรังสี ผู้รจนาจาม
เทวีวงศ์ กับ สิงคนิทาน เมื่อ พ.ศ. 1940-2040 (พระเจ้าติโลกราช, 2564) 

จากข้อมูลข้างต้น แสดงให้เห็นว่า การที่พระสิริมังคลาจารย์ซึ่งมีชีวิตอยู่ในรัชสมัยของพระเจ้าติโลกราช
ซึ่งเป็นยุคที่พระพุทธศาสนามีความเจริญรุ่งเรืองสูงสุด มีการศึกษาเล่าเรียนพระปริยัติธรรมเจริญก้าวหน้าอย่างสูง 
มีการท าสังคยาพระไตรปิฎก ครั้งที่ 8 ของโลก ณ วัดเจ็ดยอด เชียงใหม่ แสดงว่า ในช่วงสมัยนั้น มีพระไตรปิฎก 
อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ปกรณ์วิเสส สัททาวิเสส และ คัมภีร์พงศาวดารทางพระพุทธศาสนาอยู่อย่างครบถ้วน ท า
ให้ท่านสามารถรจนาคัมภีร์มังคลัตถทีปนีได้อย่างพิสดาร และสามารถยกนิทานมาประกอบการอธิบายได้เป็น
จ านวนมาก 

มีข้อสังเกตว่า จากการที่ท่านสิริมังคลาจารย์ ได้คัดสรรนิทานที่สื่อถึงความเข้าใจเชื่อชัดเรื่องกรรมและ
ผลของกรรม มาอธิบายประกอบเป็นจ านวนมากถึง 247 เรื่อง (พระครูศิริปัญญามุนี (อ่อน), 13) จากนิทานที่มี
ทั้งสิ้น 547 เรื่อง แสดงให้เห็นว่า  
         1) ศาสนาพุทธให้ความส าคัญกับความเข้าใจเชื่อชัดเรื่องกรรมและผลของกรรม ซึ่งเป็นหัวใจของ
ความส าคัญของศาสนาพุทธ จึงท าให้มีนิทานที่สื่อถึงความเข้าใจเชื่อชัดเรื่องกรรมและผลของกรรมเป็นจ านวน
มาก ดังเห็นได้จากการที่ท่านสิริมังคลาจารย์ สามารถคัดเลือกมาได้ถึง 247 เรื่อง (พระครูศิริปัญญามุนี (อ่อน): 
13) จากนิทานที่มีทั้งสิ้น 547 เรื่อง 

 2) ในช่วงเวลาที่พระสิริมังคลาจารย์รจนาคัมภีร์เล่มนี้ ศาสนาพุทธก าลังเฟ่ืองฟู  จึงเป็นไปได้ว่าใน
ช่วงเวลาดังกล่าว ประชาชนมีความตื่นตัวมีสัมมาทิฏฐิที่เข้าใจแก่นแท้ของศาสนาคือเข้าใจเชื่อชัดเรื่องกรรมและ
ผลของกรรมซึ่งเป็นหัวใจของศาสนา ท าให้ผู้รจนาได้รับแรงบันดาลใจให้มีการคัดสรรนิทานในหมวดกรรมและผล
ของกรรมมาประกอบการอธิบายมงคล 38 ได้เป็นจ านวนมาก    

3. พระไตรปิฎกเป็นบ่อเกิดของงานนิพนธ์ทางพระพุทธศาสนาที่ส าคัญ 

คัมภีร์มังคลัตถทีปนี เป็นการอธิบายความหมายของธรรมแต่ละข้อให้เข้าใจง่ายโดยใช้ค าประพันธ์ผสม
กันทั้งร้อยกรองและร้อยแก้ว ร้อยกรองส่วนใหญ่น ามาจากพระไตรปิฎก ส่วนร้อยกรองในส่วนที่ท่านประพันธ์ขึ้น
เอง คือ ปณามคาถา ปัตตทานคาถา และ ปณิธานคาถา มีแทรกอยู่ เชื่อมความ ก่อนที่จะอธิบายธรรมะและสรุป
ประเด็นเหลือเพียงความหมายที่ต้องการอธิบาย ด้านร้อยแก้วน ามาจากอรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ปกรณ์วิเสส สัท

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                                71 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ทาวิเสส และ คัมภีร์พงศาวดารทางพระพุทธศาสนา เมื่ออธิบายเนื้อหาธรรม แล้วก็ยกนิทานมาประกอบด้วยการ
ใช้ส านวนท้องนิทาน ใช้ภาษาไม่ซับซ้อน มีทั้งเนื้อหาที่เดินเรื่อง เนื้อหาที่สนทนากันระหว่างตัวละคร และ ส านวน
แก้อรรถ ใช้ภาษาที่นิยามศัพท์และความหมาย เหมือนพจนานุกรม เพ่ือสนับสนุนการอธิบายเนื้อหาธรรม ตาม
หลักการแห่งพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ปกรณ์วิเสส สัททาวิเสส และ คัมภีร์พงศาวดารทาง
พระพุทธศาสนา โดยมีจุดประสงค์เพ่ืออธิบายธรรมที่เป็นมงคล 38 ประการ อธิบายแต่ละประการจนแจ่มแจ้ง 
แล้วยกนิทานมาประกอบ เพ่ือชี้ให้เห็นว่า ผู้ไม่ปฏิบัติตามมงคลข้อนี้จะได้รับโทษแบบนี้ ผู้ปฏิบัติตามมงคลข้อนี้
จะได้รับอานิสงส์ (ประโยชน์) อย่างนี้ 

4. จุดเด่นของคัมภีร์มังคลัตถทีปนี 

โดยทั่วไปในคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา จะมีแต่ค าสอนเฉยๆ แต่ไม่มีนิทานประกอบ จุดเด่น
ของมังคลัตถทีปนีอยู่ที่พระสิริมังคลาจารย์ได้น านิทานเรื่องต่างๆ ที่ดึงมาจากอรรถกถา และ ปกรณ์วิเสสหลาย
แหล่งมาใช้ประกอบ จึงเกิดอรรถรสอ่านสนุก 

 1) พระสิริมังคลาจารย์ ได้อธิบายมงคลสูตรแต่ละหัวข้ออย่างละเอียดครบถ้วน โดยชี้ชัดให้เห็นว่า คิดพูด
ท าดี ย่อมได้รับผลดี คิดพูดท าชั่ว ย่อมได้รับผลชั่ว บางครั้งก็เขียนไว้ตั้งแต่ตอนต้นก่อนจะเล่านิทาน แต่บางครั้งก็
เขียนสรุปไว้ตอนท้าย หลังเล่านิทานจบ นี่คือการตอกย้ าสัมมาทิฏฐิ ครั้งที่ 1 

 2) การที่น านิทานที่มีเนื้อหาที่สอดคล้องกับหัวข้อธรรมในพระสูตรนั้นๆ มาเล่าประกอบการอธิบาย ท า
ให้ผู้ฟัง/ผู้อ่าน สามารถจินตนาการและเห็นภาพตามได้ชัดเจน จากที่ได้อ่าน/ได้ฟังจากการอธิบายในครั้งแรก 
ดังนั้น การฟังนิทาน จึงเป็นการตอกย้ าสัมมาทิฏฐิ ครั้งที่ 2 

 3) ในแต่ละพระสูตร ได้มีการน านิทานมาประกอบ ตั้งแต่ 1–14 เรื่อง จ านวนเรื่องยิ่งมาก ก็ยิ่งเป็นการ
ย้ าซ้ าทวนสัมมาทิฏฐิมากครั้งเท่านั้นๆ มีข้อสังเกตว่า หัวข้อมงคลสูตร ที่มีจ านวนเรื่องนิทานมากที่สุดคือ  มงคล
ข้อที่ 11 บ ารุงบิดามารดา (มาตาปิตุอุปัฏฐานัง)+นิทาน 14 เรื่อง อาจเป็นไปได้ว่าท่านสิริมังคลาจารย์ประทับใจ
หรือได้รับแรงบันดาลใจจากการที่ท่านได้เห็นแบบอย่างที่ดีงามในความกตัญญูของพระเจ้าติโลกราช ที่ท่านทรง
ปรารถนาสนองคุณพระชนนี จึงทรงมอบราชสมบัติแด่พระชนนี แล้วทรงออกผนวช และ มงคลข้อที่ 24 ยินดี
พอใจความมักน้อย (สันตุฏฐี จ) + นิทาน 14 เรื่อง อาจเป็นไปได้ว่า ท่านสิริมังคลาจารย์ประทับใจหรือได้รับแรง
บันดาลใจจากการที่ได้เห็นแบบอย่างที่ดีจากการที่พระเจ้าติโลกราชที่ทรงปรารถนาเป็นทายาทในพระศาสนา ถึง
ขนาดยอมสละความเป็นกษัตริย์ ยอมทิ้งราชสมบัติยอมสละราชบัลลังก์ซึ่งเป็นสิ่งสูงสุดที่คนทั่วโลกไขว่คว้าอยาก
ได้มาครอบครอง เพ่ือก้าวสู่เพศบรรพชิตมาใช้ชีวิตที่พอเพียงเรียบง่ายยินดีพอใจในความมักน้อยกล้าจน ทรง
ตัดสินใจแน่วแน่ที่จะเปลี่ยนสถานภาพจากวรรณะสูงสุดทางโลกคือวรรณะกษัตริย์ มาสู่วรรณะที่สูงสุดทางธรรม
คือเป็นคนวรรณะ 9 คือ เป็นคนเลี้ยงง่าย (สุภระ) บ ารุงง่าย (สุโปสะ) มักน้อย กล้าจน (อัปปิจฉะ) สันโดษ ใจพอ 
(สันตุฏฐิ) ขัดเกลา (สัลเลขะ)ก าจัดกิเลส มีศีลเคร่ง (ธูตะ) มีอาการที่น่าเสื่อมใส (ปาสาทิกะ) ไม่สะสม (อปจยะ) 
ปรารภความเพียร ยอดขยัน (วิริยารัมภะ) (กรมการศาสนา, 2539: วิ.มหา. (ไทย) 1/20/25-27) รวมทั้งความโดด
เด่นที่ชัดเจนด้านความสันโดษ ดังเห็นได้จากการที่ท่านได้เลือกวัดสวนขวัญและสูญญาคารเรือนว่างซึ่งมีความ
เงียบและสงบเป็นสถานที่ท่ีรจนาคัมภีร์ทั้ง 4  

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                                72 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

อย่างไรก็ตาม พบว่า มี 2 พระสูตร ที่ไม่ได้น านิทานมาเล่าประกอบ คือ มงคลข้อที่ 30 และ ข้อที่ 34มงคล
ข้อที่ 30 สนทนาธรรมสม่ าเสมอ (กาเลนะ ธัมมสากัจฉา) หัวข้อนี้ได้มีการอธิบายอย่างละเอียดเกือบ 9 หน้า  แต่
ไม่ได้น านิทานมาเล่าประกอบ อาจเป็นไปได้ว่า ท่านอธิบายอย่างละเอียดแล้ว จึงไม่จ าเป็นต้องน านิทานมาเล่า
ประกอบก็เป็นได้ หรือ เนื้อหาของหัวข้อธรรมในข้อนี้เป็นเนื้อหาที่ประชาชนเข้าถึงได้ยาก ผู้เข้าถึงเป็นกลุ่มเฉพาะ 
คือ พุทธบริษัททั้ง 4 คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ซึ่งได้ศึกษาเล่าเรียนพระธรรมและพระวินัยที่พระศาสดา
ทรงบัญญัติแต่งตั้งไว้ แล้วก็น ามาพูดจาเล่าสภาวธรรมกันในที่ประชุม บางเรื่องก็เป็นเรื่องเฉพาะส าหรับนักบวช 
ไม่เกี่ยวข้องกับฆราวาส เช่น พูดคุยถึงพระสูตร พระวินัย พระปรมัตถ์ โดยอรรถโดยพยัญชนะ บางเรื่องก็เป็น
นามธรรมที่มีความซับซ้อนลึกซ้ึงเข้าใจได้ยาก (กรมการศาสนา, 2539: ที.สี. (ไทย) 9/28/11) เช่น จิตและเจตสิก 
รูป 28 เป็นต้น จึงอาจเป็นเหตุผลหนึ่งที่ท าให้ไม่มีการน านิทานมาอธิบายเพ่ิม เช่นเดียวกับมงคลข้อที่ 34 กระท า
ให้แจ้งในนิพพาน (นิพพานสัจฉิกิริยา จ)  ก็อาจเป็นไปได้ว่าได้อธิบายอย่างละเอียดแล้ว จึงไม่จ าเป็นต้องน านิทาน
มาเล่าประกอบก็เป็นได้ หรือ เนื้อหาของหัวข้อธรรมในข้อนี้ เป็นเนื้อหาเกี่ยวกับการบรรลุแจ้งซึ่งนิพพานซึ่งเป็น
ปรมัตถธรรมคือนามธรรมที่มีความซับซ้อนลึกซ้ึงเข้าใจได้ยาก  จึงอาจเป็นเหตุผลหนึ่งที่ท าให้ไม่มีการน านิทานมา
อธิบายเพิ่ม 

เหตุเกิดแห่งมงคลสูตร 

ในสมัยพุทธกาล มนุษย์เชื่อว่าสิ่งภายนอกตัวท าให้ชีวิตเข้าถึงความสมบูรณ์เรียกว่ามงคล ผู้เชื่อถือมี 3 
กลุ่ม กลุ่มแรก (ทิฏฐมังคลิกะ) เชื่อว่า สิ่งที่มองเห็นเป็นมงคล เช่น นกแอ่นลม ผลมะตูมอ่อน หญิงมีครรภ์ เด็ก
เล็กขี่คอคนเดินไป ปลาตะเพียนแดง ม้าอาชาไนย ฯลฯ ถือกันว่าเป็นมงคลแห่งชีวิต แต่ถ้าเห็นลอมฟาง หม้อ
เปรียง หม้อเปล่า นักฟ้อน สมณะเปลือย คนตาบอด คนง่อย คนแคระ คนเปลี้ย คนแก่ คนเจ็บ คนตาย ฯลฯ 
อย่างนี้ถือกันว่าอัปมงคล กลุ่มสอง (สุตมังคลิกะ) เชื่อว่า เสียงที่ได้ยินเป็นมงคล เช่น ได้ยินว่า เจริญแล้ว เต็ม 
ฤกษ์ดี มงคลดี ฯลฯ ถือว่าเป็นมงคลชีวิต แต่หากได้ยินว่า ตาบอด ง่อย แคระ เปลี้ย แก่ เจ็บปวด ตาย ถูกตัด 
โดนทุบ ถูกไฟไหม้ ของหาย ไม่มี ถือเป็นอัปมงคล และกลุ่มสุดท้าย (มุตมังคลิกะ) เชื่อว่า อารมณ์ท่ีรับรู้เป็นมงคล 
เช่น ตื่นเช้าขึ้นมาได้จับต้องแผ่นดิน จับต้องพืชสีเขียว จับต้องมูลโค เต่า เกวียนบรรทุกงา ได้กินงาขาว อาบน้ า
ชโลมดินสอพอง ฯลฯ ถือว่าเป็นมงคลชีวิต (สมิทธิพล เนตรนิมิต, 2560: 20-21) 

มงคล 38  

มงคล 38  คือความดีความเจริญอันสูงสุด 38 ประการ (กรมการศาสนา, 2539: ขุ.ขุ. (ไทย) 25/1-13/6-
8.; ธีระ อุษณกรกุล, 2556: 211) 1. ไม่คบคนพาล (อเสวนา จ พาลานัง)+นิทาน 1 เรื่อง 2. คบหาบัณฑิต (บัณฑิ
ตานัญจ เสวนา)+นิทาน 6 เรื่อง 3. บูชาบุคคลที่ควรบูชา (ปูชา จ ปูชนิยานัง)+นิทาน 8 เรื่อง 4. อยู่ในที่อัน
สมควรอยู่ (ปฏิรูปเทสวาโส จ)+นิทาน 5 เรื่อง 5. มีคุณความดีท าสะสมไว้ก่อน (ปุพเพ จ กตปุญญตา)+นิทาน 7 
เรื่อง 6. ตั้งตนไว้อย่างถูกต้อง (อัตตสัมมาปณิธิ จ)+นิทาน 3 เรื่อง 7. เป็นผู้รับฟังใส่ใจศึกษามาก (พาหุ
สัจจัญจะ)+นิทาน 2 เรื่อง 8. มีศิลปะมีฝีมือยอดเยี่ยม (สิปปัญจะ)+นิทาน 5 เรื่อง 9.มีวินัยศึกษาดีแล้ว (วินโย จ 
สุสิกขาโต)+นิทาน 7 เรื่อง 10.กล่าวแต่ถ้อยค าที่ดี (สุภาสิตา จ ยา วาจา)+นิทาน 3 เรื่อง 11. บ ารุงบิดามารดา 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                                73 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

(มาตาปิตุอุปัฏฐานัง)+นิทาน 14 เรื่อง 12. ช่วยเหลือบุตร (ปุตตสังคหะ)+นิทาน 2 เรื่อง 13. ช่วยเหลือภรรยา 
(ทารสังคหะ)+นิทาน 3 เรื่อง 14. ท างานไม่ให้ค่ังค้าง (อนากุลา จ กัมมันตา)+นิทาน 4 เรื่อง 15. ท าทานเสียสละ 
(ทานัญจะ)+นิทาน 9 เรื่อง 16. ปฏิบัติธรรม (ธัมมจริยา จ)+นิทาน 1 เรื่อง 17.ช่วยเหลือญาติ (ญาตกานัญจะ 
สังคโห)+นิทาน 5 เรื่อง 18. ท างานที่ไม่มีโทษ (อนวัชชานิ กัมมานิ)+นิทาน 8 เรื่อง19. งดเว้นการทาบาป (อารตี 
วิรตี ปาปา)+นิทาน 3 เรื่อง 20. เหนี่ยวรั้งกายวาจาใจออกจากของมอมเมาให้โทษ (มัชชปานา จ สัญญโม)+
นิทาน 10 เรื่อง 21. ไม่ประมาทในธรรมทั้งหลาย (อัปปมาโท จ ธัมเมสุ)+นิทาน 4 เรื่อง22. มีความเคารพ (คาร
โซ จ)+นิทาน 4 เรื่อง 23. มีความถ่อมตน (นิวาโต จ)+นิทาน 2 เรื่อง 24. ยินดีพอใจความมักน้อย (สันตุฏฐี จ)+
นิทาน 14 เรื่อง 25.มีความกตัญญู (กตัญญุตา)+นิทาน 7 เรื่อง 26. ฟังธรรมสม่ าเสมอ (กาเลนะ ธัมมัสสวนัง)+
นิทาน 8 เรื่อง 27. มีความอดทน (ขันตี จ)+นิทาน 8 เรื่อง 28. เป็นผู้ว่าง่ายสอนง่าย (โสวจัสสตา)+นิทาน 4 เรื่อง 
29. พบปะเยี่ยมเยือนสมณะ (สมณานัญจะ ทัสสนัง)+นิทาน 3 เรื่อง 30.สนทนาธรรมสม่ าเสมอ (กาเลนะ ธัมม
สากัจฉา)+นิทาน 0 เรื่อง 31. เพียรเผาผลาญกิเลส (ตโป จ)+นิทาน 4 เรื่อง32. ประพฤติพรหมจรรย์ (พรัหมจริ
ยัญจะ)+นิทาน 2 เรื่อง 33. เห็นอริยสัจ คือความจริงอันประเสริฐสุดของชีวิต (อาริยสัจจานะ ทัสสนัง)+นิทาน 2 
เรื่อง 34. กระท าให้แจ้งในนิพพาน (นิพพานสัจฉิกิริยา จ)+นิทาน 2 เรื่อง 35.จิตไม่หวั่นไหวแม้สัมผัสโลกธรรมอยู่ 
(ผุฏฐัสสะ โลกธัมเมหิ จิตตัง ยัสสะ น กัมปติ)+นิทาน 1 เรื่อง 36. จิตไม่เศร้าโศก (อโสกัง)+นิทาน 4 เรื่อง 37. จิต
ปราศจากธุลีอันคือกิเลสแม้เล็กน้อย (วิรชัง) +นิทาน 3 เรื่อง 38. จิตเกษมสุขสบายปลอดภัย (เขมัง)+นิทาน 2 
เรื่อง หากเทวดา (ผู้มีใจสูง) และมนุษย์ (ผู้มีใจประเสริฐ) ท ามงคลเช่นนี้แล้ว จะเป็นผู้ไม่พ่ายแพ้ต่อข้าศึกทุกหมู่
เหล่า ย่อมถึงความสวัสดีในที่ทุกสถาน 

ประโยชน์ของการยกนิทานมาใช้ประกอบอธิบาย   

  1) ท าให้เกิดอรรถรส อ่านสนุก เข้าใจได้ง่าย น่าสนใจติดตามเรียนรู้ และน่าน าไปปฏิบัติตาม 
  2) การที่มุ่งเน้นการอธิบายหลักธรรมอันเดียวกันด้วยการน านิทานหลาย ๆ เรื่องมาช่วยอธิบาย เป็นกุศ
โลบายที่แยบยล ในการตอกย้ าซ้ าทวนหัวข้อธรรมในพระสูตร ท าให้ผู้อ่านผู้ฟัง ซึ่งมีจริตต่างกัน มีความเข้าใจ
ธรรมะในแต่ละเหลี่ยมมุมที่ต่างกัน ก็จะสามารถเรียนรู้จดจ าหลักธรรมจากนิทานแต่ละเรื่องที่ตรงกับความสนใจ
ของแต่ละบุคคล สามารถมีเข้าใจในหลักธรรมที่ต้องการสื่อได้ โดยในบางพระสูตร  มีการน านิทานมาอธิบาย
ประกอบจ านวนสูงถึง 14 เรื่อง จ านวนเรื่องยิ่งมาก ก็ยิ่งเป็นการย้ าซ้ าทวนสัมมาทิฏฐิมากครั้งเท่านั้นๆ  ท าให้เกิด
อานิสงส์แก่ผู้อ่าน/ผู้ฟัง คือ ได้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง เข้าใจชัดสิ่งที่ได้ฟังแล้ว บรรเทาความสงสัยเสียได้ ท าความเห็น
ได้ถูกตรง จิตของผู้ฟังย่อมเลื่อมใส (กรมการศาสนา, 2539: องฺ.ปญจก. (ไทย) 22/202/344) ตรงกับเหตุแห่งวิมุติ 
5 เหตุที่ท าให้บรรลุหลุดพ้นกิเลส (วิมุติ) คือ หลุดพ้นด้วยการฟังธรรม 2. หลุดพ้นด้วยการแสดงธรรมสนทนา
ธรรม 3. หลุดพ้นด้วยการท่องทบทวนธรรม 4. หลุดพ้นด้วยการตรึกตรองใคร่ครวญธรรม 6. หลุดพ้นด้วยการตั้ง
จิตมั่นในนิมิต (สมาธินิมิต) (กรมการศาสนา, 2539: องฺ.ปญจก. (ไทย) 22/26202/32-35) 
 การน านิทานมาประกอบ นับเป็นปฏิภาณไหวพริบที่ชาญฉลาดมาก เพราะท าให้คนจินตนาการตามได้
ง่าย เห็นภาพ เห็นตัว เห็นตน เข้าใจได้ง่าย คล้อยตามได้ง่าย มีลักษณะเป็นบุคลาธิษฐาน (อภิสิน ศิวยาธร, 2563: 
302, 356) กล่าวคือ เป็นการอธิบายธรรมะที่ยกเอาบุคคล หรือ รูปธรรม มาเป็นหลักในการอธิบาย เป็น

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                                74 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

บุคลาธิษฐานขึ้นมาแทน ให้มองเห็นเป็นรูปร่างเป็นตัวตนให้รู้ไปก่อน เข้าใจไปก่อน เพ่ืออธิบายให้กับคนที่ยังต้อง
อาศัยตัวตนบุคคล ถ้าหากเราใช้ธรรมาธิษฐาน คืออธิบายนามธรรมแท้ๆ เป็นการยากที่คนทั่วไปจะเข้าใจ จึงต้อง
ใช้สิ่งเหล่านี้แทน เป็นศิลปะ หรือ กุศโลบายในการดึงความสนใจให้คนมาอ่านหนังสือธรรมะ มาฟังธรรม ท าให้
รู้สึกสนุกสนาน พร้อมๆ ไปกับการได้สาระธรรมซึ่งเป็นหัวใจหลักของความพ้นทุกข์ คือความเข้าใจเชื่อชัดเรื่อง
กรรมและผลของกรรมอย่างแจ่มแจ้ง ชีวิตจึงจะพ้นทุกข์ได้  
 ท าให้เห็นว่า ท่านสิริมังคลาจารย์ มีไหวพริบปฏิภาณ มีปัญญาแตกฉาน มีทั้งศาสตร์ความรู้และศิลปะใน
การให้สัมมาทิฏฐิเรื่องความเข้าใจเชื่อชัดเรื่องกรรมและผลของกรรม ซึ่งเป็นหัวใจหลักของพระพุทธศาสนา ซึ่ง
เป็นนามธรรมที่เข้าใจยาก ผ่านการอธิบายมงคล 38 ในแต่ละข้อ โดยยกนิทานมาประกอบ ท าให้ผู้อ่าน/ผู้ฟัง 
เข้าใจได้ง่าย ท าให้เราทราบว่ามงคลที่แท้จริง คือมงคลที่เกิดจากการกระท าของเราเอง อยากได้มงคลอย่างไร ก็
จงสร้างเหตุปัจจัยอย่างนั้น เมื่อเราอยากได้ผลดี เราก็ต้องสร้างเหตุปัจจัยที่ดี คือ คิดดีพูดดีท าดี ย่อมได้รับผลดี 
แต่ถ้าเราอยากได้ผลดี แต่เราไม่ได้สร้างเหตุปัจจัยที่ดี คือ เราไม่ได้คิดดีพูดดีท าดี แต่เรายังคิดชั่วพูดชั่วท าชั่วอยู่ 
แล้วเราอยากจะได้รับผลดี ได้รับสิ่งดีก็ย่อมเป็นไปไม่ได้ เราจะได้รับสิ่งชั่วผลชั่วเท่านั้น  

ตัวอย่างมงคล 38 ข้อ 2 คือคบหาบัณฑิต (บัณฑิตานัญจ เสวนา) : นิทานนกแขกเต้า 

มีนกแขกเต้า 2 (พระครูศิริปัญญามุนี (อ่อน): 13-16) ตัวเป็นพ่ีน้องร่วมมารดาเดียวกันอาศัยอยู่ป่าไม้งิ้ว 
เหนือลมมีบ้านโจร 500 ข้างใต้ลมมีอาศรมฤาษีอยู่ 500 ในครั้งนั้นลูกนกแขกเต้าทั้งสองยังเล็กปีกขนยังอ่อนเมื่อ
เกิดลมพายุใหญ่พัดมาลูกนกทั้งสองจึงลอยไปในอากาศ ลูกนกตัวหนึ่งไปตกในหมู่โจร ๆ เลี้ยงไว้และตั้งชื่อให้ว่า
เจ้าสัตติคุมพะ เพราะตกอยู่ระหว่างกองอาวุธ อีกตัวหนึ่งไปตกอยู่ในหมู่ฤาษี ๆ เลี้ยงไว้และตั้งชื่อว่าเจ้าบุปผกะ
เพราะตกอยู่ระหว่างกองดอกไม้ ลูกนกท่ีอยู่กับหมู่โจรก็เจริญขึ้นในหมู่โจร ลูกนกท่ีอยู่กับหมู่ฤาษีก็เจริญขึ้นในหมู่
ฤาษี ต่อมามีกษัตริย์ผู้ครองเมืองปัญจาลราชได้ออกประพาสล่าสัตว์และตามติดเนื้อทรายเข้าไปในป่าใหญ่แต่ก็หา
เนื้อทรายไม่เจอจึงได้หยุดอาบน้ าที่ล าธารใกล้บ้านโจรแล้วก็นอนหลับไป ครั้งนั้นนกแขกเต้าที่อยู่กับโจรได้เห็น
กษัตริย์นอนอยู่จึงบินกลับมาบอกพ่อครัวว่าพบบุรุษที่มีเครื่องประดับนอนอยู่ใต้ต้นไม้ พวกเราไปฆ่าให้ตายแล้ว
เอาเครื่องประดับมาดีกว่า ทันใดนั้นกษัตริย์ตื่นขึ้นและได้ยินความที่นกพูดกับพ่อครัวพระองค์จึงรีบหนีมาจนถึง
อาศรมฤาษี ในวันนั้นฤาษีทั้งหลายไม่อยู่ ๆ แต่นกแขกเต้า พอนกแขกเต้าเห็นกษัตริย์พระราชด าเดินมาก็มีวาจา
ปฏิสันถารต้อนรับว่าขอพระองค์ทรงประทับพักผ่อนให้สบายแล้วค่อยเดินทางต่อเถิด กษัตริย์พอได้ฟังแล้วก็ทรง
สรรเสริญนกแขกเต้าท่ีอยู่กับฤาษีติเตียนนกแขกเต้าที่อยู่กับโจร นกแขกเต้าจึงกราบทูลให้ทรงทราบว่านกแขกเต้า
ที่อยู่กับโจรเป็นพ่ีน้องกับเราแต่ไปตกอยู่ในหมู่โจรก็ถูกสั่งสอนด้วยทางพาลจึงกลายเป็นคนใจบาปหยาบช้า 
ส่วนตัวเราตกอยู่ในหมู่ฤาษี ก็ถูกสั่งสอนให้เป็นนักปราชญ์เป็นผู้ฉลาดทางธรรม และได้กล่าวเรื่องคนพาลกับ
กษัตริย์ ความว่า คนที่คบนักปราชญ์ก็จะเป็นนักปราชญ์ไปด้วยคนที่คบคนพาลก็จะเป็นคนพาลไปด้วย อาจารย์
เป็นคนพาลลูกศิษย์ก็เป็นพาล คนพาลเปรียบเหมือนยาพิษใครกินเข้าไปแล้วย่อมได้รับอันตราย คนพาลเปรียบ
เหมือนปลาเน่าเอาใบไม้มาห่อก็พาให้ใบไม้เน่าเหม็นไปด้วย คนที่มีสันดานหยาบช้าย่อมพาไปสู่อบายภูมิย่อมน า
ความฉิบหายทั้งในชาตินี้และชาติหน้า เมื่อกษัตริย์ได้ฟังแล้วก็รู้สึกศรัทธาเลื่อมใส ในขณะนั้นหมู่ฤาษีได้กลับมา
พอดีกษัตริย์จึงกล่าวทักทายแล้วอาราธนาให้เข้าไปอยู่ในอุทยาน และทรงประกาศห้ามไม่ให้ผู้ใดเบียดเบียนนก

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                                75 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

แขกเต้า หลังจากกษัตริย์สิ้นพระชนม์ก็ได้ไปเกิดในสวรรค์เสวยสุขตามกุศลวาสนาที่เล่ามาทั้งหมดต้องการสื่อว่า
คบคนพาลก็เป็นพาลเหมือนนกที่อยู่กับโจรคบปราชญ์ก็เป็นปราชญ์เหมือนนกที่อยู่กับฤาษี  

จะเห็นว่าการได้อยู่กับหมู่มิตรดีได้เห็นการประพฤติทางกายวาจาใจที่เป็นตัวอย่างที่ดีได้รับการสั่งสอนที่
ดีก็จะได้รับการหล่อหลอมและเหนี่ยวน าให้เป็นคนดีตามไปด้วยกล่าวคืออยู่ใกล้คนดีก็จะถูกเหนี่ยวน าให้เป็นคนดี
ตาม อยู่ใกล้กับหมู่คนชั่วได้เห็นการประพฤติทางกายวาจาที่ชั่วก็จะได้รับการหล่อหลอมและเหนี่ยวน าให้คิดพูด
ท าในสิ่งชั่วเป็นคนชั่วตามไปด้วย และจากการที่นกแขกเต้าเป็นผู้มีศีลเป็นผู้ประพฤติธรรมท าให้นกแขกเต้าได้รับ
ความคุ้มครองจากกษัตริย์ที่ห้ามไม่ให้ผู้ใดไปท าอันตรายใดๆ ต่อนกแขกเต้าท าให้นกแขกเต้ามีชีวิตที่อยู่รอด 
ปลอดภัยมีชีวิตที่อยู่เย็นเป็นสุข ตรงกับที่พระพุทธเจ้าตรัสว่าศีลย่อมรักษาผู้ประพฤติธรรม 

ตัวอย่างมงคล 38 ข้อ 11 คือบ ารุงบิดามารดา (มาตาปิตุอุปัฏฐานัง) : นิทานมิตตวินทุกกุมาร
ประหารมารดา (พระครูศริิปัญญามุนี (อ่อน), 174) 

มีชายผู้หนึ่งมีชื่อว่ามินตวินทุกเป็นคนที่มีจิตใจหยาบช้าถึงขนาดฆ่ามารดาของตัวเองได้ วันหนึ่งมินตวิน
ทุกได้ไปลามารดาเพ่ือจะไปท าการค้าโดยเรือส าเภา แต่เนื่องจากมารดามีความรักความห่วงใยในตัวลูกเป็นอย่าง
มากกลัวว่าลูกจะล าบากจะได้รับอันตราย จึงได้เข้าฉุดรั้งห้ามปรามพยายามขัดขวางไม่ให้ไป แต่มินตวินทุกก็ไม่
เชื่อฟัง ดื้อดึงจะไปให้ได้ จึงลงมือฆ่ามารดาที่มาขัดขวางตน จากนั้นก็ลงเรือหนีไป เรือนั้นเมื่อแล่นไปถึงกลาง
มหาสมุทรก็หยุดนิ่งไปต่อไม่ได้ เจ้าของเรือจึงต้องสละคนในเรือออกด้วยวิธีการจับฉลากปรากฏว่ามินตวินทุกจับ
ได้สลากที่ต้องเป็นผู้ลงแพซ้ ากันถึง 3 ครั้ง จึงต้องลงแพไปและแพได้ลอยไปถึงเกาะแห่งหนึ่งซึ่งเป็นเกาะที่มีเปรต
อาศัยอยู่เป็นจ านวนมาก มินตวินทุกได้พบเปรตตนหนึ่งชื่อว่าโส เปโต เป็นเปรตเพราะเหตุแต่ชาติปางก่อนที่ได้ฆ่า
มารดาของตนจึงท าให้ได้รับทุกขเวทนาคือมีกงจักรพัดอยู่บนหัวเลือดอาบทั่วตัวทั้งเวลากลางวันและเวลา
กลางคืน แต่ทว่ามินตวินทุกกลับเห็นตรงกันข้ามคือเห็นกงจักรซึ่งเป็นอาวุธที่ท าร้ายท าลายชีวิตโส เปโตให้ได้รับ
ทุกขเวทนาอย่างแสนสาหัสนั้น แต่กลับมองเห็นว่าเป็นดอกบัวเป็นสิ่งที่สวยงาม เลือดที่อาบทั่วตั วมองมองเห็น
เป็นเครื่องลูบไล้ทาตัว โซ่ตรวนเครื่องจองจ าเครื่องพันธนาการมองเห็นเป็นเครื่องประดับที่สวยสดงดงาม เมื่อ
มองเห็นเช่นนั้นจึงท าให้มินตวินทุกเกิดความโลภอยากได้มาครอบครอง ขณะเดียวกันนั้นทางด้านฝ่ายเปรตโส เป
โต ได้ถึงวาระที่รับกรรมมาจนถึงสิ้นสุดอกุศลกรรมแล้ว จึงได้ยกกงจักรให้โดยวางไว้บนหัวของมินตวินทุก ท่านใด
นั้นเองกงจักรก็ได้หมุนสะบัดพัดหัวของมินตวินทุกท าให้เลือดอาบทั่วตัวได้รับทุกขเวทนาอย่างแสนสาหัส
ตลอดเวลาทั้งเวลากลางวันกลางคืน ซึ่งเป็นผลจากวิบากกรรจากการฆ่ามารดาดุจเดียวกับเปรตโส เปโต ที่น ามา
เล่าให้ฟังนีเ้พ่ือจะได้เห็นโทษภัยของการฆ่ามารดาว่าเป็นบาปมหันต์มีโทษมหันต์จะได้ไม่เอาเป็นเยี่ยงอย่าง 

จะเห็นได้ว่าวิบากกรรมจากการฆ่ามารดาท าให้มินตวินทุกได้รับวิบากทันตาเห็นสืบเนื่องต่อ ๆ ไป คือแม้
ได้หนีลงเรือไปแล้วคิดว่าปลอดภัยแล้วแต่ก็ยังปรากฏมีวิบากคือเมื่อเรือล่องไปถึงกลางมหาสมุทร เรือก็หยุดนิ่งไป
ต่อไม่ได้จึงต้องสละคนออกจากเรือโดยใช้วิธีจับฉลาก ซึ่งผลจากวิบากกรรมที่ได้ฆ่ามารดาท าให้จับฉลากต้องเป็น
ผู้ที่ต้องลงจากเรือซ้ ากันถึง 3 ครั้ง ถึงกระนั้นวิบากรรมก็ยังไม่หมด กล่าวคือหลังจากลงแพไปแล้ว แพนั้นก็ได้ลอย
ไปยังเกาะที่มีเปรตอาศัยอยู่เป็นจ านวนมาก และทันทีที่มินตวินทุกขึ้นมาบนเกาะ ทั้ง ๆ ที่ในความเป็นจริงภาพที่
ปรากฏคือเปรตชื่อโส เปโต มีกงจักรพรรดิพัดหัวท าให้เลือดอาบทั่วตัวได้รับทุกขเวทนาอย่างแสนสาหัส

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                                76 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ตลอดเวลา แต่ผลจากวิบากกรรมที่มินตวินทุกกได้กระท ามาตุฆาตุ ท าให้เห็นผิดเป็นชอบ เห็นสิ่งที่อันตรายชั่วช้า
ทุกข์ทรมานคือกงจักรกลับเห็นเป็นสิ่งดีงามคือเห็นเป็นดอกบัว แล้วยังมีจิตโลภอยากได้มาครอบครอง จึงได้รับ
กงจักรมาวางไว้บนหัวท าให้ถูกกงจักรพัดสบัดหัวเลือดอาบทั่วตัวได้รับทุกขเวทนาอย่างแสนสาหัสตลอดเวลา 
นิทานเรื่องนี้ชี้ให้เห็นโทษภัยของการเป็นลูกอกตัญญูฆ่าได้แม้กระทั่งมารดาผู้ซึ่งมีบุญคุณสูงสุดเป็นผู้ให้ก าเนิดชีวิต
ผู้ที่ป้อนข้าวป้อนน้ าของกล่อมเกลี้ยงเลี้ยงดูด้วยความถนุถนอมให้มีที่อยู่ที่กินว่าเป็นบาปมหันต์มีโทษมหันต์ จะ
ได้รับจากความเสื่อมต่ าทุกข์ทรมานชั่วกัปชั่วกัลป์หาที่ต้นที่สุดไม่ได้ ดังนั้นคนเราจึงควรมีความกตัญญูต่อแม่ ต้อง
เชื่อฟังค าสั่งสอนของท่านก็จะน าพาชีวิตไปสู่ความเจริญ 

สอดคล้องกับที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “มานพ สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน มีกรรมเป็นทายาท มีกรรม
เป็นก าเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย กรรมย่อมจ าแนกสัตว์ทั้ งหลายให้เลวและดีต่างกัน 
(กรมการศาสนา, 2539: ม.อุ. (ไทย (14/581/350) เรามีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับผลของกรรม มีกรรมเป็น
ก าเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย เราท ากรรมใดไว้ จะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่วก็ตาม ย่อมเป็น
ผู้รับผลของกรรมนั้น (กรมการศาสนา, 2539: องฺปญจก. (ไทย) 22/57/100) ผลวิบากแห่งกรรมที่ท าดีท าชั่วมี 
(กรมการศาสนา, 2539: ม.อุ. (ไทย) 14/257/176) กรรมทั้งปวงมีวิบากเจตนาทั้งปวงมีวิบาก (กรมการศาสนา, 
2539: อภิ.ปุ. (ไทย) 37/633/692) ภิกษุทั้งหลาย  เราไม่กล่าวกรรมที่สัตว์มีเจตนาท าไว้ สั่งสมไว้ว่าสิ้นสุดเพราะ
ยังไม่สวยผล ก็ผลนั้นแลสัตว์ต้องเสวยในอัตภาพนี้ ในอัตภาพถัดไปหรือในอัตภาพต่อ ๆ ไป  (กรมการศาสนา, 
2539: อภิ.ปุ. (ไทย) 37/635/694) จะเห็นได้ว่าพระพุทธเจ้าทรงพบว่าทุกสิ่งทุกอย่างที่แต่ละคนได้รับล้วนเกิด
จากผลของการกระท าของคน ๆ นั้น กรรมหรือการกระท านั้น ๆ เป็นเหตุแยกแยะคนให้ดีและเลว 

สอดคล้องกับที่พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต) ได้กล่าวไว้ในศรัทธา 4 คือความเชื่อชัดเรื่องกรรมและ
ผลของกรรม คือ กัมมสัทธ าคือเชื่อกรรมเชื่อกฎแห่งกรรมเชื่อว่ากรรมมีอยู่จริง เชื่อว่าไม่ว่าจะท าอะไรย่อมต้อง
ได้รับผลหรือต้องชดใช้การกระท านั้น ๆ  วิปากศรัทธา คือเชื่อวิบาก เชื่อผลของกรรม เชื่อว่าผลของกรรมมีจริง 
เชื่อว่าทุกกรรมคือการกระท าที่ท าแล้วต้องมีผล ผลดีเกิดจากกรรมดี ผลชั่วเกิดจากกรรมชั่ว กัมมัสสกตา คือเชื่อ
ว่าแต่ละคนมีกรรมเป็นของตน เชื่อว่าแต่ละคนเป็นเจ้าของกรรม จะต้องรับผิดชอบกรรมของตน ๆ ตถาคตโพธิ
สัทธา คือเชื่อความตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า เชื่อว่ามนุษย์ที่ฝึกตนด้วยดีตามที่พระองค์ทรงเป็นผู้น าทางจะสามารถ
เข้าสู่เข้าถึงภูมิผู้สูงสุดและหลุดพ้นจากทุกข์ได้ (พระธรรมปิฎก (ป.ป.ปยุตฺโต), 2559: 140) 

สอดคล้องกับที ่พ่อครูสมณะโพธิรักษ์ได้กล่าวไว้ว่า กรรมเป็นของๆ ตน กรรมมีวิบากในตัวมันเอง ตนท า
ผลกรรมก็เป็นของของตนเอง ตนต้องรับมรดกกรรมวิบากของตนเอง ตนไม่ได้ท าก็ไม่ใช่ของตน เอามายัดเยียดให้
กันก็ไม่ได้ กรรมของตนพาตนเป็นพาตนไปตามกรรมที่ตนเองท าเองทั้งสิ้น กรรมสั่งสมเป็นเผ่าเป็นพันธ์ุของตนเอง 
ที่พ่ึงของตนแท้ๆ คือกรรม ไม่มีที่พ่ึงอ่ินจริงจังได้เด็ดขาดเท่ากับพ่ึงตนเอง กรรมเป็นตัวจัดการให้ได้รับผลที่เป็นไป
ตามสัจจะความจริงที่ตนท าเองแท้ๆ (สมณะโพธิรักษ์, 2564: 480)  

และสอดคล้องกับท่ี ใจเพชร กล้าจน กล่าวว่า สิ่งที่สร้างผลทุกวินาทีให้กับชีวิตคือวิบากกรรม ไม่มีชีวิต
ใดหนีพ้นอ านาจแห่งกรรมไปได้ วิบากกรรมมีจริง ไม่มีอะไรดลบันดาลสิ่งดีสิ่งร้ายให้เราได้นอกจากวิบากดีร้าย
ของเราเท่านั้นที่ดลบันดาลสิ่งดีสิ่งร้ายให้เราได้ ท าอะไรได้ผลอะไรก็เกิดจากการกระท าของเราเองทั้งหมด เราท า

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                                77 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ดีก็ได้รับผลดีเราท าชั่วก็ได้รับผลชั่ว เจอเรื่องดีเพราะท าดีมาเจอเรื่องไม่ดีเพราะท าไม่ดีมาทั้งในปัจจุบันและอดีต 
สังเคราะห์กันอย่างละ 1 ส่วน (ใจเพชร กล้าจน, 2563: 15-17) 

5. สรุป 

 พระสิริมังคลาจารย์สังฆปราชญ์แห่งล้านนาเป็นพระภิกษุไทยที่ควรยกย่องสรรเสริญอย่างยิ่ง มี
อัจฉริยภาพ มีไหวพริบปฏิภาณ มีความเป็นพหูสูต มีความเป็นธรรมกถึก มีสัปปุริสธรรม มีอิทธิบาท มีปัญญา
แตกฉานครบพร้อมทั้งศาสตร์ความรู้และศิลปะในการให้สัมมาทิฏฐิเรื่องความเข้าใจเชื่อชัดเรื่องกรรมและผลของ
กรรม ซึ่งเป็นหัวใจหลักของพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นนามธรรมที่เข้าใจยาก ผ่านการอธิบายมงคล 38 ในแต่ละข้อ 
โดยมีจุดเด่นคือการน านิทานมาใช้ประกอบอธิบาย ท าให้ผู้อ่าน/ผู้ฟัง เข้าใจได้ง่าย ท าให้เกิดอรรถรส อ่านสนุก 
น่าสนใจติดตามเรียนรู้ มุ่งเน้นการอธิบายหลักธรรมด้วยการน านิทานหลาย ๆ เรื่องมาช่วยอธิบาย ท าให้ผู้อ่าน
ผู้ฟัง ซึ่งมีจริตต่างกัน มีความเข้าใจธรรมะในแต่ละเหลี่ยมมุมที่ต่างกัน สามารถเรียนรู้จดจ าหลักธรรมจากนิทาน
แต่ละเรื่องที่ตรงกับความสนใจของแต่ละบุคคล ท าให้สามารถเข้าใจในหลักธรรมที่ต้องการสื่อได้ง่ายและชัดเจน 
พระสิริมังคลาจารย์ท่านเป็นผู้ที่มีสัปุริสธรรมมีความละเอียดในการประเมินผู้เรียนตามฐานจิตและความสนใจ
ของทุกวัยที่เรียนรู้ฝึกฝนมงคล 38 ดังเห็นได้จากมงคลข้อต้นๆ ซึ่งเหมาะกับปฐมวัยหรือช่วงวัยเริ่มต้นที่ยังต้อง
พ่ึงพาพ่อแม่ครูบาอาจารย์ช่วยอบรมสั่งสอนชี้แนะความถูกต้องนั้น นิทานที่น ามาประกอบค าอธิบายจะเป็นนิทาน
สัตว์ต่าง ๆ เช่น นิทานนกแขกเต้า นิทานม้า นิทานช้าง เป็นต้น ซึ่งนอกจากจะสามารถดึงความสนใจของผู้เรียนรู้
ในวัยนี้ได้แล้ว ยังท าให้ผู้เรียนรู้ในวัยนี้รู้สึกสนุกสนาน และสามารถเรียนรู้เข้าใจได้ง่ายขึ้น 
 นอกจากนี้ในบางพระสูตร ได้ยกเอาน านิทานมาอธิบายประกอบจ านวนสูงถึง 14 เรื่อง ซึ่งนับว่าเป็นกุศ
โลบายที่แยบยลในการตอกย้ าซ้ าทวนหัวข้อธรรมในพระสูตรให้จดจ าได้ง่ายขึ้น จ านวนเรื่องยิ่งมาก ก็ยิ่งเป็นการ
ย้ าซ้ าทวนสัมมาทิฏฐิมากครั้งเท่านั้น ๆ  ท าให้เกิดอานิสงส์ คือ ได้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง เข้าใจชัดสิ่งที่ได้ฟังแล้ว 
บรรเทาความสงสัยเสียได้ ท าความเห็นได้ถูกตรง จิตของผู้ฟังย่อมเลื่อมใส ตรงกับเหตุแห่งวิมุติ 5 เหตุที่ท าให้
บรรลุหลุดพ้นกิเลส (วิมุติ) คือ หลุดพ้นด้วยการฟังธรรม หลุดพ้นด้วยการแสดงธรรมสนทนาธรรม หลุดพ้นด้วย
การท่องทบทวนธรรม หลุดพ้นด้วยการตรึกตรองใคร่ครวญธรรม หลุดพ้นด้วยการตั้งจิตมั่นในนิมิต (สมาธินิมิต) 
ท าให้ทราบว่ามงคลที่แท้จริง คือมงคลที่เกิดจากการกระท าของเราเอง อยากได้มงคลอย่างไร ก็จงสร้างเหตุปัจจัย
อย่างนั้น เมื่อเราอยากได้ผลดี เราก็ต้องสร้างเหตุปัจจัยที่ดี คือ คิดดีพูดดีท าดี ย่อมได้รับผลดี  
 จะเห็นได้ว่าพระสิริมังคลาจารย์ เป็นผู้มีคุณูประการอย่างใหญ่หลวงต่อการเผยแผ่หัวใจของ
พระพุทธศาสนาที่เป็นสัจจะความจริงแท้สู่มนุษยชาติ คือ ความเข้าใจเชื่อชัดเรื่องกรรมและผลของกรรม มี
ความสามารถในการอธิบายพระสูตรแต่ละหัวข้อได้อย่างละเอียดพิศดาร และสามารถสรุปใจความส าคัญและ
พากเพียรคัดสรรและแปลนิทานเรื่องต่าง ๆ ที่ดึงมาจากพระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ปกรณ์วิเสส สัททา
วิเสส และคัมภีร์พงศาวดารทางพระพุทธศาสนาที่มีอยู่อย่างมากมายด้วยปัญญาและความเพียรพยายามที่เป็น
เลิศ โดยสามารถคัดสรรนิทานมาได้ทั้งสิ้น 247 เรื่อง จากนิทานที่มีทั้งสิ้น 547 เรื่อง เพ่ือน ามาประกอบการ
อธิบายกับหัวข้อธรรมในมงคล 38 ได้อย่างเหมาะเจาะลงตัว ในปัจจุบันมังคลัตถทีปนีเป็นคัมภีร์ที่เป็นวรรณกรรม
ต้นแบบที่ใช้เป็น “หลักสูตรพระปริยัติธรรมบาลีแห่งสยามประเทศ” มาตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 3 ถึงปัจจุบัน และ

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                                78 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

เป็นครูเล่มแรกที่พระนักการศึกษา พระมหาเปรียญตั้งแต่ประโยค 4-9 ทุกรูปต้องเรียนจึงจะสามารถเทศน์สอน
ชาวบ้านได้ นอกจากนี้พระสิริมังคลาจารย์ยังเป็นแรงบันดาลใจส าคัญที่ให้มีผู้น าคัมภีร์มังคลัตถทีปนี ไปเป็นแปล
โดยพิศดารเป็นจ านวนมาก โดยใช้ส านวนการแปลตามอัธยาศัยของผู้แปลแต่ละท่าน ๆ เพ่ือมุ่งหมายให้ผู้อ่าน
เข้าใจเนื้อหาได้ง่ายพร้อม ๆ กับได้รับความสนุกสนานเพลิดเพลินในการติดตามศึกษาเรียนรู้จากนิทานที่ยกมา
ประกอบ  นอกจากนี้ ยังได้มีผู้น ามังคลัถทีปนีไปจัดท าเป็นฉบับการ์ตูนส์ ทางสื่ออินเตอร์เนท และอ่านเป็น
หนังสือเสียง อีกด้วย และจากจุดเด่นที่มีการน านิทานมาใช้อธิบาย จึงมีความเป็นสากล ไม่ว่าจะเป็นคนไทย หรือ
ชนชาติใดๆ  ก็สามารถรับได้ง่าย เข้าใจได้ง่าย ดังเห็นได้จากมีการน ามังคลัตถทีปนีไปเผยแผ่ยังประเทศศรีลังกา 
กัมพูชา ลาว และพม่า เป็นต้น พระสิริมังคลาจารย์จึงนับเป็นผู้มีคุณูประการอย่างยิ่งในการ เผยแผ่
พระพุทธศาสนาให้กระจายออกไปสู่มวลมนุษยชาติ                                       

6. รายการอ้างอิง 

กรมการศาสนา. 2539, พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร:  
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ใจเพชร กล้าจน. 2563. บททบทวนธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: บริษัทพิมพ์ดี. 

ธีระ อุษณกรกุล. 2556. ธรรมพุทธสุดลึก. (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพมหานคร: อุษาการพิมพ์.   
พระครูศิริปัญญามุนี (อ่อน). (ม.ป.ป.). คัมภีร์มงคลทีปนีแปลโดยพิสดารเล่มเดียวจบ.  
พระครูธีรสุดพจน์ (พระมหาสง่า ธีรส วโร). 2556. ตามรอยพระสิริมังคลาจารย์สังฆปราชญ์ล้านนา. เชียงใหม่: 
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่. 
 
พระมหาอดุลย์ คนแรง. 2541. การศึกษาเชิงวิเคราะห์มังคลัตถทีปนี. วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหา
 บัณฑิต สาขาวิชาจารึกภาษาไทย. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศิลปากร,  
พระมหาพิเชษฎ์ จตฺตมโล. 2559. การศึกษาเชิงวิเคราะห์การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักค าสอนในมงคล
 สูตร. พุทธมัคค์. ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม): 19-24. 
พระสิริมังคลาจารย์ มหาปราชญ์แห่งล้านนา. 2564. แหล่งที่มา: 
http://historicallanna01.blogspot.com/2011/04/blog-post_14.html [เข้าถึง 10 กันยายน 2564]. 
พระเจ้าติโลกราช. 2564. แหล่งที่มา: https://th.wikipedia.org/wiki/มังคลัตถปนี [25 สิงหาคม 2564] 
สมณะโพธิรักษ์. 2564. รวมเปิดโลกบุญนิยม เล่ม 2. กรุงเทพฯ: ฟ้าอภัย.  
สมิทธิพล เนตรนิมิต. 2560. มังคลัตถทีปนี : แนวทางการด ารงอยุ่แห่งชีวิตที่ยั่งยืน. มหาวิทยาลัยมหาจุฬา ล ง
กรณราชวิทยาลัย. มหาจุฬาวิชาการ. ปีที่ 4 ฉบับที่ 1: 17-32. 
อภิสิน ศิวยาธร. 2563. อภิธานศัพท์อโศก. กรุงเทพฯ: บริษัท วิสคอมเซ็นเตอร์ จ ากัด. 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv
http://historicallanna01.blogspot.com/2011



