
                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 38 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

                                                                                                                                
 
 
 
 

Research Article 

การศึกษาเชิงวิเคราะห์พิษภัยในพระพุทธศาสนา 
An Analytical Study of Dangers in Buddhism 

สรวีย์  สัจจวัฒน์วราภา1, สุวิญ  รักสัตย์2* 

Sorawee Satchawatwarapha1, Suvin Ruksat2* 
* 

ARTICLE INFO ABSTRACT 
Name of Autor: 

1. สรวยี์ สัจจวฒันว์ราภา 
บัณฑิตวิทยาลยั, มหาวทิยาลยัมหามกุฏราช
วิทยาลัย, ประเทศไทย 
Sorawee Satchawatwarapha 
Graduate School, Mahamakut Buddhist 
University, Thailand.  

Email: gracesorawee.289@gmail.com    
 

Corresponding Author:  
 

2. รศ.ดร.สุวญิ รกัสัตย ์
บัณฑิตวิทยาลยั, มหามกุฏราชวิทยาลยั,
ประเทศไทย 
Asst.Prof.Suvin Ruksat  
Graduate School, Mahamakut Buddhist 
University, Thailand.  
Email: puzinnian@hotmail.com  
 
 

 
คำสำคัญ: 
พิษภัยในพระพุทธศาสนา; วิเคราะห์พิษภัย; 
พระพุทธศาสนา 
 
Keywords: 
Dangers in Buddhism; Analysis of 
dangers; Buddhism          
 
 
Article history: 
Received:  09/08/2022 
Revised:    24/12/2022 
Accepted: 15/10/2023 
Available online: 25/12/2023 
 
 
 
 
 
 
 

How to cite: 
Satchawatwarapha,S. & Ruksta, S. An 
Analytical Study of Dangers in 
Buddhism. (2023). Journal of 
Philosophical Vision 28 (2), 38-50. 

The objectives of this thesis are: 1) to study the concept of danger in 
Buddhism, 2 ) to study the Dhamma principles to prevent dangers in 
Buddhism, 3) to analyze the prevention of dangers in Buddhism. This research 
was a documentary qualitative research and included in-depth interviews 
with 6 key-informants. The narrative analysis is used in the thesis. 

The results showed that: 
 Dangers in Buddhism refer to fear or dangers occurred from external 

dangers, i.e. toxic objects and internal dangers meant defilements and 
desires. Those dangers are dangerous to the life, body, and mind of 
individuals. 

 Dhamma principles in Buddhism that can be used to prevent 
dangers both in principles and methods are the principle of 
Appamadadhamma, Apannakadhamma, Sila, and Yonisomanasikara. These 
four principles can prevent and cure internal and external dangers, and then 
make life go on happily. 

 The guidelines for living a safe life are to live with mindfulness. 
Mindfulness is considered the foundation of all heedfulness and makes life 
without mistakes. Carefulness on dangers to occur, training one’s mind to be 
calm and strong, confidence to effects of the dangers, and keeping relation of 
each other can prevent dangers to be occurring and can cure the happened 
dangers. Careful thinking, systematic thinking, rules and regulations, 
consideration with reasons relating to process, wholesome cultivation, 
positive thinking, and mistake correction are the guidelines for making the life 
safe. 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv
mailto:gracesorawee.289@gmail.com
mailto:puzinnian@hotmail.com
DOI: 10.14456/jpv.2023.24



                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 39 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์คือ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องพิษภัยในพระพุทธศาสนา 2) เพื่อศึกษา
หลักธรรมที่ป้องกันพิษภัยในพระพุทธศาสนา 3) เพ่ือวิเคราะห์แนวทางป้องกันพิษภัยในพระพุทธศาสนา การวิจัย
นี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ แบบวิจัยเอกสาร และมีการสัมภาษณ์เชิงลึกจำนวน 6 รูป/คน การนำเสนอด้วยวิธีการ
วิเคราะห์พรรณนา  

ผลการวิจัยพบว่า พิษภัยในพระพุทธศาสนานั้นหมายเอาความกลัวหรืออันตรายที่เกิดขึ้นมาจากพิษภัย ไม่
ว่าจะเป็นพิษภัยจากภายนอก ได้แก่ สิ่งที่เป็นพิษต่าง ๆ หรือพิษจากภายใน ได้แก่ กิเลสตัณหาต่าง ๆ ก็ตาม พิษ
นั้นทั้งหมดย่อมก่อให้เกิดอันตรายต่อชีวิตร่างกายและจิตใจของบุคคล  

หลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่สามารถนำมาใช้เพ่ือป้องกันพิษภัย ทั้งหลักการและวิธีการ ได้แก่ หลักอัปป
มาทธรรม หลักอปัณณกธรรม หลักศีล และหลักโยนิโสมนสิการ หลักท้ัง 4 ระการนี้สามารถใช้ป้องกันและรักษา
พิษภัยได้ทั้งภายนอกและภายในเพื่อทำให้ชีวิตดำเนินไปได้อย่างมีความสุข 

แนวทางปฏิบัติการดำรงชีวิตให้ปลอดภัยด้วยสติถือว่าเป็นรากฐานของการไม่ประมาททั้งมวล เป็นเหตุทำ
ให้ชีวิตไม่ผิดพลาดเสียหาย การรู้จักระมัดระวังพิษภัยที่จะเกิดขึ้น รู้จักฝึกฝนจิตใจให้เข้มแข็ง ไม่หวั่นไหวต่อพิษ
ภัยที่เข้ามากระทบ รู้จักรักษาสัมพันธภาพระหว่างกันและกันให้ดีย่อมป้องกันพิษภัยที่จะเกิดขึ้นและระงับพิษภัย
ที่เกิดขึ้นแล้วได้ การมีความคิดรอบคอบ คิดเป็นระบบ ระเบียบแบบแผน อาศัยเหตุผลในการไตร่ตรองเชื่อมโยง
ให้เห็นกระบวนการ รู้จักปลุกเร้ากุศลธรรมให้เกิด ไม่ปล่อยให้ความคิดลบเกิดข้ึน คิดแก้ไขสิ่งที่ผิดพลาดที่ทำลงไป
แล้วเป็นแนวทางในการทำชีวิตให้ปลอดภัยได้ 

1. บทนำ  

การดำเนินชีวิตเป็นเรื่องที่ต้องระมัดระวัง เพราะมีเหตุทำให้ชีวิตได้รับปัญหาหรืออันตรายอยู่มาก ปัญหา
เหล่านั้นมีทั้งท่ีสามารถแก้ไขได้ง่ายและแก้ไขได้ยาก ปัญหาหรืออันตรายที่เกิดขึ้นกับชีวิตนั้นเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า 
เป็นพิษภัยต่อชีวิต พิษภัยมาจากทั้งภายนอกและภายใน พิษภัยที่มาจากภายนอกได้แก่ บุคคล ธรรมชาติ หรือ
เชื้อโรค ส่วนพิษภัยที่มาจากภายในนั้นมาจากเชื้อแห่งอกุศลมูล คือ ราคะ โทสะ และโมหะท่ีเข้าครอบงำชีวิต พิษ
ทั้งภายในและพิษภายนอกนั้นล้วนเป็นพิษภัยที่อันตราย ถ้าหากบุคคลใดไม่สามารถควบคุมหรือหลีกเลี่ยง หรือไม่
ระมัดระวัง ก็จะได้รับพิษภัยได้ ย่อมจะได้รับความทุกข์ ความเดือดร้อน 

ปัญหาพิษภัยที่เกิดขึ้นในชีวิตปัจจุบันเกิดขึ้นได้อย่างรวดเร็ว เพราะอาศัยเครื่องมือทางโซเซียล มีเดียเป็น
ตัวแพร่เชื้อ สังคมได้รับพิษภัยอันเกิดจากความเปลี่ยนแปลงโดยเร็วของโลกไปทั่ว ไม่ว่าจะเป็นพิษภัยทางความ
โลภที่เกิดจากแรงกระตุ้นของการโฆษณา และการสร้างแรงจูงใจชวนเชื่อ พิษภัยทางความโกรธ อันเกิดจากภาพ
ความรุนแรงและอาชญากรรม ที่ปรากฎอยู่ในข่าวออนไลน์ทั้งหลาย พิษภัยทางความหลง อันเกิดจากการสร้าง

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 40 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ข้อมูลเท็จ ทำให้ไม่อาจแยกแยะความจริงได้ ดังเหตุการณ์ที่ปรากฏ ว่า หมูและไก่เป็นเอดส์ ทำให้คนไม่กล้า
บริโภคเชื่อว่าเรื่องนี้เป็นความจริง ได้รับผลกระทบไปท่ัว จนทำให้เกิดความเสียหายทางเศรษฐกิจ แต่สุดท้ายแล้ว
ก็เป็นข่าวลวง (สยามรัฐออนไลน์, ข่าวลวงโลก หมูไก่เป็นเอดส์, สืบค้น 28 มกราคม 2563) นอกจากนั้นเยาวชน
ของชาติ ได้รับผลกระทบมากจากการติดเกมส์ โดยเฉพาะอย่างการติดเกมส์ออนไลน์ของเด็ก (Thai PBS, 
สัญญาณเตือน เด็กติดเกม, สืบค้น 21 ตุลาคม 2562) และพฤติกรรมเลียนแบบจากสังคมต่างประเทศ ที่นำไปสู่
ความก้าวร้าวรุนแรง (เดลินิวส์, ความรุนแรงของพฤติกรรมก้าวร้าว, สืบค้น 28 มกราคม 2563) พิษภัยทั้งหลาย
เป็นพิษที่อันตรายทั้งสิ้น ทั้งต่อตนเองและผู้อื่นในสังคม ช่องทางทั้งหลายเหล่านี้ล้วนทำให้ได้รับพิษได้ง่าย ทำให้
ชีวิตได้รับผลกระทบ เป็นต้นตอสาเหตุที่ทำให้ได้รับพิษ  

นอกจากนั้นพิษภัยในเชิงสังคมที่มาจากความโลภ โกรธ หลง นำมาซึ่งความมักง่าย และความไม่ใส่ใจถึง
อันตราย ที่จะเกิดกับผู้อื่น มุ่งหวังแต่ประโยชน์ส่วนตน เช่น การนำสารพิษไปใส่ในอาหาร หรือการรักษาอาหาร
ให้สดอยู่เสมอ จนเกิดโรคร้าย ดังเหตุการณ์เจ้าหน้าที่สาธารณสุขจังหวัด ตรวจพบการใส่สารฟอร์มาลีนในอาหาร
ทะเลที่จังหวัดบุรีรัมย์ (กรุงเทพธุรกิจ, สสจ.บุรีรัมย์พบ'สารฟอร์มาลิ่นในอาหารทะเล, สืบค้น 28 มกราคม 2563) 
พิษภัยลักษณะนี้ทำให้เกิดปัญหาสุขภาพ  ส่งผลกระทบต่อระบบสุขภาพและการสูญเสีย งบประมาณในการดูแล
รักษาสุขภาพ ทำให้เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตัว โดยไม่คำนึงถึงชีวิตของผู้อ่ืน ว่าจะได้รับพิษที่ตัวเองก่อขึ้น ทำให้เกิด
ความเสียหายต่อชีวิต กลายเป็นการแพร่เชื้อพิษออกไปติดต่อให้ผู้อื่น หากบุคคลใดได้รับพิษนี้ก็จะ เกิดกิเลส เกิด
ความโลภ เข้าครอบงำ ก็ทำให้เชื้อนี้ไปสู่สังคมโดยไม่มีที่สิ้นสุด 

 ในพระพุทธศาสนานั้นได้ให้ความสำคัญกับพิษภัยที่เป็นรากเหง้าของพิษทั้งหลายที่ปรากฏในโลก ดัง
ข้อความที่พระพุทธองค์ตัดว่า พิษภัยอันเกิดจาก ไฟ 3 กอง ได้แก่ ไฟคือราคะ ไฟคือโทสะ ไฟคือโมหะ หรือไฟใน
นรก ไฟที่เกิดขึ้นในกัป ไฟคือทุกข์ นอกจากนั้นพระองค์ ก็ยังได้ให้แนวทางในการแก้ไขพิษภัยเหล่านี้ไว้ว่า ผู้ถูก
พิษภัยนั้นสามารถแก้ไขได้ด้วยยากำจัดยาพิษ ดื่มยานั้นแล้วก็มีความสุข เพราะรอดพ้นจากยาพิษ ฉันใด คนถูกยา
พิษทำร้ายถูกอวิชชาบีบคั้น จึงแสวงหายาคือพระสัทธรรม (ขุ.อป.32/488-493/74) ดังนั้น พิษภัยที่เกิดจากราคะ 
โมหะ และโทสะ เข้าครอบงำ ย่อมนำไปสู่ความทุกข์ทั้งในชาตินี้และชาติหน้า ชีวิตที่เป็นพิษย่อมเป็นชีวิตที่มีภัย
อันตราย ทำลายตนเองและผู้อื่น รวมทั้งการแพร่เชื้อพิษคือ ความโลภ ความโกรธ ความหลงไปสู่ผู้อื่นจนทำให้
สังคมเป็นสังคมท่ีได้รับพิษ เป็นสังคมที่มีปัญหา เป็นสังคมที่น่ากลัว นอกจากพระพุทธศาสนาแสดงต้นตอของพิษ
ภัยแล้ว ยังได้ให้หลักธรรมรักษาและป้องกันพิษภัยเหล่านั้นไว้ด้วย เพราะพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการดับ
ทุกข์ ก็คือ ดับความเดือดร้อนที่เกิดจากพิษภัย คือ กิเลสทั้ง 3 นั้นโดยตรง พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญต่อพิษ
ภัยที่เกิดขึ้นกับมนุษย์จึงปรับแก้ด้วยการไม่ให้ประมาท ให้เดินทางไปสู่ทางที่ถูกต้อง ปฏิบัติตามกรอบของสังคม
เพื่อไม่ให้เกิดปัญหากระทบต่อกันและกันจนเป็นพิษภัยต่อชีวิต และการรู้จักคิดพิจารณาโดยแยบคายในการ
ป้องกันและขจัดพิษภัยในชีวิตได้ 

ดังนั้น การศึกษาพิษภัยเป็นชีวิตที่อันตรายทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น เป็นชีวิตที่จะทำให้เกิดผลกระทบแก่
สังคมในทางเลวร้าย จำเป็นต้องได้รับการแก้ไขและป้องกันพิษดังกล่าว โดยสนใจศึกษาถึงลักษณะพิษภัย ชีวิตที่มี

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 41 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

พิษภัย และวิเคราะห์แนวทางการป้องกันเพื่อให้เกิดเพื่อให้มีทางออกทาง ป้องกันพิษภัยเหล้านั้นอย่างถูกต้อง
ตามแนวพระพุทธศาสนา สร้างสังคมท่ีปลอดภัยจากพิษภัยต่อไป 

2. วัตถุประสงค์ของการวิจยั 

2.1 เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องพิษภัยในพระพุทธศาสนา 
2.2 เพ่ือศึกษาหลักธรรมที่ป้องกันพิษภัยในพระพุทธศาสนา 
2.3 เพ่ือวิเคราะห์แนวทางป้องกันพิษภัยในพระพุทธศาสนา 

3. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

 การศึกษาเชิงวิเคราะห์พิษภัยในพระพุทธศาสนา ผู้วิจัยกำหนดขอบเขตของการศึกษาค้นคว้าในคัมภีร์
พุทธศาสนาจาก พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา ปกรณวิเศษ เกี่ยวกับความหมายความสำคัญเกี่ยวกับพิษภัยใน
พระพุทธศาสนา รวมถึงหนังสือ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องมีดังนี้  

3.1 ขอบเขตด้านเนื้อหา 

ผู้วิจัยศึกษาเรื่องพิษภัยในคัมภีร์พุทธศาสนาจาก พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา ปกรณวิเศษ เกี่ยวกับ
ความหมายความสำคัญ ผลกระทบ วิธีแก้ไขและวิธีป้องกันพิษในพระพุทธศาสนา รวมถึงข้อมูลจากเอกสารและ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง สรุปสังเคราะห์จากหลักอัปปมาทธรรม (ความไม่ประมาท) หลักอปัณณกปฏิปทา (การปฏิบัติ
ไม่ผิด) หลักศีล (กฎเกณฑ์มาตรฐานมนุษย์) และหลักโยนิโสมนสิการ (การพิจารณาด้วยอุบายอันแยบคาย) โ ดย
กำหนดขอบเขตเนื้อหาออกเป็น 4 ด้าน 

1) การดำรงชีวิตด้วยสติ   
2) การปฏิบัติไม่ผิด  
3) การรักษากฎเกณฑ์มาตรฐานสังคม  
4) การฝึกระบบคิด 

 3.2 ขอบเขตด้านผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 

ผู้วิจัยกำหนดขอบเขตผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key  informant) จำนวน ๖ รูป/คน โดยแบ่งเป็น ๒ กลุ่ม 
คือ กลุ่มผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความเข้าใจเกี่ยวกับพิษภัยตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนา และผู้ทรงคุณวุฒิที่ไดร้ับ
ผลกระทบจากพิษภัยและสามารถแก้ไขพิษภัยที่เกิดข้ึนกับตนเองได้ 

 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 42 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

4. วิธีดำเนินการวิจัย  

  การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ แบบวิจัยเอกสาร (Documentary Qualitative Research) ซึ่ง
มุ่งศึกษาข้อมูลจากเอกสาร โดยมีขั้นตอนดังต่อไปนี้ 

4.1 วัตถุประสงค์ข้อที่ 1 เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องพิษภัยในพระพุทธศาสนา มีวิธีดำเนินการวิจัย ดังนี้ 

1. ศึกษาค้นคว้าแนวคิดเรื่องพิษภัยในพระพุทธศาสนาจากในชั้นปฐมภูมิ (Primary sources) คือ 
คัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และปกรณวิเศษ ด้วยวิธีการวิเคราะห์เนื้อหาจากคัมภีร์ในพระพุทธศาสนา 
เพ่ือให้ได้แนวคิดเก่ียวกับพิษภัย 

2. วิเคราะห์เนื้อหาเรื่องพิษภัยในส่วนที่เป็นผลกระทบจากพิษภัยทั้งจากคัมภีร์หลักและเอกสารชั้น
ทุติยภูมิ ได้แก่ ตำรา หนังสือ งานวิจัยและบทความวิจัย เพื่อประมวลให้เห็นลักษณะของผลกระทบที่เกิดขึ้นที่มี
ต่อชีวิตและสังคม 

4.2 วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 ศึกษาหลักธรรมที่ป้องกันพิษภัยในพระพุทธศาสนา มีวิธีดำเนินการวิจัย ดังนี้ 

1. ศึกษาค้นคว้าหลักธรรมที่เกี่ยวข้องกับการป้องกันพิษภัยในพระพุทธศาสนา  
2. ศึกษาตัวอย่างบุคคลที่ได้รับการป้องกันพิษภัย 

4.3 วัตถุประสงค์ข้อที่ 3 เพ่ือวิเคราะห์แนวทางป้องกันพิษภัยในพระพุทธศาสนา มีวิธีดำเนินการวิจัย ดังนี้ 

1. ตั้งประเด็นในการวิเคราะห์แนวทางป้องกันพิษภัยใน 4 ด้าน คือ  
1. การดำรงชีวิตด้วยสติ   
2. การปฏิบัติไม่ผิด  
3. การรักษากฎเกณฑ์มาตรฐานสังคม  
4. การฝึกระบบคิด 

โดยใช้วิธีวิเคราะห์เชิงเนื้อหาที่ได้จากวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 และข้อที่ 2 เพ่ือตอบประเด็นของโจทย์
วิจัย 

2. ออกแบบสัมภาษณ์เชิงลึก (In–depth interview) อย่างมีโครงสร้างจากผู้ให้ข้อมูลสำคัญด้วยการ
วิเคราะห์เนื้อหา (Contents Analysis) โดยกำหนดผู้ทรงคุณวุฒิออกเป็น 2 ด้าน คือ ด้านผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความ
เข้าใจเกี่ยวกับพิษภัยตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนา และผู้ทรงคุณวุฒิที่ได้รับผลกระทบจากพิษภัยและ
สามารถแก้ไขพิษภัยที่เกิดข้ึนกับตนเองได้ 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 43 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

4.4 รวบรวมข้อมูลนำมาวิเคราะห์ แนวทางแก้ไขการแก้พิษภัยและการป้องกันพิษภัย สังเคราะห์ให้ได้องค์
ความรู้  

4.5 เรียบเรียงเนื้อหา นำเสนอให้เป็นไปตามรูปแบบคู่มือการเขียนของวิทยานิพนธ์และเป็นไปตามระเบียบ
วิธีวิจัย 

5. ผลการวิจัย 

จากการศึกษาและวิเคราะห์เอกสารและบทสัมภาษณ์จากผู้ให้ข้อมูลสำคัญเพื่อตอบวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 
พบว่า พิษภัยในพระพุทธศาสนานั้นมีทั้งที่เป็นส่วนรูปธรรม คือ พืช สัตว์ แร่ธาตุ สมุนไพร เภสัช และอากาศ ที่มี
ความเป็นพิษในตัวและที่ได้รับการสกัดให้เป็นพิษ ส่วนพิษในเชิงนามธรรม ก็คือ กิเลสทั้งหลายที่ส่งผลต่อจิตใจให้
ทำอกุศลกรรมออกมา ทั้งทางกาย วาจา และใจจนทำให้เกิดภัยอันตราย ความทุกข์ ความเดือนร้อนได้ พิษภัยที่
เป็นรูปธรรมนั้นหมายเอาวัตถุกามทั้งหลาย รวมทั้งคนพาลด้วย ส่วนที่เป็นนามธรรมหมายเอากิเลสกาม คือ แรง
โน้มเองภายในใจที่หลงใหลไปกับที่ชอบและไม่ชอบทั้งหลายจนนำไปสู่ ความเห็นผิดและกระทำผิด สาเหตุที่ทำให้
เกิดพิษภัยมาจากสาเหตุใหญ่ ๆ คือ ความประมาท เลินเล่อ ไม่มีสติต่อการกระทำ การพูด และการคิด ใน 7 มิติ 
คือ ไม่ทำการตามเวลา ผัดวันประกันพรุ่ง ยังหลงระเริงในวัยของตน ไม่รักษาสุขภาพ ขาดการวางแผนชีวิต ปล่อย
ให้การงานคั่งค้างอากูร ไม่ศึกษาเล่าเรียน และไม่พิจารณาความจริงของชีวิต ไม่รู้วงจรของชีวิต ทำให้เกิดผล
ตามมาในเชิงลบมากมายต่อชีวิตและสังคม 

พิษภัยที่เกิดจากปัจเจก คือ คนพาล ย่อมสร้างความเดือดร้อนเสียหายไปในวงกว้าง จิตที่ตั้งไว้ผิดนำทุกข์
ภัยมาให้ จิตที่เป็นพิษนั้นอันตรายยิ่งกว่าสิ่งใด เพราะจิตที่ตั ้งไว้ผิดย่อมนำมาซึ่งภัยพิบัติ หายนะ และความ
เดือดร้อน อันที ่จริงตัววัตถุทั ้งหลายมิใช่พิษภัย แต่ความดำริต่างหากที่เป็นที่เป็นพิษภัย ดังนั ้นพิษภัยใน
พระพุทธศาสนานั้นมุ่งเอาพิษภัยภายในใจเป็นสำคัญ เพราะพิษภัยที่เกิดจากใจที่เป็นพิษ คือ ใจที่เป็นอกุศล  

 วัตถุประสงค์การวิจัยข้อที่ 2 พบว่า หลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่สามารถนำมาใช้เพื่อป้องกันพิษภัย 
ทั้งหลักการและวิธีการ ได้แก่หลักความมีสติ ไม่ประมาท (อัปปมาทธรรม) หลักธรรมนี้สร้างความเป็นผู้ตระหนักรู้
ในพิษภัยที่เกิดขึ้นในชีวิต ไม่ประมาทในชีวิตทั้งทุกมิติ ได้แก่ ความไม่ประมาทในวัย ไม่ประมาทในอายุ ไม่
ประมาทในความไม่มีโรค ไม่ประมาทในการศึกษา และไม่ประมาทการทำบุญกุศล ความไม่ประมาทเป็น
หลักธรรมที่สามารถนำมาป้องกันพิษภัยที่จะเกิดขึ้นในชีวิตได้อย่างยอดเยี่ยม เป็นเสมือนหัวใจของธรรมทั้งหลาย 
ชีวิตที่ไม่ประมาทเป็นชีวิตที่ประเสร็จ หลักธรรมต่อมา คือ หลักการปฏิบัติไม่ผิดด้วยการรู้จักสำรวมระวังอินทรีย์ 
การรู้จักบริโภคอาหารพอประมาณ และการหมั่นบำเพ็ญเพียรทางจิต หลักท้ัง 3 ประการนี้ตั้งอยู่บนสัมมัปปธาน
ทั้ง 4 คือ การรู้จักระมัดระวังไม่ให้บาปอกุศลเกิดขึ้น การรู้จักขจัดบาปอกุศลที่เกิ ดขึ้นแล้ว การรู้จักส่งเสริม
สนับสนุนให้บุญกุศลเจริญงอกงามในจิต และการรักษาบุญกุศลนั้นไว้ในเจริญอย่างต่อเนื่อง วิธีทั้ง 4 ประการนี้ 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 44 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ให้พิจารณาตรวจสอบลงในขันธ์นี้เอง ขันธ์ทั้ง ๕ เป็นที่ตั้งของบาปอกุศลและบุญกุศลทั้งหลาย เมื่อจะทำให้พิษภัย
หมดไปก็ต้องทำตรงนี ้

หลักธรรมต่อไปคือ การรักษาศีล ศีลนั้นเป็นคุณธรรมสำหรับโลกมนุษย์ เป็นมนุษยธรรม เป็นสิ่งที่จำเป็น
ในการป้องกันภัยอันตรายที่จะเกิดขึ้นในชีวิต เป็นคุณธรรมเกื้อหนุนให้คุณธรรมที่สูงยิ่งขึ้นเจริญงอกงาม ผู้มีศีล 
ย่อมทำให้สมาธิเจริญ ผู้มีสมาธิเจริญแล้วย่อมทำให้ปัญญาเจริญ ศีลเป็นคุณสมบัติของคนดี เป็นคุณธรรมที่ทำให้
คนกัลยาณมิตร เป็นคู่ครอง เป็นเพื่อนที่ดี ศีลเปรียบเสมือนเครื่องป้องกันพิษภัยอันตรายที่จะเข้ามาในชีวิต ถ้า
หากขาดศีลชีวิตก็เต็มไปด้วยพิษภัย ชีวิตก็ดำรงอยู่ได้ยาก ศีลเป็นเครื่องค้ำจุนโลกไว้มิให้ก้าวเข้าไปสู่ความหายนะ 
เป็นมาตรฐานแห่งการอยู่ร่วมกัน ถ้าทุกคนในสังคม เพียงแต่มีศีลกันแล้วสังคมหรือชุมชนก็จะสงบ จะไม่มี
สงคราม ไม่มีการฆ่าล้างผลาญกัน ไม่มีการขโมยแย่งชิงโกงกินกัน ไม่มีการประพฤติผิดทางกามที่ก่อให้เกิดความ
สับสนวุ่นวายแตกแยกขึ้นในสังคมหรือชุมชน ไม่มีการโกหกหลอกลวงใส่ความกัน ไม่มีการเสพของมึนเมาให้โทษ
ต่าง ๆ อันเป็นบ่อเกิดแห่งความประมาทและความหายนะต่าง ๆ ทุกคนในสังคมหรือชุมชนก็จะพบกับความสุข
ร่มเย็น อยู่ด้วยกันด้วยความรักใคร่ปรองดองกัน ไม่ต้องเดือดร้อนวุ่นวายกันเหมือนในสังคมปัจจุบัน  

หลักธรรมสุดท้ายที่ใช้ในการป้องกันพิษภัยคือ โยนิโสมนสิการ หลักธรรมนี้ช่วยสร้างพลังความคิดตามแนว
พระพุทธศาสนา เป็นพลังปัญญาทางความคิดที่เห็นและเข้าใจถึงสภาพที่เป็นจริงทั้ง 3 ด้าน คือ ด้านบวก ด้านลบ
และทางออก สังคมอยู่ภายใต้ของระบบคิด ถ้าหากคนในสังคมไม่มีโยนิโสมนสิการก็เกิดอันตรายและปั่นป่วน 
การฝึกคิดแบบโยนิโสมนสิการทั้ง 4 วิธี คือ คิดถูกต้อง คิดมีระเบียบแบบแผน คิดมีเหตุมีผล และคิดเร้ากุศลธรรม
ย่อมเป็นเครื่องมือทางปัญญาในการรังสรรค์สิ่งที่ดีมีคุณค่าให้กับชีวิต และป้องกันสิ่งที่เป็นพิษเป็นภัยที่จะเกิด
ขึ้นกับชีวิต ไม่เพียงเฉพาะในดำรงชีวิตของชาวบ้านแต่ยังรวมไปถึงการปฏิบัติธรรมเพ่ือให้เข้าถึงการสิ้นกิเลสด้วย 
หลักธรรมนี้สมควรยกข้ึนมาเป็นกลไกทางปัญญาพัฒนาสังคมทางด้านความคิด 

หลักธรรมที่ป้องกันพิษภัยในพระพุทธศาสนาในวิทยานิพนธ์เล่มนี้ได้นำหลักธรรมสำคัญที่สามารถเป็นทั้ง
หลักการและวิธีการมาแสดงไว้เพื่อป้องกันที่ยังไม่เกิดไม่ให้เกิดขึ้น และขจัดพิษภัยที่เกิดขึ้นแล้วให้หมดไป 
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มุ ่งรักษาและป้องกันโรคทุกข์ของมนุษย์ โดยเฉพาะ ชีวิตมนุษย์นั้นโดยปกติก็
ประกอบไปด้วยพิษภัยที่มาพร้อมกับตนตั้งแต่เกิดคือ อวิชชา และพิษภัยที่เกิดภายหลัง ธรรมในพระพุทธศาสนา
มีไว้สำหรับป้องกันและแก้ไขพิษภัยเหล่านี้ 

เริ ่มต้นที่ความไม่ประมาทในชีวิต เพราะชีวิตที่ไม่ประมาทย่อมพยายามขวนขวายกระทำในสิ่งที ่ดีมี
ประโยชน์ พัฒนาชีวิตให้ตั้งอยู่บนทางที่ถูกต้อง ห่างไกลจากทางที่ผิด โดยการปฏิบัติตามหลักที่เป็นประกันใน
ชีวิตว่า กระทำไปแล้วไม่ผิดแน่นอน อันได้แก่ การระมัดระวังอินทรีย์ทั้ ง 6 ไม่ให้ตกอยู่ภายใต้อำนาจของอารมณ์
ทั้งทางบวกและทางลบ หรืออารมณ์รักและอารมณ์ชัง เนื่องจากอารมณ์ทั้ง 2 ประเภทนี้เป็นพิษภัยนำไปสู่การ
แย่งชิงและการขจัดทำลาย การรู้จักการรับประทานอาหารที่พอเหมาะแก่ความต้องการของตน เนื่องจากอาหาร

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 45 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

เป็นที่มาของพิษภัยหลายประการ และการฝึกฝนอบรมจิต มีสติตื่นอยู่เสมอ โดยการมีสติอยู่กับกาย เวทนา จิต
และธรรม โดยเฉพาะการมีสติอยู่กับลมหายใจจะทำให้ภัยอันตรายไม่อาจเข้ามาสู่จิตได้ง่าย 

การทำหลักประกันทางสังคม คือ ปฏิบัติตามศีลซึ่งถือว่า เป็นกฎเกณฑ์มาตรฐานทางสังคม ทำให้ชีวิต
ปลอดภัยในสังคมทั้ง 5 ด้าน ได้แก่ ปลอดภัยต่อชีวิต ต่อทรัพย์สิน ต่อครอบครัว ต่อข้อตกลงและต่อสุขภาพ การ
รักษาศีลย่อมป้องกันเวรภัยที่จะเกิดขึ้นต่อไป จากนั้นต้องปรับวิธีคิดให้ถูกต้อง มีระบบ มีเหตุผล และส่งเสริม
คุณธรรมให้เกิดขึ้นในจิตใจ ไม่ปล่อยให้จิตไหลไปกับความคิดที่เป็นบาปอกุศล เมื่อปฏิบัติตามหลักธรรมสำคัญทั้ง 
4 ประการนี้ย่อมสามารถป้องกันพิษภัยได้ในชีวิต ดังแผนภูมิที่แสดงไว้ 

 

 

 

 

 

 

 

แผนภาพที่ 1 ธรรมป้องกันพิษภัย 

วัตถุประสงค์การวิจัยข้อที่ 3 พบว่า จากการวิเคราะห์แนวทางป้องกันพิษภัยตามประเด็นที่ตั้งไว้ด้วยการ
ดำรงชีว ิตด้วยสติ การปฏิบัติไม่ผิด การรักษากฎเกณฑ์มาตรฐานสังคม และการฝึกระบบคิดสรุปได้ว่า 
สติสัมปชัญญะเป็นเบื้องต้นสำหรับการป้องกันพิษภัย ถ้าหากขาดสติสัมปชัญญะเสียแล้วย่อมเกิดความประมาท
ขึ้นทันทีความประมาทเพียงอย่างเดียวย่อมนำไปสู่ความผิดพลาดเสียหายในการดำเนินชีวิตในภาพรวม เป็นเหตุ
ให้เกิดพิษภัยทั้งแก่ตนเอง แก่ผู้อื่นและแก่สังคมโดยภาพรวม วิธีการที่จะไม่ประมาทก็คือ การดำรงตนด้วยสติอยู่
บนฐานสุจริตทั้ง 3 คือ กายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต และด้วยการตั้งอยู่บนสัมมาทิฏฐิ เพียงเฉพาะวิธีการนี้ก็
สามารถป้องกันพิษภัยได้เป็นส่วนมาก ชีวิตย่อมไม่เป็นทุกข์เดือดร้อนตามมา  

การปฏิบัติตามหลักสัมมัปปธาน 4 คือ การรู้จักป้องกันพิษภัยไม่ให้เกิดขึ้น การขจัดสิ่งที่ไม่ดีที่เกิดขึ้นแล้ว
ให้หมดไป การส่งเสริมให้คุณความดี กุศลธรรมทั้งหลายเกิดขึ้นในใจ และการรักษาคุณความดีที่ทำไว้ให้ดำรงอยู่
ได้นาน เป็นวิธีการปฏิบัติไม่ผิด วิธีการทั้ง 4 นี้ใช้ในการสำรวมระวังอินทรีย์ที่กระทบกับสิ่งภายนอก เมื่อมีสิ่งไม่ดี

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 46 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

เกิดขึ้นก็ต้องใช้ธรรมะเข้าข่มหรือขจัดออกไปโดยไว ธรรมปฏิบัติที่สามารถขจัดบาปอกุศลโดยไวก็คือ หลักสมาธิ 
หรือชาคริยานุโยค ที่สำคัญการปฏิบัติตามอานาปานสติย่อมช่วยให้พิษภัยที่มีอยู่หมดไปได้โดยไว ส่วนการทำกุศล
ให้เกิดขึ้นนั้นก็ต้องอาศัยขันธ์ คือ รูป เวทนา สัญญา สั งขาร และวิญญาณให้เป็นประโยชน์ ใช้ขันธ์นี้เองเป็น
ตัวกระตุ้นให้กุศลธรรมที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น ด้วยการพิจารณากายให้เห็นลมหายใจ เห็นอาการ 32 ให้เป็นกายค
ตาสติ เห็นกายเป็นไปตามไตรลักษณ์ คือ มีความเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป เมื่อกุศลจิตเกิดขึ้น อกุศลย่อมเสื่อมไป 
ส่วนการรักษากุศลให้คงอยู่ก็ต้องอาศัยบรรยากาศ สิ่งแวดล้อมและวิถีคิดจะช่วยให้กุศลธรรมตั้งอยู่ได้นาน เมื่อ
เป็นเช่นนี้อกุศลธรรมก็ไม่มีช่องเกิดขึ้น หรือเกิดขึ้นได้ยาก 

การรักษากติกาในสังคมเป็นวิธีที่จะไม่ให้พิษภัยเกิดขึ้น กฎเกณฑ์กติกาของสังคมนับเป็นมาตรฐานของ
สังคมท่ีจะทำให้ชีวิตดำเนินไปได้ด้วยดี ถ้าหากมีแต่เบียดเบียน ละเมิดกฎเกณฑ์กันอย่างไม่มีกฎหมายรองรับ คน
ที่มีอิทธิพล มีอำนาจก็สามารถทำอะไรได้ตามใจ สังคมมีแต่พิษภัย ในทางตรงกันข้ามหากรักษาศีล ซึ่งเป็นกฎ
เบื้องต้นของสังคมไว้ พิษภัยที่จะเกิดขึ้นจากศีลแต่ละข้อนั้นย่อมไม่เกิดข้ึน ไม่ว่าจะเป็นการรักษาสิทธิส่วนร่างกาย
ของแต่ละบุคคลไม่ให้ใครละเมิดทำร้าย สิทธิทางทรัพย์สินก็ไม่ให้ละเมิด สิทธิในคู่ครองหรือในครอบครัวก็ไม่ให้
ละเมิด สิทธิทางข้อตกลง ก็ไม่ให้ทำลายข้อตกลงที่ทำกันไว้ ไม่ให้ผิดสัญญา และมาตรฐานทางสุขภาพ คือ ไม่ดื่ม
หรือทานสิ่งที่ทำลายสุขภาพ แต่ละด้านนั้นเป็นช่องทางของพิษภัยที่จะเกิดขึ้นทั้งสิ้น หากรักษามาตรฐานทาง
สังคมไว้ได้ สังคมก็เป็นสุข สงบ ในขณะเดียวกันก็ต้องอาศัยธรรมเป็นตัวช่วยในแต่ละประเด็นด้วย เพื่อให้การ
รักษากฎเกณฑ์นั้นได้ดี คือ การมีจิตเมตตา การเสียสละ การยินดีในครอบครัวของตนเอง การมีสัจจะ และการมี
สติสัมปชัญญะ รู้จักสิ่งที่ดี สิ่งที่ชั่ว  

การป้องกันไม่ให้พิษภัยเกิดขั้นด้วยการมีระบบคิดที่ดี ที่ถูกต้อง ตั้งอยู่บนหลักการที่ถูกต้อง คิดอย่างเป็น
ระบบแบบแผน เชื่อมโยงให้เห็นกระบวนการที่นำไปสู่ความสำเร็จที่ไม่ทำให้เกิดความเดือดร้อน คิดอย่างเป็นเหตุ 
เป็นผล และมีเหตุผล มีปัญญา วิเคราะห์ไตร่ตรองเหตุและผล คิดปลุกเร้ากุศลธรรมให้เกิด ไม่ปล่อยให้ความคิด
ลบเกิดข้ึน คิดแก้ไขสิ่งที่ผิดพลาดไป ทำตัวใหม่ คิดใหม่ ทำใหม่ ทำให้ถูกต้อง ระบบคิดที่ช่วยเหลือป้องกันพิษภัย
นั้นมีหลายวิธี แล้วแต่วิธีไหนจะได้ผลในสถานการใดแต่วิธีคิดตามหลักสัมมาสังกัปปะในองค์มรรค ย่อมช่วยให้
การคิดท่ีตามมาเป็นบวก เป็นกุศลทั้งสิ้น นำไปสู่ความสุข ไม่ทำให้เป็นพิษภัยเดือดร้อน 

พิษภัยในพระพุทธศาสนานั้นมุ่งหมายเอาพิษภัยที่เกิดภายในจิตเป็นสำคัญ เพราะพิษภัยเหล่านั้นเมื่อขยาย
ผลออกไป ก็เป็นพฤติกรรม เป็นการกระทำที่ผิดต่าง ๆ นานาตามที่เห็นได้ในสังคมปัจจุบัน การขจัดพิษภัยที่ต้น
ตอจึงเป็นแนวทางท่ีถูกต้อง ดังแผนภาพที่สรุปไว้ดังนี้ 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 47 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

 

แผนภาพที่ 2 การขจัดพิษภัยที่ต้นตอ 

6. อภิปรายผลการวิจัย 

ผลจากการวิจัยพบว่า พิษภัยในพระพุทธศาสนานั้นมีทั้งที่เป็นส่วนรูปธรรม สอดคล้างกับ พจนานุกรม 
ฉบับราชบัณฑิตยสถานพ.ศ. 2554 กล่าวว่า พืช สัตว์ แร่ธาตุ สมุนไพร เภสัช และอากาศ ที่มีความเป็นพิษในตัว
และที่ได้รับการสกัดให้เป็นพิษ ส่วนพิษในเชิงนามธรรม นั ้นในพระสุตตันตปิฎกขุททกนิกายมหานิทฺเทส  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 29, 2539: 2-5) ความว่า กิเลสเครื่องประกอบคือความใคร่ กิเลสเครื่อง ยึดมั่นคือ
ความใคร่ กิเลสเครื่องกั้นจิตคือความพอใจด้วยอำนาจความใครในกามทั้งหลาย ย่อมส่งผลต่อจิตใจให้ทำ
อกุศลกรรมออกมา ทั้งทางกาย วาจา และใจจนทำให้เกิดภัยอันตราย ความทุกข์ ความเดือนร้อน ทั้งนี้เพราะพิษ
ดังกล่าวเหล่านี้มีอยู่ภายในและภายนอกย่อมเกิดภัยอันตรายแก่ตนเองและสังคม  

หลักธรรมในพระพุทธศาสนาที่สามารถนำมาใช้เพ่ือป้องกันพิษภัย ทั้งหลักการและวิธีการ ซึ่งสอดคล้องกับ 
พระสุตตันตปิฏกอังคุตตรนิกายเอกนิปาต (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 20, 2539: 10) ตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย 
เราไม่พิจารณาเห็นธรรมแม้สักอย่างหนึ่งอื่น อันเป็นเหตุเกิดขึ้นแห่งอกุศลธรรมทั้งหลายที่ยังไม่เกิดขึ้นก็ดี เป็น
เหตุเสื ่อมแห่งกุศลธรรมทั้งหลายที่เกิดขึ้นแล้วก็ดี เหมือนความประมาทนี้นะภิกษุทั ้งหลาย ภิกษุทั้งหลาย 
(เพราะว่า) เมื่อบุคคลประมาทแล้ว อกุศลธรรมทั้งหลายอันยังไม่เกิดก็เกิดขึ้น และกุศลธรรมทั้งหลายที่เกิดขึ้น
แล้วย่อมเสื่อมไป” หลักความมีสติ ไม่ประมาท (อัปปมาทธรรม) หลักธรรมนี้สร้างความเป็นผู้ตระหนักรู้ในพิษภัย
ที่เกิดขึ้นในชีวิต ไม่ประมาทในชีวิตทั้งทุกมิติ คือ ความไม่ประมาทในวัย ไม่ประมาทในอายุ ไม่ประมาทในความ
ไม่มีโรค ไม่ประมาทในการศึกษา และไม่ประมาทการทำบุญกุศล ความไม่ประมาทเป็นหลักธรรมที่สามารถนำมา

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 48 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ป้องกันพิษภัยที่จะเกิดขึ้นในชีวิตได้อย่างยอดเยี่ยม เป็นเสมือนหัวใจของธรรมทั้งหลาย ทั้งนี้เพราะหลักความไม่
ประมาทสามารถแก้พิษท้ังภายในและภายนอกได้  

การดำรงชีวิตด้วยสติ เป็นรากฐานของการไม่ประมาท ไม่ทำให้ชีวิตผิดพลาดเสียหาย การดำรงตนด้วยสติ 
ซึ่งสอดคล้องพระสุตตันตปิฎกอังคุตตรนิกายจตุกกนิบาต (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 21, 2539: 178-179) 
ความว่า “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อใดภิกษุละกายทุจริต บำเพ็ญกายสุจริต ละวจีทุจริตบำเพ็ญวจีสุจริต ละมโนทุจริต 
บำเพ็ญมโนสุจริต ละมิจฉาทิฏฐิ บำเพ็ญสัมมาทิฏฐิ เมื่อนั้นเธอย่อมไม่กลัวความตายที่จะมาถึงในวันข้างหน้า” 
ดังนั้น สติต้องอยู่บนฐานสุจริตทั้ง 3 คือ กายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต และด้วยการตั้งอยู่บนสัมมาทิฏฐิ รู้จัก
ป้องกันพิษภัยไม่ให้เกิดขึ้น ทั้งนี้เพราะการรู้จักป้องกันพิษภัยไม่ให้เกิดขึ้น การขจัดสิ่งที่ไม่ดีที่เกิดขึ้นแล้วให้หมด
ไป การส่งเสริมให้คุณความดี กุศลธรรมทั้งหลายเกิดขึ้นในใจ และการรักษาคุณความดีที่ทำไว้ให้ดำรงอยู่ไดน้าน 
เป็นวิธีการปฏิบัติไม่ผิด 

7. สรุป  

แนวคิดเรื่องพิษภัยในพระพุทธศาสนา เป็นหลักแสดงกิเลสตัวที่เป็นพิษภัย ไม่ว่าผู้ใดปฏิบัติย่อมนำไปสู่
ความเป็นทุกข์ เดือดร้อน ได้แก่ อกุศลมูลทั้ง 3 คือ ความโลภ ความโกรธ และความหลงซึ่งถือว่าเป็นพิษภัยที่
ร้ายแรง ทำให้เกิดความเดือดร้อนในชีวิตและสังคม นอกจากนั้นชีวิตที่มีกิเลสทั้ง  10 ประการ ที่ทำให้เชื้อพิษจน
เกิดความเศร้าหมอง นำไปสู่ทุคติเป็นที่หมาย ประตูที่นำชีวิตไปสู่การได้รับพิษภัย เรียกว่า อบายมุข เมื่อผู้ใดเข้า
ไปเกี่ยวข้องย่อมติดพิษเป็นภัยได้ง่าย หลักธรรมที่ป้องกันพิษภัยในพระพุทธศาสนา ได้แก่ อัปปมาทธรรม 
อปัณณกปฏิปทา ศีล และโยนิโสมนสิการ หลักแห่งการปฏิบัติไม่ผิดและศีลย่อมเป็นหลักที่ป้องกันพิษภัยได้ การ
ปฏิบัติไม่ผิด คือ การระมัดระวังอินทรีย์ 6 ได้แก่ ตา หู จมูก สิ้น กาย ใจ ไม่ได้รับพิษ การดูแลสุขภาพทางการ
รับประทานอาหาร และการอบรมจิตภาวนา และการรักษาศีลทั้ง 4 ประเภท คือ การรักษาข้อที่พระพุทธเจ้า
ห้ามและทำตามข้อที่พระองค์อนุญาต (ปาติโมกขสังวรศีล) การดูแลอินทรีย์ 6 (อินทรียสังวรศีล) การเลี้ยงชีวิต
โดยสุจริต (อาชีวปาริสุทธิศีล) และการใช้สอยปัจจัย 4 อย่างพอเพียง (ปัจจยสันนิสิตศีล) ย่อมป้องกันพิษภัยใน
ชีวิตได้ และต้องปฏิบัติตามหลักกุศลกรรมบถทั้ง 10 ประการย่อมสามารถป้องกันอกุศลทั้งหลายได้  

แนวทางป้องกันพิษภัยในพระพุทธศาสนาในที่นี้ใช้หลักวิเวก 3 เพ่ือจะทำให้พิษภัยจำกัดขอบเขตไว้ทั้งทาง
กาย ทางจิต และทางปัญญา เริ่มจากการขจัดพิษภัยที่เกิดขึ้นแล้วให้หมดไป ต้องเริ่มขจัดที่หยาบๆ ออกไปได้ด้วย
ศีล ที่เป็นอย่างกลางด้วยสมาธิ และอย่างละเอียดด้วยปัญญา การป้องกันก็โดยการระมัดระวังอินทรีไม่ให้พิษภัย
เข้ามาได้โดยง่าย และสร้างระบบการป้องกัน คือ การมีกัลยาณมิตรและการพิจารณโดยอุบายอันแยบคาย การ
เห็นพิษภัยของการล่วงละเมิดอกุศลมูล และกิเลสที่ครอบงำอยู่แล้วปฏิบัติตามหลักธรรมที่แก้พิษย่อมสามารถ
รักษาไม่ให้ชีวิตตกอยู่ในอำนาจของพิษภัยทั้งหลายและทำให้ชีวิตไม่ตกไปสู่ที่ชั่ว 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 49 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

8. ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

พิษภัยเป็นปัญหาสังคม หากได้รับการสนใจ มองพิษภัยทั้ง 2 มิติ คือ พิษภัยภายในและพิษภัยภายนอก 
แล้วมีหน่วยงานและองค์กรที่เข้ามาทำงานเชื่อมโยงร่วมกันเพื่อยกผลการวิจัยนี้ไปทำเป็นนโยบายก็จะช่วยเหลือ
สังคมไม่ได้ได้รับพิษภัยได้มาก จึงขอเสนอแนะเชิงนโยบาย 3 ด้าน ดังนี้ 

1. เสนอแนะให้กระทรวงพัฒนาสังคม โดยเฉพาะส่วนที่รับผิดชอบเกี่ยวกับปัญหาในระดับปัจเจก หรือที่
เกิดขึ้นแต่ละคน ได้ให้มีการอบรมองค์ความรู้ทางด้านการป้องกันพิษภัยในสังคม เสริมสร้างให้บุคคลในสังคมมี
ภูมิต้านทานพิษภัย ภายใต้หัวข้อเหล่านี้ คือ การทำให้มีทัศนคติเชิงบวก การรู้จักให้เกียรติกันและกัน การฝึกให้
รู้จักปฏิบัติสมาธิ การฝึกกระบวนการคิด หัวข้อเหล่านี้จะช่วยป้องกันพิษภัยได้ 

2. เสนอแนะให้หน่วยงานอบรมของสงฆ์ ไม่ว่าจะเป็นมหาวิทยาลัยสงฆ์ และหน่วยงานของสงฆ์ทางด้าน
การเผยแผ่ได้ใช้เป็นข้อมูลในการเสริมสร้างภูมิคุ้มกันพิษภัยไม่ให้เกิดขึ้นกับชาวพุทธ กับเด็กและเยาวชน บรรจุ
เป็นหลักสูตรอบรมระยะสั้นและระยะยาว 

3. เสนอแนะให้หน่วยงานทางการศึกษาได้ใช้เป็นหลักสูตรป้องกันพิษภัย เช่น สถานบันการศึกษาใน
ระดับอุดมศึกษาบรรจุไว้ในหลักสูตรการสอนในพระพุทธศาสนา หลักสูตรในระดับประถมศึกษาและมัธยมศึกษา 
ส่งเสริมให้เด็กและเยาวชนฝึกอบรมสมาธิภาวนาเพื่อป้องกันพิษภัย 

ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยต่อไป 

1. การส่งเสริมความคิดบวกเชิงพุทธในสถาบันการศึกษา เพ่ือให้สถาบันมีการสร้างระบบคิดที่ปรากฏในคำ
สอนพระพุทธศาสนาให้เหมาะแก่ระดับของผู้เรียนในสถาบันการศึกษา 

2. การฝึกสมาธิภาวนาเพื่อเสริมสร้างภูมิคุ้มกันภัยทางสังคม เพื่อใช้สมาธิในพระพุทธศาสนาเสริมสร้าง
ภูมิคุ้มกันภัยทางจิต เป็นการรักษาความฉลาดทางอารมณ์ของเยาวชน 

3. การปลูกจิตสำนึกทางเบญจธรรมในชุมชน เพื่อให้ชุมชนเป้าหมายใช้กระบวนการเสริมแรงให้กับหมู่บ้าน
ศีล 5 

 

 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                          Journal of Philosophical Vision 28 (2): July-December 2023                                 50 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

8. เอกสารอ้างอิง  

กรุงเทพธุรกิจ, (2563). สสจ.บุรีรัมย์พบ'สารฟอร์มาลิ่นในอาหารทะเล. สืบค้นเมื่อ 28 มกราคม 2563, จาก 
 https://www.bangkokbiznews.com/news/detail/623745> 

จิตศริณย์พร ปัญจวัฒนคุณ. (2559). ศึกษาวิเคราะห์กระบวนการขัดเกลากิเลสที ่ปรากฏในสัลเลขสูตร . 
 วารสารบัณฑิตศาส์น มมร. 14(1), 1-11. 

เดล ิน ิ วส์ ,  (2563) .  ความร ุนแรงของพฤต ิกรรมก ้าวร ้ าว ,  ส ืบค ้น เม ื ่ อ  28 มกราคม 2563,  จาก 
https://www.dailynews.co.th/article/5374477 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เฉลิมพระเกียรติ 
สมเด็จพระนางเจ้าสิริกิติ ์พระบรมราชินีนาถ เล่มที่ 20, 21, 22, 29, 32.. (2539).  

พระครูสมุห์สมชาย สิริสมฺปนฺโน และคนอื่น ๆ. (2560). ความโลภ : การแก้ปัญหาในสังคมปัจจุบันตามหลัก
 พระพุทธศาสนา. วารสารปัญญาปณิธาน, 2(2), 1-15. 

พุทธทาสภิกขุ. (2560). ตัวก-ูของกู. (พิมพ์ครั้งที่ 1). สำนักพิมพ์อมรินทร์ธรรมะ: กรุงเทพมหานคร, 267. 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก. (2549). ชีวิตนี้น้อยนักกรุงเทพมหานคร : วัด
บวรนิเวศวิหาร, 63. 

สมเด็จพระพุทธโมษาจารย์ (ป. อ.ปยุตฺโต). (2562). พุทธธรรมฉบับปรับขยาย. (พิมพ์ครั้งที่ 52). สำนักพิมพ์
ผลิธัมม์ ในเครือ บริษัท สำนักพิมพ์เพ็กแอนด์โฮม จำกัด: กรุงเทพมหานคร, 1191 

อุทัย กมลศิลป์ และคนอื่น ๆ. (2562). การศึกษาวิเคราะห์กระบวนการเวียนว่ายตายเกิดในพระพุทธศาสนาเถร
วาท, วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น, 6(3), 1-11 

Thai PBS, (2562). สัญญาณเตือน เด็กติดเกม, สืบค้นเมื่อ 21 ตุลาคม2562,จาก https://news.thaipbs.or.th/ 
content/28536 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv

