
                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              159 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

                                                                                                                                
 
 
 
 

Academic Article 

การศึกษาเพื่อการพัฒนาชีวิตตามแนวพุทธศาสตร์                                                                       
Education for life development Buddhism Approach     

ดวงพร  ปานะพราหม 
Duangporn Panapram  

 
ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Autor: 
ดร. ดวงพร  ปานะพราหม 
นักวิชาการอิสระ, ประเทศไทย 
Duangporn Panapram 
Independent scholar, Thailand 
Email:  moon_sophee@hotmail.com  
 

ค าส าคัญ: 
การศึกษา; การพัฒนาชีวิต; พุทธศาสตร์ 
 
Keywords: 
Education; Life Development; Buddhism  
 
Article history: 
Received:  04/05/2022 
Revised:    21/11/2022 
Accepted: 13/06/2023 
Available online: 13/06/2023 
 
How to cite: 
Panapram. D. 2023. Education for life 
development Buddhism Approach. Journal of 
Philosophical Vision 28 (1), 159-. 

Education is life because life is to be, to go, to move. 
Learning is always at every stage of life. for survival It causes the 
impetus of learning all the time, so it is called "sikkha". As for 
life, it is "the way". Therefore, education for life development, 
there must be a relationship in the whole system, i.e. 1) Social 
and environmental relations (precepts), 2) mental 
(concentration), and 3) intellectual.    

บทคัดย่อ 

การศึกษาคือชีวิตเพราะชีวิตเป็นการศึกษาความเป็นอยู่การด าเนินไป การเคลื่อนไหว  การเรียนรู้อยู่
ตลอดเวลาทุกช่วงจังหวะของชีวิต  เพ่ือการเอาตัวรอด  ท าให้เกิดแรงผลักดันแห่งการเรียนรู้ตลอดเวลา  จึง
เรียกว่า “สิกขา”  ส่วนการด าเนินชีวิตนั้นคือ “มรรค”  ดังนั้นการศึกษาเพ่ือการพัฒนาชีวิต  จึงต้องมี
ความสัมพันธ์กนัทั้งระบบ  ได้แก่  1) ความสัมพันธ์ด้านสังคมและสิ่งแวดล้อม (ศีล) 2) ด้านจิตใจ (สมาธิ) และ 3) 
ด้านปัญญา 

1. บทน า 

นักการศึกษาหลายท่านที่ให้ความหมายหรือนิยามศัพท์เฉพาะของค าว่า “การศึกษา” ไว้อย่างมากมาย  
และท าให้เห็นแนวทางที่ท าให้เกิดองค์ความรู้อยู่เสมอ  แต่สิ่งหนึ่งที่มีความส าคัญที่สุดของการศึกษาคือ

วารสารปรชัญาปริทรรศน์ 
JOURNAL OF PHI LOSOPHICAL VIS I ON  

I SSN :  15 13- 66 20  ( Pr i nt )  ×  I SSN :  2 77 3 - 96 43 ( O nl i ne )  

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv/index 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv
DOI: 10.14456/jpv.2023.14



                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              160 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

กระบวนการที่จะท าให้การศึกษาเกิดขึ้นทั้งโดยสัญชาตญาณและอุปนิสัย   โดยเฉพาะระบบการศึกษาของไทย  
ที่มีการพัฒนามาอย่างต่อเนื่อง เห็นได้จากการเปลี่ยนแปลงและมาถึง พ.ร.บ.การศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 
นอกจากนี้ ยังมีหน่วยงานอีกมากมายที่เห็นความส าคัญของการศึกษาให้ได้มาตรฐาน เช่น กระทรวงศึกษาธิการ 
กระทรวงอุดมศึกษาวิจัยและนวัตกรรม ส านักงานรับรองมาตรฐานและประเมินคุณภาพการศึกษา(องค์การ
มหาชน) และ ส านักงานคณะกรรมการการอุดมศึกษา (ประเทศไทย) เป็นต้น 

จากอดีตที่ผ่านมา ประสบการณ์เป็นสิ่งส าคัญและจ าเป็นที่ท าให้เกิดขบวนการ การจัดการความรู้ให้
เกิดขึ้น ด้วยการจัดการศึกษาให้อย่างทั่วถึง  เพ่ือให้ประชาชนมีศักยภาพมากขึ้น  ด้วยเหตุผลก็เพ่ือการพัฒนา
ประเทศให้ก้าวไปสู่ประชาคมโลกในทุกมิติ การศึกษาจึงเป็นพ้ืนที่ส าคัญที่ท าให้เกิดความรู้ ทั้งความรู้ในระดับโลกี
ยะหรือความรู้ในเรื่องการประกอบอาชีพ  และความรู้ในระดับโลกุตตระหรือความเข้าใจในการด าเนินชีวิตนั่นเอง 

ไตรสิกขาเป็นหัวใจของค าสอนของพระพุทธศาสนา ซึ่งได้วางแนวทางการศึกษาไว้อย่างชัดเจนและ
ตรงประเด็นสอดคล้องกับพฤติกรรมของมนุษย์มากที่สุด เป็นรากฐานเพ่ือให้เกิดการศึกษาในมิติอ่ืนๆ ได้อย่าง
ครอบคลุม ซ่ึงพระพุทธเจ้าได้วางแนวทางไว้เป็นหลักของการศึกษานั่นคือ “หลักไตรสิกขา” คือสิ่งที่ทุกคนจะต้อง
ศึกษาเรียนรู้  มีอยู่ 3 หลักใหญ่ ดังนี้คือ 

2. ศีลสิกขา  

ศีลสิกขา หมายถึงการศึกษาพฤติกรรมการแสดงออกของมนุษย์ทางกายและวาจา ตลอดถึงบทบาท 
หน้าที่ และการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างปรกติ  ด้วยการปฏิบัติตามกฎหมาย ระเบียบ ประเพณี วัฒนธรรม ของ
ส่วนรวมและท้องถิ่น เป็นการศึกษาในด้านความประพฤติให้มีความสงบเรียบร้อย มีความสุจริตสะอาดทางกาย 
วาจาและทางอาชีวะ เรียกว่า ศีลสิกขา เป็นขั้นต้นในการศึกษาเพ่ือพัฒนาชีวิตทางด้านสัมมาวาจา 
สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะให้เจริญงอกงามขึ้นจนมีความสมบูรณ์พร้อมทางด้านความประพฤติ ตลอดถึง
ระเบียบวินัยและความสัมพันธ์ทางสังคมเป็นพ้ืนฐานที่จะส่งเสริมการพัฒนาเสริมสร้างคุณภาพชีวิตให้ดีขึ้น ศีลจึง
มีความส าคัญมาก เป็นฐานของคุณความดีทั้งปวง หากปราศจากศีลแล้ว คุณธรรมอย่างอ่ืนก็ไม่สามารถเกิดขึ้นได้  
ศีลเปรียบเหมือนศีรษะ ร่างกายขาดศีรษะไม่สามารถด ารงชีวิตอยู่ได้ฉันใด คุณธรรมทั้งปวงจะเกิดขึ้นไม่ได้  ถ้าไม่
เริ่มต้นด้วยศีลฉันนั้น หน้าที่ของศีล คือ การขจัดความชั่วทางกายและวาจา ความดีของศีลอยู่ที่การรักษาศีลให้
สะอาดบริสุทธิ์  ไม่ให้ขาดหรือด่างพร้อยโดยเฉพาะศีล 5 ซึ่งถือว่าเป็นหลักสากลของมวลมนุษย์ทุกคน 

1) ความหมายของศีล 
ตรงกับภาษาบาลีว่า สีล ตามศัพท์แปลว่า ปกติ หมายถึงปกติกาย ได้แก่ ไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์ ไม่

ประพฤติผิดในกาม ไม่พูดเท็จ  และเสพสิ่งของมึนเมา เป็นความประพฤติดีทางกายและวาจา การรักษากายและ
วาจาให้เรียบร้อย ข้อปฏิบัติส าหรับควบคุมกายและวาจาให้ตั้งอยู่ในความดีงาม ตามที่ พระธรรมปิฎก, (ป.อ.  
ปยุตฺโต) กล่าวว่า คนที่มีจิตเป็นปกติ  ไม่ถูก โลภะ โทสะ โมหะ ครอบง า  และชักไปท าชั่วท าผิด จิตเป็นปกติ  
เมื่อจะท าอะไรทางกายด้วยจิตที่เป็นปกติ  ก็ไม่ท ากายทุจริต เมื่อจะพูดอะไรทางวาจา  ก็ไม่พูดวจีทุจริตเมื่อคิด
เรื่องราวอะไรทางใจ  หรือทางมนะ ก็ไม่คิดเป็นมโนทุจริต  เพราะฉะนั้น ใจจึงเป็นศีล ท าทางกาย  กายก็เป็นศีล 
ท าทางวาจา  วาจาก็เป็นศีล  คิดทางมนะ  มนะก็เป็นศีล (พระธรรมปิฎก, 2546: 246) 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              161 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ความส าคัญของศีลคือเป็นพ้ืนฐานของสมาธิ  สมาธิเป็นพ้ืนฐานของปัญญา  ปัญญาเป็นพ้ืนความรู้ที่
สามารถพาให้บรรลุพระนิพพานได้  เหตุผลก็คือ ศีล เป็นบันไดส าคัญที่จะน าพาให้บุคคลไปสู่ความพ้นทุกข์ได้ทั้ง
ปวง เป็นแนวปฏิบัติที่จะท าให้ทุกคนบรรลุเป้าหมาย เป็นแกนหลักของความบริสุทธิ์ เป็นหลักธรรมส าคัญและ
จ าเป็นที่มนุษย์เราทุกคนต้องปฏิบัติในการอยู่ร่วมกันในสังคม ไม่เพียงเฉพาะมนุษย์ด้วยกันเท่านั้น ยังหมายถึง
การอยู่ร่วมกันกับสิ่งมีชีวิตอ่ืนๆอีกด้วย สอดคล้องกับ พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ) ที่กล่าวว่า  ศีล คือ
ปกติวิสัยของมนุษย์ที่ละเว้นการเบียดเบียนซึ่งกันและกัน โดยแท้จริงแล้วการรักษาศีล 5 ก็คือการควบคุม กาย 
วาจา ใจ มิให้ล่วงละเมิดปกติวิสัยของตน ไม่เกิดการเบียดเบียนต่อผู้อื่น ดังนั้น จึงสามารถจะลดละกิเลส “โทสะ” 
ลงได้  ผู้รักษาศีลย่อมมีกิริยางดงาม มีความประพฤติเรียบร้อย และสามารถควบคุมอารมณ์ของตนให้เป็นปกติ
วิสัยได้ โดยการประพฤติปฏิบัติ (พระธรรมวิสุทธิกวี, 2549: 9-10) 

2) ประเภทของศีล 
ศีล 5  เป็นศีลของฆราวาสผู้ครองเรือน เป็นหลักปฏิบัติที่เน้นในการรักษากาย วาจา ของตนให้สงบ

เรียบร้อย เพ่ือให้สมาชิกในสังคมอยู่ด้วยกันอย่างมีความสุขสงบร่มเย็น (มูลนิธิมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2525: ที.
ปา. 11/286/247) ดังนี้ 

1) ปาณาติปาตา  เวรมณี แปลว่า เว้นจากการท าชีวิตของสัตว์อ่ืนให้ตกล่วงไป  กล่าวคือ  ไม่ท าลายชีวิต
ของมนุษย์หรือสัตว์อ่ืน  ตลอดถึงตนเองด้วย หมายถึง มีความประพฤติปฏิบัติชอบ ด าเนินชีวิตที่ไม่เบียดเบียน
ตนเองและผู้อ่ืน ไม่ว่าจะเป็นการประทุษร้ายทางร่างกายหรือจิตใจ โดยทางตรงคือลงมือกระท าเอง โดยทางอ้อม
คือสั่งการให้ผู้อื่นลงมือ โดยวิธีการต่างๆ  

2) อทินนาทานา  เวรมณี แปลว่า เว้นจากการถือเอาวัตถุสิ่งของที่เจ้าของไม่ได้ให้  ไม่อนุญาต เข้าข่าย
ลักขโมย โจรกรรม  ละเมิดสิทธิ์ ถือว่าผิดทั้งศีลธรรมและกฎหมาย จะด้วยวิธีการใดๆ ก็ตามที่ไม่เป็นไปด้วยกุศล
เจตา  

3) กาเมสุ มิจฉาจารา  เวรมณี แปลว่า เว้นจาการประพฤติผิดในกาม ที่น ามาต่อการเสื่อมเสียชื่อเสียง 
วงศ์ตระกูล หน่วยงาน องค์กร เป็นการประพฤติผิดท านองคลองธรรม ผิดกฎหมาย ประเพณี วัฒนธรรม ทั้ง
บุคคล สัตว์ สิ่งของ เป็นการประทุษร้ายต่อของรักของหวงแหน อันเป็นการท าลายเกียรติภูมิและจิตใจตลอดจน
ท าให้วงศ์ตระกลูเดือดร้อน รวมทั้งคู่ชีวิตและครอบครัวด้วย 

4) มุสาวาทา  เวรมณี แปลว่า เว้นจากการพูดเท็จ พูดโกหก หลอกลวง เพ่ือประโยชน์ของตนเอง ตลอด
ถึงการพูดให้ร้ายป้ายสีแก่บุคคลอ่ืน นอกจากผิดศีลแล้ว ยังเข้าข่ายผิดกฎหมาย ข้อหาดูหมิ่นหรือหมิ่นประมาท
ด้วย ตลอดถึงการตัดสินคดีความต่างๆที่ไม่ตรงกับความเป็นจริง ศีลข้อนี้มีไว้เพ่ือให้ผู้คนในสังคม ให้มีความจริงใจ
ต่อกัน มีความซื่อสัตย์ยุติธรรม ไม่พูดเท็จด้วยหวังผลทางด้านวัตถุหรือชื่อเสียง เป็นต้น 

 5) สุราเมรยมัชชปมาทัฏฐานา  เวรมณี แปลว่า เว้นจากการดื่มสุราเมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท  
ได้แก่สุราเมรัยตลอดถึงสิ่งเสพติดทุกชนิด ได้แก่ ยาบ้า กัญชา เฮโรอีน ฝิ่น กระท่อม ทีท่ าให้ผู้ดื่มหรือเสพแล้วมี
อาการเมาเสียสติ มีอารมณ์ขุ่นมัว ดุร้าย ยกเว้นการดื่มหรือการเสพตามที่แพทย์สั่ง เพ่ือบรรเทาโรคบางชนิด ศีล
ข้อนี้จึงมีความส าคัญมาก สามารถน าไปสู่การผิดศีลข้ออ่ืนๆตามมา  

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              162 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ศีล 5 เป็นข้อห้ามส าหรับทุกคน เรียกว่า เบญจศีล คู่กับ เบญจธรรม ซึ่งเป็นข้อปฏิบัติ ดังนั้น เมื่อมีข้อ
ห้าม ก็ต้องมีข้อปฏิบัติควบคู่กัน เรียกว่า “เบญจธรรมหรือกัลยาณธรรม 5” มีอยู่ 5 ประการ  ดังนี้  

1) เมตตาและกรุณา หมายถึง ความรักใคร่และความสงสาร มีความปรารถนาให้ผู้อ่ืนมีความสุข  และ
ปรารถนาให้ผู้อ่ืนพ้นทุกข์ เมื่อมนุษย์ทุกคนงดเว้นจากการฆ่า การเบียดเบียน การใช้ความรุนแรงต่อทุกชีวิตแล้ว 
ก็ควรมีความรักความเมตตาและความกรุณาต่อกัน โลกจะได้เกิดสันติสุข  

 2) สัมมาอาชีวะ หมายถึง การประกอบอาชีพและรับผิดชอบหน้าที่ของตนเองอย่างบริสุทธิ์ คือท ามาหา
เลี้ยงชีพโดยสุจริต ไม่ผิดศีลผิดธรรม มีความขยันหมั่นเพียร ไม่ย่อท้อต่อปัญหาและอุปสรรคใดทั้งสิ้น  

 3) กามสังวร หมายถึง ความส ารวมระมัดระวังในเรื่องกาม เมื่อมนุษย์เราทุกคนได้งดเว้นการประพฤติ
ผิดทางเพศได้แล้ว ก็พึงเจริญกามสังวรโดยไม่หลงใหลไปในกามคุณต่างๆ จะท าให้เสียทรัพย์ เกิดโรคภัยไข้เจ็บ 
และน ามาซึ่งความเสื่อมเสียชื่อเสียงเกียรติยศนานัปประการ  

 4) สัจจะ หมายถึง ความจริงใจ ความซื่อสัตย์ ทั้งต่อตนเองและผู้อ่ืน เป็นการสร้างความไว้เนื้อเชื่อใจกัน 
เป็นการสร้างเกาะป้องกันภยันตรายที่จะเกิดขึ้นในชีวิตของตนได้ เพราะเมื่อมีสัจจะแล้ว ผู้คนทั้งหลายย่อมให้
ความส าคัญ ช่วยเหลือกัน แบ่งปันกัน เพราะเป็นคนท่ี พูดด้วยใจจริง พูดค าจริงที่มีประโยชน์ต่อกัน  

5) สติสัมปชัญญะ หมายถึง มีสติความระลึกได้และสัมปชัญญะความรู้ตัว ขณะท า ขณะพูด ขณะคิด 
เพราะสติสัมปชัญญะมีอุปการะมากต่อการด าเนินชีวิต ไม่หลงงมงายไร้เหตุผล ไม่ประมาทในการท ากิจการทั้ง
ปวง ตัวกิเลสทั้งสามได้แก่ โลภะ โทสะ โมหะ เข้าครอบง าได้ยาก  

ศีล 8 หรืออุโบสถศีล ส าหรับอุบาสก อุบาสิกา แม่ชี มีข้อห้ามที่เหมือนกัน แต่มีข้อปฏิบัติที่แตกต่างกัน 
คือ การรักษาศีล 8 ก็เหมือนกับการรักษาศีล 5 เมื่อผิดศีลข้อใดข้อหนึ่งก็ผิดเฉพาะข้อนั้น  ส่วนศีลอุโบสถ ถ้าผิด
ข้อใดข้อหนึ่งก็จะผิดหมดทุกข้อ อีกประการหนึ่ง การรักษาอุโบสถศีลก็แตกต่างจากศีล 8 ทั้งค าขอและการ
ปวารณา การรักษาศีลประเภทนี้ เป็นการฝึกตนในการพัฒนาชีวิตตนเองให้มีความเข้มข้นขึ้นมากกว่าศีล 5 ทั้ง
การปฏิบัติตามและข้อห้ามต่างๆ เพ่ือไม่ให้ชีวิตของตนไปยุ่งเกี่ยวในการเสพวัตถุมากเกินไป ฝึกให้เป็นคนอยู่แบบ
ง่ายๆ โดยอาศัยวัตถุเท่าที่จ าเป็นหรือพอแก่ความต้องการที่แท้จริงของชีวิตเท่านั้น อนึ่ง ในศีล 8  เฉพาะข้อที่
แตกต่างและข้อที่เพ่ิมจากศีล 5 มีดังต่อไปนี้ 

ศีลข้อที่ 3 ได้แก่ อพรัหมจริยา  เวรมณี  หมายถึง งดเว้นจากอพรหมจรรย์ ถือพรหมจรรย์ เว้นจากเมถุน
ธรรม  

ศีลข้อที่ 6 ได้แก่ วิกาลโภชนา เวรมณี หมายถึง งดเว้นวิกาลโภชน์ ไม่รับประทานอาหารในเวลาวิกาลคือ
หลังเที่ยงวันจนถึงอรุณขึ้นของวันใหม่ เป็นเวลาที่ต้องงดเว้นจากการบริโภคอาหารทุกชนิด ก็เพ่ือมิให้เกิดความ
ยินดีติดใจในการบริโภคจนเกินประมาณ หรือไม่ให้ห่วงอยู่ห่วงกินนั่นเอง 

ศีลข้อที่ 7 ได้แก่ นัจจคีตวาทิตะ วิสูกทัสสนะ มาลาคันธวิเลปนะ ธารณมัณฑนะ วิภูสนัฏฐานา เวรมณ ี
หมายถึง งดเว้นการฟ้อนร าขับร้องเล่นดนตรีดูการละเล่น และการประดับตกแต่งร่างกายใช้ของหอมเครื่องลูบไล้ 
ก็เพ่ือขัดเกลา มิให้เกิดความยินดีในการตกแต่งร่างกายให้สวยงาม  

ศีลข้อที่ 8 ได้แก่ อุจจาสยนะ มหาสยนา เวรมณี : งดเว้นการนอนบนที่นั่งที่นอนสูงใหญ่เกินประมาณเพ่ือ
มิให้เกิดความยินดีในความงามและการสัมผัสที่อ่อนนุ่มสบายเกินไป  

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              163 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ศีล 10  ส าหรับสามเณร ได้แก่บรรพชิตผู้สละเรือนออกบวช มีดังต่อไปนี้ 
1) งดเว้นจากการท าชีวิตของสัตว์อ่ืนให้ตกล่วงไป   
2) งดเว้นจากการถือเอาวัตถุสิ่งของที่เจ้าของไม่ได้ให้   
3) งดเว้นจากอพรหมจรรย์ ถือพรหมจรรย์  
4) งดเว้นจากการพูดเท็จ  
5) งดเว้นจากการดื่มสุราเมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท  
6) งดเว้นการรับประทานอาหารในเวลาวิกาล  
7) งดเว้นการฟ้อนร าขับร้องเล่นดนตรี ดูการละเล่นต่าง ๆ 
8) งดเว้นการประเภทตกแต่งร่างกายใช้ของหอมเครื่องลูบไล้  
9) งดเว้นการนอนบนที่นั่งที่นอนสูงใหญ่เกิน 
10) งดเว้นจากการรับเงินและทอง 

ศีลของพระภิกษ ุ
ตามพระวินัยของพระภิกษุนั้น ศีลมีอยู่ 4 ประการ เรียกว่า ปาริสุทธิศีล 4  (มหามกุฏราชวทิยาลัย, 2540: 

19) ดังนี้ 
1) ปาฏิโมกขสังวรศีล ได้แก่ การส ารวมในพระปาฏิโมกข์ ด้วยการเว้นจากข้อที่พระพุทธเจ้าทรงห้าม 

และท าตามข้อที่พระพุทธเจ้าทรงอนุญาต มีอยู่ 227 ข้อ แบ่งเป็น ปาราชิก สังฆาทิเสส อนิยต นิสสัคคียปาจิตตีย์ 
ปาจิตตีย์ เสขิยวัตร อธิกรณสมถะ 

2) อินทรียสังวรศีล  ได้แก่ การส ารวมระมัดระวังตนเองในการแสดงพฤติกรรมทางตา หู จมูก ลิ้น กาย 
ใจ ไม่ให้ล่วงละเมิดต่อตนเองและผู้อ่ืน รู้จักควบคุมบังคับพฤติกรรมทางกาย ทางวาจา และทางใจให้ครบไตร
ทวาร  

3) อาชีวปาริสุทธิศีล  ได้แก่ การเลี้ยงชีวิตโดยทางที่ชอบประกอบด้วยสัมมาปฏิบัติ 
4) ปัจจัยสันนิสิตศีล  ได้แก่ การพิจารณาเสียก่อนในการใช้สอยเสพปัจจัย 4 คือ บิณฑบาต (อาหาร) 

เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค เป็นต้น 
อานิสงส์ของการรักษาศีล    มีอยู่ 5 ประการ ดังนี้ 
1) ย่อมประสบโภคทรัพย์เป็นอันมาก  
2) ชื่อเสียงย่อมฟุ้งขจรไป   
3) จะเข้าไปสู่สมาคม ที่ประชุมใด ๆ ก็มีความกล้าหาญ แกล้วกล้าไม่สะทกสะท้าน  
4) เมื่อถึงเวลาตาย ก็ตายอย่างมีสติ ไม่หลงตาย   
5) เมื่อตายไปแล้ว ก็ย่อมไปบังเกิดในโลกสวรรค์ (มูลนิธิมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2525: ที.ม.10/80/102) 
 
 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              164 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

3. จิตสิกขา      

จิตสิกขา หมายถึง การพัฒนาด้านจิตใจ ในทางพุทธศาสนาก็คือ การปฏิบัติในหลักของสมาธินั่นเอง เป็น
การฝึกฝนอบรมจิตเพ่ือสร้างเสริมคุณภาพของจิตให้มีสุขภาพที่ดี พร้อมที่จะปฏิบัติการงานต่าง ๆ ได้อย่างมี
ศักยภาพ เป็นการพัฒนาในขั้นตอนที่ฝึกฝนอบรมสัมมาวายามะ คือความพยายามที่ถูกต้อง สัมมาสติ ความระลึก
ในทางที่ถูกต้อง และสัมมาสมาธิ คือความตั้งใจที่ถูกต้อง ให้เจริญงอกงามขึ้นจนสามารถมีความสมบูรณ์พร้อม
ทางคุณธรรม มีคุณภาพจิต สมรรถภาพจิตและสุขภาพของจิต  ดังนี้ 

3.1 ความหมายของสมาธิ 

สมาธิ หมายถึง ความมีใจตั้งมั่น ความตั้งมั่นแห่งจิต การท าให้จิตสงบแน่วแน่ ไม่ฟุ้งซ่าน การมีจิต

ก าหนดแน่วแน่อยู่ในสิ่งใดสิ่งหนึ่งโดยเฉพาะมักใช้เป็นค าเรียกง่ายๆ ส าหรับจิตสิกขา (พระธรรมปิฎก, 2546: 

246) 

สมาธิหรือสมถภาวนา คือ การก าหนดจิตหรือสติความระลึกรู้ไปจดจ่อกับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เช่น การนึกถึง

พระพุทธรูป หรือก าหนดลมหายใจเข้าออก แล้วบริกรรมด้วยการภาวนาว่า หายใจเข้าภาวนาว่าพุท หายใจออก

ภาวนาว่า โธ  สิ่งที่เอาจิตไปจดจ่อนี้เรียกว่าอารมณ์กรรมฐาน จิตที่เป็นสมาธิแน่วแน่เป็นขั้นตามล าดับเรียกว่า

ฌาน ซึ่งแบ่งออกเป็นหลายลักษณะแล้วแต่ความเพ่งพินิจของจิต และถ้ามีสมาธิหรือฌานแก่กล้าก็จะเกิดวิชชา 

คือความรู้ในระดับที่สูงขึ้น  

สมาธิหรือสมถภาวนานี้เป็นการพัฒนาในด้านคุณภาพและสมรรถภาพของจิต ได้แก่การน าเอาองค์

มรรคข้อสัมมาวายามะ ความพยายามชอบ สัมมาสติ การระลึกชอบ สัมมาสมาธิ การตั้งใจมั่นชอบ เขา้มาเป็น

กลุ่มเดียวกันโดยความหมายได้แก่การฝึกจิตให้เข้มแข็ง มั่นคงแน่วแน่ ควบคุมตนได้ดี จิตมีก าลังใจสูง ให้เป็นจิตที่

สงบ ผ่องใส เป็นสุขและปราศจากสิ่งรบกวน 

3.2 ประเภทของสมาธิ  
สมาธิจิต หมายถึง ภาวะที่จิตแน่วแน่ต่อสิ่งที่ก าหนดหรือภาวะที่จิตมีอารมณ์เป็นหนึ่ง เป็นจิตที่มีความ

แน่วแน่อยู่ในอารมณ์เดียวที่ก าหนดหรือบริกรรมอยู่ จิตที่เป็นสมาธิแบ่งได้ 3 ประเภท    
1) ขณิกสมาธิ คือ สมาธิชั่วขณะ หรือเรียกได้อีกอย่างว่า “มูลสมาธิ” (มูลนิธิมหามกุฏราชวิทยาลัย, 

2525: องฺ.อฏฺฐก. 23/160/308-311) เป็นสมาธิขั้นแรกที่คนทั่วไปสามารถฝึกฝนให้เกิดขึ้นได้ เพ่ือใช้ในการท า

หน้าที่ในชีวิตประจ าวัน และใช้เป็นฐานในการเจริญสมถะและวิปัสสนา 

2) อุปจารสมาธิ คือ สมาธิเฉียดๆ  จวนจะแน่วแน่  อยู่ในขั้นระงับนิวรณ์ได้  และเป็นส่วนเบื้องต้น
แห่งอัปปนาสมาธิ 

3) อัปปนาสมาธิ คือ สมาธิแน่วแน่ เป็นสมาธิประเภทสูงสุด มีในฌานทั้งหลาย ถือเป็นผลที่ต้องการ

แห่งการเจริญสมาธิ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2540: 184) 

การฝึกจิตเป็นการเตรียมจิตให้พร้อมที่จะท างานอันเป็นงานทางจิต คือ ฝึกจิตให้พร้อมด้วยสมถะมาแล้ว

จึงเป็นจิตควรแก่การงาน หมายความว่า จะกระท าสิ่งใดก็ตาม ย่อมมีความส าเร็จสูงไม่พลาดพลั้ง เพราะมีสมาธิ 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              165 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

และสมาธินี้เองเป็นพ้ืนฐานที่ท าให้เกิดปัญญา คือเข้าใจในสภาวะธรรมทั้งหลาย ดังนั้น จิตที่ได้ผ่านการฝึกปรือ

อบรมมาแล้วเป็นสมาธิ มีคุณภาพสมรรถภาพ มีคุณภาพสูง มีความสามารถดีที่สุด มีลักษณะ 4 ประการ (พระ

ธรรมปิฎก, 2538: 830) ดังนี้  

1) มีความแข็งแรง มีพลังมาก เปรียบเหมือนกระแสน้ าที่ถูกควบคุมให้ไหลพุ่งไปในทิศทางเดียว ย่อม
มีก าลังและความแรงกว่าน้ าที่ถูกปล่อยให้ไหลแตกกระจายออกไป 

2) มีความราบเรียบ  สงบนิ่ง เหมือนสระ หรือบึงน้ าใหญ่ ที่มีน้ านิ่ง  ไม่มีลมพัดมาถูกต้อง  ไม่มี
สิ่งรบกวนท าให้กระเพ่ือมหวั่นไหวเลย 

3) มีความใสกระจ่าง มองเห็นอะไรๆ ได้ชัดเจน เหมือนน้ าที่สงบนิ่ง ไม่เป็นลูกคลื่น  และไม่มีฝุ่น
ละออง  เพราะฝุ่นละอองที่มีได้ตกตะกอนนอนก้นหมดแล้ว 

4) มีความนุ่มนวล   ควรแก่งาน   หรือเหมาะสมแก่การใช้งาน  เพราะไม่เครียด  ไม่กระด้าง ไม่วุ่น 
ไม่ขุ่นมัว ไม่สับสน  ไม่เร่าร้อน ไม่กระวนกระวาย   

3.3 ความส าคัญและประโยชน์ของสมาธิ 

สมาธิมีความส าคัญและมีประโยชน์มากทั้งโดยตรงและโดยอ้อม เป็นธรรมมีอุปการะมากในการงาน

ทุกอย่าง ไม่ว่าจะเป็นงานอย่างหยาบหรืออย่างละเอียดทั้งในการประกอบกิจทางโลกและทั้งในทางปฏิบัติธรรม

ทางธรรมโดยเฉพาะ เพราะสมาธิมีเป็นไปเพ่ือความสงบ  เป็นไปเพ่ือความบริสุทธิ์  และเพ่ือเป็นปทัฏฐานแห่ง

การปฏิบัติวิปัสสนา  และเป็นไปเพ่ือบรรลุจุดหมายสูงสุด คือ ความหลุดพ้นจากกิเลสและทุกข์ท้ังปวง 

4. ปัญญาสิกขา   

ปัญญาสิกขา หมายถึง การศึกษาถึงการพัฒนาความรู้แบบวิจัยคือการแสวงหาความจริงและความเป็น
จริง  ของสิ่งที่มีอยู่อย่างถ่องแท้และรอบคอบ การฝึกอบรมทางปัญญาให้เกิดความรู้เข้าใจสิ่งทั้งหลายตามเป็น
จริง รู้ความเป็นไปตามเหตุปัจจัยที่ท าให้แก้ไขปัญหาไปตามแนวทางเหตุผลรู้เท่าทันโลก และชีวิตจนสามารถท า
จิตให้บริสุทธิ์หลุดพ้นจากความยึดถือมั่นในสิ่งต่างๆ ดับเพลิงกิเลสเพลิงทุกข์ได้ในที่สุดเรียกว่า “อธิปัญญา” และ
การศึกษาในขั้นตอนที่ฝึกสัมมาทิฏฐิและสัมมาสังกัปปะให้เจริญงอกงามขึ้นจนมีความสมบูรณ์พร้อมทางปัญญา 
เรียกว่า อธิปัญญาสิกขา 

ปัญญา ความรู้ทั่วหรือความรู้ชัด คือ “รู้ทั่วถึงความเป็นจริง หรือตรงตามความเป็นจริง เช่น รู้เหตุรู้ผล รู้
ดีรู้ชั่ว รู้ถูกรู้ผิด รู้ควรไม่ควร รู้คุณรู้โทษ รู้ประโยชน์มิใช่ประโยชน์ รู้เท่าทันสังขาร รู้องค์ประกอบ รู้เหตุปัจจัย รู้ที่
ไปที่มา  รู้ความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งทั้งหลาย รู้ตามความเป็นจริง รู้ถ่องแท้ เข้าใจถ่องแท้ รู้เข้าใจสภาวะธรรมต่างๆ 
รู้คิด รู้พินิจพิจารณา รู้วินิจฉัย รู้ที่จะจัดแจงจัดการหรือด าเนินการอย่างไรๆ” (พระธรรมปิฎก, 2538: 22) ปัญญา 
แปลว่า “ความรู้ทั่ว, ปรีชาหยั่งรู้เหตุผล, ความรู้เข้าใจชัดเจน, ความรู้เข้าใจหยั่งแยกได้ ในเหตุผล ดี ชั่ว คุณ โทษ 
ประโยชน์ มิใช่ประโยชน์ เป็นต้น และ รู้ที่จะจัดแจง จัดสรร จัดการ, ความรอบรู้ในกองสังขารมองเห็นตามเป็น
จริง” (พระธรรมปิฎก, 2538: 164) 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              166 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

4.1 บ่อเกิดของปัญญา 
เมื่อกล่าวถึงแหล่งก าเนิดแห่งปัญญาในพุทธศาสนาแล้ว ก็มีแหล่งก าเนิดใหญ่ๆ ซึ่งมีปรากฏอยู่ในสังคีติ

สูตรมี 3 ประการ ได้แก่ (มูลนิธิมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2525: ที.ปา. 11/228/231) 
1) สุตมยปัญญา   ได้แก่ ปัญญาส าเร็จด้วยการฟัง หมายถึง ความรู้ที่เกิดจากการรับฟัง และรวมไป

ถึงการศึกษาเล่าเรียน การถ่ายทอดต่อ ๆ กันมาจากผู้อ่ืน การได้ยินได้ฟังและการได้เห็นจากสื่อต่างๆ มีหนังสือ
หรือต าราทางวิชาการ เฟชบุ๊ค ไลน์ สิ่งพิมพ์ โทรทัศน์ ฯลฯ     

2) จินตามยปัญญา  ได้แก่ ปัญญาส าเร็จด้วยการคิด หมายถึง ความรู้ที่เกิดจากการคิด การ
พิจารณา การค้นคว้า การวิจัย การวิเคราะห์  การใคร่ครวญหาเหตุผลตามความเป็นจริงของสิ่งต่างๆ จนรู้ที่มาที่
ไปของสิ่งทั้งหลายว่า สิ่งนี้มีเหตุปัจจัยอย่างนี้ แล้วท าให้เกิดผลอย่างนี้  ซึ่งเป็นการคิดด้วยตนเอง    

3) ภาวนามยปัญญา ไดแ้ก่ ปัญญาส าเร็จด้วยการอบรม หมายถึง ความรู้ที่เกิดจากการฝึกฝนอบรม
วิปัสสนาภาวนา  ในการฝึกฝนให้เกิดความรู้บางอย่างเพียงแต่ฟังหรืออ่าน แล้วน ามาขบคิดตามหลักการของ
ภาวนาก็สามารถเกิดข้ึนได้ การฝึกฝนจึงเป็นสิ่งที่ส าคัญท่ีสุด ที่จะท าให้คนเราเกิดความรู้ ความช านาญที่แท้จริง  

4.2 ปัจจัยท่ีท าให้เกิดปัญญา มีอยู่ 2 ประการ ได้แก่ 
1) ปัจจัยภายนอกเรียกว่า ปรโตโฆสะ คือ เสียงจากผู้อ่ืน หมายถึงการได้ยินได้ฟัง เป็นการกระตุ้น 

หรือชักจูงจากภายนอก เช่น การแนะน า การสั่งสอนหรือบอกเล่าข่าวสารจากผู้ อ่ืนในทางที่ดีงามถูกต้อง 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งการรับฟังค าแนะน าจากบุคคลที่เป็นกัลยาณมิตรเป็นต้น ข้อนี้เป็นวิธีการแห่งศรัทธา ปัจจัยใน
ภายนอกมีจุดเริ่มต้นด้วยศรัทธา แล้วอาศัยศรัทธาเป็นเหตุปัจจัยส่งเสริมต่อไปอีก การพัฒนาปัญญาจึงต้องได้
ปัจจัยภายนอกเป็นกัลยาณมิตรที่เรียกว่า “กัลยาณมิตตตา” 4 ได้แก่ สัทธาสัมปทา ผู้ถึงพร้อมด้วยศรัทธา ศีล
สัมปทา ผู้ถึงพร้อมด้วยศีล จาคสัมปทา ผู้ถึงพร้อมด้วยจาคะ และปัญญาสัมปทา ผู้ถึงพร้อมด้วยปัญญา  

2) ปัจจัยภายในเรียกว่าโยนิโสมนสิการ คือการท าไว้ในใจโดยแยบคาย เป็นความรอบคอบในการ
ใช้ความคิด ความรู้จักคิด คิดเป็นระเบียบ หมายถึงการรู้จักมอง รู้จักพิจารณาสิ่งทั้งหลาย ตามสภาวะ และคิดหา
เหตุผล สืบค้นถึงต้นเค้าสืบสาวให้ตลอดสาย แล้วพิจารณาแยกแยะสิ่งนั้นๆออกให้เห็นตามสภาวะความสัมพันธ์
ตามเหตุปัจจัย นี้เป็นวิธีการแห่งปัญญาซึ่งแบ่งออกได้เป็น 4 ลักษณะ  ดังนี้  

 อุปายมนสิการ แปลว่า คิดหรือพิจารณาโดยอุบาย คือคิดอย่างมีวิธี หรือคิดถูกวิธี  หมายถึง 

คิดถูกวิธีที่จะให้เข้าถึงความจริง ท าให้หยั่งรู้สภาวลักษณะและสามัญลักษณะของสิ่ง

ทั้งหลาย 

 ปถมนสิการ  แปลว่า คิดเป็นทางหรือคิดถูกทาง  คือ คิดได้ต่อเนื่องเป็นล าดับ มีข้ันตอน  มี

ความต่อเนื่องในเรื่องนั้นตามแนวเหตุผล บางครั้งอาจเผลอไผล แต่ก็ความสามารถที่จะชัก

ความนึกคิดเข้าสู่แนวทางท่ีถูกต้องได ้

 การณมนสิการ แปลว่า คิดตามเหตุคิดตามผล หรือ คิดอย่างมีเหตุผล หมายถึง การคิด

สืบค้นตั้งแต่ต้นจนถึงปลายและปลายจรดต้น กลับไปกลับมาบ่อยๆพร้อมพิจารณาถึง

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              167 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

องค์ประกอบ ความเป็นไปได้ ความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัย พิจารณาสืบสาวหาสาเหตุให้

เข้าใจถึงแหล่งที่มาตามล าดับ 

 อุปปาทกมนสิการ แปลว่าคิดให้เกิดผล คือ บูรณาการความคิดที่ได้น าไปสู่การปฏิบัติ 

หมายถึง การคิดการพิจารณาที่ท าให้เกิดกุศลธรรม คิดให้เกิดความสร้างสรรค์ คิดในเชิง

บวก คิดแก้ปัญหาจากวิกฤตให้เป็นโอกาส หรือคิดปลุกเร้าให้เกิดความพากเพียรพยายาม 

(พระธรรมปิฎก, 2538: 669) 

สรุปได้ว่าโยนิโสมนสิการท าให้คนเป็นผู้ใช้ความคิด คนเป็นนายของความคิด เอาความคิดมารับใช้ช่วย
แก้ไขปัญหา อีกอย่างหนึ่ง ในกระบวนความคิดที่มีโยนิโสมนสิการนี้ สติสัมปชัญญะจะเข้ามาร่วมท างานอยู่ด้วย
โดยตลอด  เพราะโยนิโสมนสิการเป็นอาหารคอยหล่อเลี้ยงสติอยู่เรื่อยๆ โยนิโสมนสิการเป็นความคิดที่สกัดกั้น
อวิชชาตัณหา อันเป็นตัวขัดขวางการเกิดปัญญา โยนิโสมนสิการเป็นปัจจัยให้เกิดปัญญาแล้วช่วยส่งเสริมให้เจริญ
งอกงามยิ่งๆ ขึ้นไปทั้งปรโตโฆสะและโยนิโสมนสิการ ถือว่า เป็นปัจจัยทั้งภายนอกและภายในที่มีอุปการะมาก 
เพราะปัจจัยทั้ง 2 ประการ จะช่วยส่งเสริมกันและกัน เป็นเครื่องมือในการแสวงหาปัญญาหรือฝึกฝนให้เกิด
ปัญญา เมื่อบุคคลไดร้ับค าแนะน าแล้ว จึงได้ฝึกฝนตนเองให้รู้จักคิดเป็นท าเป็นแสวงหาและสร้างปัญญาให้เกิดขึ้น 
ให้มีข้ึนในภายในของตนเองได้ 

5. การศึกษาเพื่อพัฒนาชีวิตตามแนวพุทธศาสตร์ 

หลักพุทธศาสตร์เรื่องไตรสิกขา เป็นหลักการศึกษาเพ่ือน ามาพัฒนาชีวิตของตน ให้เจริญงอกงามขึ้น มี
ชีวิตอยู่ในปัจจุบันอย่างประเสริฐ ซึ่งการอบรมนี้เรียกว่า “ภาวนา” แปลว่า ท าให้เจริญ ให้เกิดมีขึ้น ก็คือเรื่องของ
สิกขานั่นเอง  หลักของการอบรมหรือพัฒนาทั้ง  4 ด้าน ดังนี้ (พระธรรมปิฎก, 2539: 79-81) 

1) ด้านกาย เรียกว่า กายภาวนา แปลว่าการท าให้กายเจริญ คือ การพัฒนากาย หมายถึง การมี
ความสัมพันธ์ที่เกื้อกูลกับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพ ซึ่งเป็นเรื่องของการใช้ตาดู หูฟัง และเกี่ยวข้องกับปัจจัย 4 ถือ
ว่ารวมอยู่ในการพัฒนาปัญญาอันอยู่ในขั้นตอนของศีล เรียกว่า กายภาวนา  

2) ด้านศีล เรียกว่า ศีลภาวนา การพัฒนาศีล หมายถึง การมีความสัมพันธ์ที่เกื้อกูลกับเพ่ือนมนุษย์ใน
สังคม หรือให้มีพฤติกรรมที่สัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางสังคม เพ่ือให้มนุษย์อยู่ร่วมกันด้วยดี เริ่มตั้งแต่ศีล 5 
จัดเป็นการพัฒนาปัญญาที่อยู่ในขั้นตอนของศีล เรียกว่า ศีลภาวนา 

3) ด้านจิตใจ เรียกว่า จิตภาวนา การพัฒนาจิตใจ หมายถึง การฝึกจิตใจให้มีความเจริญงอกงามขึ้นใน
เรื่องของความดี สิ่งที่เป็นกุศลทั้งปวง เป็นการสร้างความกล้าหาญที่สามารถเผชิญและฟันฝ่ากับอุปสรรค
ทั้งหลายได้ ท าให้จิตใจมีความเข้มแข็งและรู้สึกเบิกบาน ผ่องใส เป็นสุข เหล่านี้ เรียกว่า จิตภาวนา 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              168 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

4) ด้านปัญญา เรียกว่า ปัญญาภาวนา การพัฒนาปัญญา หมายถึง การเสริมสร้างความรู้ความเข้าใจ 
ความคิดเหตุผล และการหยั่งรู้ความจริง และรวมถึงเรื่องคติ ความเชื่อ ทัศนคติ ค่านิยม ความรู้ความเข้าใจ 
ความรู้คิดเหตุผล การรู้การเข้าใจเข้าถึงความจริงของสิ่งทั้งหลาย การน าความรู้มาใช้แก้ไขปัญหา สร้างสรรค์ 
ด าเนินกิจการต่างๆ  ตลอดจนรู้แจ้งความจริงของโลกและชีวิต เหล่านี้ เรียกว่า ปัญญาภาวนา 

การอบรมหรือการพัฒนาพฤติกรรมทั้ง 4 ด้านนี้  สามารถจะน าไปใช้พัฒนาชีวิตตนเอง ในชีวิตประจ าวัน
ให้มีชีวิตอยู่อย่างไม่มีปัญหา  ไม่มีทุกข์ เป็นอิสระได้ในยุคปัจจุบัน  ซึ่งสามารถแสดงกระบวนการพัฒนาให้เห็น
ชัดเจนได้ ตามหลักของไตรสิกขาคือ ศีล สมาธิ ปัญญา ซึ่งก็คือ อริยมรรคมีองค์ 8 ประการนั่นเอง หลักการศึกษา
เพ่ือพัฒนาชีวิตนั้นจะท าให้มนุษย์มีอิสรภาพทางกายและทางจิตใจ รวมทั้งมีอิสรภาพทางปัญญาอันสูงสุด มี
สันติภาพ มีสันติสุขแก่ตัวเอง เรียกว่า ภาวิตัตตะ แปลว่า ผู้ได้พัฒนาตนแล้ว ได้แก่พระอรหันต์เป็นพระอเสขะ  
คือ ผู้จบการศึกษาแล้วไม่ต้องศึกษาและพัฒนาอะไรอีกต่อไป  มีชีวิตเป็นอยู่เพ่ือผู้อื่น มีความเมตตากรุณาต่อผู้อ่ืน
อยู่เสมอเป็นชีวิตที่ประเสริฐสูงสุดในทางพระพุทธศาสนาในกระบวนการศึกษาเพ่ือพัฒนาชีวิตตามแนวพุทธ
ศาสตร์นี้ เป็นการพัฒนาที่ครบทั้งกระบวนการในทางพระพุทธศาสนา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา ซึ่งถือว่าแยกจากกัน
ไม่ได้  ต้องเป็นปัจจัยส่งเสริมกันและกันในการพัฒนาปัญญาให้ถึงขั้นสูงสุดจนละกิเลสได้ทั้งหมดถึงความบริสุทธิ์
หมดจด ดับทุกข์ได้ทั้งมวล   

6. สรุป 

การศึกษาเพ่ือพัฒนาชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนาและไตรสิกขามีสาระส าคัญคือ การศึกษา
พระพุทธศาสนามุ่งเน้นไปที่การเรียนรู้ค าสอนและหลักธรรมของพระพุทธเจ้า ซึ่งรวมถึงการศึกษาต าราต่างๆ เช่น 
พระสูตร พระวินัย และแนวทางการด าเนินชีวิตและปรัชญาของพระพุทธเจ้าเอง การศึกษาพระพุทธศาสนาช่วย
ให้บุคคลพัฒนาคุณค่าทางศีลธรรม ปลูกฝังความสงบภายใน และได้รับความเข้าใจที่ลึกซึ้งยิ่ งขึ้นและเข้าใจแง่มุม
ต่างๆ ของชีวิต หลักปฏิบัติของศีล มุ่งพัฒนาการประพฤติธรรมและวินัยทางศีลธรรม ได้แก่ การละเว้นจากการ
ประพฤติชั่ว การปลูกฝังคุณธรรม และการใช้ชีวิตร่วมกับผู้อ่ืนและโลก การศึกษาศิลาช่วยให้บุคคลพัฒนา
คุณสมบัติต่างๆ เช่น ความซื่อสัตย์ ความเมตตา ความเห็นอกเห็นใจ และการมีสติสัมปชัญญะ โดยการปฏิบัติ
ตามหลักจริยธรรม บุคคลมีส่วนช่วยเหลือความเป็นอยู่ที่ดีของตนเองและความเป็นอยู่ที่ดีของผู้อ่ืน  การพัฒนา
สมาธิ (สมาธิจิต) สมาธิมุ่งเน้นการพัฒนาสมาธิและโฟกัสของจิต ผ่านการปฏิบัติต่างๆ เช่น การท าสมาธิ บุคคล
จะเรียนรู้ที่จะสงบและท าจิตใจให้มั่นคง ปลูกฝังความชัดเจนและการมีสติ และพัฒนาความรู้สึกสงบภายในอย่าง
ลึกซึ้ง การศึกษาสมาธิช่วยให้บุคคลฝึกฝนวินัยทางจิต เพ่ิมความตระหนักรู้ในตนเอง และพัฒนาความสามารถใน
การสังเกตความคิดและอารมณ์ของตนโดยไม่ยึดติดหรือตัดสิน การปลูกปัญญา (ปัญญา) มุ่งการพัฒนาปัญญา
หรือความเข้าใจในธรรมชาติที่แท้จริงของความเป็นจริง มันเกี่ยวข้องกับการพัฒนาความเข้าใจอย่างลึกซึ้ง
เกี่ยวกับความไม่เที่ยง ความไม่พึงพอใจ และธรรมชาติของปรากฏการณ์ที่ไม่ใช่ตัวตน การศึกษาปันนาช่วยให้
บุคคลมีความชัดเจนเกี่ยวกับธรรมชาติของความทุกข์และสาเหตุของความทุกข์ และพัฒนาปัญญาเพ่ือเอาชนะ
อวิชชาและบรรลุความหลุดพ้นจากความทุกข์ การศึกษาเพ่ือพัฒนาชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนาและไตรสิกขา 
ได้แก่ การศึกษาหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา การประพฤติ ปฏิบัติธรรม การพัฒนาสมาธิจิต แง่มุมเหล่านี้

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                            Journal of Philosophical Vision 28 (1): January – June 2023                              169 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ท างานร่วมกันเพ่ือส่งเสริมการเติบโตส่วนบุคคล ความสงบภายใน และความเข้าใจที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้นเกี่ยวกับตนเอง
และโลก 

7. เอกสารอ้างอิง 

พระธรรมปิฎก, (ป.อ.  ปยุตฺโต). 2546. พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 10, กรุงเทพ ฯ: 
บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จ ากัด.  

พระธรรมปิฏก,  (ป.อ. ปยุตฺโต) .  2543. พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม.  พิมพ์ครั้งที่  9,
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก, (ป.อ. ปยุตฺโต), 2538. พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.  ปยุตฺโต). 2539. ความส าคัญของพระพุทธศาสนาในฐานะศาสนาประจ าชาติ . พิมพ์ครั้งที่ 
8, กรุงเทพ ฯ: ส านักพิมพ์มูลนิธิพุทธธรรม. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต ). 2540. การศึกษาเพ่ืออารยธรรมที่ยั่งยืน. กรุงเทพฯ:  ส านักพิมพ์มูลนิธิพุทธธรรม.  
พระธรรมปิฏก,  (ป.อ. ปยุตฺโต). 2536. พุทธศาสนากับการพัฒนามนุษย์. กรุงเทพมหานคร: บริษัท สหธรรมิก  

จ ากัด. 
พระธรรมปิฏก,  (ป.อ. ปยุตฺโต). 2538. การศึกษากับการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์คุรุ

สภา. 
พระธรรมวิสุทธิกวี, (พิจิตร ฐิตวณฺโณ). 2545. อนุปุพพิกถาทีปนี ภาค 2 การพรรณนาศีล. กรุงเทพมหานคร: 

บริษัทเซเว่น พริ้นติ้ง กรุ๊ป จ ากัด.  
มูลนิธิมหามกุฏราชวิทยาลัย. 2525. พระไตรปิฏกภาษาไทย (ฉบับสยามรัฐ). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาม

กุฏราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 2540. วิสุทฺธิมคฺคสฺสนาม ปกรณวิเสสสฺส ปฐโม ภาโค. พิมพ์ครั้งที่ 9, 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
ราชบัณฑิตยสถาน. 2531. พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2525. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์อักษร

เจริญทัศน์.   
วศิน  อินทสระ. 2519. หลักค าสอนส าคัญในพระพุทธศาสนา (พุทธปรัชญาเถรวาท). กรุงเทพมหานคร: ส านัก

พิมพ์บรรณาคาร. 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv



