
                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 44 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

                                                                                                                                
 
 
 
 

Research Article 
 

รูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐติามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท 
The Model of Sammaditthi Development according to 

Theravada Buddhist 
กฤตพิศิษฏ์ ปูรณภัทร์ธนากุล1* และ พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม2 

Kitphisit Puranaphattanakul1 & Phramaha Maghavin Purisuttamo2 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author & Corresponding 
Author* 

 

1. กฤตพิศิษฏ ์ปูรณภัทร์ธนากลุ* 
Dr. Kitphisit Puranathatthanakul* 
อาจารย์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
Special Lecturer, Mahamakut Buddhist 
University, Thailand.  
Email: kitphisit.pur@mbu.ac.th 
 

2. พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม 
Phramaha Maghavin Purisuttamo 
สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา, บัณฑิตวิทยาลัย  
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
Faculty of Religion and Philosophy, 
Graduate School, Mahamakut Buddhist 
University, Thailand.  
Email: maghavin.pur@mbu.ac.th 

 
ค าส าคญั: 
รูปแบบในการพัฒนา, สัมมาทิฏฐิ, พุทธปรัชญาเถรวาท 
Keywords: 
Patterns for Development, Right View, 
Theravada Buddhist Philosophy 
 
Article history: 
Received:  19/06/2023 
Revised:    18/09/2024 
Accepted: 04/12/2024 
Available online: 14/06/2025 

 
 
 
 
 
How to cite: 
Puranathatthanakul, K. & Purisuttamo, 
P.M.M. (2025). The Model of 
Sammaditthi Development according to 
Theravada Buddhist Philosophy. Journal 

of Philosophical Vision, 30 (1), 44-57.  

This research article aims 1) to study right views, 2) to 
develop right views according to Theravada Buddhist philosophy, 
and 3) to study patterns in developing right views according to 
Theravada Buddhist philosophy, and 4) to present the body of 
knowledge about the development of right views according to 
Theravada Buddhist philosophy. There are collected by studying 
Tipitaka, Textbooks, and related documents. In addition, there is 
collected by in-depth interview with three groups: 1) five Buddhist 
monks, 5 Buddhist scholars, and 5 Buddhist laypeople, in total of 
15 persons.  

The results of the research are as follows: 1) right view is 
important and it is useful, bring beauty, and prosperity alone right 
view according to Buddhist implications. Right view is therefore 
called the basis of the emergence of goodness or charity and the 
source of all Dhammas. 2) The development of right view 
according to Theravada Buddhist philosophy is very important on 
the creation of factors of the birth of right view. Right view cannot 
happen by itself, if there is no cause for this reason. Therefore, 
there are many categories of Dharma which usually begins with 
showing the factors of right view. 3) The appropriate form of 
development of right view according to Theravada Buddhist 
philosophy is a form that has Paratoghosa and Yonisomanasikara 
which are the cause of right view and under the concepts of 
precepts, concentration, and wisdom. 4) The new body of 
knowledge called “WARM MODEL” which stands for W (Wisdom) 
means development of approval of all things with wisdom, A 
(Auspiciousness) means development of auspicious desires, R 
(Real) means development of approval according to reality, M 
(Middle Path) means the development of approval through the 
middle path.  

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 45 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาสัมมาทิฏฐิ 2) เพื่อพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถร
วาท 3) เพื่อศึกษารูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท 4) เพื่อนำเสนอองค์ความรู้
เกี่ยวกับรูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท โดยการศึกษาและวิเคราะห์ข้อมูลจาก
พระไตรปิฎก ตำราและเอกสารที่เกี่ยวข้อง และการสัมภาษณ์เชิงลึก 3 กลุ่ม คือ กลุ่มท่ี 1 พระสังฆาธิการ จำนวน 
5 รูป กลุ่มที่ 2 นักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา จำนวน 5 รูป/คน กลุ่มที่ 3 อุบาสกอุบาสิกาในพระพุทธศาสนา 
จำนวน 5 คน รวม 15 รูป/คน  

ผลจากการวิจัยพบว่า 1) สัมมาทิฏฐิ คือ ความเห็นที่ถูกต้อง และเป็นสิ่งที่มีประโยชน์ นำมาซึ่งความดีงาม 
และความเจริญรุ่งเรืองเพียงอย่างเดียว สัมมาทิฏฐิชื่อว่า เป็นพื้นฐานแห่งความเกิดขึ้นแห่งความดีงาม หรือกุศล
ธรรมทั้งหลาย และเป็นบ่อเกิดแห่งธรรมทั้งมวล 2) การพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท คือ
ความสำคัญกับการสร้างปัจจัยแห่งการเกิดสัมมาทิฏฐิเป็นอย่างมาก สัมมาทิฏฐิจะเกิดขึ้นเองไม่ได้ ถ้าไม่มีเหตุ
ปัจจัยให้เกิด ด้วยเหตุนี้เอง จึงมีหลักธรรมหลายหมวดที่มักจะเริ่มต้นด้วยการแสดงปัจจัยแห่งสัมมาทิฏฐิ 3) 
รูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท เป็นรูปแบบที่มีปรโตโฆสะโยนิโสมนสิการ เป็นเหตุ
ให้เกิดสัมมาทิฏฐิ และอยู่ภายใต้ ศีล สมาธิ ปัญญา 4) องค์ความรู้ใหม่ที่ได้เรียกว่า “WARM MODEL” โดย W = 
Wisdom หมายถึง พัฒนาการเห็นชอบสรรพสิ่งด้วยปัญญา A = Auspiciousness หมายถึง พัฒนาการเห็นชอบ
ปรารถนาความมงคล R = Real หมายถึง พัฒนาการเห็นชอบตามเป็นจริง M = Middle Path หมายถึง 
พัฒนาการเห็นชอบยิ่งทางสายกลาง 

1. บทน า 

สถานการณ์เศรษฐกิจปัจจุบันที ่มีความผันผวนและเปลี ่ยนแปลงตลอดเวลา อันเนื ่องมาจากการ
ติดต่อสื่อสารที่รวดเร็วและเทคโนโลยีที่ทันสมัย ทำให้เกิดความสะดวกรวดเร็วและความท ันสมัยในทุกแง่มุม 
ดังนั้น วิถีชีวิตและสังคมของคนในยุคสมัยนี้ แทบทุกแห่งต้องมีการปรับตัวให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงนี้เพื่อความ
อยู่รอดและสามารถแข่งขันกันอย่างต่อเนื่อง เพ่ือแสวงหา “ความสุข” ที่ถือเป็นการประเมินความรู้สึกภายในของ
บุคคลแต่ละคนในขณะนั้นว่ามีความพึงพอใจในชีวิต แต่ในทางตรงกันข้ามนั้น การกระทำความดีสูงสุดและถือ
เป็นแรงจูงใจสุดท้ายของการกระทำของมนุษย์คนทั่วไปยึดถือกันว่า จะเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดในชีวิตนั้นกลับไปอยู่
ในลำดับท้าย ๆ ของช่วงเวลาแห่งชีวิต สอดคล้องกับคำกล่าวของอริสโตเติล (Aristotle) ที่เชื่อว่า “ความสุขมิได้
เป็นวิถีไปสู่สิ่งใด แต่เป็นสิ่งดีสุดท้าย (Final Good) หรือจุดหมายสุดท้าย (Final End) ที่มีคุณค่าเป็นเหตุผลให้
มนุษย์แสวงหาเพื่อให้ได้มาซึ่งสิ่งนี้” (Allan, 1970: 19)  

การเป็นผู้สร้างกระบวนการทางความคิด (Mindset) ของตนเอง จึงถือเป็นสิ่งสำคัญเพราะจะทำให้บุคคล
เหล่านั้น สามารถที่จะนำพาตนเองออกไปสู่นอกกรอบคิด การตัดสินใจ การเลือกแนวทางที่จะทำให้ตนเองให้มี
พฤติกรรมที่ต้องการจะปรับเปลี่ยนไปนั่นเอง Mindset จะทำหน้าที่ประมวลความคิดทั้งหมดที่ไหลมาจากปัจจัย
ภายนอก เป็นศูนย์กลางการประมวลความคิดทั ้งหมดที่ไหลเข้ามาจากปัจจัยภายนอก และส่งผลไปตามกลไก

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 46 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ภายใน ให้ผลผลิต คือการกระทำต่าง ๆ ของมนุษย์ Mindset เป็นความเชื่อ หรือความคิดที่ส่งผลถึงพฤติกรรม 
และทัศนคติ ประสบการณ์ต่าง ๆ ที่เราได้รับ (Input) จะส่งผลต่อกรอบความคิด (Mindset) และทำให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงพัฒนามุมมองต่าง ๆ ของตัวเรา (Perspective) Mindset จึงเป็นส่วนสำคัญอย่างมากต่อการพัฒนา
ศักยภาพของคนเราทุกคน ในทุกเพศทุกวัย 

พุทธปรัชญาเถรวาทให้ความสำคัญแก่ทิฏฐิสูงที่สุดประการหนึ่ง เพราะเป็นปัจจัยให้เกิดการเปลี่ยนแปลง
ในวิถีชีวิตและสังคม ในเมื่อทิฏฐิชนิดใดได้รับการยอมรับและเป็นหลักของการดำเนินชีวิตในสังคม ตลอดถึงเป็น
กรอบกำหนดแนวทางให้แก่คนในสังคม เป็นกำลังส่งเสริมให้ชีวิตและสังคมให้ดำเนินไปภายใต้กรอบแห่งทิฏฐินั้น 
ๆ ได้ด้วยตนเอง บทพื้นฐานของการพัฒนาชีวิตตามหลักทางสายกลางตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท จึงเน้นให้มี
การสร้างสัมมาทิฏฐิให้เกิดขึ้นก่อน ด้วยอาศัยเหตุ 2 ประการ ได้แก่ เหตุภายนอก คือการคบหาสมาคมกับคนดี 
และการได้รับคำสั่งสอน ที่ดีงาม และเหตุภายใน คือการคิดอย่างถูกต้อง หรือคิดแบบโยนิโสมนสิการ 

สัมมาทิฏฐิ (พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล เล่ม 17, 2534: 520) จึงมีความสำคัญมากเป็นตัวชี้นำและ
กำกับทิศทางการดำเนินชีวิตตั้งแต่ต้นจนจบ โดยในเบื้องต้นของการพัฒนาชีวิตของคนในสังคม อันเป็นศูนย์กลาง
ของความรู้เกี่ยวกับการแก้ปัญหาของชีวิตตามหลักอริยสัจ 4 ในระหว่างการฝึกฝน และผ่านการอบรม สั่งสอนไป
ตามลำดับ เป็นต้น โดยมีสัมมาทิฏฐิ ที่จะเป็นตัวคอยกำกับกระบวนพัฒนาขั้นพ้ืนฐาน คือเริ่มต้นด้วยความเชื่อ ใน
เรื่องกฎแห่งกรรม จนถึงการได้บรรลุมรรคผล 

ดังนั้นผู้วิจัย จึงเล็งเห็นถึงความสำคัญในเรื่อง “รูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถร
วาท”  โดยให้ความสนใจต่อประเด็นการสร้างความสุข ความสงบ ผ่านการดำเนินการเปลี่ยนแปลงในวิถีชีวิตและ
สังคมของคนในยุคปัจจุบัน ด้วยการพิจารณาวางแผนเพื่อกำหนดกลยุทธ์ในการพัฒนาให้เกิดกระบวนการสร้าง
ความรู้จาก รูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท เข้ามาช่วยเพื่อสนับสนุนให้เกิด
กระบวนการเรียนรู้ ความรู้ และความเข้าใจที่ดี จนสามารถนำไปสู่การประพฤติปฏิบัติตามทางสายกลางที่มี
สัมมาทิฎฐิ ความเห็นถูกต้องตามบทบาทของตัวนำทางที่จะไปสู่จุดหมายทางแห่งความสุขได้อย่างมั่นคง 

2. วัตถุประสงค์การวิจัย 

2.1 เพ่ือศึกษาสัมมาทิฏฐิ 
2.2 เพื่อพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท 
2.3 เพ่ือศึกษารูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท 
2.4 เพ่ือนำเสนอองค์ความรู้เกี่ยวกับรูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท  

3. ขอบเขตของการวิจัย 

งานวิจัยในเรื่องนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธีการศึกษาวิจัยเชิงเอกสาร 
(Documentary Research) และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) แล้วนำข้อมูลมาวิเคราะห์เชิง
พรรณนา (Descriptive Analysis) ดังรายละเอียดต่อไปนี้ 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 47 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ขอบเขตด้านเนื้อหา ผู้วิจัยต้องการศึกษา ดังต่อไปนี้ คือ 
1) ศึกษาสัมมาทิฏฐิ ความหมายของสัมมาทิฏฐิ ประเภทของสัมมาทิฏฐิ การเกิดสัมมาทิฏฐิ แนวคิดเรื่อง

การจัดการความรู้ตามแนวสัมมาทิฏฐิ สัมมาทิฏฐิสนับสนุนการบรรลุธรรมของพุทธสาวก 
2) ศึกษาการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท แนวคิดเรื่องทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถร

วาท ปัจจัยที่ส่งผลทำให้เกิดสัมมาทิฏฐิ สัมมาทิฏฐิกับการพัฒนาชีวิต 
ขอบเขตด้านผู้ให้ข้อมูลในการวิจัย ได้แก่ ผู้ทรงคุณวุฒิผู้ให้สัมภาษณ์เชิงลึก แบ่งออกเป็น 3 กลุ่ม โดย

แบ่งดังนี้ กลุ่มที่ 1 พระสังฆาธิการ จำนวน 5 รูป กลุ่มที่ 2 นักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา จำนวน 5 รูป/คน 
กลุ่มท่ี 3 อุบาสกอุบาสิกาในพระพุทธศาสนา จำนวน 5 คน 

4. เอกสารและงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 

งานวิจัยนี้ ผู้วิจัยจะศึกษาในประเด็นที่ว่าด้วยเรื่อง รูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญา
เถรวาท เมื่อได้ทำการศึกษาค้นคว้าเอกสารงานวิจัย ที่เกี่ยวข้อง พบว่า ได้มีนักวิจัยบางท่านได้จัดและนำเสนอ
วิทยานิพนธ์หัวข้อที่ค่อนข้างที่มีความสัมพันธ์และคล้ายคลึงกันมาแล้ว และมีงานวิจัยบางชิ้นที่มีเนื้อหาสอดคล้อง
และสัมพันธ์กับเรื ่องที่ผู ้วิจัยจะนำเสนอในครั้งนี้ ดังนั้น ในที่นี ้ผู ้วิจัย จึงจะได้นำเอาเอกสารที่เกี ่ยวข้องและ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้องมานำเสนอในประเด็นต่าง ๆ โดยสังเขปดังนี้ 

4.1 เอกสารที่เกี่ยวข้อง 
พุทธทาสภิกขุ อธิบายสัมมาทิฏฐิในแง่มุมของความหมายที่เนื่องต่อกันเป็นระดับไว้ ในหนังที่ชื่อที่ชื ่อ 

“พจนานุกรมของท่านพุทธทาส” ว่า สัมมาทิฏฐิ คือ ความเข้าใจอันถูกต้อง ซึ่งทำให้เกิดการกระทำอันถูกต้องโดย
ประการทั้งปวง นับตั้งแต่ถูกต้องอย่างวิสัยโลก ๆ และสูงขึ้นไปจนกระทั่งที่เป็นชั้นเหนือวิสัยโลก สัมมาทิฏฐิใน
ชั้นต้น เป็นความเข้าใจที่ถูกต้อง ในอันที่จะทำให้เจริญด้วยประโยชน์ในโลกนี้ ทุกอย่างทุกประการที่ชาวโลก
ปรารถนากัน สัมมาทิฏฐิในชั้นกลาง เป็นความเข้าใจอันถูกต้องในอันที่จะทำให้เจริญ ด้วยประโยชน์ในโลกที่
สูงขึ้นไปกว่าที่ปรารถนากันอยู่ และเรียกกันว่า โลกอื่นบ้าง ปรโลกบ้าง หรือโลกหน้าบ้าง ซึ่งดีกว่าโลกนี้ หรือผิด
จากโลกนี้ ส่วนสัมมาทิฏฐิในชั้นสูง นั้นหมายถึง ความเข้าใจอันถูกต้องในอันที่จะทำให้ข้ามขึ้น หรืออยู่เหนือโลก
ทุกๆ โลกด้วยประการทั้งปวง ที่เรียกว่า การลุถึงนิพพานหรือโลกุตตระ ซึ่งแปลว่า เหนือโลก (พุทธทาสภิกขุ , 
2545: 59)  

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) กล่าวว่า สัมมาทิฏฐิ ประกอบด้วย คำ 2 คำ  คือ  สัมมา + ทิฏฐิ ในพุทธ
รรมฉบับขยายความ ให้คำอธิบายว่า ทิฏฐิ หรือเขียนลดรูปเป็น ทิฐิ ซึ่งแปลว่า ความเห็นนั้น หมายรวมถึงความ
เชื่อในลัทธิ ทฤษฎี ความเข้าใจตามนัยยะเหตุผล ข้อที่เข้ากับ ความเข้าใจของตน หลักการที่เห็นสมควร ข้อที่
ถูกใจ ข้อที่เชิดชูเอาไว้ ความใฝ่นิยม หรือปัจจุบันเรียกกันว่า ค่านิยม รวมไปถึงอุดมการณ์ แนวทัศนะในการมอง
โลกและชีวิตที่เรียกกันว่า โลกทัศน์และ ชีวทัศน์ต่าง ๆ ตลอดจนทัศนคติขั้นพื้นฐานที่สืบเนื่องจากความเห็น 
ความเข้าใจ และความใฝ่นิยมเหล่านั้น (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2545: 90)  

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช)  กล่าวว่า สัมมาทิฏฐิที่เป็นอริยมรรค 8 หมายถึง ความเห็นในอริยสัจ 
คือเห็นทุกข์ เห็นสมุทัย เห็นนิโรธ เห็นมรรค สัมมาทิฏฐิที่เป็นมโนสุจริต หมายถึง ความเห็นถูกต้อง 10 อย่าง คือ 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 48 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

เห็นว่าการให้ทานมีผลจริง การบูชามีผลจริง การเคารพบูชามีผลจริง ผลวิบากของกรรมดี กรรมชั่วมีจริง โลกนี้มี
จริง โลกหน้ามีจริง คุณของมารดามีจริง คุณของบิดามีจริง พวกโอปปาติกะ (พวกเกิดทันที เช่น เทวดา ฯลฯ ) มี
จริง สมณพราหมณ์ผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบจนบรรลุ มรรค ผล นิพพาน รู้แจ้งเห็นจริงด้วยตนเองและสอนให้ผู้อื่นรู้
ตามได้ด้วยมีจริง (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2548: 29)  

4.2 งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 
อุทิศ จิตเงิน ได้ทำการวิจัยเรื ่อง “แนวคิดการสร้างพลังชุมชนในพุทธปรัชญา” ผลการศึกษาพบว่า 

สัมมาทิฏฐิ ถือเป็นบุพภาคการศึกษา เป็นส่วนของปัญญาในไตรสิกขา ที่จะนำไปสู่องค์มรรคอื่นๆ การฝึกอบรม
และพัฒนา ตามหลักการของพระพุทธศาสนาจะต้องปฏิบัติให้ครบไตรสิกขา คือพัฒนาทั้ง 3 ด้าน จึงจะเป็น
กระบวนการฝึกอบรม และพัฒนาที่สมบูรณ์ โดยเฉพาะ ในส่วนของการสร้างพลังความคิด (เป็นขั้นตอนหนึ่งของ
การสร้างพลังชุมชน) ซึ่งมุ่งเฉพาะประเด็น การสร้างสัมมาทิฏฐิ (อุทิศ จิตเงิน, 2542)  

พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร ได้ทำวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์บทบาทและความสำคัญของสัมมาทิฏฐิใน
การพัฒนาชีวิตตามหลักมัชฌิมาปฏิปทาในพระสุตตันตปิฎก” ผลการศึกษาสรุปความได้ว่า “การพัฒนาชีวิตตาม
หลักมัชฌิมาปฏิปทาจะเกิดขึ้นไม่ได้ ถ้าไม่สร้างสัมมาทิฏฐิให้เกิดขึ ้นเสียก่ อน ด้วยเหตุนี้พุทธศาสนา จึงมี
กระบวนการในการที่จะสร้างสัมมาทิฏฐิให้เกิดขึ้นก่อน เรียกว่า “ปัจจัยแห่งการเกิดสัมมาทิฏฐิ” หรือ “ปัจจัย
แห่งการศึกษา” มี 2 อย่าง คือ ปัจจัยภายนอกเรียกว่า “ปรโตโฆสะ” และปัจจัยภายใน เรียกว่า “โยนิโส
มนสิการ” ปรโตโฆสะ เป็นวิธีการสร้างสัมมาทิฏฐิโดยอาศัยสภาพแวดล้อมที่ดีงาม เช่น การคบกัลยาณมิตร การ
ฟังคำแนะนำสั่งสอน รวมทั้งกระบวนการหล่อหลอมทางสังคม โดยจุดเน้นของการสร้างสัมมาทิฏฐิด้วยวิธีนี้ คือ
การใช้ความเลื่อมใสศรัทธาเป็นพลังในการผูกโยงผู้ศึกษาเข้ากับกัลยาณมิตร ดังนั้น สัมมาทิฏฐิที่เกิดขึ้ นด้วยวิธีนี้ 
จึงอยู่ในระดับศรัทธาหรือระดับโลกิยะ ยังหาความแน่นอน มั่นคงไม่ได้ ส่วนอีกวิธีหนึ่งคือ โยนิโสมนสิการ เป็น
วิธีการสร้างสัมมาทิฏฐิด้วยปัจจัยด้านความคิด ได้แก่ การคิดอย่างถูกวิธี  โดยคิดค้นจนถึงต้นเค้า สืบสาวจนถึงต้น
สาย คิดแตกกระจายจนเห็นเหตุปัจจัยที่เชื่อมโยงกับความรู้ความเข้าใจ ที่เกิดจากความคิดอย่างถูก วิธีนี้ถือว่า
เป็นเหตุปัจจัยแห่งการเกิดขึ้นของสัมมาทิฏฐิระดับโลกุตตระ ซึ่งจะเป็นตัวนำในกระบวนการพัฒนาชีวิตเพ่ือความ
ดับทุกข์ต่อไป (พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, 2544)  

นงเยาว์ หนูไชย ณ กาฬสินธุ์ ได้ศึกษาวิเคราะห์แนวคิด “เรื่องมิจฉาทิฏฐิในพระพุทธศาสนาเถรวาท” สรุป
ความได้ว่า “แนวทางแก้ไขมิจฉาทิฏฐิในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ทิฏฐิที่ตรงข้ามหรือเป็นคู่ปรับกับมิจฉาทิฏฐิคือ 
สัมมาทิฏฐิ ซึ่งแปลว่า ความเห็นถูกต้อง หมายความว่า ความรู้ ความเห็นสิ่งทั้งหลายเป็นตามจริง เพราะเม ื่อ
พิจารณาเห็นแจ้งอริยสัจ 4 ปฏิจจสมุปบาทและขันธ์ 5 ว่าเป็นสิ่งที่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์เป็นอนัตตาแล้ว ย่อมละ หรือ
ทำลายมิจฉาทิฏฐิทั้งหลายทั้งปวงได้ และปัจจัยที่ก่อให้เกิดสัมมาทิฏฐิ นั้นมี 2 ประการ คือ 1) ปรโตโฆสะ 
หมายความว่าการฟังธรรมเป็นที่สบายเหมาะสมแก่ตน เช่น พระสารีบุตรเถระ ได้ฟังธรรมจากพระอัสสชิเถระว่า 
“ธรรมเหล่าใดเกิดแต่เหตุ พระตถาคตได้ทรงทราบถึงเหตุแห่งธรรมทั้งหลายเหล่านั้น และทรงทราบถึงความดับ   
แห่งธรรมทั้งหลายเหล่านั้นด้วย พระมหาสมณะทรงมีเช่นนี้เสมอ” 2) โยนิโสมนสิการ แปลว่า การทำใจโดยแยบ
คาย การใช้ความคิดถูกวิธี คิดเป็น โดยในนี้โยนิโสมนสิการ จึงเป็นวิธีคิดหาเหตุผล สืบค้นถึงต้นเค้าสืบสาวให้

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 49 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ตลอดสาย แยกแยะสิ่งนั้นๆ ออกให้เป็นตามสภาวะ และตามความสัมพันธ์สืบทอดแห่งเหตุปัจจัย โดยไม่เอา
ความรู้ด้วยตัณหา (นงเยาว์ หนูไชย ณ กาฬสินธุ์, 2544)  

สยาม ใจมาคำ “ศึกษาการวิเคราะห์สัมมาทิฏฐิในพุทธศาสนาเถรวาท” ผลจากการศึกษาพบว่า สัมมาทิฏฐิ 
หมายถึงความเห็นที่พัฒนาขึ้นจากความเชื่อ หรือความเข้าใจอย่างถ่องแท้ ต่อความรู้ที่ถูกต้อง สัมมาทิฏฐิ มี
ขอบข่ายเนื้อหาครอบคลุม สองระดับคือ ระดับโลกิยะและระดับโลกุตตระ ในระดับโลกิยะ อาศัยความเชื ่อในกฏ
แห่งกรรมเป็นแกนกลาง ขณะที่ในระดับ โลกุตตระนั้น อาศัยการเห็นแจ้งในกฏอิทัปปัจจยตาหรือหลักปฏิจจสมุป
บาท ทั้งนี้ เกณฑ์ท่ีนำมาวินิจฉัยสัมมาทิฏฐิในระดับโลกิยะ คือหลักกุศลกรรมบถ และหลักวินิจฉัยผลกระทบที่ก่อ
คุณประโยชน์ ส่วนในระดับโลกุตตระนั้น ใช้ไตรลักษณ์เป็นเกณฑ์วินิจฉัย (สยาม ใจมาคำ, 2551)  

อำพล บุดดาสาร และคณะ บทความวิจัยเรื่อง “สัมมาทิฏฐิ : มัชฌิมศึกษาเพื่อพัฒนามนุษย์ที่สมบูรณ์” 
พบว่า “สัมมาทิฏฐิ คือกระบวนสำคัญที่ทำให้มนุษย์เกิดการเปลี่ยนแปลงในทางที่ดีและสร้างสรรค์ก่อให้เกิด
ความรู้ ความเข้าใจ มีแนวคิด ความเห็น เจตคติ ค่านิยมที่ถูกต้อง มีความเกื้อหนุนแก่ชีวิตและสังคม ที่ถูกต้อง
ตามความเป็นจริงเรียกว่า สัมมาทิฏฐิ มีผลให้การคิด การพูดถูกต้องตามที่พึงประสงค์ ถือเป็นสัมมาทิฏฐิฝ่ายโลกี
ยะ แต่ถ้าเกิดความรู้ ความเข้าใจ และเห็นสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง ถือว่าเป็นสัมมาทิฏฐิฝ่ายโลกุตระ อาจ
กล่าวได้ว่า จุดเริ่มการศึกษา ที่ถูกต้องตามแนวพุทธศาสนา คือการศึกษาเริ่มต้นเมื่อคนเริ่มรู้จักคิดแบบโยนิโส
มนสิการ ดังนั้น  คนจะรู้ดีรู้ชั่ว รู้ถูกรู้ผิด ต่อเมื่อเขาเกิดสัมมาทิฏฐิ ในลักษณะของมัชฌิมศึกษา แต่การศึกษาที่จะ
นำมาสู่การพัฒนามนุษย์ให้สมบูรณ์ได้นั้น จะต้องอาศัยแนวทางแห่งสัมมาทิฏฐิเป็นฐาน อันได้แก่ การศึกษาที่ใช้
ปัญญานำ โดยให้อยู่ในรูปแบบแห่งมัชฌิมศึกษา (อำพล บุดดาสาร และคณะ, 2563)  

สรุปว่า จากการทบทวนวรรณกรรม เอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง พบว่า สัมมาทิฏฐิเป็นธรรมที่ควร
พัฒนาให้เกิดขึ้น เพราะจะเป็นหลักธรรมสำคัญที่ปารากฎในอริยมรรค 8 ประการ อันเป็นหนทางนำสู่ความสุข
อันสูงสุดตามแนวทางพระพุทธศาสนา หลักนี้ทำให้ผู้มีสัมมาทิฏฐิพัฒนาตนให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ จะทำให้รู้จัก
ผิดชอบ ชั่วดี และมีสติรู้เท่าทันยับยั้งชั่งใจในกรรมไม่ดี เป็นเหตุให้เขาสามารถพพัฒนาตนให้เข้าสู่ จึงทำให้ผู้
ศึกษาวิจัย มีความสนใจที่อยากจะทำการศึกษาในประเด็นเรื่อง“รูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธ
ปรัชญาเถรวาท” ต่อไป 

5. วิธีด าเนินการวิจัย 

การวิจัยเรื่องนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ แบบสัมภาษณ์ (Qualitative Research Interview) ซึ่งอาศัย
จำนวนกลุ่มตัวอย่างเพื่อให้ได้ข้อมูลเชิงลึกและมีรายละเอียดของข้อมูลในทุกด้านในประเด็นที่ศึกษา จึงเหมาะสม
ที่จะทำการศึกษาด้วยการวิจัยเชิงคุณภาพ 

ผู้วิจัยดำเนินการ วิจัยตามวัตถุประสงค์ รวบรวมค้นคว้าเอกสาร ตำราและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง นำมา
วิเคราะห์ข้อมูล จากนั้นจัดทำแบบสอบถาม หรือเครื่องมือ โดยผ่านการรับรองจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์ นำ
แบบสอบถาม ไปสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ คือ พระราชาคณะ พระสังฆาธิการ พระภิกษุผู ้จบการศึกษาระดับ
เปรียญธรรม 9 ประโยค นักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา อุบาสกอุบาสิกา ในพระพุทธศาสนา เมื ่อเสร ็จ
กระบวนการทุกขั้นตอนดังกล่าวแล้ว ขั้นตอนสุดท้ายนำเสนอองค์ความรู้เรื่องรูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิ

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 50 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท ซึ่งจะนำไปสู่ข้อค้นพบและข้อสรุปเป็นข้อเสนอแนะให้เป็นแนวทางหรือรูปแบบที่
เหมาะสมต่อไป 

6. ผลการวิจัย  

6.1 สัมมาทิฏฐิ  
ความเห็นความเข้าใจ เป็นสัมมาทิฏฐิ ย่อมมีความสำคัญอย่างมาก เพราะเป็นพฤติกรรมทุกอย่าง เมื่อเป็น

สัมมาทิฏฐิแล้ว (ความเห็นถูกต้อง) สัมมาสังกัปปะ (ความคิดถูกต้อง) สัมมาวาจา (การพูดถูกต้อง) สัมมากัมมันตะ 
(การกระทำถูกต้อง) สัมมาอาชีวะ (อาชีพถูกต้อง) สัมมาวายามะ (เพียรพยายามในทางที่ถูกต้อง) สัมมาสติ 
(ระลึกถูกต้อง) สัมมาสมาธิ (ตั้งจิตไว้ถูกต้อง) สัมมาญาณ (ความรู้ถูกต้อง) สัมมาวิมุตติ (ความหลุดพ้นถูกต้อง) 
ย่อมเกิดขึ้นตามมา สัมมัตตะ คือ ความเห็นแห่งธรรมที่ถูกต้อง เหล่านี้ทั้งหมดชื่อว่า สัทธรรม และเป็นสิ่งที่มี
ประโยชน์ นำมาซึ่งความดีงาม และความเจริญรุ่งเรืองเพียงอย่างเดียว ฉะนั้น จะเห็นได้ว่าเพราะอาศัยความเห็น
ถูกต้องเพียงอย่างเดียว พฤติกรรมที่ดีงาม เช่น การคิด การพูด และการกระทำที่ถูกต้องย่อมเกิดมีขึ้น และเป็น
หนทางนำไปสู่การบรรลุโลกุตตรธรรม คือมรรค ผล นิพพาน นั่นเอง ด้วยเหตุนี้ สัมมาทิฏฐิ  จึงชื่อว่าเป็นพื้นฐาน 
หรือเป็นบ่อเกิดแห่งความดีงาม หรือกุศลธรรม และเป็นบ่อเกิดแห่งคุณธรรมทั้งมวล  

6.2 การพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท  
หลักพุทธปรัชญาต่าง ๆ ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา ที่เหมาะสมกับการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธ

ปรัชญาเถรวาท กระบวนการพัฒนาชีวิต ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท จึงได้ยกให้สัมมาทิฏฐิจึงเป็นตัวนำ เป็น
ประดุจประทีปส่องนำทาง บทบาทและความสำคัญของสัมมาทิฏฐิ ใน 2 ประเด็นคือบทบาทในการทำกุศลธรรม 
ที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น และบทบาทในการทำกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว ให้เจริญไพบูลย์ยิ่งขึ้น คงไม่ผิดนัก ถ้าจะ
เปรียบสัมมาทิฏฐิ เหมือนมารดาของกุศลธรรมทั้งปวง เพราะธรรมดาว่า มารดาย่อมมีอุปการะต่อบุตรใน 2 
สถาน คือเป็นผู้ให้กำเนิด และเป็นผู้เลี้ยงดูบุตรให้เจริญเติบโต สัมมาทิฏฐิก็เช่นเดียวกัน นอกจากจะมีบทบาทใน
การทำให้กุศลธรรมอื่นๆ ให้เกิดขึ้นแล้ว ยังเป็นปัจจัยสนับสนุนให้กุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว ได้เจริญไพบูลย์ยิ่งขึ้น
ด้วย 

ตามกรอบของกระบวนการพัฒนาชีวิต ตามหลักพุทธศาสนา หรือใช้กรอบความสัมพันธ์ระหว่าง 
สัมมาทิฏฐิ 2 ระดับ จะเห็นได้ทันทีว่า การจัดวางหัวข้อธรรม ในมงคลสูตร ไปอย่างมีลำดับขั ้นตอน และ
สอดคล้องเชื่อมโยงกัน โดยเริ่มจากหัวข้อธรรม ที่เก่ียวกับการสร้าง เหตุปัจจัยแห่งการศึกษาแล้ว ตามด้วยหัวข้อ
ธรรมที่เกี่ยวกับการประพฤติพรหมจรรย์ ตามหลักอริยมรรค แล้วจบลงด้วยหัวข้อธรรม ที่เกี่ยวกับผลการศึกษา 
คือพระนิพพาน พร้อมด้วยภาวะจิต ของผู้เข้าถึงความหลุดพ้น  

ดังนั้น ก่อนที่จะเข้าสู่ตัวการศึกษา หรือการพัฒนาที่แท้จริง พุทธศาสนาได้ให้ความสำคัญกับการสร้าง
ปัจจัย แห่งการเกิดสัมมาทิฏฐิ เป็นอย่างมากเรียกว่า ให้ความสำคัญพอๆ กับตัวสัมมาทิฏฐิเลย ก็ว่าได้ เพราะ
สัมมาทิฏฐิ จะเกิดขึ้นเองไม่ได้ ถ้าไม่มีเหตุปัจจัยให้เกิดด้วยเหตุนี้เอง จึงมีหลักธรรมหลายหมวด ที่มักจะเริ่มต้น
ด้วยการแสดงปัจจัยแห่งสัมมาทิฏฐิ ไว้ในหัวข้อต้น ๆ เช่น หลักปัญญาวุฒิธรรม และหลักมงคล 38 ประการ โดย
ปัจจัยที่จะนำพาชีวิต เข้าสู่กระบวนการพัฒนานั้น มี 2 ด้านด้วยกัน คือปัจจัยด้านสังคม หรือสภาพแวดล้อมที่ดี

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 51 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

งาม เป็นกัลยาณมิตร (ปรโตโฆสะ) และปัจจัยด้านความคิด (โยนิโสมนสิการ) ปัจจัยด้านสังคม จะใช้วิธีการแห่ง
ศรัทธา เป็นพลังหลักในการผูกโยงบุคคล เข้ากับกัลยาณมิตร ความคิด ความรู้ ความเชื่อ ที่เป็นสัมมาทิฏฐิ จึง
พัฒนาขึ้นมาบนพื้นฐานของ ความซาบซึ้งตรึงใจ ความเลื่อมใสศรัทธา ในผู ้ที่เป็นกัลยาณมิตรนั้น ดังนั้น จึงมัก
เรียกสัมมาทิฏฐิ ระดับนี้ว่า สัมมาทิฏฐิระดับศรัทธา หรือโลกียสัมมาทิฏฐิ ส่วนปัจจัยด้านความคิด หรือโยนิโส
มนสิการ จะเน้นไปที่การใช้ความคิด อย่างถูกวิธีคิด อย่างมีระเบียบ คิดสืบค้นถึงต้นเค้า สืบสาวให้ตลอดสาย เป็น
องค์ประกอบภายใน ที่จะทำให้เกิด โลกุตตรสัมมาทิฏฐิ ซึ่งเป็นสัมมาทิฏฐิที่เป็นตัวนำ ในกระบวนการพัฒนาชีวิต 

6.3 รูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท  
จะเป็นรูปแบบที่มีปรโตโฆสะโยนิโสมนสิการ เป็นเหตุให้เกิดสัมมาทิฏฐิ และอยู่ภายใต้ ศีล ,สมาธิ,ปัญญา 

การรับรู้ เป็นการรับรู้ที่ถูกต้อง เช่น ทางกัลยาณมิตร หรือทางสื่อ การประเมินผล เป็นการพิจารณาก่อนการเชื่อ 
ก่อนกระทำ การนำไปใช้ การใช้เป็นแนวทางการตัดสินใจ และการดำเนินชีวิต กระบวนการพัฒนาชีวิตทุก
ขั้นตอนจะใช้สัมมาทิฏฐิกำกับไว้ตลอด ทั้งนี้เพื่อแสดงให้เห็นว่า สัมมาทิฏฐิ มีความสำคัญอยู่ตลอดเวลาในการ
ชี้นําและกำกับควบคุมกระบวนการพัฒนาชีวิตทั้งหมด ตั้งแต่ระดับเริ่มเข้าสู่กระบวนการพัฒนา คือ ระดับความ
เชื่อในกฎแห่งกรรม จนถึงระดับพระอริยบุคคลผู้บรรลุอรหัตตผล  

   6.4 องค์ความรู้ใหม่เรื่องรูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท 
รูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท เป็นการนำหลักธรรมมาปฏิบัติให้เหมาะสม

กับรูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิ สามารถนำมาสังเคราะห์และกำหนดเป็น WARM MODEL มีดังนี้ 

 

แผนภูมิที่ 1 รูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท WARM MODEL 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 52 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

มีอธิบายดังต่อไปนี้ 
1) W = Wisdom หมายถึง พัฒนาการเห็นชอบสรรพสิ่งด้วยปัญญา (Developing approval for 

everything according to wisdom) โดยการใช้หลักปรโตโฆษะและโยนิโสมนสิการ ที ่สามารถพัฒนา
สัมมาทิฏฐิ สามารถพัฒนาสัมมาทิฏฐิให้เป็นความเห็นที่ถูกต้อง เห็นตามที่สิ่งทั้งหลายเป็นจริงยิ่งขึ้น ให้เข้มแข็ง 
ให้เจริญและบริสุทธิ์มากข้ึน 

2) A = Auspiciousness หมายถึง พัฒนาการเห็นชอบปรารถนาความมงคล (Development of 
approval and desire for auspiciousness) โดยหลักมงคล 38 เป็นหลักที่ปฏิบัติที่นำไปสู่ความสำเร็จรอบ
ด้านสำหรับผู้ที่ได้เกิดมาเป็นมนุษย์ หลักมงคลมีหลักธรรมที่สร้างปัจจัยแห่งการศึกษา หรือเกิดสัมมาทิฏฐิ เป็น
หลักธรรมเกี่ยวกับการดำเนินชีวิต เพื่อความดีงามระดับโลกียสัมมาทิฏฐิ นำไปสู่การพัฒนาชีวิต เพื่อความดีงาม
ระดับโลกุตตรสัมมาทิฏฐิ และการกระทำให้แจ้ง ซึ่งพระนิพพาน 

3) R = Real หมายถึง พัฒนาการเห็นชอบตามเป็นจริง (Developing real consent) โดยหลักปัญญา
วุฒิธรรม เป็นหลักการเจริญแห่งปัญญา มีอุปการะคุณสำหรับมนุษย์ทุกคนและเป็นคุณธรรมที่เป็นไปเพื่อความ
เจริญด้วยปัญญา ก่อให้เกิดความเจริญงอกงาม เป็นคุณธรรมที่มีอุปการะมากแก่มนุษยธรรมอันประกอบ ไปด้วย 
4 ประการได้แก่ สัปปุริสสังเสวะ สัทธัมมัสสวนะ โยนิโสมนสิการ และธัมมานุธัมมปฏิปัตติ สามารถพัฒนา
สัมมาทิฏฐิให้เข้มแข็ง ประณีต บริสุทธิ์ และบริบูรณ์ยิ่งขึ้น ดำเนินชีวิตถูกต้องตามธรรม ในชีวิตประจำวันเป็นการ
ปฏิบัติตนตามข้อกฎระเบียบอันดีงามของสังคม 

4) M = Middle path หมายถึง พัฒนาการเห็นชอบยิ่งทางสายกลาง (Development of the middle 
path) โดยหลักมัชฌิมาปฏิปทาเป็นแนวทางดำเนินชีวิตด้วยปัญญา มีปัญญาเป็นฐานเป็นทางที่นำไปสู่จุดหมายได้ 
และก่อให้เกิดคุณค่าแก่ชีวิตอย่างแท้จริง มีหลักปฏิบัติเป็นองค์ประกอบ 8 ประการ ทำให้ผู้ดำเนินตามเป็นอริยะ
หรืออารยะอย่างแท้จริง จึงเรียกเป็นคำศัพท์ว่า อริยมรรคมีองค์ 8 ข้อปฏิบัติในทางพุทธศาสนาซึ่งสอนให้ละเว้น
ห่างจากความประพฤติปฏิบัติที่ขาดความพอดี คือหย่อนเกินไปหรือตึงเกินไปจึงเรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา 

7. อภิปรายผลการวิจัย 

การวิจัยเรื่องนี้มีข้อค้นพบที่ทำให้เกิดองค์ความรู้ใหม่และมีคุณค่าทางวิชาการ สามารถนำไปใช้ประโยชน์
ต่อไป จึงนำมาอภิปรายผล เพ่ือให้ตอบวัตถุประสงค์ของการวิจัย ดังต่อไปนี้  

ผลการวิจัยพบว่า สัมมาทิฏฐิ คือความเห็นชอบ เห็นตรง ซึ่งประกอบไว้ด้วยความเข้าใจและความรู ้ท ี ่
ถูกต้องจริงแท้ ถูกถ้วน สมบูรณ์ สัมมาทิฏฐิ เป็นความเห็นอันถูกต้องตามทำนองครองธรรม ซึ่งสอดคล้องกับพระ
ธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) (2547) กล่าวว่า สัมมาทิฏฐิ ประกอบด้วย คำ 2 คำ คือ สัมมา + ทิฏฐิ ในพุทธรรม ฉบับ
ขยายความ ให้คำอธิบายว่า ทิฏฐิ หรือเขียนลดรูปเป็น ทิฐิ ซึ่งแปลว่าความเห็นนั้น หมายรวมถึงความเชื่อในลัทธิ 
ทฤษฎี ความเข้าใจตามนัยเหตุผล ข้อที่เข้ากับความเข้าใจของตน หลักการที่เห็นสมควร ข้อที่ถูกใจ ข้อที่เชิดชู
เอาไว้ ความใฝ่นิยม หรือปัจจุบันเรียกกันว่า ค่านิยม รวมไปถึงอุดมการณ์ แนวทัศนะ ในการมองโลกและชีวิต ที่
เรียกกันว่า โลกทัศน์และชีวทัศน์ต่าง ๆ ตลอดจนทัศนคติข้ันพื้นฐาน ที่สืบเนื่องจากความเห็น ความเข้าใจ ความรู้ 
และความใฝ่นิยมเหล่านั้น ๆ และสอดคล้องกับ ปิ่น มุทุกันต์ (2535) ได้อธิบายความหมายของทิฏฐิ ว่า เป็นคำ

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 53 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

กลาง ๆ ไม่ดี ไม่เสีย เป็นความคิด ของจิต เมื่อจิตคิดและตกลงใจ เมื่อใดก็เรียกว่า มีทิฏฐิไปอย่างนั้น ทิฏฐิ ถูก
แบ่งออกเป็น 2 คือ ความเห็นผิดและความเห็นถูก ความเห็นผิด เรียกว่า มิจฉาทิฏฐิ ความเห็นถูกเรียกว่า 
สัมมาทิฏฐิ ทั้งนี้ ความเห็นทั้งสอง มีความหมายที่ลึกซึ้งต่างกัน โดยเฉพาะทิฏฐิ ที่ยกกล่าวไว้ในกรรมบถ ถือเป็น
ความเห็น อันอยู่ในกรอบซึ่งอาศัยหลักเกณฑ์ คือคลองธรรม เป็นเครื่องตัดสินเท่านั้น “คลองธรรม” ก็คือทางที่
ถูกต้องที่ดีจริง ถ้าคลองธรรมอันถูกต้องว่าไว้อย่างนี้ เราเห็นตามนี้ เรียกว่า เห็นถูก คือ ถูกตามคลองธรรม ถ้า
คลองธรรมว่าไว้อย่างนี้ แต่ความเห็นเราไปอีกอย่าง กล ับตรงข้ามกันเรียกว่า เห็นผิด คือผิดจากคลองธรรม ซึ่ง
สอดคล้องกับ พุทธทาสภิกขุ (2545) ได้กล่าวว่า ความหมายของทิฏฐิ โดยนำเอาคำว่า สุตะ ที่แปลว่าความรู้ (ซึ่ง
ได้จากการศึกษาเล่าเรียน) วางไว้ด้านหน้า จากนั้น นำคำว่า “ญาณะ” ที่แปลว่า ญาณ คือความรู้ วางไว้ด้านหลัง 
ส่วนทิฏฐิ ที่แปลว่าความคิดเห็นนั้น วางอยู่ตรงกลางระหว่าง สุตะ กับ ญาณะ สำเร็จรูปเป็น : สุตะ- ทิฏฐิ- ญาณะ 
ทั้งนี้เพื่อให้มองเห็นความหมายได้ชัดเจนยิ่งขึ้น ซึ่งสอดคล้องกับนิตย์ จารุศร (2547) ได้กล่าวว่า สัมมาทิฏฐิ ที่
ประกอบ อยู่ในมรรคมีองค์แปด หรือที่เรียกว่า อัฏฐังคิกมรรค โดยให้คำอธิบายไว้ว่า ปัญญาเห็นชอบ เห็นอริยสัจ 
4 คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค เห็นไตรลักษณ์ คือ เห็นลักษณะสาม คืออนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ความไม่เที่ยง 
ความเป็นทุกข์ ความมิใช่ตัวตน เห็นปฏิจจสมุปบาท คือเห็นการที่สิ่งทั้งหลายอาศัยกันและกันเกิดขึ้น การที่ทุกข์
เกิดข้ึน เพราะอาศัยปัจจัยต่อเนื่องกันมา รู้อกุศลและอกุศลมูล กับรู้กุศลและกุศลมูล คือ อโลภะ อโทสะ อโมหะ 
กับโลภะ โทสะ โมหะ 

ผลการวิจัยพบว่า การพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท ยกให้สัมมาทิฏฐิจึงเป็นตัวนำ เป็น
ประดุจประทีปส่องนำทาง บทบาทและความสำคัญของสัมมาทิฏฐิ ใน 2 ประเด็น คือ บทบาทในการทำกุศล
ธรรม ที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น และบทบาทในการทำกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว ให้เจริญไพบูลย์ยิ่งขึ้น สัมมาทิฏฐิ  ยัง
เป็นปัจจัยสนับสนุนให้กุศลธรรมที่เกิดข้ึนแล้ว ได้เจริญไพบูลย์ยิ่งขึ้น ซึ่งสอดคล้องกับพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ป
ยุตฺโต) (2549) กล่าวว่า สัมมาทิฏฐิ ประกอบด้วย คำ 2 คำ  คือ สัมมา + ทิฏฐิ ในพุทธรรมฉบับขยายความ ให้
คำอธิบายว่า ทิฏฐิ หรือเขียนลดรูปเป็น ทิฐิ ซึ่งแปลว่า ความเห็นนั้น หมายรวมถึงความเชื่อในลัทธิ ทฤษฎี ความ
เข้าใจตามนัยยะเหตุผล ข้อที่เข้ากับ ความเข้าใจของตน หลักการที่เห็นสมควร ข้อที่ถูกใจ ข้อที่เชิดชูเอาไว้ ความ
ใฝ่นิยม หรือปัจจุบันเรียกกันว่า ค่านิยม รวมไปถึงอุดมการณ์ แนวทัศนะในการมองโลกและชีวิตที่เรียกกันว่า โลก
ทัศน์และ ชีวทัศน์ต่าง ๆ ตลอดจนทัศนคติขั้นพื้นฐานที่สืบเนื่องจากความเห็น ความเข้าใจ และความใฝ่นิยม
เหล่านั้น สอดคล้องกับ พุทธทาสภิกขุ กล่าวว่า สัมมาทิฏฐิ คือ ความเข้าใจอันถูกต้อง ซึ่งทำให้เกิดการกระทำอัน
ถูกต้องโดยประการทั้งปวง นับตั้งแต่ถูกต้องอย่างวิสัยโลก ๆ และสูงขึ้นไปจนกระทั่งที่เป็นชั้นเหนือวิสัยโลก 
สัมมาทิฏฐิในชั้นต้น เป็นความเข้าใจที่ถูกต้อง ในอันที่จะทำให้เจริญด้วยประโยชน์ในโลกนี้ ทุกอย่างทุกประการที่
ชาวโลกปรารถนากัน สัมมาทิฏฐิในชั้นกลาง เป็นความเข้าใจอันถูกต้องในอันที่จะทำให้เจริญ ด้วยประโยชน์ใน
โลกที่สูงขึ้นไปกว่าที่ปรารถนากันอยู่ และเรียกกันว่า โลกอื่นบ้าง ปรโลกบ้าง หรือโลกหน้าบ้าง ซึ่งดีกว่าโลกนี้ 
หรือผิดจากโลกนี้ ส่วนสัมมาทิฏฐิในชั้นสูง นั้นหมายถึง ความเข้าใจอันถูกต้องในอันที่จะทำให้ข้ามขึ้น หรืออยู่
เหนือโลกทุก ๆ โลกด้วยประการทั้งปวง ที่เรียกว่า การลุถึงนิพพานหรือโลกุตตระ ซึ่งแปลว่า เหนือโลก ซึ่ง
สอดคล้องกับ อำพล บุดดาสาร และคณะ (2563) กล่าวว่า สัมมาทิฏฐิ คือ กระบวนสำคัญที่ทำให้มนุษย์เกิดการ
เปลี่ยนแปลงในทางที่ดีและสร้างสรรค์ก่อให้เกิดความรู้ ความเข้าใจ มีแนวคิด ความเห็น เจตคติ ค่านิยมท่ีถูกต้อง 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 54 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

มีความเกื้อหนุนแก่ชีวิตและสังคม ที่ถูกต้องตามความเป็นจริงเรียกว่า สัมมาทิฏฐิ มีผลให้การคิด การพูดถูกต้อง
ตามท่ีพึงประสงค์ ถือเป็นสัมมาทิฏฐิฝ่ายโลกียะ แต่ถ้าเกิดความรู้ ความเข้าใจ และเห็นสิ่งทั้งหลายตามความเป็น
จริง ถือว่าเป็นสัมมาทิฏฐิฝ่ายโลกุตระ อาจกล่าวได้ว่า จุดเริ ่มการศึกษา ที่ถูกต้องตามแนวพุทธศาสนา คือ 
การศึกษาเริ่มต้นเมื่อคนเริ่มรู้จักคิดแบบโยนิโสมนสิการ ดังนั้น คนจะรู้ดีรู้ชั่ว รู้ถูกรู้ผิด ต่อเมื่อเขาเกิดสัมมาทิฏฐิ 
ในลักษณะของมัชฌิมศึกษา แต่การศึกษาที่จะนำมาสู่การพัฒนามนุษย์ให้สมบูรณ์ได้นั้น จะต้องอาศัยแนวทาง
แห่งสัมมาทิฏฐิเป็นฐาน อันได้แก่ การศึกษาที่ใช้ปัญญานำ โดยให้อยู่ในรูปแบบแห่งมัชฌิมศึกษา และยัง
สอดคล้องกับบุษบาภรณ์ สิงหอัศวรัตน์ (2555) กล่าวว่า สัมมาทิฏฐิ คือความเห็นชอบ ซึ่งประกอบไว้ด้วยความ
เข้าใจ ที่ถูกต้องจริงแท้ ถูกถ้วนสมบูรณ์ แบ่งเป็น 2 ระดับ คือ ระดับโลกิยะ และระดับโลกุตตระ สัมมาทิฏฐิทั้ง
ระดับโลกิยะและโลกุตตระ มีส่วนสนับสนุนซึ่งกันและกัน เนื่องจากระบบจริยธรรมทางพุทธศาสนา เป็นระบบที่มี
การฝึกฝน และพัฒนาไปตามลำดับ โดยพระพุทธศาสนา มีกระบวนการสร้างสัมมาทิฏฐิให้เกิดขึ้น เรียกว่า ปัจจัย
แห่งการเกิดสัมมาทิฏฐิ หรือกระบวนการเกิดสัมมาทิฏฐิ ประกอบด้วยปัจจัยภายนอก มีชื่อเรียกว่า ปรโตโฆสะ 
และปัจจัยภายในมีชื่อเรียกว่า โยนิโสมนสิการ 

ผลการวิจัยพบว่า รูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท คือหลักธรรม แนวคิด ที่
ทำให้เกิดเป็นรูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิ ตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท ซึ่งประกอบด้วยปรโตโฆษะและ
โยนิโสมนสิการ ที่สามารถพัฒนาสัมมาทิฏฐิ หลักปัญญาวุฒิธรรม ที่สามารถพัฒนาสัมมาทิฏฐิ หลักมงคล 38 ที่
สามารถพัฒนาสัมมาทิฏฐิ หลักมัชฌิมาปฏิปทา ที่สามารถพัฒนาสัมมาทิฏฐิ ซึ่งสอดคล้องกับพระมหานรินทร์ สุ
ธรรม (2545) กล่าวว่า ผลการศึกษาในส่วนที่เกี่ยวข้องกับสัมมาทิฏฐิ พบอยู่ในหัวข้อลักษณะ แห่งองค์มรรค ซึ่ง
กล่าวถึงสัมมาทิฏฐิว่า คือความเห็น ความเข้าใจที่ถูกต้อง เห็นเข้าใจในอะไร  โดยหลักท่ัวไปท่านกล่าวว่า คือการ
รู ้เห็นเข้าในอริยสัจ 4 ซึ ่งความเห็นความเข้าใจในอริยสัจ เป็นการเห็นและเข้าใจในของจริง อริยสัจ คือ
กระบวนการเรียนรู้ของจริง อย่างเป็นระบบครบวงจร เป็นการเข้าใจความจริงว่า ชีวิตนี้เป็นทุกข์ ที่เป็นทุกข์มัน
ไม่ได้เป็นเองแต่มีสาเหตุ เมื่อจะดับต้องดับ ที่เหตุ ทุกข์ท่ีดับได้ เพราะมีภาวะที่ปราศจากทุกข์ อันเป็นภาวะที่ตรง
ข้าม เป็นพื้นฐานอยู่ และจะดับทุกข์ได้ ต้องมีทางสำหรับดำเนินไป ความรู้ในอริยสัจนี้ เกี่ยวกับการดับทุกข์
โดยตรง เป็นความรู้ที่หยั่งลงสู่นิพพาน ท่านจึงถือเป็นองค์ประกอบของทางส่วนความเห็น ความเข้าใจที่ถูกต้อง
ในเรื่องอื่น ๆ ก็จัดเป็นสัมมาทิฏฐิเหมือนกัน เช่น รู้อกุศลและอกุศลมูล รู้กุศลและกุศลมูล ความเข้าใจได้ ตัดสิน
ได้ในสิ่งถูกสิ่งผิด ลึกไปถึงสาเหตุอันเป็นต้นตอ ถือเป็นการเข้าใจปัญหา เข้าใจสภาวะ หรือสิ่งต่าง ๆ นั้นอย่าง
ลึกซึ้ง ย่อมมีปัญญาสามารถละสิ่งที่ควรละ เจริญสิ่งที่ควรเจริญ เอาชนะปัญหาหรือความทุกข์นั้น ๆ ได้ จึงถือว่ามี
ปัญญาถูกต้องเป็นสัมมาทิฏฐิ การเห็นแจ้งในไตรลักษณ์เป็นการมองเห็นถูกต้องตรงกับสภาวะความจริงของสิ่ง
ต่าง ๆ ซึ่งมีธรรมชาติธรรมดา ที่เป็นกฎตายตัวว่า สิ่งปรุงแต่งทั้งปวงไม่เที่ยง มีความเปลี่ยนแปลง สิ่งปรุงแต่งทั้ง
ปวงเป็นทุกข์ ทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา ไม่มีความเป็นตัวตน การมองเห็นเช่นนี้ เพื่อให้
เกิดความเบื่อหน่าย คลายกาหนัด คลายความยึดถือ อันเป็นทางพ้นทุกข์ ท่านจึงถือเป็นองค์มรรคเช่นกัน การ
เห็นปฏิจจสมุปบาท เป็นกระบวนการเกิดการดับของสิ่งต่าง ๆ และถือเป็นกระบวนการเกิด การดับแห่งทุกข์ด้วย 
ผู้มองเห็นและเข้าใจในปฏิจจสมุปบาท จึงถือว่าเป็นผู้มีปัญญาดับทุกข์ในชีวิต การรู้เห็นเช่นนี้ ท่านจึงจัดเป็นองค์
มรรคสัมมาทิฏฐิ อันเป็นความเห็นความเข้าใจที่กล่าวมา มีความสำคัญ หรือมีความจำเป็นมาก การจะทำสิ่งใด ๆ 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 55 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ที่ถูกต้องดีงาม ต้องเริ่มที่ความเห็น ความเข้าใจที่ถูกต้อง ในแง่หนึ่ง จึงมีธรรมชาติของ ความเป็นหัวหน้าในตัวมัน
เอง ดังนั้น ท่านจึงถือเป็นองค์มรรค ที่มีความสำคัญกว่าข้ออื่น ๆ และเป็นหัวหน้า เป็นตัวนำ เมื่อสัมมาทิฏฐิเกิด  
ตัวอื่นก็เกิดตามมา จึงเป็นองค์ประกอบข้อแรก ของมรรคอย่างจำเป็น สอดคล้องกับ สยาม ใจมาคำ (2551) 
สัมมาทิฏฐิ หมายถึงความเห็นที่พัฒนาขึ้นจากความเชื่อ หรือความเข้าใจอย่างถ่องแท้ ต่อความรู้ที ่ถูกต้อง 
สัมมาทิฏฐิ มีขอบข่ายเนื้อหาครอบคลุม สองระดับคือ ระดับโลกิยะ และระดับโลกุตตระ ในระดับโลกิยะ อาศัย
ความเชื่อในกฏแห่งกรรมเป็นแกนกลาง ขณะที่ในระดับ โลกุตตระนั้น อาศัยการเห็นแจ้งในกฏอิทัปปัจจยตาหรือ
หลักปฏิจจสมุปบาท ทั้งนี้ เกณฑ์ท่ีนำมาวินิจฉัยสัมมาทิฏฐิในระดับโลกิยะ คือหลักกุศลกรรมบถ และหลักวินิจฉัย
ผลกระทบที่ก่อคุณประโยชน์ ส่วนในระดับโลกุตตระนั้น ใช้ไตรลักษณ์เป็นเกณฑ์วินิจฉัย และยังสอดคล้องกับ 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) (2548) กล่าวว่า สัมมาทิฏฐิที่เป็นอริยมรรค 8 หมายถึง ความเห็นในอริยสัจ 
คือเห็นทุกข์ เห็นสมุทัย เห็นนิโรธ เห็นมรรค สัมมาทิฏฐิที่เป็นมโนสุจริต หมายถึง ความเห็นถูกต้อง 10 อย่าง คือ 
เห็นว่าการให้ทานมีผลจริง การบูชามีผลจริง การเคารพบูชามีผลจริง ผลวิบากของกรรมดี กรรมชั่วมีจริง โลกนี้มี
จริง โลกหน้ามีจริง คุณของมารดามีจริง คุณของบิดามีจริง พวกโอปปาติกะ มีจริง สมณพราหมณ์ผู้ปฏิบัติดี
ปฏิบัติชอบจนบรรลุ มรรค ผล นิพพาน รู้แจ้งเห็นจริงด้วยตนเองและสอนให้ผู้อื่นรู้ตามได้ด้วยมีจริง สอดคล้อง
กับพระภาสกร ภูริวัฑฒโน (2545) กล่าวว่า สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบเช่นกัน แต่มีรายละเอียดต่างจากที่ได้
ยกข้ึนกล่าวแล้วในข้างต้นเป็นบางส่วน เนื้อหาประกอบด้วย 1) ความเห็นชอบในกฎธรรมชาติ 4 ประการ คือ กฎ
ของการกระทำ คือกฏแห่งกรรม กฏของการเปลี่ยนแปลง คือไตรลักษณ์ กฏของเหตุและผล (โดยเฉพาะทุกข์) 
คือ อริยสัจ 4 กฏของความเป็นปัจจัยโยงใยถึงกัน (โดยเฉพาะทุกข์) คือ ปฏิจจสมุปบาท 2) ความเห็นชอบในพระ
รัตนตรัย 3) ความเห็นชอบในพระนิพพาน 

8. สรุป 

จากการที่ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาและสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ทำให้ทราบถึงความสำคัญและความจำเป็น
ในรูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท ซึ่งผู้วิจัยขอสรุปไว้ดังนี้  สัมมาทิฏฐิ คือ ความ
เห็นชอบ เห็นตรง ซึ่งประกอบไว้ด้วยความเข้าใจที่ถูกต้องจริงแท้ ถูกถ้วนสมบูรณ์ แบ่งเป็น 2 ระดับ คือ 1) ระดับ
โลกิยะ หรือโลกิยะสัมมาทิฎฐิ หมายถึง ความเห็นชอบในระดับโลกิยะที่ยังนอนเนื่องอยู่กับกระแสโลก ดำเนินไป
ตามทำนองคลองธรรม มีความสอดคล้องกับหลักศีลธรรมและจริยธรรมอันดีงามของสังคม หรือเรียกอีกอย่าง
หนึ่งว่า สัมมาทิฏฐิที่ยังเป็นอาสวะ มีความเห็นชอบบนพื้นฐาน ความเชื่อในเรื่องของกฎแห่งกรรม เรื่องบุญบาป 
เรื่องโลกนี้โลกหน้า และเรื่องของนรกสวรรค์ และ 2) ระดับโลกุตตระหรือโลกุตตรสัมมาทิฏฐิ หมายถึง ความรู้ 
ความเข้าใจในสิ่งทั้งหลายอย่างถูกต้องตามความเป็นจริงอย่างที่มันเป็น หรือความรู้ ค วามเข้าใจโลกและชีวิต
อย่างถูกต้องตามความเป็นจริง ตามสภาวะธรรมชาติ เป็นความรู้ในระดับที่ เหนือกว่าโลกิยสัมมาทิฏฐิ พ้นไป
จากวัฏฏสงสารและปราศจากการยึดมั่นถือมั่นในตัวตน ทั้งสัมมาทิฏฐิทั้งระดับโลกิยสัมมาทิฎฐิและโลกุตตร
สัมมาทิฏฐิมีส่วนสนับสนุนซึ่งกันและกันเนื่องจากระบบจริยธรรมทางพุทธศาสนาเป็นระบบที่มีการฝึกฝนและ
พัฒนาไปตามลำดับ โดยพระพุทธศาสนามีกระบวนการสร้างสัมมาทิฏฐิให้เกิดขึ้น เรียกว่า ปัจจัยแห่งการเกิด

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 56 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

สัมมาทิฏฐิหรือ กระบวนการเกิดสัมมาทิฏฐิ ประกอบด้วยปัจจัยภายนอก มีชื่อเรียกว่า ปรโตโฆสะและปัจจัย
ภายในมีชื่อเรียกว่า โยนิโสมนสิการ 

9. ข้อเสอนแนะ 

จากการวิจัยเรื ่องนี้ผู ้วิจัยพบว่า ยังมีลักษณะบางประการที่น่าสนในการทำวิจัยจึงมีข้อเสนอแนะเชิง
นโยบายและเพ่ือทำการวิจัยในประเด็นดังต่อไปนี้ 

9.1 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
1) ทางภาครัฐหรือผู้ที่เกี่ยวข้องควารมีนโยบายการส่งเสริมการนำหนักธรรม ไปสู่สถานการศึกษา ทั้ง

ภาครัฐและเอกชน ให้กว้างขาง เกี่ยวกับเรื่อง สัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท 
2) ส่งเสริมกิจกรรมที่เนื่องด้วยการใช้หลักธรรมสำหรับมนุษย์ทุกคนและเป็นคุณธรรมที่เป็นไปเพื่อคว าม

เจริญด้วยปัญญา 
9.2 ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัย 
การวิจัยเรื่องนี้ รูปแบบในการพัฒนาสัมมาทิฏฐิตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท หากมีผู้ประสงค์จะทำวิจัยใน

ครั้งต่อไปมีประเด็นท่ีน่าจะศึกษาวิจัยตามประเด็นดังต่อไปนี้ 
1) แนวทางในการส่งเสริมชีวิตตามหลักมงคล 38 ตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท 
2) การประยุกต์ใช้หลักหลักปัญญาวุฒิธรรม สำหรับดำเนินชีวิตตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท 
3) บูรณาการหลักสัมมาทิฏฐิกับการใช้ในชีวิตในสังคมสมัยใหม่ 
4) การดำเนินชีวิตในศตวรรษท่ี 21 โดยหลักสัมมาทิฏฐิในพุทธปรัชญาเถรวาท 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 57 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

10. เอกสารอ้างอิง 

นงเยาว์ หนูไชย ณ กาฬสินธุ์. (2544). การศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวคิดเรื่องมิจฉาทิฏฐิในพระพุทธศาสนาเถรวาท. 
วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

นิตย์ จารุศร. (2547). สารธรรม. กรุงเทพฯ: เหรียญบุญการพิมพ์.  
บุษบาภรณ์ สิงหอัศวรัตน์. (2555). การวิเคราะห์สัมมาทิฏฐิในพระพุทธศาสนาเพ่ือการพัฒนาชีวิต. ดุษฎีนิพนธ์

ปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ปิ่น มุทุกันต์. (2535). พุทธศาสตร์ (ภาค 2). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
พระธรรมกิตติวงค์ (ทองดี สุรเตโช). (2548). พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสตร์ชุดค าวัด. กรุงเทพฯ : โรง

พิมพ์เลี่ยงเชียง.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ ปยุตฺโต). (2547). ธรรมนูญชีวิต (ฉบับปรับปรุง-เพ่ิมเติมใหม่), พิมพ์ครั้งที่ 60. กรุงเทพฯ: 

สหธรรมิก.  
พระธรรมปิฎก(ป.อ. ปยุตฺโต). (2545). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: สื่อตะวัน.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2549). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ, พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพฯ: 

สหธรรมิก. 
พระภาสกร ภูริวัฑฺฒโน (ภาวิไล). (2548). ปฏิจจสมุปบาทส าหรับคนรุ่นใหม่. เชียงใหม่: นันทพันธ์พริ้นติ้ง.  
พระมหานรินทร์ สุธรรม. (2545). สมณเพศกับเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์ปริญญา

ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  
พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร. (2544). การศึกษาวิเคราะห์บทบาทและความส าคัญของสัมมาทิฏฐิในการพัฒนา

ชีวิตตาหลักมัชฌิมาปฎิปทาในพระสุตตันตปิฎก. ว ิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  

พุทธทาสภิกขุ. (2545). พจนานุกรมธรรมของท่านพุทธทาส. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา.  
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  
สยาม ใจมาคำ. (2551). การวิเคราะห์สัมมาทิฏฐิในพุทธศาสนาเถรวาท. การค้นคว้าแบบอิสระหลักสูตรศิลปศา

สตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  
อำพล บุดดาสาร และคณะ. (2563). สัมมาทิฏฐิ: มัชฌิมศึกษาเพื่อพัฒนามนุษย์ที่สมบูรณ์ . วารสาร มจร บาฬี

ศึกษาพุทธโฆษปริทรรศน์. 6 (1), 27-39.  
อุทิศ จิตเงิน. (2542). แนวคิดการสร้างพลังชุมชนในพุทธปรัชญา. วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  
Allan, D. J. (1970). The Philosophy of Aristotle, 2nd Ed. London: Oxford University Press.  
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv

