
                                         Journal of Philosophical Vision 29 (2): July-December 2024                                 162 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

                                                                                                                                
 
 
 
 

Research Article 
 

พระคเณศ: นวัตกรรมสังคมบนความศรัทธา 

Ganesha: Social Innovation on Faith 

ณฌาริชา จุฑานพรัตน์1* & ฉัตรวรัญช์ องคสิงห2 

Nacharicha Juthanopparatana1*& Chatwaran Ongkasinha2  

ARTICLE INFO ABSTRACT 
Name of Author & Corresponding 
Author* 
 
1. ณฌาริชา จุฑานพรัตน์* 
Nacharicha Juthanopparatana 

มหาวิทยาลยัรังสิต 

Rangsit University, Thailand.  
Email: 
nacharicha.juthanopparatana@gmail.com 
 

2. ฉัตรวรัญช์ องคสิงห 
Chatwaran Ongkasinha  
มหาวิทยาลยัรังสิต 

Rangsit University, Thailand.  
Email: Ongkasinha.cwr@gmail.com 

 
 
คำสำคัญ: 
พระคเณศ; สัญญะ; นวัตกรรมสังคม; 
ความหลากหลาย 
Keywords: 
Ganesha; Signs; Difference; 
Ganesha in Thai Society 
 
 
 
Article history: 
Received:  01/06/2023 
Revised:    12/07/2024 
Accepted: 01/08/2024 
Available online: 02/12/2024 
 
 
 
 
 
 
 

 

How to cite: 
Juthanopparatana, N. & Ongkasinha, C. 
(2024). Ganesha : Social Innovation on 
Faith. Journal of Philosophical Vision, 29 (2), 
162-173. 

This research was qualitative research. The objectives 
were 1) to study and collect beliefs, rituals and analyze the 
existence of beliefs about Ganesh 2) to study the social 
innovation of Ganesh's faith and 3) to analyze the diversity in 
faith towards Ganesha. In-depth interviews were using and 
there are 15 key informants in total. 

This results to present beliefs, rituals, the existence of 
beliefs and social innovation of Ganesha's beliefs in Thai society. 
The study found that, belief in Ganesha can be reflected through 
the sculpture and Ganesh Chaturthi ceremony, that causes 
popular trends, sacred objects, paintings, and the creation of 
various postures of Ganesha, demonstrating the harmonious 
integration of cultures. The sign of success and respect for 
Ganesha arises from construction of meaning from people in 
society through rituals, chants, worship, etc. under the culture 
of that area. Although, Thai society has Buddhism as the core of 
beliefs, worship of Lord Ganesha may be viewed as superstition 
cause the Lord Ganesha to be devalued and there is something 
else. Therefore, the respect and worship of Lord Ganesha was 
dismantled by dismantling the concept of reclining Buddhism 
and create a new meaning of Ganesha, such as being a god who 
can ask for anything and is the god of success. Buddhism and 
Ganesha are polar opposites, Thai Buddhists can harmonize 
between these two beliefs. Therefore, Thai society is Buddhist, 
but with the current social, economic and political instability 
causing people in society to fear uncertainty. The belief and faith 
therefore play a role and influence in being dependent on life. 
Therefore, there was a business related to belief and faith in 
Lord Ganesha. This is a social innovation developed with 
creativity and help solve problems and meet the needs of 
society. 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv
nusandi
Typewriter
DOI: 10.14456/jpv.2024.35



                                         Journal of Philosophical Vision 29 (2): July-December 2024                                 163 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

บทคัดย่อ 

การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาและรวบรวมคติความเชื่อ พิธีกรรม และ
วิเคราะห์การดำรงอยู่ของคติความเชื่อเกี่ยวกับพระคเณศ  2)  ศึกษานวัตกรรมสังคมทางความเชื่อของพระคเณศ 
3)  วิเคราะห์ความหลากเลื่อนในศรัทธาที่มีต่อพระคเณศ โดยใช้การสัมภาษณ์เชิงลึก มีผู้ให้ข้อมูลหลักรวม       
15 คน 

ผลการวิจัยพบว่า คติความเชื่อ พิธีกรรม และนวัตกรรมสังคมทางความเชื่อของพระคเณศ สามารถ
สะท้อนผ่านงานประติมากรรม และพิธีคเณศจตุรถี ที่ก่อให้เกิดกระแสนิยม วัตถุมงคล ภาพวาด และการสร้าง
พระพิฆเนศปางต่าง ๆ แสดงให้เห็นถึงการผสมผสานทางวัฒนธรรมกันอย่างกลมกลืน โดยสัญญะแห่งความสำเรจ็ 
และการนับถือพระคเณศเกิดจากการประกอบสร้างความหมายจากคนในสังคมผ่านพิธีกรรม บทสวด การบูชา
ฯลฯ ภายใต้วัฒนธรรมของพื้นที่นั้น ๆ แม้สังคมไทยจะมีพระพุทธศาสนาเป็นแกนกลางของความเชื่อ งานวิจัยนี้
ใช้การวิเคราะห์การรื้อสร้างแนวคิดที่สมาทานพระพุทธศาสนา และสร้างความหมายของพระคเณศขึ้นมาใหม่ 
โดยเป็นเทพที่ขออะไรก็ได้ และเป็นเทพแห่งความสำเร็จ จะเห็นได้ว่าพระพุทธศาสนากับพระคเณศมีความเป็นคู่
ตรงข้ามที่ไม่มีความขัดแย้งกัน ชาวไทยพุทธสามารถอยู่ระหว่างความเชื่อทั้งสองสิ่งได้อย่างกลมกลืน ดังนั้นแม้
สังคมไทยจะนับถือศาสนาพุทธแต่ด้วยความไม่มั่นคงของสภาพสังคม เศรษฐกิจ และการเมืองในปัจจุบัน ทำให้
คนในสังคมกลัวความไม่แน่นอน ความเชื่อและความศรัทธาจึงเข้ามามีบทบาทและอิทธิพลในการเป็นที่พึ่งให้กับ
ชีวิต ก่อให้เกิดธุรกิจที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อและความศรัทธาในพระคเณศ ซึ่งเป็นนวัตกรรมทางสังคมซึ่งได้รับ
พัฒนาขึ้นด้วยความคิดสร้างสรรค์ และช่วยแก้ปัญหาและตอบสนองความต้องการของสังคม 

1. บทนำ 

ในอดีตมนุษย์มีความเชื่อทางศาสนา และมีความหวาดกลัวต่อปรากฏการณ์ทางธรรมชาติต่าง ๆ ซึ่งไม่
สามารถพิสูจน์ได้ว่าเกิดจากสิ่งใด ด้วยเหตุนี้จึงมีการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพื่อเป็นการลดความหวาดกลัว และเพื่อหา
สิ่งคุ้มครองตนเองให้ปลอดภัย จนกระทั่งในปัจจุบันแม้สังคมจะมีความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี เทคโนโลยีและ
วิทยาศาสตร์ยังคงไม่สามารถตอบสนองความต้องการ และอธิบายปรากฏการณ์บางอย่างได้ตามที่หลาย ๆ คน
ต้องการได้ ดังนั้น ความเชื่อ และความศรัทธาในทางศาสนา และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่าง ๆ ที่เหนือธรรมชาติ เช่น      
การนับถือเทวดา หรือเทพเจ้าต่าง ๆ ตามความเชื่อของแต่ละศาสนาที่ตนเองนับถือ จึงมีอิทธิพลในการอธิบาย
ปรากฎการณ์  ต่าง ๆ ช่วยให้คนในสังคมมีความเข้าใจ และเป็นที่พึ่งพิงทางจิตใจ ประเทศไทยเป็นประเทศหนึ่งที่
ได้รับอิทธิพลมาจากประเทศอินเดียมาแต่โบราณในหลาย ๆ ด้าน เช่น ศาสนา ศิลปกรรม ประเพณี เป็นต้น หนึ่ง
ในเทพเจ้าฮินดูที่ชาวพุทธในประเทศไทยให้ความเคารพบูชากันมากคือ “พระคเณศ” โดยในสังคมไทยมีชื่อเรียก
ที่หลากหลาย โดยพระคเณศเป็นเทพเจ้าที่ขจัดอุปสรรค เป็นเทพแห่งความฉลาดรอบรู้ ในศิลปวิทยาต่าง ๆ     
(สุรศักดิ์ ทอง, 2553, น.109) ทำให้พระคเณศได้รับการเคารพบูชาจากผู้ที่ศรัทธาเป็นอันดับแรกก่อนเทพเจ้าองค์
อื่น ๆ  

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 29 (2): July-December 2024                                 164 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

คติการเคารพบูชาพระคเณศในประเทศไทย มีลำดับตามสมัยของประวัติศาสตร์ตามอิทธิพลของ
วัฒนธรรมอินเดียทางศาสนา 2 สาย คือ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู และพระพุทธศาสนา ในสมัยอยุธยาเรื่อยมา
จนถึงยุคของกรุงรัตนโกสินทร์ ขนบธรรมเนียมประเพณีในราชสำนัก มีการกล่าวถึงพระคเณศในเอกสารโบราณ
ต่าง ๆ เช่น พระราชพงศาวดาร โคลงเฉลิมพระเกียรติ วรรณคดี บทไหว้ครู ตลอดจนถึงหลักฐานทางด้าน
จิตรกรรมและประติมากรรมที่มีให้พบเห็นอยู่เป็นจำนวนมาก จนกระทั่งในสมัยของพระบาทสมเด็จพระมงกุฎ
เกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 6 พระองค์โปรดเกล้าฯ ให้ตั้งวรรณคดีสโมสรขึ้นในปี พ .ศ.2475 และได้ทรงพระกรุณา
โปรดเกล้าฯ พระราชทานพระราชลัญจกรรูปพระคเณศ (จิรัสสา คชาชีวะ , 2540, น.122) และมีการสร้าง
เทวาลัยพระคเณศไว้ที ่พระราชวังสนามจันทร์ จังหวัดนครปฐม โดยพระราชทานนามว่า เทวาลัยคเณศร์           
ในรัชกาลพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวอานันทมหิดล รัชกาลที่ 8 ได้ประกาศให้ใช้รูปพระคเณศเป็นตรา
สัญลักษณ์ประจำหน่วยงาน กรมศิลปากร (กรมศิลปากร , 2540, น.17) และต่อมายังมีการใช้พระคเณศเป็นตรา
ประจำมหาวิทยาลัยศิลปากร (กิตติ วัฒนะมหาตม์ , 2540) ในปัจจุบันนอกจากสถานที่หน่วยงานราชการและ
หน่วยงานเอกชนที่มีการสร้างรูปเคารพองค์องค์พระคเณศขึ้นบูชาแล้ว ยังพบ ว่าตามศาสนสถาน และวัดต่าง ๆ 
มีการสร้างรูปเคารพขององค์พระคเณศประดิษฐานภายใน ซึ่งมีประชาชนที่นับถือคติฮินดูแบบดั้งเดิม และ
ประชาชนที่นับถือศาสนาพุทธที่มีความศรัทธาในพระคเณศเข้าไปสักการบูชา และยังมีการจัดสร้างวัตถุมงคล    
ในรูปแบบต่าง ๆ ที่เป็นรูปเคารพของพระ พิฆเณศ ตามความเชื่อเพื่อให้ชาวพทุธศาสนิกชนที่มีความศรัทธาไดเ้ชา่
หาบูชากันอย่างแพร่หลาย จนกลายเป็นกระแสนิยมบูชาพระคเณศของชาวพุทธทั ่วประเทศ นอกจากนี้             
ในปี พ.ศ. 2556 วัดไตรสามัคคีธรรม จ.สมุทรปราการ ได้ริเริ่มการจัดงาน “คเณศจตุรถี” หรืองานเฉลิมฉลอง
เน่ืองในเดือนประสูติของพระคเณศ (กิตติ วัฒนะมหาตม์, 2546, น.99)  

ความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับพระคเณศในปัจจุบัน นอกเหนือจากความเชื่อว่าเป็นเทพเจ้าแห่งอุปสรรค เทพเจ้า
แห่งศิลปวิทยาการและการอำนวยความสำเร็จ ยังมีความเชื่อในเรื่องไสยศาสตร์ ดังจะเห็นได้จากการนับถือลัทธิ
ทรงเจ้าที่เกิดขึ้นในสังคมไทยอย่างแพร่หลาย และหนึ่งในบรรดาเทพเจ้าที่ได้รับความนิยมให้มีการประทับทรง   
คือ พระคเณศ ซึ่งความเชื่อดังกล่าวส่งผลให้คติความเชื่อเรื่องพระคเณศได้ถูกปรับเปลี่ยนจากคติความเชื่อเดิมที่
อยู่ ในสถานภาพแห่งการเป็นเทพเจ้าระดับสูงมีลักษณะเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ให้กลายเป็นเทพเจ้าที่มีความใกล้ชดิกับ
มนุษย ์และสามารถช่วยเหลือมนุษย์ในลักษณะของความเป็นรูปธรรมได้มากขึ้นกล่าวคือ สามารถสื่อสาร หรือรับ
ฟังความทุกข์ร้อนของมนุษย์ อีกทั้งสามารถที่จะบำบัดโรคภัยไข้เจ็บ ประทานโชคลาภ แก่บรรดาสานุศิษย์ และผู้
ที่ให้ความเคารพศรัทธา   

ปัจจุบันรูปเคารพพระคเณศ และการทำพิธีกรรมนั้นสามารถพบได้ในสถานที่ทั่วไปในสังคมไทยอย่าง
แพร่หลาย เนื่องจากพระคเณศเป็น “เทพสากล” (Universal  God) และยังแสดงให้เห็นว่า คติการเคารพพระ
คเณศในปัจจุบัน ได้มีอิทธิพลแพร่หลายเข้าไปสู่ ศาสนสถานของพุทธศาสนา ทั้งนี้ปรากฏว่าตามวัดต่าง ๆ มีการ
สร้างรูปพระคเณศขึ้นให้ประชาชนได้สักการบูชาทั้งในรูปวัตถุมงคลหรือเครื่องรางของขลัง และยังพบว่า            
มีพิธีกรรมที่พระภิกษุสงฆ์ที่ดำรงอยู่ในฐานะผู้นำและเผยแผ่พระพุทธศาสนา ได้นำความเชื่อเกี่ยวกับพระคเณศมา
เป็นส่วนหนึ่งในการประกอบพิธีกรรม อีกทั้งมีการสร้างรูปเคารพและจัดสร้างวัตถุมงคลพระคเณศ รวมทั้งจัด
กิจกรรมส่งเสริมให้ชาวพุทธเคารพบูชาพระคเณศไปในทางพุทธพาณิชย์ ขณะที่ประชาชนในสังคมไทยบางส่วน

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 29 (2): July-December 2024                                 165 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ไม่ได้เคารพบูชาพระคเณศตามคตินิยมที่สืบมาแต่เดิม แต่เคารพบูชาพระคเณศในฐานะเทพเจ้าผู้ดลบันดาลทุกสิ่ง 
และหวังพึ่งแต่เพียงอำนาจของพระคเณศตามที่ตนเองร้องขอเท่านั้น 

แม้กระแสนิยมการเคารพบูชาพระคเณศในปัจจุบันจะไม่ได้แพร่หลายเมื่อเทียบกับกระแสของจตุคามราม
เทพในอดีตที่ผ่านมา หากแต่ย้อนกลับไปจะพบว่าความนิยมในการเคารพบูชาพระคเณศได้อยู่คู่กับชาวพุทธใน
สังคมไทยมาอย่างยาวนาน และยังคงได้รับความนิยมอย่างไม่เสื่อมคลาย ทั้งที่พระพุทธศาสนาเป็นศาสนา    
อเทวนิยม แต่พระคเณศเป็นเทพเจ้าในศาสนาเทวนิยม (กิตติพงศ์ บุญเกิด , 2552, น.1) ซึ่งค่านิยม ความเชื่อ 
ความรู้ และงานสร้างสรรค์ต่าง ๆ อันเกี ่ยวข้องกับพระคเณศ ในสังคมไทยนั้นได้ฝังตัว และให้คุณค่าทาง
วัฒนธรรม จนกลายเป็นทุนวัฒนธรรมซึ่งสามารถพัฒนาให้เกิดคุณค่าและมูลค่าต่อไป 

แนวคิดของ ฌากส์ แดร์ริดา นับว่าเป็นความท้าทายและชวนให้หาคำตอบ สืบค้น ล้วงลึกถึงสิ่งที่เกิดขึ้นต่อ
การบูชา เลื่อมใส ศรัทธาต่อปรากฏการณ์และต่อกระแสวิพากษ์วิจารณ์เกี่ยวกับการเคารพบูชาและการมีศรัทธา
ต่อพระคเณศในสังคมไทย    ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงสนใจในการศึกษาเรื่ อง “พระคเณศ : สัญญะความหลากเลื่อน  
ในสังคมไทย” ซึ่งเป็นการศึกษาค้นคว้าถึงเรื่องราวความศรัทธาของประชาชนในสังคมไทยตั้งแต่ในอดีตจนถึง
ปัจจุบันที่มีต่อพระคเณศว่าเป็นอย่างไร เหตุใดชาวพุทธในสังคมไทยถึงยอมรับนับถือพระคเณศอย่างมั่นคงไม่
เสื่อมคลายมาเป็นเวลานาน คติความเชื่อเกี่ยวกับพระคเณศที่ปรากฏเป็นที่รับรู้ของคนไทยนั้นสัมพันธ์และ         
มีอิทธิพลที่ทำให้คติความเชื่อเรื่องพระคเณศยังคงดำรงอยู่ในสังคมได้อย่างไร ตลอดจนการวิเคราะห์ที่หยิบยืม
แนวคิดความหลากเลื่อน การรื้อสร้าง และความเป็นอื่น  มาเป็นกรอบเชิงความคิด  โดยผลการวิจัยนี้อาจทำให้
เห็นถึงความหลากเลื่อนของสังคมไทย  ในการนับถืออรูปเคารพที่ สถาปนาอยู่ในสัญญะอื่นๆที่หลากหลาย  
หลักการวิเคราะห์ที ่ผู ้วิจัยนำมาใช้เป็นแนวทางการศึกษา  น่าจะเป็นกรอบโครงเชิงความคิดอย่างกว้างๆ           
ให้นำไปสู่การวิเคราะห์ในรูปเคารพอย่างอื่นที่ผุดบังเกิดอยู่ในสังคมไทย 

2. วัตถุประสงค์การวิจัย 

1) ศึกษาและรวบรวมคติความเชื่อ พิธีกรรม และวิเคราะห์การดำรงอยู่ของคติความเชื่อเกี่ยวกบัพระคเณศ   
2)  ศึกษานวัตกรรมสังคมทางความเชื่อของพระคเณศ  
3)  วิเคราะห์ความหลากเลื่อนในศรัทธาที่มีต่อพระคเณศ 

3. วิธีการดำเนินการวิจัย 

งานวิจัยนี้ใช้กระบวนการวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) ใช้วิธีค้นคว้าเอกสาร และใช้การ
สัมภาษณ์เชิงลึก (in-depth interview) ในกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลักซึ่งประกอบด้วย ผู้เชี่ยวชาญด้านพระคเณศ 
ผู้เชี่ยวชาญด้านสังคม และวัฒนธรรม  และประชาชน จำนวนรวม 15 คน 

 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 29 (2): July-December 2024                                 166 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

4. ผลการวิจัย 

4.1  ตำแหน่งแห่งที่ของพระคเณศ 
พระคเณศอยู่ในความรับรู้ของผู้คนในดินแดนไทยปัจจุบันมาอย่างยาวนาน อาจกล่าวได้ว่ามีการนับถือ

และบูชาพระคเณศในฐานะที่เป็นเทพชั้นรองมาตั้งแต่สมัยก่อนสถาปนาเมืองสุโขทัย จนกระทั่งในสมัยกรุง
รัตนโกสินทร์ พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 6 ได้มีการเปลี่ยนแปลงคติความเชื่อเกี่ยวกับ
พระคเณศให้เป็นเทพผู้ขจัดอุปสรรค และเป็นเจ้าแห่งศิลปะวิทยา โดยมีเผยแพร่คติต่าง ๆ ผ่านบทละครและพระ
ราชนิพนธ์ อาทิ หนังสือพระเป็นเจ้าของพราหมณ์ บทละครเบิกโรงเรื่องดึกดำบรรพ์ บทละครเรื่องสามัคคีเสวก 
เป็นต้น คติความเชื่อที่พระคเณศเป็นเทพผู้ขจัดอุปสรรค และเป็นเจ้าแห่งศิลปวิทยาดังกล่าวได้สืบทอดมาจนถึ ง
สมัยปัจจุบัน ซึ่งมีอิทธิพลต่อกลุ่มผู้เกี่ยวข้องกับงานศิลปะและกลุ่มนักธุรกิจเป็นอย่างมาก โดยสามารถสะท้อน
ผ่านงานประติมากรรมเทวรูปพระคเณศที่มักตั้งอยู่ตามร้านค้าและย่านธุรกิจ รวมไปถึงพิธีคเณศจตุรถี ที่จัดขึ้นใน
ปี พ.ศ.2538 นับเป็นการบูชาพระคเณศในไทยที่เรียกได้ว่าเป็นกระแสที่ทำให้เกิดความนิยมอย่างกว้างขวาง
ภายในเวลาอันรวดเร็ว ส่งผลให้ในเวลาต่อมามีการสร้างรูปเคารพพระคเณศขึ้นเป็นจำนวนมากในรูปแบบต่าง ๆ 
เช่น วัตถุมงคล ภาพวาด ฯลฯ โดยที่มีทั้งกระแสการสร้างเลียนแบบโบราณวัตถุและสร้างสรรค์เป็นปางใหม่ 
นอกจากความนิยมที่สะท้อนผ่านวัตถุมงคล ภาพวาด บทความและสื่อต่าง ๆ แล้วนั้น การสร้างพระพิฆเนศขนาด
ใหญ่ (ที่สุดในโลกหรือในประเทศ) ก็ได้รับความนิยมเช่นกัน สอดคล้องไปกับกระแสความนิยมการถูกบันทึก       
ในสถิติโลก โดยมีพื้นฐานจากความเชื่อเรื่องผลบุญและอาจมีผลประโยชน์ด้านอื่น ๆ ร่วมด้วย เช่น เพื่อเป็นการ
ส่งเสริมการท่องเที่ยว โดยที่ไม่เพียงแต่จะสะท้อนแรงศรัทธาของผู้สร้างแล้ว ก็ยังสะท้อนไปถึงรสนิยมของไทยอีก
ด้วยทำให้ในแต่ละครั้งที่มีการสร้างพระคเณศขนาดใหญ่ จะเกิดปรากฏการณ์การประโคมข่าวของสื่อและการแห่
กันไปกราบไหว้บูชากันอยู่เสมอ แสดงให้เห็นถึงลักษณะการบูชาของคนไทยที่นิยมการเดินทางไปกราบไหว้แสวง
บุญยังสถานที่ต่าง ๆ โดยความนิยมในการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ก็มักแปรผันไปตามสถานการณ์ทางเศรษฐกิจอีกด้วย 
กล่าวคือ เมื่อเศรษฐกิจของประเทศขาดสภาพคล่อง ก็มักเกิดกระแสการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ขึ้นอย่างเสมอ  

สำหรับประเทศไทยที่คนส่วนใหญ่นับถือศาสนาพุทธนั้น การนับถือเทพเจ้าในศาสนาอื่นๆก็สามารถทำได้
โดยไม่ถือว่าเป็นเรื่องผิดแปลกแต่อย่างใด ด้วยเพราะเป็นการผสมผสานทางวัฒนธรรมจากการติดต่อค้าขายกับ
ต่างประเทศที่มีมาอย่างยาวนานจนไม่สามารถแบ่งแยกความเชื่อต่าง ๆ ออกจากกันได้อย่างสิ้นเชิง การนับถือ
พระพิฆเนศจึงเปรียบเสมือนเป็นส่วนหนึ่งของชาวไทยพุทธ  

การซื้อ หรือที่เรียกว่า ให้เช่า บูชา ก็เป็นการตอกย้ำถึงแนวคิดในการสร้างพระพิฆเนศให้เป็นสถานที่
ท่องเที่ยว จึงไม่แปลกนักหากจะมีความเป็นธุรกิจเข้ามาเกี่ยวข้อง ซึ่งปัจจุบันได้ปรากฏศาสนสถานหลายแห่งที่
พัฒนาจนกลายเป็นสถานที่ท่องเที่ยว (ศาสนสถานเชิงพาณิชย์) การประกอบพิธีที่เกี่ยวข้องกับพระพิฆเนศ ได้
สะท้อนให้เห็นถึงความคลี่คลายในรูปแบบของการประกอบพิธี  มีการลดทอนและเพิ่มเติมบางส่วนที่แตกต่างไป
จากพิธีกรรมในประเทศอินเดีย  ซึ่งพบว่า มีความพยายามทำให้พระคเณศมีความบริสุทธิ์และศักดิ์สิทธิ์มากยิ่งขึ้น  
ด้วยการเชิญพราหมณ์จากประเทศอินเดียมาเป็นผู้ประกอบพิธีอันเป็นการส่งเสริมความเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์
เพื่อให้ผู้คนเข้ามากราบไหว้อย่างไม่ลำบากใจ ในขณะเดียวกันก็ได้สะท้อนให้เห็นถึงการผสมผสานกันระหว่าง

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 29 (2): July-December 2024                                 167 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ศาสนาพุทธและศาสนาพราหมณ์ ไม่ว่าจะเป็นการประกอบพิธีกรรมต่างๆที่นิมนต์พระให้เริ่มประกอบพิธีก่อน
พราหมณ์  ขึ้นต้นด้วยการนมัสการพระพุทธเจ้า แล้วจึงเป็นคาถาที่ใช้บูชาเทพเจ้าฮินดู ไม่ถือเป็นความย้อนแย้ง
เน่ืองจากประเทศไทยนับถือศาสนาพุทธเป็นหลัก แต่มีการนับถือสิ่งอื่น ๆ ร่วมด้วย  

4.2 สัญญะ และทุนทางวัฒนธรรม ผ่านความศรัทธาของพระคเณศ 
แนวคิดสัญวิทยา (Semiology) เป็นการศึกษากระบวนการต่าง ๆ ที ่มนุษย์ในสังคมใช้ในการสื่อ

ความหมาย จัดอยู่ในกลุ่มแนวคิดทฤษฎีโครงสร้างนิยม (Functionalism) สัญศาสตร์แนวโครงสร้าง (Structural 
Semiotics) จึงเน้นถึง “โครงสร้าง” ในการสื่อความหมายของสัญญะแต่ละตัวเกิดจาก “ความสัมพันธ์” ที่สัญญะ
ตัวนั้น ๆ มีกับสัญญะตัวอื่น ๆ ที่อยู่ร่วมในระบบเดียวกัน  

ความศรัทธาและนับถือพระคเณศ สาวราวลึกไปได้ถึงความเชื่อและความหวาดกลัวของมนุษย์ที่มีต่อ
ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ มนุษย์จึงมีการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพื่อเป็นการลดความหวาดกลัว และเพื่อหาสิ่ง
คุ้มครองตนเองให้ปลอดภัย การบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เป็นวัฒนธรรมทางความคิดที่มนุษย์สร้างขึ้น เพื่อก่อให้เกิด
ความมั่นคงทางด้านจิตใจ เนื่องจากความสุขที่เกิดขึ้นในจิตใจนั้นเป็นความต้องการพื้นฐานของมนุษย์ ทั้งนี้เมื่อ
มองอย่างเชื่อมโยง สัญวิทยามุ่งให้ความสนใจไปที่ตัวสารและการตีความหมายของผู้รับสารเป็นสำคัญ ภายใต้
องค์ประกอบ 3 ส่วนคือ 1) สัญญะ (Sign) คือ สัญญะประเภทต่าง ๆ เช่น ภาษา รูปภาพ เสียง อาหาร รูปร่าง 
เสื้อผ้าฯลฯ ซึ่งสิ่งต่างๆเหล่านี้จะมีวิธีการสืบทอดความหมาย (Meaning) และมีความสัมพันธ์กับผู้ใช้สัญญะ
เนื่องจากสัญญะเหล่านี้เกิดจากการประกอบสร้าง (Construct) ความหมายของผู้คนในสังคม 2) รหัส (Code) 
คือ สิ่งที่ถูกสร้างขึ้นมาโดยมีหน้าที่เป็นศูนย์กลางทางวัฒนธรรม รหัสจะทำให้คนในสังคมเข้าใจการดำรงอยู่ทาง
สังคมของตน และ 3) วัฒนธรรม (Culture) คือ สิ่งที่กำหนดสัญญะและรหัส เนื่องจากทั้งสององค์ประกอบนี้ถูก
สร้างและถูกใช้งานภายใต้บริบททางวัฒนธรรม หากบริบทนั ้นถูกเปลี ่ยนแปลงไป สัญญะและรหัสจะถูก
เปลี่ยนแปลงความหมายเช่นเดียวกัน  เมื่อเป็นเช่นนี้  ความนับถือศรัทธาของปวงชนไม่ว่าจะชาติภาษาใดที่มีต่อ
พระคเณศ จึงถูกแปลความหมาย  ผ่านรหัส ภายใต้วัฒนธรรมอันเป็นบริบทเฉพาะของพื้นที่นั้นๆ ความแตกต่าง
ทางวัฒนธรรม นำพาซึ่งความเข้าใจ สัญญะในรูปแบบอื่นๆ เช่นพิธีกรรม บทสวด การบูชา  ฯลฯ เหล่านี้ในแต่ละ
ท้องที่มีความแตกต่างกัน 

ในขณะเดียวกันทฤษฎีสัญญวิทยาตามทัศนะของ De Saussure และ Charles Sanders Peirce          
ซึ่งอธิบายไว้ว่า สัญญะมีองค์ประกอบ 3 ส่วน คือ ของจริง หมายถึง ความจริงทั้งหมดซึ่งภายในงานวิจัยนี้
หมายถึงความจริงของพระคเณศซึ่งเป็นเทพเจ้า ตัวหมาย หมายถึง ตัวสัญญะที่ถูกสร้างข้ึนมาเป็นตัวแทนของจริง 
โดยในงานวิจัยนี้กล่าวถึง สัญญะแห่งความสำเร็จ และความนับถือ และตัวหมายถึง คือ การที่คนในสังคมได้ผ่าน
กระบวนการเรียนรู้สัญญะ เมื่อได้เห็นสัญญะจะเกิดแนวคิดจินตนาการภาพของจริงขึ้นมา คือ ภาพในใจ หรือ 
ภาพในความคิด โดยใช้ การวิเคราะห์แบบ Paradigmatic โดยวิเคราะห์แบบพิจารณาจากโครงสร้างเบื้องลึก 
(Deep Structure) ของตัวบท ซึ่งแยกระหว่างความหมายที่เปิดเผย ว่าในการบูชา และเคารพพระคเณศมี
พิธีกรรมทำอย่างไรบ้าง มีเหตุการณ์อะไรเกิดขึ้น กับความหมายแฝงเร้น เป็นความหมายที่บ่งบอกว่า แท้จริงแล้ว
ตัวบทน้ันเกี่ยวข้องกับอะไร มีความหมายอะไรบ้าง 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 29 (2): July-December 2024                                 168 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ความสำคัญอีกประการหนึ่งของสัญญะก็คือ การถ่ายทอดความหมายจากสัญญะที่เป็นส่วน ย่อยให้
แทนสัญญะรวมซึ่งเป็น การเชื่อมโยงสัมพันธ์ (Association) กล่าวคือ ผู้รับสารจะต้องมีคู่ของความสัมพันธ์
ระหว่างส่วนย่อยกับส่วนรวม การถ่ายทอดด้วยวิธีนี้เป็นสิ่งที่ผู้ส่งสารกระทำอยู่ตลอดเวลาด้วยการเลือกส่วนย่อย
ที่สามารถเป็นตัวแทนที่ดีที่สุดของส่วนรวมทั้งหมดมาใช้เป็น สัญญะที่ถ่ายทอดความหมาย  ไม่ว่าจะเป็นการใช้
ตัวอักษรมาประกอบกันจนเกิดความหมาย หรือการวาดภาพเพื่อเล่าเรื่องราว จนมาถึงความเชื่อที่ถูกฝังลงในใจ
ของคนในชุมชนหรือสังคมนั้น ๆ  ความศรัทธาและความเชื่อในพระคเณศถูกส่งผ่านในรูปแบบของเรื่องเล่า 
(narrative) ที่ผสมผสานความมหัศจรรย์ ความเร้าใจ ความเคารพ นับถือศรัทธา และความใกล้ชิด 

แนวคิดเรื่องทุนทางวัฒนธรรม (Social Culture) ถูกนำมาใช้อธิบายในงานวิจัยนี้ด้วย เพื่อแสดงให้เห็นว่า 
การบูชาพระคเณศในสังคมไทยปัจจุบัน มีความนิยมนับถือบูชากันอย่างแพร่หลาย ในกลุ่มบุคคลที่ประกอบอาชีพ
ต่าง ๆ มีการสร้างรูปเคารพของพระคเณศประดิษฐานไว้ภายในวัดต่าง ๆ มากมายทั่วประเทศ และยังมีการ
จัดสร้างวัตถุมงคลในรูปแบบต่าง ๆ ที่เป็นรูปเคารพของพระคเณศ  ซึ่งรูปเคารพ วัตถุมงคล รวมไปถึงพิธีการต่าง 
ๆ ที่มีการส่งต่อจากอดีตมายังปัจจุบัน จัดเป็นสัญลักษณ์อย่างหนึ่งที่บุคคลในสังคมที่มีความศรัทธาในพระคเณศ
ปฏิบัติยึดถือกันต่อ ๆ มา โดยมีอำนาจแฝงอยู่ในสัญลักษณ์เหล่านั้น เป็นแรงผลักดันทำให้เกิดวัฒนธรรม 
ประเพณีในการปฎิบัติ  และเมื่อสิ่งเหล่านั้นสั่งสมมากขึ้นผ่านประสบการณ์ของชีวิตที่มีคุณค่าของประชาชนใน
สังคม จนกลายเป็นความรู้ที่สร้างสรรค์เป็นที่ยอมรับของคนทั่วไป 

บูร์ดิเยอ (Bourdieu, 1997) นำแนวคิดเรื่องทุนประยุกต์ใช้ศึกษาวัฒนธรรมโดยได้นิยามความหมายของ
ทุนว่า สิ่งใดจะกลายสภาพเป็นทุนได้ก็ต่อเมื่อสิ่งนั้นได้ทำหน้าที่ในฐานะความ สัมพันธ์เชิงอำนาจทางสังคม 
(Function as Social Relation of Power) ดังนั้นวัฒนธรรมความเชื่อในการนับถือพระคเณศอาจถูกมอง     
ในฐานะเป็นทุนชนิดหนึ่ง ที่สามารถสะสมและนำไปลงทุนได้เหมือนดังเช่นทุนทางเศรษฐกิจ หรือสามารถนำไป
แปรรูปเป็นทุนทางเศรษฐกิจได้ ทุนทางวัฒนธรรมมีอิทธิพลต่อการรับรู้รสนิยมทางศิลปวัฒนธรรมรวมไปถึง
รูปแบบการใช้ชีวิตด้วย  สิ่งที่พบกันโดยทั่วไปในสังคมที่นับถือศรัทธาพระคเณศคือการจัดรูปแบบของที่ระลึกของ
บูชาพระคเณศในรูปแบบที่แตกต่างกัน  ผลิตภัณฑ์ที่หลากหลาย เพื่อให้การทำหน้าที่ของผลิตภัณฑ์ที่ประทับตรา
พระคเณศไม่ว่าจะเป็นเสื้อยืด กระเป๋า หรือแม้แต่การนำมาเป็นถุงน้ำหอม  ก็เพื่อให้พระคเณศเข้าไปมีบทบาทต่อ
ชีวิตประจำวันขงผู้คน 

ภายใต้แนวคิดของสัญญะ  การสร้างพระคเณศปางต่าง ๆ ขึ้นมากมายในสังคมไทยนั้น นำไปสู่การ
วิเคราะห์เมื่อมีข้อถกเถียงกันมากว่า ทำไมชาวไทยพุทธจึงหันมานับถือเทพฮินดู ทั้งๆ ที่ตามหลักพุทธศาสนาแล้ว
หากศาสนิกชนยึดมั่นปฏิบัติตามหลักพุทธธรรมอย่างแท้จริงแล้วย่อมไม่มีความจำเป็นใด ๆ ที่จะต้องเคารพนับถือ
สิ่งศักดิ์สิทธิ์อื่น ๆ สถานการณ์ที่เกิดขึ้นนี้ทำให้เกิดข้อสันนิษฐานไปต่าง ๆ ว่า อาจเป็นเพราะสภาวะทางสังคมที่บี
บรัดให้ต้องดิ้นรนขวนขวาย แข่งขันทางด้านเศรษฐกิจ สังคม และการเมืองที่ขาดความมั่นคง ขาดการเยียวยา 
เอาใจใส่ ดูแล และแก้ไขปัญหาจากผู้ที่มีหน้าที่ และรัฐ ก่อให้เกิดภาวะบ่ันทอนต่อสภาพจิตใจของผู้คน ทำให้ขาด
ความเชื่อมั่น จึงต้องการสิ่งยึดเหน่ียวทางใจเพิ่มขึ้น เพื่อเป็นอีกทางเลือกหนึ่งที่สามารถช่วยให้มีความปลอดภัยใน
การดำเนินชีวิต มีความสุขและสมประสงค์ในสิ่งที่ต้องการ ดังนั้น การเลือกรับและนับถือเทพส่วนหนึ่งซึ่งเป็นผล
มาจากการเรียนรู้ จากการบอกเล่า จากความชอบ และจากการประชาสัมพันธ์ของผู้ผลิต ผู้จำหน่ายในเรื่องของ

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 29 (2): July-December 2024                                 169 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ความศักดิ์สิทธิ์ รวมถึงพิธีกรรมที่บ่งบอกความเป็นของแท้ยิ่งสร้างความศรัทธาและความต้องการให้กับผู้คนที่เชื่อ 
(หรือไม่เชื่ออย่าลบหลู่) หรือศรัทธาได้ไม่ยากนัก  

อย่างไรก็ตาม ประเด็นที่น่าสนใจจากการถกเถียงนี้ คือประเด็นที่วิพากษ์วิจารณ์ว่า การนับถือเทพ 
ยกตัวอย่างเช่นพระคเณศ อาจเป็นไสยศาสตร์และงมงาย ซึ่งหลักการทางพุทธศาสนาไม่ได้สอนให้มีแนวคิด
เช่นนั้น  ความเห็นที่แตกต่างได้แบ่งแยกออกเป็นความเห็นแบบทวิลักษณ์ (binary opposition)  ซึ่งสำหรับ
ประเทศไทยที่มีหลักพระพุทธศาสนาเป็นแกนกลาง จึงมีแนวโน้มที่พระคเณศจะถูกทำให้เป็นอื่น (otherness) 

4.3 พระคเณศกับนวัตกรรมสังคม 
Geoff Mulgan et al. (Mulgan, Tucker, Ali, and Sanders, 2007: 8) ได้ให้ความหมายของนวัตกรรม

สังคมว่าหมายถึง กิจกรรม และบริการเชิงนวัตกรรมต่าง ๆ ที่มีแรงจูงใจที่จะมุ่งสนองความต้องการของสังคม แม้
นวัตกรรมสังคมจะหมายถึงความใหม่และในทางปฏิบัตินักวิชาการมักจะให้ความสําคัญกับคุณค่าของนวัตกรรม
มากกว่าความใหม่คือเน้นที่การสร้างประโยชน์ส่วนเพิ่มเป็นหลัก เมื่อเป็นเช่นนั้น ผลิตภัณฑ์ต่างๆ ทั้งรูปเคารพที่
ประทับตราพระคเณศ จึงน่าจะเป็นคุณค่าทางผลิตภัณฑ์ที่ตอบสนองความนับถือศรัทธาและคุณค่าในการใช้สอย
ของผู้คน 

นวัตกรรมแบบเปลี่ยนแปลงทีละน้อย (Incremental Innovation) เป็นการต่อเติม ปรับเปลี่ยน ประกอบ
ขึ้นโดยมีฐานมาจากสิ่งที ่มีอยู ่แล้ว เป็นการปรับเปลี่ยนสิ่งเดิมที่มีอยู่ให้มีคุณค่าหรือสร้างคุณค่าได้มากขึ้น 
นวัตกรรมสังคมคือสิ่งใหม่ ๆ วิธีการใหม่ ๆ และแนวทางใหม่ ๆ ไม่ว่าจะเป็นรูปธรรมหรือนามธรรมที่สร้างคุณค่า
ทั้งในเชิงแก้ปัญหาและเชิงพัฒนาให้แก่สังคมได้โดยสร้างขึ้นมาบนฐานของแรงจูงใจทางสังคม  คุณค่าของ
นวัตกรรมสังคมสามารถเพิ่มสูงขึ้นได้เมื่อเวลาผ่านไปหรืออาจเป็นไปในทางตรงกันข้าม นอกจากนี้เนื่องจากมี
ผลกระทบในระดับสังคม ดังนั้นแม้แต่ในสังคมเดียวกันคนบางคนอาจเห็นคุณค่าของนวัตกรรมสังคมที่เกิดขึ้นแต่
คนอื่น ๆ อาจจะไม่เห็นก็ได้ อย่างไรก็ตาม สิ่งที่จะเรียกว่าเป็นนวัตกรรมสังคมต้องก่อให้เกิดคุณค่าด้านใดด้าน
หน่ึงไม่ว่าจะมากหรือน้อย ทางตรงหรือทางอ้อม ต่อคนส่วนใหญ่หรือทั้งหมดของสังคม 

ความนับถือศรัทธาในเทพเฉกเช่นพระคเณศเป็นการเติมความหวังให้กับความรู้สึกของผู้คน และการแปร
ความนับถือศรัทธาในรูปแบบของรูปเคารพและผลิตภัณฑ์ต่างๆ ที่ใช้ประโยชน์ใช้สอยได้ จึงเป็นการสร้าง
มูลค่าเพิ่มให้กับความนับถือศรัทธานั้น  การเป็นสิ่งใหม่นี้มิได้มีความหมายจํากัดเฉพาะความใหม่อย่างแท้จริง  
แต่อาจเป็นการปรับเปลี่ยนหรือต่อเติมให้เป็นแนวทางใหม่ที่แก้ปัญหาได้ดีกว่าแนวทางเดิมก็ได้ ซึ่งอาจเรียกว่า
เป็นการแก้ปัญหาเดิมด้วยวิธีคิดและ/หรือวิธีทําใหม่ก็ได้ ความใหม่ดังกล่าวยังไม่จําเป็นต้องเป็นความใหม่สําหรับ
ทุกคนเป็นการทั่วไปแต่ต้องเป็นความใหม่สําหรับบริบทนั้น ๆ นั่นคือคนในบริบทต้องรับรู้ว่าเป็นสิ่งใหม่ (Rogers, 
2003: 12) ภายใตแนวคิดของ Rogers  จึงไม่ต้องสงสัยเลยว่า  นวัตกรรมสังคมบนความเชื่อถือศรัทธามีอยู่จริง  
และกลายเป็นสิ่งใหม่ที่มีคุณค่าต่อสังคมที่เกิดขึ้นบนฐานของแรงจูงใจทางสังคม  อย่างไม่ติดยึดกรอบเกณฑ์ใดๆ 

นวัตกรรมสังคมอาจเกิดจาก “ผู ้ประกอบการทางสังคม” (Social Entrepreneur) ที่ดําเนินการ
เปลี่ยนแปลงสังคมด้วยความปรารถนาที่จะสร้างคุณค่าทางสังคม แนวคิดผู้ประกอบการนั้นได้รับการศึกษาอย่าง
กว้างขวางในสาขาวิชาเศรษฐศาสตร์ นักวิชาการด้านเศรษฐศาสตร์ที่มีชื่อเสียง  หลายคนเชื่อว่าผู้ประกอบการ
เป็นหัวใจของระบบเศรษฐกิจเพราะผู้ประกอบการเป็นผู้สร้างนวัตกรรมซึ่งการเกิดขึ้นของนวัตกรรมจะเป็นกลไก

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 29 (2): July-December 2024                                 170 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

หลักในการขับเคลื่อนระบบเศรษฐกิจโดยรวมได้ โดยการเทียบเคียง ผู้ประกอบการทางสังคมจึงถือเป็นผู้สร้าง
นวัตกรรมสังคมให้เกิดขึ้นในบริบทหนึ่ง ๆ (Dees, 1998: 4)  ซึ่งผลิตภัณฑ์แผ่นน้ำหอมที่ยกขึ้นมาเป็นเพียง
ตัวอย่างหนึ่งในงานวิจัยนี้ก็สะท้อนว่า เส้นแบ่งระหว่างผู้ประกอบการทางธุรกิจ กับผู้ที่นับถือศรัทธาพระคเณศ
เป็นคนเดียวกัน เป็นกลุ่มคนเดียวกัน และสามารถสร้างนวัตกรรมสังคม หรือสิ่งใหม่ สิ่งที่เติมเต็มแรงจูงใจท าง
สังคมได้อย่างเหมาะสม 

4.4 ความหลากเลื่อนของพระคเณศในสังคมไทย 
แนวคิดเรื่องความหลากเลื่อน  เป็นชุดความคิดที่เกิดขึ้นเพื่อทำการรื้อสร้าง (Deconstruct) แนวคิดสกุล

เดิมโดยเฉพาะแนวคิดแบบโครงสร้างหน้าที่นิยม (Structural-Functional) ที่ยึดมั่นในโครงสร้างและหน้าที่ว่าไม่
เป็นสิ่งที่จริงแท้แน่นอน ความหลากเลื่อน เป็นแนวคิดที่เริ่มต้นจากความกลับหัวกลับหาง สลับที่ หรือล้มล้าง
บรรดาระบบ ระเบียบลำดับชั้นต่างๆ ของสรรพสิ่งที่ดำรงอยู่ เนื่องจากเห็นว่าการจัดระเบียบและลำดับขั้นตา่งๆ 
คือ แหล่งอำนาจทางสังคม เพราะเป็นตัวกำหนดความหมายต่างๆให้เกิดขึ้น เป็นการตั้งคำถามเพื่อปะทะกับชุด
อำนาจวิธีคิดที่นิยมแยกสรรพสิ่งเป็นคู่ตรงข้ามเสมอ เมื่อปะทะแล้ว ลำดับต่อมาคือ การเข้าไปแทนที่ สวมรอย 
บรรดาระบบระเบียบเพื่อหลีกเลี ่ยงระบบเดิมที่เขาต้องการปะทะ ระบบเดิมเป็นภาพสะท้อนของการเน้น
ศูนย์กลาง  สิ่งที่ตายตัวและหยุดนิ่ง  การปะทะเป็นไปเพื่อแสดงให้เห็นว่าทุกปัญหา ทุกสรรพสิ่งนั้นมีรูปแบบที่มี
ความหลากหลาย ไม่ตายตัว  ไม่มีจุดศูนย์กลาง  ทั้งนี้จุดศูนย์กลางจะมีได้เพียงแค่ช่วงเวลา ณ ขณะหน่ึงเท่านั้น 

ถ้าเปรียบเทียบพระพุทธศาสนาเป็นแกนกลางของความเชื่อในสังคมไทย พระคเณศก็จะมีสภาพของ 
“ความเป็นอื่น” และพระคเณศเป็น “ตัวบท” (Text) ที่ผ่านเวลาอันยาวนานของประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม   
ความเชื่อทางศาสนา สังคม ระบบความสัมพันธ์ ระบบคุณค่า และอีกหลายด้านที่อยู่แวดล้อมมนุษย์  ดังนั้น      
ถ้าชาวพุทธรู้สึกว่าการนับถือพระคเณศของคนในสังคม  การบูชาพระคเณศอย่างโจ่งแจ้งเป็นการรบกวน คุกคาม
สิ่งซึ่งเป็นศูนย์กลาง  แดร์ริดาเรียกการคุกคามนี้ว่า “ความเป็นอื่น” 

ดังนั้นความหลากเลื่อนของแดร์ริดา ไม่ได้จู่ๆ ก็เกิดขึ้น  หากแต่เกิดขึ้นเพราะการตั้งประเด็นคำถามต่อ
แนวคิดที่เกิดขึ้นก่อน นั่นคือโครงสร้างนิยม ซึ่งมุ่งเน้นภาษาศาสตร์ ความหมาย สัญญะ  ที่มีต้นกำเนิดแบบ
โครงสร้างที่แน่นอนตายตัว  และวิธีคิดแบบคู ่ตรงข้าม  ที่มีแนวคิดในการให้ความสำคัญกับขั ้วใดขั ้วหนึ่ง          
โดยกดทับอีกขั้วไว้เสมอ   

ในขณะเดียวกัน กลไกทางความคิดของแดร์ริดาก็ตั้งประเด็นที่ท้าทาย เพราะเมื่อตัวบทนั้นเกิดความเป็น
อื่น  แต่ผู้คนก็ตระหนักได้ถึงประโยชน์ ในแง่ของความฝัน ความหวังและการสมหวัง หรือผิดหวัง เพื่อจะเริ่มต้น
หวังกันต่อไป  การตัดรอนความหวัง  หรือกล่าวอีกทีคือการตัดรอนพระคเณศออกไปจากความเชื่อของสังคมไทย 
เพื่อรักษาความบริสุทธิ์ของพระพุทธศาสนาไว้  ผู้วิจัยตระหนักจากการศึกษาวิจัยนี้ว่า ภายใต้การวิเคราะห์ด้วย
จุดยืนแบบแดร์ริดา  พระคเณศดูเสมือนว่าไม่ใช่ธรรมชาติ ไม่ใช่ของบริสุทธิ์ “แต่จริงๆ แล้วกลับเป็นสิ่งที่ขาด
ไม่ได้”  ซึ่งแดร์ริดาเรียกสภาวะที่พบน้ีว่า “สิ่งที่หายไปที่ดำรงอยู่” (The Present Absences) หรือ “ความเงียบ
ที่กำลังผลิตอยู่” (Productive Silences) ฉะน้ัน กระแสวิพากษ์วิจารณ์พระคเณศในมิติของไสยศาสตร์ ความงม
งาย และเทพที่ไม่มีตัวตนจริง ฯลฯ จนทำให้พระคเณศมีความเป็นอื่น  และดูเสมือนว่าถูกลดคุณค่า เพราะถูก

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 29 (2): July-December 2024                                 171 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

มองว่าไม่เป็นธรรมชาติ (ความไม่เป็นธรรมชาติ คือความเป็นอื่น) การอ้างเหตุผลแบบนี้  แดร์ริดาเรียกว่า        
“สิ่งที่สามารถรื้อสร้างได้” 

5. อภิปรายผลการวิจัย 

ผู้วิจัยศึกษา ถามตนเองว่าได้อะไรจากงานวิจัย หรือคนอื่นๆจะได้อะไรจากงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยคงเพียงเอ่ย
อ้างด้วยความถ่อมตนว่า หากคนในสังคมรู้ถึง “สิ่ง” หรือ “ตัวบท” ที่สามารถรื้อสร้างได้แล้ว และกล้าที่จะรื้อ  
ในขั้นตอนสุดท้ายคนในสังคมจะสามารถทำลาย และแยกส่วนเพื่อแสดงให้เห็นจุดอ่อนของความเป็นธรรมชาติ 
(ความปกติ) ว่าแท้จริงแล้วสิ่งนั้นอาจไม่ใช่สิ่งที่คงทนถาวร แน่นอน หรือเป็นศูนย์กลางอีกต่อไป หากแต่จะมี
ศูนย์กลางใหม่เกิดขึ้นเรื่อยๆ และประเด็นที่ท้าทายคือ  “ความเป็นอื่น” จะทำให้เกิดการตั้งคำถาม เกิดความไม่
มั่นคง สั่นคลอน  เกิดความกำกวมขึ้น  แดร์ริดาเรียกว่ามันเป็นการละเล่น (play) เหตุนี้เราจึงมักที่จะปฏิเสธและ
ลดคุณค่าความเป็นอื่นทิ้งเสีย เพราะมองว่าความเป็นอื่นไม่เป็นไปตามธรรมชาติที่เราได้กำหนดหรือเคยรู้จัก     
นั่นคือจุดมุ่งหมายของการรื้อสร้างก็คือ การไม่ยึดศูนย์กลางเดิม  แต่หาศูนย์กลางใหม่ไปเรื่อยๆ เป็นการทำความ
รุนแรงให้กับศูนย์กลางเดิม  ดังนั้นการรื้อสร้างจึงเป็นการนำเสนอการละเล่น  และในจุดที่เกิดการละเล่นนี้เองที่
แดร์ริดาเรียกว่า  ความหลากเลื่อน (Differance) การละเล่นหรือความหลากเลื่อนเป็นทั้งโครงสร้างและการ
เคลื่อนไหว  ที่ไม่ได้วางอยู่บนพื้นฐานแบบคู่ตรงกันข้าม แต่เป็นการละเล่นที่เป็นทั้งระบบของความแตกต่าง 
(Differ) ของร่องรอยของความแตกต่าง (Trace) ของพื้นที่ที่องค์ประกอบต่างๆ เข้ามามีปฏิสัมพันธ์กัน  พื้นที่ที่มี
ลักษณะของความตื่นตัว (Active) และเฉื่อยชา (Passive) ไปพร้อมกัน  เพื่อร่วมกันผลิตช่องว่างที่จะช่วยเติมเต็ม
กับสรรพสิ่ง การละเล่นหรือความหลากเลื่อนจึง “ผลิต” หรือ “สร้างพื้นที่” ของการกำลังจะเกิดหรือจะเป็น     
(A becoming space)  ซึ่งทำให้เกิดความเป็นไปได้ในลักษณะต่างๆที่เป็นไปไม่ได้กับการเป็นคู่ตรงกันข้าม เช่น 
การปรากฏที่ไม่ปรากฏ  หรือจุดศูนย์กลางที่ปราศจากจุดศูนย์กลาง และงานวิจัยนี้พบถึงความเป็นคู่ตรงข้าม
ระหว่างพระพุทธศาสนากับพระคเณศ  แต่ทั้งสองสิ่งไม่ได้ขัดแย้งกัน ชาวพุทธสามารถอยู่ระหว่างความเชื่อทั้ง
สองสิ่งได้อย่างกลมกลืน  ซึ่งผู้วิจัยอยากหยิบยืมคำพูดของแดร์ริดามากล่าวว่าเป็นสถานะของ “สิ่งที่หายไปท่ี
ดำรงอยู่” (The Present Absences) นั่นเอง 

6. สรุป 

สรุปบทความการศึกษาคติความเชื่อและความศรัทธาต่อพระคเณศในสังคมไทยบทบาทและอิทธิพลของ
พระคเณศในวัฒนธรรมไทยพระคเณศเป็นเทพเจ้าที่มีบทบาทสำคัญในวัฒนธรรมไทย โดยเป็นสัญลักษณ์ของ
ความรู้ ความสำเร็จ และการขจัดอุปสรรค คติความเชื่อเกี่ยวกับพระคเณศในประเทศไทยได้รับอิทธิพลจาก
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและพระพุทธศาสนา ตั้งแต่สมัยอยุธยาจนถึงรัตนโกสินทร์ หลักฐานการนับถือพระคเณศ
พบได้ในเอกสารโบราณ ศิลปกรรม และพิธีกรรมทางราชสำนัก รวมถึงการใช้รูปพระคเณศเป็นสัญลักษณ์ของ
หน่วยงานสำคัญ เช่น กรมศิลปากรและมหาวิทยาลัยศิลปากร ความเชื่อนี้ยังคงได้รับความนิยมและกลายเป็น
ส่วนหนึ่งของชีวิตประจำวันในสังคมไทย 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 29 (2): July-December 2024                                 172 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

การเปลี่ยนแปลงของความเชื่อและการปรับตัวในสังคม 
ในปัจจุบัน ความเชื่อเกี่ยวกับพระคเณศได้ปรับเปลี่ยนให้เข้ากับบริบทสังคมที่เปลี่ยนแปลง พระคเณศไม่

เพียงเป็นเทพเจ้าที่ศักดิ์สิทธิ์ในฐานะผู้ขจัดอุปสรรคและมอบโชคลาภ แต่ยังมีบทบาทในพิธีกรรมและความเชื่อใน
เชิงไสยศาสตร์ การสื่อสารและการขอพรจากพระคเณศสะท้อนถึงความใกล้ชิดระหว่างมนุษย์และสิ่งศักดิ์สิทธิ์  
รูปเคารพพระคเณศและวัตถุมงคลได้รับความนิยมในฐานะเครื่องรางที่ช่วยเสริมความมั่นใจและความสำเร็จ     
ทำให้ความเชื่อนี้ยังคงมีความสำคัญและแพร่หลายในวัดและศาสนสถานทั่วประเทศ 

การศึกษาความหลากเลื่อนในคติความเชื่อ 
งานวิจัยนี้มุ่งศึกษาความหลากเลื่อนของคติความเชื่อที่มีต่อพระคเณศ โดยเน้นการรวบรวมคติความเชื่อ 

พิธีกรรม และนวัตกรรมทางสังคมที่เกี่ยวข้องกับพระคเณศ รวมถึงวิเคราะห์การดำรงอยู่ของความเชื่อนี้ในบริบท
สังคมปัจจุบัน งานวิจัยใช้กระบวนการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการค้นคว้าเอกสารและสัมภาษณ์เชิงลึกกับกลุ่ม
ผู้เชี่ยวชาญและประชาชน การศึกษานี้เน้นวิเคราะห์แนวคิดเรื่องความหลากเลื่อนและการรื้อสร้าง เพื่อทำความ
เข้าใจถึงความสัมพันธ์ระหว่างพระคเณศกับศรัทธาของคนไทยในเชิงลึก และแสดงให้เห็นถึงการปรับตัวของความ
เชื่อในสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเน่ือง 

งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาและรวบรวมคติความเชื่อเกี่ยวกับพระคเณศ ศึกษานวัตกรรมทางสังคม
ของความเชื่อ และวิเคราะห์ความหลากเลื่อนในศรัทธาต่อพระคเณศ เพื่อนำเสนอกรอบความคิดที่ช่วยให้เข้าใจ
ถึงบทบาทและคุณค่าทางวัฒนธรรมของพระคเณศในสังคมไทย. 

7. ข้อเสนอแนะ 

7.1 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
จากการศึกษาวิเคราะห์เนื้อหาทั้งหมดนั้นได้เกิดองค์ความรู้ความเข้าใจใหม่ดังข้อเสนอแนะ คือ การบูชา

พระคเณศในสังคมไทยนั้น ไม่จำเป็นต้องถือปฏิบัติตามวิธีการของศาสนาพราหมณ์ และ  ในสังคมไทยควรมี
มุมมองหรือทัศนะคติต่อเรื่องการบูชาพระคเณศที่ไม่มีการยึดถือความเชื่อตามกลุ่มลัทธิเดิมที่บูชาพระคเณศ ซึ่ง
ผู้วิจัยไม่อาจกล่าวสรุปชี้ชัดได้ว่าการบูชาพระคเณศของชาวพุทธในสังคมไทยนั้นถูกหรือผิด เพราะการบูชาพระ
คเณศในสังคมไทยนั้นล้วนมีทั้งผลดีและผลเสียที่ควบคู่กันไป คำสอนในพระพุทธศาสนาแม้จะมิได้สอนให้บูชา
พระคเณศ และเทพเจ้าต่าง ๆ โดยตรง แต่ก็ไม่ได้มีการสั ่งห้าม โดยการบูชาพระพิฆเนศตามทัศนะของ
พระพุทธศาสนาที่ถูกต้องอย่างแท้จริงคือการบูชาโดยยึดหลักธรรมของพระพุทธศาสนา 3 ประการเป็นสำคัญ 
ได้แก่ การบูชาบุคคลที่ควรบูชา วิธีการบูชาตามหลักพระพุทธศาสนาคืออามิสบูชาและปฏิบัติบูชา และการบูชาที่
ต้องยึดหลักของความศรัทธาคู่กับปัญญา หากยึดหลักธรรมเหล่านีได้เป็นพื้นฐานในการบูชาแล้ว ย่อมถือว่าเป็น
การบูชาที่ถูกต้องตามทัศนะของพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง 

7.2 ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
งานวิจัยนี้เป็นการศึกษาแนวคิด วิวัฒนาการ การผสมผสานทางความเชื่อพระพิฆเนศในสังคมไทย เพื่อให้

เห็นภาพสะท้อนที่ชัดเจนในบางมิติมากยิ่งขึ้น จึงควรที่จะศึกษาแบบเจาะจง เช่น  กรณีการบูชาพระพิฆเนศของ
พระภิกษุสงฆ์ไทย การบูชาพระพิฆเนศในวัดทางพระพุทธศาสนา 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 29 (2): July-December 2024                                 173 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

8. เอกสารอ้างอิง 

กิตติ วัฒนะมหาตม์. (2540). ตรีเทวปกรณ์ (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ: สร้างสรรค์บุ๊คส์. 
กิตติพงศ์ บุญเกิด. (2552). โครงการสุภยาตรา บูชาพระพิฆเนศวร์ 3 วัฒนธรรม 4 เทวสถาน. กรุงเทพมหานคร: 

ม.ป.พ. 
จิรัสสา คชาชีวะ. (2540). พระพิฆเนศวร์ คติความเชื่อและรูปแบบของพระพิฆเนศวร์ที่พบในประเทศไทย (พิมพ์

ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: รุ่งศิลป์การพิมพ์ (1977). 
สุรศักดิ์ ทอง. (2553). สยามเทวะ. กรุงเทพฯ: มติชน. 
Bourdieu, P. (1997). The forms of Capital. In A. H. Halsey, P. Lauder, P. Brown, & A. S. Wells 

(Eds.), Education: Culture, Economy, Society (pp. xx-xx). Oxford: Oxford University Press. 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv

