
                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 124 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

                                                                                                                                
 
 
 
 

Research Article 
 

วัฒนธรรมความสุขในพระพุทธศาสนา 

The Culture of Happiness in Buddhism  

พระครโูสภณธรรมวิสิฐ (ภูริวิศิษฐ์ สญฺ โต)1*  

Phrakhrusoponthammavisit (Purivisit Sanyato)1* 

–ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author & Corresponding 
Author* 

 

1. พระครูโสภณธรรมวิสิฐ (ภูริวิศิษฐ์ สญฺ
โต)* 
Phrakhrusoponthammavisit (Purivisit 
Sanyato)* 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์สุ
ราษฎร์ธานี  
Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University, Surat Thani Buddhist College, 
Thailand.  
Email: spurivisit@gmail.com 
 

 
 
 
ค าส าคญั: 
วัฒนธรรมความสุข, พระพุทธศาสนา, หลักบุญกิริยาวัตถุ 

Keywords: 
Culture of Happiness, Buddhism, 
Principles of Meritorious Actions  
 
 
 
 
 
 
 
 
Article history: 
Received:  12/12/2024 
Revised:    07/01/2025 
Accepted: 12/02/2025 
Available online: 14/06/2025 

 
 
 
How to cite: 
Sanyato, P. S. P. (2025). The Culture of 
Happiness in Buddhism. Journal of 

Philosophical Vision, 30 (1), 124 - 136.  

The academic article aims to study the culture of happiness 
in Buddhism by reviewing key texts, including the Tipitaka, 
scriptures, documents, and various research works. This study 
serves as a reflection to demonstrate that happiness, the ultimate 
goal of human life, is divided into two types: (1) Lokiya-sukha 
(worldly happiness) which refers to the general happiness that 
arises from the desire to obtain what one wants and (2) Lokuttara-
sukha (transcendental happiness) which is an inner happiness 
that comes from practicing mindfulness and wisdom. There are 
three levels of happiness: (1) Kamasukha (sensual happiness) – 
happiness derived from sensual pleasure, (2) Jhana-sukha 
(happiness from meditative absorption) – happiness derived from 
the practice of meditation, and (3) Nibbana-sukha (happiness of 
Nirvana) – happiness derived from the attainment of Nirvana. 
There are four indicators of happiness: (1) measured by peace, 
using the standards of the Five Precepts (Pañca-sla) and the Five 
Virtues (Pañca-dhamma), (2) measured by harmony, using the 
standards of the principles of Saṅgaha-vatthu (the Six Harmonies), 
(3) measured by material sufficiency, according to the principle of 
Kihi-sukha (the happiness of laypeople), and (4) measured by 
factors that support the quality of life, using the Seven Factors of 
Well-being (Sappāya). Happiness can also be measured through 
the four aspects of practice: physical happiness, social happiness, 
mental happiness, and intellectual happiness. To cultivate a 
culture of happiness, one follows the practices of the ten 
meritorious actions (Bun-kiriya-vatthu) which include: giving 
alms, observing the precepts, developing meditation, humility, 
helping society, encouraging others to perform good deeds, 
accepting and rejoicing in others' good deeds, listening to the 
Dhamma, teaching the Dhamma, and avoiding stubbornness and 
striving for correct views. 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 125 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวัฒนธรรมความสุขในพระพุทธศาสนา โดยการศึกษาเอกสาร
หลัก ได้แก่ พระไตรปิฎก หนังสือเอกสารและงานวิจัยต่าง ๆ เพื่อเป็นภาพสะท้อนให้เห็นว่า ความสุขอันเป็น
เป้าหมายสูงสุดของชีวิตมนุษย์ซึ่งแบ่งเป็น 2 ประเภท ได้แก่ (1) โลกียสุข คือ ความสุขแบบชาวโลกทั่วไป อัน
ประกอบด้วยความอยากที่จะให้ได้มาในสิ่งที่ต้องการ และ (2) โลกุตตรสุข คือ ความสุขเหนือชาวโลก อันเป็น
เรื่องภายในจิตใจที่เกิดจากการปฏิบัติด้วยสติปัญญา ซึ่งมีระดับความสุข 3 ระดับ ได้แก่ (1) กามสุข สุขเนื่องด้วย
กาม (2) ฌานสุข สุขเนื่องด้วยฌาน และ (3) นิพพานสุข สุขเนื่องด้วยนิพพาน โดยมีดัชนีชี้วัดความสุข 4 ประการ 
ได้แก่ (1) วัดจากสันติภาพ โดยใช้มาตรฐานของหลักเบญจศีลเบญจธรรม (2) วัดจากความสมานฉันท์ โดยใช้
มาตรฐานของหลักสาราณียธรรม (3) วัดจากความพอเพียงทางวัตถุที่เสพ ตามหลักการว่า คิหิสุขหรือความสุข
ของชาวบ้าน และ (4) วัดจากปัจจัยสนับสนุนคุณภาพของชีวิตตามหลักสัปปายะ 7 ประการ และการวัดความสุข
ตามหลักภาวนา 4 ได้แก่ ความสุขทางกาย ความสุขทางสังคม ความสุขทางจิตใจ และความสุขทางปัญญา โดย
การสร้างวัฒนธรรมความสุข มีวิธีการสร้างความสุขตามหลักบุญกิริยาวัตถุ 10 ประการ ได้แก่ การให้ทาน การ
รักษาศีล การเจริญภาวนา การอ่อนน้อมถ่อมตน การช่วยเหลือสังคม การชักชวนคนอื่นมาทำบุญกับเรา การ
ยอมรับและยินดีกับความดีคนอ่ืน การฟังธรรม การแสดงธรรม และการไม่ถือทิฐิทำความเห็นให้ถูกต้อง  

1. บทน า 

หากจะถามว่า สิ่งที่คนเราต้องการมากที่สุดในชีวิตคืออะไร เชื ่อว่า แทบทุกคนคงจะตอบเหมือนกันว่า
ต้องการมีความสุข และหากจะถามต่อว่า แล้วความสุขที่ว่านั้น คือ อะไร คำตอบที่ได้ย่อมแตกต่างกันไปตามแต่
ตัวบุคคล หรือหากจะเหมือนกันก็คงไม่เหมือนกันเสียทีเดียว (จักรพงษ์ ทิพสูงเนิน และคณะ, 2566) เมื่อความสุข
เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นภายในจิตใจ ความสุขจึงเป็นเรื่องการตีความ เป็นการมองชีวิต มองตัวเองและมองผู้อื่น ดังนั้น
ความสุขจึงเกิดขึ้นได้กับทุกชั้นไม่ว่าคนนั้นจะเป็นคนรวยหรือคนจน บางคนอาจจะมีควานสุขเมื่อได้สิ่งของที่
ต้องการ บางคนอาจพบความสุขจากการทำสิ่งที่ตนเองหลงใหล ขณะที่บางคนอาจรู้สึกมีความสุขจากการได้ใช้
ชีวิตร่วมกับผู้คนที่คอยให้กำลังใจในยามทุกข์และร่วมยินดีในยามสุข เราอาจมีความสุขจากสิ่งหนึ่ง แต่สำหรับ
บางคนสิ่งที่ทำให้เขามีความสุขอาจเป็นสิ่งที่แตกต่างออกไป เมื่อเวลาผ่านไป สิ่งที่ทำให้เกิดความสุขนั้นอาจ
เปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา ความสุขที่เคยรู้สึกจึงดูเหมือนจะไม่ถาวร เพราะโดยปกติแล้วคนเรามักจะประเมิน
ความสุขของตนจากเหตุการณ์บางอย่างที่เกิดขึ้น ซึ่งอาจทำให้เกิดความรู้สึกดีและสุขใจในช่วงเวลาหนึ่ง แต่เมื่อ
เวลาผ่านไป ความสุขนั้นอาจลดน้อยลง หรืออาจเปลี่ยนเป็นความรู้สึกที่ไม่แยแส หรือแม้แต่กลายเป็นความทุกข์
ได้ (อัจฉราวรรณ กันจินะ, 2561) 

ความสุขนั้นเป็นสิ่งที่มนุษย์แสวงหานับตั้งแต่ในสมัยอดีตจนถึงปัจจุบันในทางพระพุทธศาสนาได้มีการ
กล่าวถึงความสุขและวิธีการปฏิบัติเพื่อให้เข้าถึงความสุขตามแนวพระพุทธศาสนาที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้กับ
สภาพสังคมในปัจจุบันซึ ่งยังไม่มีการศึกษาวิเคราะห์เป็นที่แพร่หลาย ความสุขของมนุษย์มีหลายทางและหลาย
ระดับการศึกษาเรื่องความสุขจะทำให้เราดำเนินชีวิตได้อย่างเป็นสุข (ริการ์ มาติเยอ , 2551) และการได้รับการ

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 126 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ยอมรับจากครอบครัวและชุมชน การเห็นคุณค่าในตนเอง ความสัมพันธ์กับคนในครอบครัว และมีความสัมพันธ์
กับความสุขในชีวิต (ดุษฎี อายุวัฒน์, 2562) สมดังที่ฌองค-์ฌาคส์ รูสโซ กล่าวว่า “ทุกคนอยากเป็นสุข แต่การจะ
เป็นอย่างนั้นได้ แรกสุดเราต้องเข้าใจว่า ความสุข คือ อะไร” ดังนั้น ในการศึกษาเรื่องของความสุขจำเป็นจะต้อง
ทำความเข้าใจเกี ่ยวกับความหมายของความสุข ความหมายของคำว่า สุข ไว้ว่า ความสบายกายสบายใจ 
ความสุขกายในบาลีใช้คำว่า กายิกสุข (Physical Happiness) คือ ความสุขทางกาย เป็นสุขท่ีเกิดข้ึนจากเรื่องราว
และวัตถุภายนอก ส่วนสุขใจหรือสบายใจนภาษาบาลีใช้คำว่า เจตสิกสุข (Metal Happiness) คือ ความสุขทาง
ใจ หมายถึง การที่มีจิตใจเบิกบาน รู้สึกมีความสุข ซึ่งเบ่งบานออกมาจากภายในสู่ภายนอก เป็นความสุขที่สัมผัส
ได้จากจิต คือ มีความสบายใจ ความสุขใจ ความอ่ิมใจ ความพอใจ อันเกิดจากจิตใจที่สงบและเย็น ซึ่งเป็นสภาวะ
แห่งใจที่สดชื่น เบิกบาน ไม่ขุ่นมัวด้วยอารมณ์ต่าง ๆ ที่เข้ามากระทบ ไม่ขุ่นมัวด้วยอำนาจกิเลส ตัณหาโลภโกรธ
หลง เป็นต้น อันเป็นเหตุแห่งความทุกข์ของจิตใจ พระพุทธศาสนาถือว่า ภาวะสุขทางใจเป็นสิ่งที่สำคัญที่สุด และ
มีความสุขถึงในระดับโลกุตตระหรือความสุขจากการทำลายกิเลสได้อย่างถาวร ก็จะเป็นความสุขแห่งนิพพาน 
(อัจฉราวรรณ กันจินะ, 2561) 

โดยทั่วไปแล้ว ความสุขของผู ้คนสามารถมีความหมายที่แตกต่างกันออกไป ขึ ้นอยู ่กับมุมมองและ
ประสบการณ์ของแต่ละบุคคล ซึ่งเป็นความรู้สึกหรืออารมณ์ที่มีหลายระดับ ตั้งแต่ความรู้สึกสบายใจเล็กน้อยไป
จนถึงความเพลิดเพลินหรือความสนุก ความสุขมักจะเชื่อมโยงกับสุขภาพทั้งทางกายและจิตใจ รวมถึงสภาพชีวิต
ที่มีความสมดุล (Khamnoi & Ayuwat, 2021) ซึ่งเกิดจากความสามารถในการรับมือกับปัญหาที่เกิดขึ้นในชีวิต 
การมีศักยภาพในการพัฒนาตนเองเพื่อให้มีคุณภาพชีวิตที่ดีในสังคมและสิ่งแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา 
เช่น ความสามารถในการใช้ชีวิตประจำวัน ความมั่งค่ังและการมีชีวิตที่ดี ความสัมพันธ์ที่ดีในครอบครัว การมีส่วน
ร่วมในสังคม การรักษาสุขภาพ การภูมิใจในตัวเอง การมีอารมณ์ขัน การเห็นคุณค่าในตนเอง การมีความเชื่อมั่น
ในตัวเอง การมองโลกในแง่ดี การรู้จักการผ่อนคลาย การพอใจในสิ่งที่มี การมีความสงบในจิตใจ การพอใจใน
ชีวิต การทำในสิ่งที่รัก การสนุกสนานกับการเรียนรู้ และการใฝ่หาความรู้ตลอดชีวิต ฯลฯ  

ความสุขเป็นสิ่งที่ยากจะอธิบายให้ชัดเจนในรูปแบบที่เป็นรูปธรรม การเข้าใจแนวคิดเก ี่ยวกับการสร้าง
ความสุขและการนำไปใช้ในชีวิตประจำวันจะช่วยให้บุคคลเข้าถึงความสุขที ่แท้จริงได้ จิตวิทยาเชิงบวกให้
ความสำคัญกับการพัฒนาความคิดของบุคคลและการเติบโตของตัวเอง หากบุคคลสามารถปรับเปลี่ยนทัศนคติ
และมุมมองให้ดีขึ้น จะช่วยให้สามารถเข้าถึงความสุขได้อย่างเต็มที่ ซึ่งเป็นสิ่งสำคัญสำหรับการมีชีวิตที่ยืนยาว 
การได้รับการยอมรับจากครอบครัวและชุมชน การรู้คุณค่าในตนเอง และความสัมพันธ์ที่ดีในครอบครัว รวมถึง
การได้รับโอกาสในการแสดงความสามารถและได้รับความเคารพจากคนในชุมชนก็เป็นส่วนสำคัญในการสร้าง
ความสุขในชีวิต 

วัฒนธรรมสร้างสุขในพระพุทธศาสนาเป็นแนวคิดที่สำคัญที่มองว่า วัฒนธรรมที่ดีสามารถมีบทบาทสำคัญ
ในการสร้างความสุขและความเจริญรุ่งเรืองให้กับบุคคลและชุมชนได้ วัฒนธรรมที่ดีไม่เพียงแต่สร้างบรรยากาศที่
เอื้ออำนวยต่อการพัฒนาสุขภาพจิตและร่างกาย แต่ยังสามารถส่งเสริมความสัมพันธ์ท ี่ดีระหว่างบุคคลได้อีกด้วย 
โดยอาศัยกระบวนการทางพระพุทธศาสนา ในการขับเคลื่อนตน ชุมชนและสังคม จนกลายเป็นวัฒนธรรม ที่ดี
งาม ในการสร้างความสุขโดยยึดหลักธรรมสำคัญทางพระพุทธศาสนา เช่น หลักศีล หลักธรรม หลักสันติธรรม 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 127 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ความสมานฉันท์ ความสุขของคฤหัสถ์ หลักสัปปายะ และหลักปฏิบัติในการบำเพ็ญบุญกิริยาวัตถุ 10 ประการ 
เป็นต้น 

2. วัตถุประสงค์การวิจัย 

2.1 เพ่ือศึกษาวัฒนธรรมความสุขในพระพุทธศาสนา 
2.2 เพ่ือศึกษาวัฒนธรรมความสุขในพระพุทธศาสนาที่เป็นเป้าหมายของชีวิต 
2.3 เพ่ือศึกษาวิเคราะห์วัฒนธรรมความสุขในพระพุทธศาสนา 

3. วิธีด าเนินการวิจัย 

การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ซึ่งได้เน้นการค้นคว้าวิจัยทางเอกสาร 
(Documentary Research) ซึ่งผู้วิจัยได้ดำเนินการตามข้ันตอน ดังนี้  

1. การรวบรวมข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิ (Primary Sources) คือ พระไตรปิฎกและอรรถกถา 
2. การรวบรวมข้อมูลจากเอกสารทุติยภูมิ (Secondary Sources) คือ หนังสือ งานวิจัยเอกสาร บทความ 

งานเขียนอ่ืน ๆ และค้นหาข้อมูลทางอินเทอร์เน็ตที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยเป็นหลัก 
3. หลังจากการรวบรวมและศึกษาค้นคว้ามาจากแหล่งข้อมูลที่สำคัญที่ได้กล่าวมาแล้วนั้นได ้นำมาเพื่อทำ

การวิเคราะห์ความหมาย สรุปข้อมูลทั้งหมดที่ได้จากการศึกษาค้นคว้า นำมาประกอบการสรุปและอภิปรายผล  

4. ผลการวิจัย  

ความสุขเป็นเป้าหมายของชีวิต 
ความสุขถือเป็นเป้าหมายสำคัญของชีวิตที่ทุกคนต่างแสวงหาและปรารถนา ไม่ว่าจะเป็นมนุษย์หรือสรรพ

สัตว์ ทุกชีวิตต่างมีความต้องการที่จะมีความสุขด้วยกันทั้งสิ้น คำว่า ความสุข มักถูกมองว่า เป็นความพึงพอใจใน
ชีวิตที่เกิดจากการมีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่น การมีอารมณ์ที่เบิกบานและร่าเริง รวมถึงการมีคุณภาพชีวิตที่ดีใน
ด้านต่าง ๆ ซึ่งประกอบไปด้วยความรู้สึกที่ดีและความพึงพอใจที่มาจากการบรรลุเป้าหมายในชีวิต ความสุขยัง
แสดงออกมาในรูปแบบของพลังสร้างสรรค์และความตื่นเต้นในชีวิตประจำวัน (Martin, 2000; Veenhoven, 
1996; Manion, 2003) โดยความสุขมักเกี่ยวข้องกับการมีสุขภาพร่างกายที่ดีและการมีสิ่งแวดล้อมที่เอื้ออำนวย 
ความสุขสามารถประเมินได้จากการรับรู้ของบุคคลในขณะนั้นว่าเขามีความพึงพอใจในชีวิตและรู้สึกดี เช่น ความ
สนุกสนาน ความยินดี และความเบิกบานใจ โดยปราศจากความรู้สึกเชิงลบอย่างความวิตกกังวลหรือความ
ซึมเศร้า (Layard, 2005; เกสร มุ้ยจีน, 2559) 

โดยสรุปแล้ว ความสุข คือ การมีชีวิตที่เต็มไปด้วยความสนุกสนาน ความพึงพอใจ และสุขภาพที่ดี รวมถึง
การมีอารมณ์เชิงบวกที่ทำให้รู้สึกดีในชีวิต เมื่อสรรพสัตว์ทุกชนิดล้วนต้องการความสุข จึงมีการสอนและเผยแพร่
ความรู้เกี่ยวกับวิธีการดำเนินชีวิตเพื่อให้บรรลุความสุขในหลายรูปแบบ รวมถึงในศาสนาที่มีหลักคำสอนเกี่ยวกับ
การปฏิบัติตัวเพ่ือให้เกิดความสุข การแสวงหาความสุขในพุทธปรัชญามีแนวทางที่หลากหลาย บางคนอาจมองว่า

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 128 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ความสุข คือ การรู้จักพอและมีความสุขกับตัวเอง แต่บางคนในพระพุทธศาสนาเชื่อว่า ความสุขที่แท้จริงควร
แบ่งปันแก่ผู้อื่นด้วย (Bunchua, 2003) ในพระพุทธศาสนาความสุขสามารถแบ่งออกได้เป็นสองระดับ ได้แก่ 
โลกียสุขท่ีเป็นความสุขทั่วไปของโลก และโลกุตตรสุขที่เป็นความสุขที่สูงขึ้นและเหนือกว่าความสุขทางโลก (จักร
พงษ์ ทิพสูงเนิน และคณะ, 2566) 

ประเภทของความสุข 
ในพระพุทธศาสนาได้อธิบายถึงประเภทของความสุขไว้หลายประเภท โดยในคัมภีร์อังคุตตรนิกาย ทุก

นิบาต พระพุทธเจ้าทรงตรัสถึงความสุขใน 13 คู่ ซึ่งประกอบด้วย 
1. คิหิสุข (สุขของคฤหัสถ์) กับปัพพัชชาสุข (สุขของนักบวช) 
2. กามสุข (สุขจากกาม) กับเนกขัมมสุข (สุขจากการสละกาม) 
3. อุปธิสุข (สุขที่มีอุปธิ) กับนิรุปธิสุข (สุขที่ไม่มีอุปธิ) 
4. สาสวสุข (สุขที่มีอาสวะ) กับอนาสวสุข (สุขที่ไม่มีอาสวะ) 
5. สามิสสุข (สุขที่เก่ียวข้องกับอามิส) กับนิรามิสสุข (สุขที่ไม่เก่ียวข้องกับอามิส) 
6. อริยสุข (สุขของพระอริยะ) กับอนริยสุข (สุขของผู้ไม่ใช่พระอริยะ) 
7. กายิกสุข (สุขทางกาย) กับเจตสิกสุข (สุขทางใจ) 
8. สัปปีติกสุข (สุขที่มีปีติ) กับนิปปิติกสุข (สุขที่ไม่มีปีติ) 
9. สาตสุข (สุขจากความยินดี) กับอุเบกขาสุข (สุขจากอุเบกขา) 
10. สมาธิสุข (สุขจากสมาธิ) กับอสมาธิสุข (สุขที่ไม่ได้เกิดจากสมาธิ) 
11. สัปปีติการัมมณสุข (สุขจากฌานที่มีปีติ) กับนิปปิติการัมมณสุข (สุขจากฌานที่ไม่มีปีติ) 
12. สาตารัมมณสุข (สุขจากฌานที่มีความยินดี) กับอุเบกขารัมมสุข (สุขจากฌานที่มีอุเบกขา) 
13. รูปารัมมณสุข (สุขจากรูปฌาน) กับอรูปารัมมณสุข (สุขจากอรูปฌาน) 
ความสุขทั้ง 13 คู่เหล่านี้บางประเภทครอบคลุมความสุขในระดับที่หลากหลาย ขณะที่บางประเภทมี

ขอบเขตแคบและไม่ครอบคลุมประเภทอ่ืน ๆ ความสุขเหล่านี้มีระดับและมุมมองที่แตกต่างกันในแต่ละบุคคล 
ในทางพุทธปรัชญาความสุขยังถูกแบ่งออกเป็น 2 ประเภทหลัก คือ โลกียสุขและโลกุตตรสุข ซึ่งแต่ละ

ประเภทก็สามารถแยกออกเป็นระดับต่าง ๆ ตั้งแต่ความสุขในระดับพื้นฐาน เช่น กามสุข ไปจนถึงความสุขสูงสุด
ที ่เป็น บรมสุข (พระนิพพาน) ซึ ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดของการแสวงหาความสุขในพระพุทธศาสนา ( Phra 
Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2008) โดยพระพุทธศาสนาเน้นที่การหาความสุขที่มีสติและปัญญา เพื่อ
แก้ไขความทุกข์ และเม่ือความทุกข์หมดไป ความสุขก็จะเกิดข้ึนตามธรรมชาติ 

การแสวงหาความสุขในพระพุทธศาสนาไม่ได้มุ ่งไปที ่การเสาะหาความสุขจากภายนอก เช่น การ
ครอบครองทรัพย์สินหรือสิ่งต่าง ๆ แต่เป็นการแก้ไขทุกข์ให้หมดสิ้น เพื่อให้จิตใจสงบสุข ซึ่งจะนำไปสู่ความสุขที่
แท้จริง (Adiwatthanasit, 2004) โดยพระพุทธศาสนาเน้นให้ลดละความทุกข์และแสวงหาความสุขที่แท้จริง ซึ่ง
เป็นการใช้ชีวิตอย่างถูกต้อง (Phramaha Suthit Apakaro (Ob-on), et. al. 2013) 

 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 129 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ระดับของความสุข 
ระดับของความสุขในพระพุทธศาสนาถูกแบ่งออกเป็นหลายระดับ แต่มีการจัดหมวดหมู่ที่ชัดเจนและไม่

ซับซ้อนเป็น 3 ระดับหลัก ได้แก่ กามสุข  ฌานสุข  และนิพพานสุข ซึ่งแต่ละประเภทมีรายละเอียด ดังนี ้ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25, 2539: 192) 

1. กามสุข คือความสุขที่เกี ่ยวข้องกับกามารมณ์ ได้แก่ ความสุขที่เกิดจากการเสพสิ่งต่าง ๆ ที่เป็นที่
ต้องการของมนุษย์ เช่น รูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัสทางกาย ซึ่งเรียกกันว่า กามคุณ 5 เป็นความสุขที่เกิดจาก
การสัมผัสกับสิ่งที่ให้ความพึงพอใจทางประสาทสัมผัส ความสุขนี้สามารถมีผลดีในด้านการดำเนินชีวิตประจำวัน 
เช่น การมีสุขภาพดี การมีทรัพย์สิน หรือการมีความสัมพันธ์ที่ดีในสังคม แต่ยังคงต้องอาศัยสิ่งภายนอกเพื่อเติม
เต็มความสุข ดังนั้น แม้จะเป็นประโยชน์ในปัจจุบัน แต่มักจะไม่ยั่งยืนและอาจพึ่งพาสิ่งภายนอกมากเกินไป 

2. ฌานสุข คือ ความสุขที่เกิดจากการมีสมาธิหรือการเจริญฌาน ซึ่งหมายถึงการเพ่งจิตเข้าสู่ความสงบ
และมีสมาธิในระดับสูง โดยฌานจะมีหลายระดับตั้งแต่ขั้นพื้นฐานจนถึงขั้นที่ลึกซึ้งที่สุด ความสุขจากฌานนี้เป็น
ผลของการฝึกฝนจิตใจและการพัฒนาสมาธิที่มีอิทธิพลต่อการลดละความทุกข์ แต่ยังคงมีข้อจำกัดอยู่บ้าง 
เนื่องจากแม้จะเป็นสุขที่สูงขึ้นจากกามสุข แต่ก็ยังสามารถเกิดการยึดติดในสภาพของฌาน  ซึ่งอาจกลายเป็น
อุปสรรคในการบรรลุถึงความสุขที่สมบูรณ์ยิ่งข้ึน 

3. นิพพานสุข คือ ความสุขที่เกิดจากการดับทุกข์และกิเลส การเข้าสู่สภาวะที่ปราศจากการยึดมั่นในสิ่งใด 
ๆ เป็นสุขที ่แท้จร ิงและยั ่งย ืน ซึ ่งเป็นอิสรภาพจากทุกข์ท ั ้งปวง ตามคำสอนในพระพุทธศาสนาที ่ว ่า  
นิพฺพานํ ปรมํ สุขํ” หมายถึง นิพพาน คือ ความสุขที่ยิ่งใหญ่ที่สุด นิพพานสุขเป็นความสุขที่ไม่ขึ้นอยู่กับสิ่ง
ภายนอก ไม่ต้องอาศัยวัตถุหรือปัจจัยอื่น ๆ เพื่อให้เกิดความสุข และเป็นความสุขที่ไม่มีสิ้นสุด ดังนั้น นิพพานสุข
จึงถือเป็นจุดหมายสูงสุดในการดำเนินชีวิตตามแนวทางของพระพุทธศาสนา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ
โต), 2559) 

โดยรวมแล้ว ความสุขในพระพุทธศาสนามีหลายระดับ แต่สามารถแบ่งเป็น 3 ประเภทหลักนี้ ซึ่งแต่ละ
ระดับมีลักษณะและข้อดีข้อเสียต่างกัน กามสุขและฌานสุขยังมีความพึ่งพาในสิ่งภายนอกหรือมีข้อจำกัดในบาง
ด้าน ขณะที่นิพพานสุขถือเป็นความสุขที่สมบูรณ์และไร้ข้อจำกัด เพราะมันไม่ได้พึ่งพาสิ่งใดทั้งสิ ้นและเป็น
ความสุขที่ถาวรและยั่งยืน 

ดัชนีชี้วัดความสุข 
แม้ว่าหลักคำสอนในพระพุทธศาสนาจะไม่ได้กล่าวถึงดัชนีวัดความสุขไว้โดยตรงก็ตาม แต่เราสามารถ

ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องนี้จากหลักคำสอนในหลาย ๆ เรื่อง ซึ่งในแต่ละเรื่องก็ล้วนแต่มีหลักการและวิธีที่จะนำ
ความสุขมาให้แก่ผู้ปฏิบัติที่เชื่อมโยงไปยังบุคคลอื่นจนถึงสังคมในที่สุด เพื่อให้ผู้อ่านเห็นแนวทางและหลักปฏิบัติ
ผู้เขียนขอยกตัวอย่างแนวคิดหรือหลักการที่เป็นเครื่องชี้วัดความสุขมวลรวมของประชาชาติไ ว้เป็นกรณีศึกษา 4 
ประการ คือ 

1. วัดจากสันติภาพ : เบญจศีลเบญจธรรม สันติภาพจัดเป็นภาพลักษณ์ที่พึ่งประสงค์ของทุกสังคม ดังนั้น 
ดัชนีความสุขในประเด็นนี้จึงประเมินได้จากความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สินในเรื่อง ต่อไปนี้ ( 1) ความ
ปลอดภัยในชีวิต หมายถึง ทุกชีวิตจะต้องไม่ถูกละเมิดไม่ว่าทางใดก็ตาม ทุกคนอยู่ร่วมกันด้วยความรัก ความ

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 130 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ปรารถนาดี ความสงสาร เห็นอกเห็นใจกัน (2) ความปลอดภัยในทรัพย์สิน หมายถึง ทรัพย์สินของคนในสังคมจะ
ไม่ถูกละเมิด เนื่องจากคนในสังคมต่างประกอบสัมมาชีพด้วยความขยัน อดทน พอใจใจในสิ่งที่ตนมีอยู่ (3) ความ
ปลอดภัยทางเพศ หมายถึง ภัยทางเพศทุกเรื่องจะต้องไม่เกิดขึ้นในสังคม เนื่องจาก คนในสังคมต่างมีความสำรวม 
ระมัดระวังเรื่องเพศ ไม่สำส่อนทางเพศ รักเดียวใจเดียว (4) ความปลอดภัยจากการโกหก หลอกลวง ต้มตุ๋น ซึ่ง
จะต้องไม่เกิดขึ้นในสังคม เพราะคนในสังคมยึดมั่นในสัจจะ มีความจริงใจต่อกัน (5) ความปลอดภัยจากการทำ
ร้ายตัวเอง หมายถึง ทุกสังคมจะต้องปราศจากสิ่งที่ทำลายชีวิต ได้แก่ สุรา ยาเสพติด และแหล่งอบายมุขอ่ืน ๆ ที่
สำคัญก็คือคนในสังคมไม่เข้าไปยุ่งเก่ียวกับสิ่งเหล่านั้น  

2. วัดจากความสมานฉันท์ : ความสามัคคี หลักการที่นำมาเป็นดัชนีวัดความสุขอึกเรื่องหนึ่งก็คือ ความ
สามัคคี ความพร้อมเพรียงของหมู่คณะทำให้เกิดความสุข (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 , 2539: 531) เช่น 
หลักสาราณียธรรม หมายถึง หลักการที่จะทำให้คนในสังคมระลึกถึงกัน เป็นการระลึกถึงกันด้วยความดีงามที่ต่าง
คนต่างปฏิบัติต่อกันอย่างถูกธรรม 6 ประการ คือ (1) กระทำต่อกันด้วยความรัก (เมตตากายกรรม) (2) พูดกัน
ด้วยความรัก (เมตตาวจีกรรม) (3) คิดเรื่องที่จะเป็นประโยชน์ต่อกันด้วยความรัก (เมตตามโนกรรม) (4) แบ่งปัน
สิ่งต่าง ๆ ที่ได้มาโดยชอบธรรมให้แก่กันด้วยน้ำใจ รวมถึงใช้สิ่งต่าง ๆ ที่เป็นสาธารณสมบัต ิกลางร่วมกัน (สา
ธารณโภคี) (5) รักความเป็นระเบียบ มีวินัย มีศีลเหมือนกัน (สีลสามัญญตา) (6) มีความเห็นชอบร่วมกัน (ทิฏฐิ
สามัญตา) (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 22, 2539: 536-547) หลักการเหล่านี้ เป็นหลักที่ทุกคนในสังคมจะต้อง
ปฏิบัติต่อกัน เพื่อให้บรรลุจุดมุ่งหมายของหลักธรรม นั่นคือ ความรัก ความเคารพ การสงเคราะห์ช่วยเหลือกัน 
ไม่ทะเลาะวิวาทกัน ความสามัคคี ความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน ซึ่งจะส่งผลให้ทุกชีวิตในสังคมนั้น ๆ มิความสุข  

3. วัดจากความพอเพียงทางวัตถุที่เสพ : เศรษฐกิจพอเพียง เรื่องเศรษฐกิจเป็นอีกปัจจัยหนึ่งที่จะสร้าง
ความสุขให้แก่มนุษย์ปุถุชนทั่วไปและเป็นเครื่องขี้วัคความสุขของคนในสังคมได้เป็นอย่างดีซึ่งแนวคิดนี้จะสวน
ทางกับการพัฒนาเศรษฐกิจของประเทศส่วนใหญ่ในโลกที่เน้นเศรษฐกิจแบบทุนนิยมที่ต้องแข่งขันกันเพื่อความ
อยู่รอด เป็นเศรษฐกิจที่ปลุกเร้าความโลกที่เป็นสาเหตุสำคัญของปัญหาทางสังคมในหลายเรื่อง ที่สำคัญเศรษฐกิจ
แบบนี้ไม่สามารถทำให้คนบรรลุความสุขที่แท้จริงได้ เห็นได้จากบทวิพากษ์ของโกวิทย์ พวงงาม(2549) ที่ได้กล่าว
ไว้อย่างน่าคิดว่า "มีบทพิสูจน์ให้เรียนรู้แนวทางการพัฒนาตามแนวกระแสหลักที ่เน้นการเจริญเติบโตทาง
เศรษฐกิจ เกิดมลพิษ คนไทยกลับต้องพบกับความยากจน มิช่องว่างทางสังคม เกิดปัญหาหนี้สิน ปัญหา
อาชญากรรม ปัญหายาเสพติด และปัญหาสังคมทั้งในชีวิตและครอบครัวตามมาอีกมากมาย จนคนไทยไม่
สามารถกันหาความสุขได้อย่างแท้จริง" ดังนั้น แนวคิดทางพระพุทธศาสนาจึงเสนอหลักการเกี่ยวกับเศรษฐกิจที่
เป็นดัชนีชี ้วัดความสำเร็จของชาติด้านนี้ไว้ข้อหนึ่ง คือ ความสุขทางเศรษฐกิจ เรียกตามหลักการว่า คิหิสุข 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 21, 2539: 91) หมายถึง ความสุขของชาวบ้าน มี 4 ประการ คือ (1) ความสุขที่เกิด
จากการมิทรัพย์สินอย่างพอเพียง (อัตถิสุข) แต่ทรัพย์สินที่จะสร้างความสุขให้แก่มนุษย์ในข้อนี้ ต้องได้มาจากการ
ประกอบสัมมาชีพด้วยความขยัน อดทน ตามหลักเศรษฐกิจพอเพียง หมายถึง มีกิน มีใช้อย่างพอเพียง มีเหลือไว้
ทำทุน มีไว้สงเคราะห์คนอื่นในในสังคมตามโอกาส ตามความเหมาะสม (2) ความสุขที่เกิดจากการใช้ทรัพย์เป็น
ทั้งในแง่ของการเลี้ยงชีพ ครอบครัว บุพการี ญาติ และบำเพ็ญประโยชน์ (โภคสุข) ละเว้นสิ่งที่ไม่จำเป็น หรือเกิน
ความจำเป็น ใช้เท่าที่จำเป็น ใช้ในเรื่องหรือสิ่งที่เป็นประโยชน์สร้างสรรค์ พัฒนาชีวิตเท่านั้น (3) ความสุขที่เกิด

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 131 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

จากการไม่เป็นหนี้สินใคร (อนณสุข) เนื่องจากยึดความพอเพียงในการดำเนินชีวิตเป็นหลัก ซึ่งอาจจะขัดกับ
แนวคิดทางเศรษฐกิจแบบทุนนิยม ที่เน้นผลตอบแทนหรือกำไรสูงสุดเป็นที่ตั้ง ที่เกิดจากการลงทุน ซึ่งคนส่วน
หนึ่งจำเป็นต้องกู้ยืมเงินจากผู้อ ื่น (4) ความสุขที่เกิดจากการประพฤติตนอย่างถูกต้อง ไม่ผิด (อนวัชชสุข) คือ 
ความสุขที่เกิดจากการทำงานที่ปราศจากโทษ ทำงานที่สุจริตหรือสัมมาชีพ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11, 
2539: 194-218) 

4. วัดจากปัจจัยสนับสนุนคุณภาพของชีวิต : สัปปายะ ความสุขในประเด็นนี้เป็นความสุขที่เกิดจากปัจจัย
สนับสนุนทั้งปัจจัยทางธรรมชาติ ปัจจัยทางวัตถุ และตัวบุคคลรอบข้าง แนวคิดนี้มีปรากฏอยู่ในหลักคำสอนหลาย
ข้อ เช่น หลักสัปปายะ 7 (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 20, 2539: 169) ที่กล่าวถึง ความสุขสบายที่เกิดจาก
ปัจจัยภายนอก หรือปัจจัยสนับสนุนคนให้บรรลุธรรมเพื่อเข้าถึงความสุขทางใจที่มีค่าสูงกว่าความสุขทางกาย 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) ได้แก่ (1) ที่อยู่อาศัยที่เหมาะสม เช่น เงียบสงบ ไม่พลุกพล่าน 
สำหรับที่อยู่อาศัยของคนทั่ว ๆ ไป ที่เหมาะแก่การสร้างความสุขหรือดุลยภาพของชีวิตจะต้องเป็นที่อยู่อาศัย ที่
สะอาด มีความเป็นระเบียบเรียบร้อย ตั้งอยู่ในสภาพแวดล้อมที่ดี โดยภาพรวมของดัชนีวัดความสุขข้อนี้ คือ คน
ทุกคนในสังคมต้องมีที่อยู่อาศัยที่ถูกสุขลักษณะ (2) แหล่งอาหาร เครื่องบริโภค อุปโภคท่ีหาได้สะดวก ไม่ขาดแด
ลน โดยภาพรวมของดัชนีวัดความสุขข้อนี้ก็คือ สังคมจะต ้องมีปัจจัยเครื่องยังชีพที่พอเพียง ไม่ขาดแคลน (3) 
คำพูดที่เหมาะสม ได้แก่คำพูดที่พูดที่สุภาพ ไพเราะ อ่อนหวาน เป็นคำสัจ มีสารประโยชน์ ภาพรวมของดัชนีวัด
ความสุขข้อนี้ ก็คือคนในสังคมมีการพูดจาต่อกันอย่างถูกธรรมตามที่กล่าวแล้ว (4) บุคคลที่เป็นคนดี มีคุณธรรม 
ทรงภูมิรู้ ภูมิธรรม สามารถเป็นที่ปรึกษา ให้คำแนะนำหรือ แนวทางท่ีถูกต้องแก่เราได้เป็นอย่างดี ที่สำคัญอยู่ใกล้
แล้วมีความสุข ภาพรวมของดัชนีวัคความสุขข้อนี้ก็คือ สมาชิกทุกคนในสังคมต้องเป็นคนดี ( 5) อาหารที่ดีมี
ประโยชน์ ในสัดส่วนหรือปริมาณที่พอเพียงแก่ความต้องการของร่างกาย ภาพรวมของดัชนีวัดความสุขข้อนี้ ก็คือ 
ทุกชีวิตต้องมีอาหารการกินอย่างพอเพียง มีความฉลาดในการเลือกบริโภคสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อร่างกายอย่าง
เหมาะสม (6) ดิน ฟ้า อากาศ สภาพแวดล้อมที่ดี เอื้ออำนวยต่อพัฒนาการของชีวิตทั้งทางร่างกาย และจิตใจ
ภาพรวมของดัชนีวัดความสุขข้อนี้ก็คือ สภาพแวดล้อมทางธรรมชาติของทุกสังคมต้องมีดุลยภาพ ทั้งในแง่ของดิน 
น้ำ อากาศ ป่าไม้ซึ่งถือว่าเป็นปัจจัยสนับสนุนคุณภาพของชีวิตที่สำคัญยิ่ง (7) อิริยาบถที่เหมาะกัน หมายถึง การ
ใช้อิริยาบถได้สอดคล้องกับกิจกรรม มีการปรับเปลี่ยนอิริยาบถได้อย่างสอดคล้องกับจังหวะของชีวิต รวมถึงการ
ออกกำลังอย่างเหมาะสม ในสัดส่วนที่ให้ผลดีกับสุขภาพ ภาพรวมของดัชนีวัคความสุขในข้อนี้ แบบประยุกต์ก็คือ
ทุกคนในสังคมมีสุขภาพที่แข็งแรง ปราศจากโรคภัยไข้เจ็บ เนื่องจากมีการบริหารร่างกายอยู่เป็นประจำ ปัจจัยทั้ง 
7 ประการที่กล่าวมา ล้วนเป็นปัจจัยที่สร้างความสุขทางกาย และเก้ือกูลต่อความสุขทางใจ โดยปัจจัยดังกล่าวจะ
ส่งผลให้การพัฒนาจิตใจของเราให้บรรลุผลได้เร็วและง่ายขึ้น (ธีรโชติ เกิดแก้ว, 2549) 

ในมุมมองของพระพุทธศาสนา ชีวิตของมนุษย์นั้นเต็มไปด้วยทั้งความสุขและความทุกข์ โดยหลักคำสอน
เน้นให้เราปฏิบัติเพื่อลดละความทุกข์และเข้าใจสาเหตุแห่งทุกข์ เพื่อแสวงหาความสุขที่แท้จริง พระพุทธศาสนา
มองว่า ความสุขที่เกิดจากวัตถุสิ่งของหรือจากกามสุขในโลกนี้ไม่มีความย ั่งยืน เพราะมีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ 
ความสุขที่แท้จริงจะเกิดจากภายในจิตใจที่หลุดพ้นจากกิเลส ตัณหา และสิ่งที่เป็นรูปธรรมและนามธรรมต่าง ๆ 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 132 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ซึ่งความสุขและความทุกข์นั้นมีความสัมพันธ์กัน เพราะต่างก็เป็นเวทนา และเม่ือเป็นเวทนา ความสุขจึงเป็นส่วน
หนึ่งของขันธ์ทั้ง 5 ซึ่งตกอยู่ภายใต้กฎไตรลักษณ์ คือ ความไม่เที่ยงแท้ และการเปลี่ยนแปลงตามกาลเวลา 

ความสุขในมุมมองของพระพุทธศาสนาเชื่อมโยงกับหลักการพัฒนาชีวิต โดยเฉพาะในหลักภาวนา 4 
ประการ (พระมหาสุทิตย์ อาภากโร (อบอุ่น), 2558) ซึ่งประกอบด้วย  

1) ความสุขทางกาย (Physical Happiness) การที่บุคคลสามารถรับรู้อารมณ์ที่น่าพอใจจากการสัมผัสสิ่ง
ต่าง ๆ ผ่านประสาทสัมผัสทั้งห้า เช่น การเห็นภาพสวยงาม ได้ยินเสียงที่ไพเราะ การใช้ปัจจัย 4 ได้แก่ อาหาร 
เสื้อผ้า ที่อยู่อาศัย ยารักษาโรค การใช้เทคโนโลยีอย่างมีสติและเพ่ือปัญญา ซึ่งเป็นความสุขอันวิสัยของโลก  

2) ความสุขทางสังคม (Moral Happiness) ความรู้สึกสะดวกสบายและปลอดภัยในชีวิตครอบครัวและ
สังคมที่ไม่มีการเบียดเบียนกัน การช่วยเหลือเกื้อกูลกันเพื่อสร้างสรรค์สังคมที่สงบสุข และมีความสัมพันธ์ที่ดีที่
เอ้ือต่อการพัฒนาบุคคลและสังคม 

3) ความสุขทางจิตใจ (Emotional Happiness) ความมีคุณธรรมภายในจิตใจ เช่น ความเมตตา กรุณา 
ความขยันหมั่นเพียร และสมาธิ ความสุขจากการไม่มีอารมณ์ที่ขุ่นมัวหรือการหลุดพ้นจากอำนาจของกิเลส เช่น 
โลภ โกรธ หลง ที่เป็นเหตุของความทุกข์  

4) ความสุขทางปัญญา (Intellectual Happiness) การมีสติปัญญาในการเข้าใจชีวิตและโลกอย่างถูกต้อง 
สามารถรับมือกับความเป็นจริงของชีวิตได้อย่างสงบสุข ใช้ปัญญาในการแก้ไขปัญหาหรือดับทุกข์ได้ และการเข้า
ใจความจริงเกี่ยวกับโลกและสรรพสิ่งตามธรรมชาติ 

ถึงแม้พระพุทธศาสนาจะไม่ได้กล่าวถึงการวัดความสุขของชุมชนหรือประชาชนอย่างตรงไปตรงมา แต่เรา
สามารถนำหลักการจากคำสอนมาประยุกต์ใช้ในการวัดความสุขได้ โดยอาศัยหลักท่ีเชื่อมโยงกัน เช่น ความสนใจ
ในความเป็นสันติภาพ ความสามัคคี ความพอเพียงทางวัตถุ และปัจจัยสนับสนุนคุณภาพชีวิต หากชุมชนหรือ
สังคมใดสามารถปฏิบัติตามหลักการเหล่านี้ได้ ก็จะสามารถลดความเหลื่อมล้ำและความขัดแย้งภายในสังคมได้ 
พร้อมทั้งสร้างความสุขและสันติภาพให้เกิดขึ้นในวงกว้าง ทำให้ประชาชนมีชีวิตที่สุขสงบและสามารถสร้าง
ความสุขให้แก่ผู้อื่นได้อย่างยั่งยืน 

สรุปได้ว่า ในหลักพระพุทธศาสนา การวัดความสุขไม่ได้เป็นเรื่องที่สามารถใช้ตัวเลขหรือดัชนีเฉพาะมาวัด
ได้ แต่เป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตทั้งด้านกาย สังคม จิตใจ และปัญญา ซึ่งหากคนในสังคมสามารถบรรลุถึง
หลักธรรมเหล่านี้ได้ ก็จะนำมาซึ่งความสงบสุขและความม่ันคงภายในทั้งต่อตนเองและสังคมโดยรวม 

5. อภิปรายผล 

การสร้างวัฒนธรรมความสุข 
บุญเป็นชื่อของความสุข ได้ในพุทธสุภาษิตที่ว่า สุโข ปุญฺญสฺส อุจฺจโย แปลว่า การสั่งสมขึ้นซึ่งบุญ นำสุข

มาให้ คือ เมื่อบุคคลทำบุญไว้มากจิตใจย่อมเต็มไปด้วยบุญ คือ เมื่อนึกถึงย่อมเกิดความอิ่มใจ ย่อมดีใจว่า บุญ
กุศลเราได้ทำไว้บริบูรณ์แล้ว เมื่อเป็นเช่นนี้เขาเมื่อจะทำย่อมทำแต่สิ่งที่ดี เมื่อพูดย่อมพูดแต่สิ่งที่ดี และเมื่อคิดก็
ย่อมคิดแต่ในทางที่ดี เขาเมื่อทำดี พูดดี คิดดี จิตใจก็ย่อมบันเทิง ทั้งในโลกนี้คือโลกมนุษย์ เมื่อละคือตายไปแล้ว
ย่อมบันเทิงในโลกหน้า (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25, 2539: 30) จึงได้นำแนวคิดเรื ่องการทำบุญใน

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 133 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

พระพุทธศาสนามาใช้เป็นหลักการสร้างและวัดความสุข เนื่องจาก บุญในแง่หนึ่ง หมายถึง ความสุข ดังข้อความที่
ปรากฏในเมตตาสูตรที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอ ทั้งหลาย อย่ากลัวบุญเลย คำว่า บุญนี้ เป็นชื่อแห่งความสุข ที่
น่าปรารถนา น่าใคร่ น่ารัก น่าพอใจ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25, 2539: 200) โดยมีวิธีการสร้างความสุข
ตามหลักบุญกิริยาวัตถุ 10 ประการ ได้แก่ (1) ความสุขที่เกิดจากการให้ (ทานมัย) ทั้งในแง่ของการให้วัตถุ 
หลักธรรม หลักการ วิธีการ คำแนะนำที่เป็นประโยชน์ต่อผู้รับ และการให้อภัย ไม่ถือโทษ โกรธเคืองกัน อันจะ
ส่งผลให้เกิดความสุข ความเจริญก้าวหน้าต่อผู้รับและตัวผู้ให้  (2) ความสุขที่เกิดจากการรักษาศีล (สีลมัย) เป็น
ความสุขที่เกิดจากการสำรวมกาย วาจา ไม่ให้ไปล่วงละเมิดชีวิต ทรัพย์สิน คู่ครองของผู้อื่น ไม่โกทก หลอกลวง
ผู้อื่น และไม่ทำร้ายตัวเองด้วยการเสพสิ่งมึนเมาทุกชนิดเป ็นอีกหลักการหนึ่งที่จะส่งผลให้เกิดความสุขต่อผู้อื่น 
เพราะผู้มีศีลย่อมมีพฤติกรรมที่ไม่สร้างความเดือดร้อนให้แก่ใคร มีแต่ให้ความสุขแก่ผู้อื่น  (3) ความสุขที่เกิดจาก
การฝึกอบรมจิตตัวเองให้เกิดความสงบ ตั้งมั่น (สมาธิ) และแสงสว่างทางปัญญา (ภาวนามัย) เป็นอีกวิธีการหนึ่งที่
จะนำมาซึ่งความสุขทั้งต่อตัวเอง และจะแผ่กว้างออกไปยังบุคคลอื่นอย่างอัตโนมัติ  (4) ความสุขอันเกิดจากการ
ประพฤติตนอ่อนน้อม (อปจายนมัย) มีสัมมาคารวะต่อผู้สูงกว่า ทั้งวัยวุฒิ คุณวุฒิ หรือตำแหน่ง หน้าที่การงาน 
(5) ความสุขที ่เกิดจากการขวนขวายช่วยเหลือผู ้อื ่น (เวยยาวัจมัย) เป็นอีกวิธีหนึ ่งที ่เราสามารถทำได้ใน
ชีวิตประจำวัน เช่น ช่วยพาคนตาบอดข้ามถนน การช่วยเป็นหูเป็นตาให้แก่เพื่อนบ้านในการเฝ้าระวังภัย เมื่อ
เพื่อนบ้านไม่อยู่ เป็นต้น (6) ความสุขที่เกิดจากการให้ส่วนแห่งความดี (ปัตติทานมัย) เป็นการแผ่สุขที่เกิดจาก
การทำความดีงาม เช่น การกรวดน้ำอุทิศส่วนกุศลที่ได้ทำให้แท้แก่สรรพสัตว์ทั้งทลาย การแผ่เมตตา ความรัก 
ความปรารถนาดีต่อบุคคลอื่น (7) ความสุขที่เกิดจากการยินดีในความดี ความสำเร็จของคนอื่น (ปัตตานุโมทนา
มัย) เช่น เห็นเพื่อนประสบกับความสำเร็จในหน้าที่การงาน มีความก้าวหน้าเสมอ ก็ยินดี ชื่นชม ไม่อิจฉา ริษยา 
ที่เห็นเขาได้ดี ประสบความสำเร็จ หลักการข้อนี้ ยังรวมไปถึง การยกย่อง สนับสนุน คนดีให้มีโอกาสก้าวหน้า 
ประสบความสำเร็จ ซึ่งจะส่งผลให้เกิดความสุขที่ขยายตัวออกไปยังบุคคลอื่น ๆ ในสังคม เนื่องจากคนดี มี
ความสามารถจะนำความสุขมาให้แก่มหาชน (8) ความสุขที่เกิดจากการฟังธรรม การศึกษาธรรมจากพระสงฆ์ 
จากหนังสือ ตำรา เอกสารธรรม หรือการสนทนาธรรมกับพระสงฆ์ หรือนักปราชญ์ผู้รู้ธรรม (ธัมมัสสวนมัย) 
รวมถึงการศึกษาหลักการ วิชาการ หรือศาสตร์ที่เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาชีวิตและสังคม (9) ความสุขที่เกิด
จากการถ่ายทอดธรรม (ธัมมเทสนามัย) รวมถึงการถ่ายทอดวิชาการ ให้คำแนะนำตักเตือนต่อผู้อื่นในทางที่ชอบ 
เกิดประโยชน์ สร้างสรรค์ (10) ความสุขที่เกิดจากการมีความเห็นที่ตรงกับความจริง (ทิฏฐุชุกัมม์) เป็นวิธีการ
สร้างความสุขที่สำคัญยิ่งเนื่องจาก ความเห็นที่ตรงกับความจริง ความเห็นที่เกิดจากการเข้าใจอย่างถูกต้อง จะ
ส่งผลให้เราพูด และทำทุกเรื่องได้อย่างถูกต้อง ซึ่งจะส่งผลดีต่อตนเอง ผู้อื่น และสังคมอย่างมหาศาล (ธีรโชติ เกิด
แก้ว, 2549) 

จะเห็นว่า หลักการสร้างความสุข (บุญ) ที่กล่าวมานั้น เป็นเรื ่องที่เราสามารถทำได้อย่างง่า ย ๆ ใน
ชีวิตประจำวันของเรา จัดเป็นหลักการที่สำคัญยิ่งที่คนทุกสังคมในโลกต้องมี เพื่อรักษาและธำรงไว้ซึ่งความสุข
ของมนุษย์ชาติร่วมกัน  

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 134 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

6. สรุป 

 เป็นการให้นิยามความสุขซึ่งเป็นเป้าหมายในชีวิตของมนุษย์โดยทั่วไป และตามหลักพระพุทธศาสนา ซึ่ง
มีเป้าหมายความสุข แบ่งออกเป็น 2 ระดับ ได้แก่ โลกียสุข คือ ความสุขแบบชาวโลกทั่วไป อันประกอบด้วย
ความอยากที่จะให้ได้มาในสิ่งที่ต้องการ และ โลกุตตรสุข คือ ความสุขเหนือชาวโลก อันเป็นเรื่องภายในจิตใจที่
เกิดจากการปฏิบัติด้วยสติปัญญา ความสุขระดับนี้จะเข้าถึงได้ด้วยหลักอริยมรรค ซึ่งนิยามความสุขสามารถแยก
ย่อยเป็นคู่ตามประเภทของความสุข  13 คู่ โดยแบ่งเป็น 3 ระดับ คือ (1) กามสุข สุขเนื่องด้วยกาม (2) ฌานสุข 
สุขเนื่องด้วยฌาน และ (3) นิพพานสุข สุขเนื่องด้วยนิพพาน โดยมีดัชนีชี้วัดความสุข 4 ประการ ได้แก่ (1) วัด
จากสันติภาพ โดยใช้มาตรฐานของหลักเบญจศีลเบญจธรรม (2) วัดจากความสมานฉันท์ โดยใช้มาตรฐานของ
หลักสาราณียธรรม (3) วัดจากความพอเพียงทางวัตถุที่เสพ ตามหลักการว่า คิหิสุข หรือความสุขของชาวบ้าน (4) 
วัดจากปัจจัยสนับสนุนคุณภาพของชีวิต ตามหลัก หลักสัปปายะ 7 ประการ และการวัดความสุขตามหลักภาวนา 
4 ได้แก่ ความสุขทางกาย ความสุขทางสังคม ความสุขทางจิตใจ และความสุขทางปัญญา โดยการสร้าง
วัฒนธรรมความสุข มีวิธีการสร้างความสุขตามหลักบุญกิริยาวัตถุ 10 ประการ ได้แก่ การให้ทาน การรักษาศีล 
การเจริญภาวนา การอ่อนน้อมถ่อมตน การช่วยเหลือสังคม การชักชวนคนอื่นมาทำบุญกับเรา การยอมรับและ
ยินดีกับความดีคนอ่ืน การฟังธรรม การแสดงธรรม และการไม่ถือทิฐิทำความเห็นให้ถูกต้อง   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 135 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

7. เอกสารอ้างอิง  

เกสร มุ้ยจีน. (2559). การสร้างความสุขด้วยจิตวิทยาเชิงบวก. วารสารวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี. 24 (4), 673-
681.   

โกวิทย์ พวงงาม. (2549). ความสุขมวลรวมประชาติ (GNH). สยามรัฐสัปดาห์วิจารณ์. 53 (8), 25.  
จักรพงษ์ ทิพสูงเนิน และคณะ. (2566). วิธีการสร้างความสุขตามหลักพุทธปรัชญา. วารสารรัฐศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา. 6 (1), 74–84.  
ดุษฎี อายุวัฒน์. (2562). ความสุขในชีวิตของผู้สูงอายุ ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ . วารสารภาษา ศาสนาและ

วัฒนธรรม. 8 (1), 136-155.  
ธีรโชติ เกิดแก้ว. (2549). ดัชนีชี ้ว ัดความสุข ตามทัศนะของพระพุทธศาสนา. วารสารพุทธศาสน์ศึกษา 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 13 (2), 88–100.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งที่ 27 (ชำระ

เพ่ิมเติม ช่วงที่ 1). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระมหาสุทิตย์ อาภากโร (อบอุ่น). (2558). การสร้างและพัฒนาตัวชี้วัดความสุขของประชาชนตามหลักค าสอน

ของพระพุทธศาสนา. รายงานการวิจัย. สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่ม 11, 12, 
20, 21, 22, 25. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ริการ์ มาติเยอ. (2551). คู่มือพัฒนาทักษะชีวิตที่ส าคัญที่สุด. กรุงเทพฯ: สวนเงินมีมา.  
อัจฉราวรรณ กันจินะ. (2561). ความสุขในพระพุทธศาสนา. วารสารพุทธศิลปกรรม. 1 (11), 64–80. 
Adiwatthanasit, C. (2004). Religion, Life and Society. Bangkok: Mental Health Press.  
Bunchua, K. (2003). Philosophy in Simple Language. Bangkok: St. John University.  
Khamnoi, S. and Ayuwat, D. (2021). Transformation of Thai Women Whose Husbands Migrate to 

Work Abroad. Asian and Pacific Migration Journal. 30 (2), 319–329.  
Layard, R. (2005). Happiness: Lessions from a New Science. Counseling Psychology. 6, 302-303.  
Manion, J. (2003). Joy at Work: Creating a Positive Workplace. Journal of Nursing Administration. 

33, 652-655.  
Martin, S. (2000). Positive Psychology: An Introduction. American Psychologist. 55, 5-14.  
Phra Brahmagunabhorn (P.A.  Payutto).  (2008). Thinking Method according to Buddhist 

Principles. Bangkok: Siam Publishing.  
Phramaha Suthit Apakaro (Ob-on), et. al. (2013). Happy to Gain Dhamma. Nonthaburi: Design 

Delight.  

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


                                         Journal of Philosophical Vision 30 (1): January - June 2025                                 136 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

Veenhoven, R. (1996). Happy Life-expectancy: A Comprehensive Measure of Quality-of-life in 
Nations. Social Indicators Research. 39, 1-58.  

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv

