
Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 127 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

                                                                                                                                
 
 
 
 

Research Article 
 

สุนทรียศาสตร์และบรบิทในสถาปัตยกรรมไทยกับ 
การบูรณาการความงามและการใช้งาน 

Aesthetics and Context in Thai Architecture and 
Integrating Beauty and Functionality 

พระยอดคม คุณสิทฺโธ ชัยนิรัติศัย1, พระศุภวัฒน์ สุขวฺฑฺฒโน เกตกุระทึก2*, 
ณัฐมน ตั้งพานทอง3, ศิโรตม์ ทองก้อน4 

Phra Yodkom Khunsitho Chainiratsai1, Phra Supawat Sukkhawattano 
Ketkatuk2*, Nattamon Thungphanthong3, Sirot Tonggon4  

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Name of Author & 
Corresponding Author: * 

 

1. พระยอดคม คุณสทิฺโธ ชยันิรัติศัย 
Phra Yodkom Khunsitho Chainiratsai 
วัดดอนเจดีย์ จังหวัดตาก 
Wat Don Chedi Tak Province, Thailand. 
Email: yordkomchainirattisai@gmail.com 
 

2. พระศุภวัฒน์ สุขวฺฑฺฒโน เกตุกระทกึ* 
Phra Supawat Sukkhawattano 
Ketkatuk* 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
Email: supawat.ket@mbu.ac.th 
 

3. ณัฐมน ตัง้พานทอง 
Nattamon Thungphanthong 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University, 
Thailand. 
Email: nattamon.thu@mbu.ac.th 
 

4. ศิโรตม์ ทองก้อน 
Sirot Tonggon 

นักวิจัยอิสระ 
Independent Researcher, Thailand. 
Email: foreteller2016@gmail.com 
 
คำสำคัญ: 
สุนทรียศาสตร์, สถาปัตยกรรม, ความงาม, หน้าทีก่าร
ใช้สอย, บริบทสังคมวัฒนธรรม 
Keywords: 
Aesthetics, Architecture, Beauty, 
Functionality, Socio-cultural Context 
 

This research article aims to analyze the components 

and principles of aesthetics in Thai architecture and to examine 

the relationship between aesthetics and functionality within 

Thailand’s socio-cultural context. The study employed a 

qualitative research design using document analysis, field 

surveys, and in-depth interviews with 15 key informants—

comprising architects, architectural scholars, building users, 

and traditional craftsmen. The architectural samples included 

traditional, modern, and contemporary Thai buildings in 

Bangkok and key provinces. The findings reveal four major 

aesthetic dimensions: (1) physical dimension—proportion, 

form, materials, and lighting; (2) spiritual dimension—sensory 

and emotional experiences; (3) socio-cultural dimension—

symbolism, decorative patterns, and spatial organization; and 

(4) the integration between beauty and functionality, which 

are complementary rather than separate. The study indicates 

that religious beliefs, social hierarchy, lifestyle, and climatic 

conditions significantly influence Thai architectural aesthetics. 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 128 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

Article history: 
Received:  13/11/2025 
Revised:    26/11/2025 
Accepted: 02/12/2025 
Available online: 03/12/2025 
 
How to cite: 
Khunsitho, P.Y. et al. (2025). 
Aesthetics and Context in Thai 
Architecture and 
Integrating Beauty and Functionality.  
Journal of Philosophical Vision, 30 (2), 
127-148.  

Moreover, aesthetic quality in architecture contributes 

positively to physical and mental well-being, enhances social 

interaction and community engagement, and generates 

economic value through tourism and cultural identity. In 

conclusion, Thai architecture represents an integrated 

harmony of beauty, functionality, and cultural context—

reflecting the profound wisdom and identity of Thai society. 

บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์องค์ประกอบและหลักการของสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรม
ไทย รวมทั้งศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างสุนทรียศาสตร์กับหน้าที่การใช้สอยในบริบททางสังคมและวัฒนธรรมไทย 
การวิจัยเป็นแบบเชิงคุณภาพด้วยการวิเคราะห์เอกสาร การสำรวจภาคสนาม และการสัมภาษณ์เชิงลึกจากผู้ให้
ข้อมูลสำคัญ 15 คน ได้แก่ สถาปนิก นักวิชาการ ผู้ใช้งานอาคาร และช่างฝีมือแบบดั้งเดิม กลุ่มตัวอย่างทาง
สถาปัตยกรรมประกอบด้วยสถาปัตยกรรมไทยแบบดั้งเดิม สมัยใหม่ และร่วมสมัยในกรุงเทพมหานครและจังหวัด
สำคัญ ผลการวิจัยพบว่า สุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทยประกอบด้วย 4 มิติหลัก ได้แก่ (1) มิติทางกายภาพ 
เช่น สัดส่วน รูปทรง วัสดุ และการจัดการแสง (2) มิติทางจิตวิญญาณ เช่น การรับรู้ทางประสาทสัมผัสและ
อารมณ์ (3) มิติทางสังคมวัฒนธรรม เช่น เอกลักษณ์ ลวดลาย และการจัดระเบียบพื้นที่ และ (4) ความสัมพันธ์
ระหว่างความงามกับหน้าที่การใช้สอย ซึ่งทั้งสองมิติไม่แยกจากกันแต่เสริมซึ่งกันและกันอย่างสมดุล ผลการศึกษา
ยังชี้ให้เห็นว่า บริบททางศาสนา สังคม และภูมิอากาศมีอิทธิพลอย่างยิ่งต่อการกำหนดรูปแบบทางสุนทรียศาสตร์
ของสถาปัตยกรรมไทย นอกจากนี้ สถาปัตยกรรมที่มีคุณภาพทางสุนทรียศาสตร์ยังส่งผลเชิงบวกต่อสุขภาพกาย
และใจของผู้ใช้ ส่งเสริมความสัมพันธ์ของชุมชน และเพิ่มมูลค่าทางเศรษฐกิจในพื้นที่ สรุปได้ว่า สถาปัตยกรรม
ไทยเป็นการบูรณาการอย่างลึกซึ้งระหว่างความงาม การใช้สอยและบริบททางวัฒนธรรม ซึ่งสะท้อนภูมิปัญญา
และเอกลักษณ์ของสังคมไทยได้อย่างเด่นชัด 

1. บทนำ 

สถาปัตยกรรมเป็นศิลปะที่มีความซับซ้อนและพหุมิติมากที่สุดในบรรดาศิลปกรรมทั้งหลาย เนื่องจากต้อง
ผสมผสานระหว่างความงามทางรูปแบบ ความเหมาะสมทางหน้าที่ และความสอดคล้องกับบริบททางสังคม
วัฒนธรรม สุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมจึงไม่ใช่เพียงการแสวงหาความงามในความหมายแคบ แต่เป็นการ
สร้างสรรค์พ้ืนที่ที่มีความหมายและคุณค่าต่อผู้ใช้และสังคม (สุรศักดิ์ จำเริญสุข, 2551)  

การศึกษาสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมมีรากฐานมาจากปรัชญาแห่งความงามที่พัฒนาขึ้นตั้งแต่สมัย
กรีกโบราณ โดย Vitruvius ได้กำหนดหลักการสำคัญสามประการของสถาปัตยกรรมที่ดี คือ ความมั ่นคง  
ความเหมาะสมกับการใช้งาน และความงาม หลักการเหล่านี้ยังคงเป็นพื้นฐานสำคัญในการศึกษาสุนทรียศาสตร์

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 129 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

สถาปัตยกรรมจนถึงปัจจุบ ัน (ปิ ่นแก้ว เหลืองทอง , 2549) ในบริบทของประเทศไทย สุนทรียศาสตร์
สถาปัตยกรรมมีลักษณะเฉพาะที่สะท้อนเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรม ภูมิปัญญาท้องถิ ่นและการปรับตัวกับ
สภาพแวดล้อมธรรมชาติสถาปัตยกรรมไทยแบบดั ้งเดิมแสดงให้เห็นถึงความเข้าใจอย่างลึกซึ ้งเกี ่ยวกับ
ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ ธรรมชาติ และจิตวิญญาณ ผ่านการใช้วัสดุท้องถิ่น การจัดองค์ประกอบที่สอดคล้อง
กับสภาพอากาศ และการสร้างพ้ืนที่ที่เอ้ือต่อการดำรงชีวิตแบบไทย (สุพจน์ จิตสุทธิญาณ, 2557)  

 ในยุคปัจจุบันที่เมืองและสังคมมีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วการทำความเข้าใจสุนทรียศาสตร์ใน
สถาปัตยกรรมมีความสำคัญในหลายประการ การพัฒนาเมืองที่ขาดการพิจารณาด้านสุนทรียศาสตร์ส่งผลให้เกิด
สภาพแวดล้อมที่ขาดเอกลักษณ์และไม่เอื้อต่อคุณภาพชีวิตของผู้คน การศึกษาของชาญวิทย์ เกษตรศิริ (2550) 
พบว่า สถาปัตยกรรมที่มีคุณภาพทางสุนทรียศาสตร์มีผลบวกต่อสุขภาพจิตและความเป็นอยู่ของผู้อาศัย การขาด
ความเข้าใจในหลักสุนทรียศาสตร์ส่งผลต่อการสูญเสียเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมในสถาปัตยกรรม การคัดลอก
รูปแบบจากต่างประเทศโดยไม่คำนึงถึงบริบทท้องถิ่นทำให้เกิดสถาปัตยกรรมที่ไม่เหมาะสมกับสภาพแวดล้อม
และวิถีชีวิตไทย (สุรพงษ์ โสธนะเสถียร, 2548) ดังนั้น การศึกษาสุนทรียศาสตร์สถาปัตยกรรมจึงเป็นเครื่องมือ
สำคัญในการอนุรักษ์และพัฒนาเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรม 

การศึกษาครั้งนี้ใช้กรอบแนวคิดที่บูรณาการระหว่างทฤษฎีสุนทรียศาสตร์คลาสสิก ทฤษฎีสถาปัตยกรรม
สมัยใหม่ และแนวคิดเกี่ยวกับวัฒนธรรมและสังคมไทย เพื่อทำความเข้าใจการผสมผสานระหว่างความงามกับ
การใช้งานในสถาปัตยกรรมไทย โดยกรอบแนวคิดแบ่งออกเป็นสามมิติหลัก ดังนี้  มิติด้านสุนทรียศาสตร์ 
(Aesthetic Dimension) มิติด้านสถาปัตยกรรมและการใช้งาน (Architectural and Functional Dimension) 
มิติด้านวัฒนธรรมและบริบทไทย (Cultural and Contextual Dimension) 

สรุปกรอบแนวคิดการบูรณาการทั้งสามมิตินี้ก่อให้เกิดกรอบวิเคราะห์สถาปัตยกรรมไทยในฐานะพื้นที่ที่
ผสมผสานระหว่างความงามเชิงศิลป์ ประโยชน์ใช้สอยเชิงสถาปัตยกรรม และความหมายเชิงวัฒนธรรม  
ซึ่งส่งเสริมให้สถาปัตยกรรมไทย เป็นสื่อสะท้อนอัตลักษณ์ทางสุนทรียศาสตร์ และสังคมได้อย่างสมบูรณ์  

 
แผนภาพที่ 1 กรอบแนวคิดในการวิจัย 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 130 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

2. วัตถุประสงค์การวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาองค์ประกอบและหลักการของสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรม 
2. เพ่ือวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างสุนทรียศาสตร์กับหน้าที่การใช้สอยในสถาปัตยกรรม  

3. วิธีดำเนินการวิจัย 

การวิจัยนี้เป็นการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการศึกษาจากเอกสาร การสำรวจ
ภาคสนามและการสัมภาษณ์เชิงลึก เพื่อวิเคราะห์องค์ประกอบของสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทย ในมิติ
ทางกายภาพ จิตวิญญาณ สังคมวัฒนธรรม และความสัมพันธ์ระหว่างความงามกับหน้าที่การใช้สอย  

แนวคิดพื ้นฐานของการศึกษานี ้อยู ่บนกรอบแนวคิดทาง สุนทรียศาสตร์ (Aesthetics Theory) และ 
สถาปัตยกรรมไทย (Thai Architectural Principles) รวมถึงแนวคิดว่าด้วยความสัมพันธ์ระหว่าง “ความงาม” 
และ “ประโยชน์ใช้สอย” (Form and Function) โดยดำเนินการตามขั้นตอนดังนี้ 

ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาด้านเอกสารและแนวคิดทฤษฎี (Documentary Study) 
ศึกษาวรรณกรรม เอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับแนวคิดสุนทรียศาสตร์ สถาปัตยกรรมไทย และ

ทฤษฎีการรับรู้ทางสุนทรียะ ทั้งในประเทศและต่างประเทศ รวมถึงหลักการออกแบบทางสถาปัตยกรรมที่
เกี่ยวข้องกับสัดส่วน รูปแบบ วัสดุ เทคนิค และความสัมพันธ์กับบริบททางวัฒนธรรม เพื่อสร้างกรอบแนวคิดใน
การวิเคราะห ์

ขั้นตอนที่ 2 การศึกษาในภาคสนาม (Field Study) 
ลงพื้นที่ศึกษาเชิงสำรวจสถาปัตยกรรมไทยในบริบทที่หลากหลาย ครอบคลุมทั้งอดีตและปัจจุบัน โดย

แบ่งกลุ่มตัวอย่างเป็น 3 ประเภทหลัก ได้แก่ 1) สถาปัตยกรรมแบบดั้งเดิม (Traditional Architecture) – เช่น 
วัดพระแก้ว วัดอรุณราชวราราม และเรือนไทยโบราณในจังหวัดพระนครศรีอยุธยา 2) สถาปัตยกรรมสมัยใหม่ 
(Modern Architecture) – เช่น อาคารธนาคารกรุงเทพ อาคาร State Tower และอาคาร CentralWorld 3) 
สถาปัตยกรรมร่วมสมัย (Contemporary Architecture) – เช่น พิพิธภัณฑ์ศิลปะร่วมสมัย MAIIAM อาคาร 
MahaNakhon และศูนย์การค้า ICONSIAM 

ขั้นตอนที่ 3 ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) 
ผู้ให้ข้อมูลหลักจำนวน 15 คน คัดเลือกแบบเฉพาะเจาะจง (Purposive Sampling) ประกอบด้วย 1) 

สถาปนิกผู้เชี่ยวชาญด้านสุนทรียศาสตร์ จำนวน 5 คน 2) นักวิชาการด้านสถาปัตยกรรมไทย จำนวน 4 คน 3) 
ผู้ใช้งานอาคารหรือผู้มีประสบการณ์ตรง จำนวน 4 คน 4) ช่างฝีมือแบบดั้งเดิม จำนวน 2 คน  

ขั้นตอนที่ 4 เครื่องมือและวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูล (Research Instruments and Procedures) 
1) แบบสังเกตการณ์แบบมีโครงสร้าง (Structured Observation Form) สำหรับการสำรวจองค์ประกอบ

ทางกายภาพของสถาปัตยกรรม 2) แบบสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสร้าง (Semi-structured Interview Form) 
สำหรับสถาปนิก นักวิชาการ และผู้ใช้งานอาคาร อุปกรณ์บันทึกภาพและเสียง เพ่ือใช้ในการบันทึกข้อมูลจากการ

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 131 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ลงพื้นที ่และการสัมภาษณ์ที ่ทำการประเมินความสอดคล้องและความเชื ่อถือแล้ว ด้วยการประเมินด้วย
ผู้เชี่ยวชาญ 4 ท่าน และคำนวณค่า CVI ได้ค่าเฉลี่ยรวม 0.84 ซึ่งอยู่ในระดับดีมาก 

ขั้นตอนที่ 5 การรวบรวมและตรวจสอบข้อมูล (Data Collection and Validation) 
ดำเนินการสัมภาษณ์เชิงลึกและสังเกตการณ์ ณ พื้นที่ตัวอย่าง บันทึกข้อมูลด้วยเครื่องมือดิจิทัลและ

แบบฟอร์มการเก็บข้อมูล ถอดเทปคำสัมภาษณ์และตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูลโดยใช้เทคนิคการตรวจสอบ
แบบสามเส้า (Triangulation) ทั้งด้านแหล่งข้อมูลและวิธีการ เพ่ือเพ่ิมความน่าเชื่อถือของผลการวิจัย 

ขั้นตอนที่ 6 การวิเคราะห์ข้อมูล (Data Analysis) 
ใช้การวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) และการวิเคราะห์เชิงแก่นสาร (Thematic Analysis) โดย

ดำเนินการดังนี้ 1) การจัดกลุ่มข้อมูลตามประเด็นและมิติของสุนทรียศาสตร์ 2) การสกัดรหัสข้อมูล (Coding) 
และสร้างประเด็นหลักและประเด็นย่อย 3) การเชื่อมโยงแนวคิดทฤษฎีกับข้อมูลเชิงประจักษ์ เพื่อสร้างกรอบ
อธิบายความหมายของสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทย 4) ผลการวิเคราะห์นำเสนอในรูปแบบ ตารางเชิง
คุณภาพ (Qualitative Thematic Table) เพื่อสรุปความสัมพันธ์ระหว่างมิติทางสุนทรียศาสตร์กับคุณภาพชวีิต
และบริบทสังคมวัฒนธรรม 

ขั้นตอนที่ 7 การสรุปและการนำเสนอผลการวิจัย (Presentation of Research Results) 
ผลการวิจัยถูกนำเสนอในรูปแบบการบูรณาการเชิงแนวคิดระหว่าง ทฤษฎีสุนทรียศาสตร์ กับ หลัก

สถาปัตยกรรมไทย โดยจัดทำในรูปแบบคำอธิบายเชิงวิเคราะห์และตารางสังเคราะห์เชิงแก่นสาร เพื่อสะท้อนให้
เห็นถึง “ความงามเชิงหน้าที่” (Functional Aesthetic) และผลกระทบต่อคุณภาพชีวิต สังคม และเศรษฐกิจ
วัฒนธรรมของไทยในมิติสมัยใหม่  

4. ผลการวิจัย 

วิเคราะห์ผลการวิจัยเชิงคุณภาพเกี่ยวกับองค์ประกอบสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทย แบ่งออกเป็น 4 
มิติหลัก ได้แก่ มิติทางกายภาพ มิติทางจิตวิญญาณ มิติทางสังคมวัฒนธรรม และความสัมพันธ์ระหว่างความงาม
กับหน้าที่การใช้สอย พร้อมทั้งผลกระทบต่อคุณภาพชีวิตและสังคม 

 1. ผลวิเคราะห์องค์ประกอบสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทย 
 1) มิติทางกายภาพ  
 รูปแบบและสัดส่วน การศึกษาพบว่า สถาปัตยกรรมไทยมีการใช้สัดส่วนที่เป็นระบบ โดยอิงจากหลักการ

ต่างๆ ดังนี้สัดส่วนตามธรรมชาติ สถาปัตยกรรมไทยแบบดั้งเดิมใช้สัดส่วนที่อิงจากร่างกายมนุษย์และธรรมชาติ 
เช่น การใช้ศอกและคืบเป็นหน่วยวัด การกำหนดความสูงของเสาตามความสูงของคน สัดส่วนตามหลักศาสตร์ 
การใช้อัตราส่วนทางคณิตศาสตร์ เช่น อัตราส่วน 1:1.618 (Golden Ratio) ในการกำหนดสัดส่วนของพระ
อุโบสถและพระวิหาร สัดส่วนตามลำดับชั้น การใช้สัดส่วนเพื่อแสดงความสำคัญและลำดับชั้นทางสังคม เช่น 
ความสูงของอาคารที่แตกต่างกันตามสถานะของผู้อยู่อาศัย 

 วัสดุและเทคนิค การศึกษาพบว่า การเลือกใช้วัสดุมีผลสำคัญต่อคุณภาพสุนทรียศาสตร์โดยมีวัสดุ
ธรรมชาติ การใช้วัสดุท้องถิ่น เช่น ไม้ไผ่ ใบจาก ดินเผา สร้างความกลมกลืนกับสิ่งแวดล้อมและสะท้อนภูมิปัญญา

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 132 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ท้องถิ่น เทคนิคการก่อสร้าง การใช้เทคนิคแบบดั้งเดิม เช่น การต่อไม้แบบไม่ใช้ตะปู การยกพื้นสูงจากดิน การ
สร้างหลังคาทรงจั่วสูงชัน การตกแต่ง การใช้ลวดลายและการแกะสลักท่ีมีความหมายทางศาสนาและวัฒนธรรม  

การจัดการแสงและสิ ่งแวดล้อม พบว่า การจัดการแสงในสถาปัตยกรรมไทยมีความสำคัญอย่างยิ่ง 
เนื่องจากสภาพอากาศเขตร้อน การควบคุมแสงแดด การใช้ชายคาที่ยื่นออกมา การสร้างระเบียงและเฉลียง เพ่ือ
ป้องกันแสงแดดและฝน การใช้แสงธรรมชาติ การเปิดช่องแสงที่เหมาะสม การใช้หน้าต่างและประตูขนาดใหญ่ 
เพื่อให้แสงธรรมชาติเข้าสู่อาคาร การสร้างบรรยากาศ พบว่า การใช้แสงและเงาเพื่อสร้างบรรยากาศที่เหมาะสม
กับการใช้งาน 

2) มิติทางจิตวิญญาณ 
ประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสการศึกษา พบว่า สถาปัตยกรรมไทยให้ความสำคัญกับการสร้าง

ประสบการณ์ที่ครบถ้วนทางประสาทสัมผัส การมองเห็น การใช้สี รูปทรง และลวดลายที่สร้างความประทับใจ
และความศักดิ์สิทธิ์การได้ยิน การออกแบบพื้นที่ที่มีคุณภาพทางเสียง เช่น การสะท้อนเสียงในพระอุโบสถ การ
สัมผัส การใช้วัสดุที่มีพ้ืนผิวที่น่าสัมผัส เช่น ไม้ที่ขัดเรียบ หินที่มีพ้ืนผิวธรรมชาติ 

อารมณ์และความรู้สึก พบว่า สถาปัตยกรรมไทยมุ่งสร้างอารมณ์และความรู้สึกเฉพาะความสงบและเงยีบ
สงัด การออกแบบพื้นที่ที่เอื้อต่อการทำสมาธิและปฏิบัติธรรมความเคารพและศรัทธา การใช้สัดส่วนและการ
ตกแต่งที่สร้างความรู้สึกยิ่งใหญ่และศักดิ์สิทธิ์ความอบอุ่นและเป็นกันเอง การออกแบบพื้นที่อยู่อาศัยที่สร้าง
ความรู้สึกเป็นบ้าน 

3) มิติทางสังคมวัฒนธรรม 
เอกลักษณ์ทางวัฒนธรรม พบว่า สถาปัตยกรรมไทยสะท้อนเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมผ่านสัญลักษณ์และ

ความหมายการใช้รูปแบบและลวดลายที่มีความหมายทางศาสนาและวัฒนธรรม เช่น ลายกนก ลายไทย นาคราช
การจัดระเบียบพื้นที่ การจัดพื้นที่ตามหลักฮวงจุ้ยและความเชื่อท้องถิ่นความสัมพันธ์กับธรรมชาติ การออกแบบ
ที่เน้นความกลมกลืนกับสิ่งแวดล้อมธรรมชาติ 

4) ความสัมพันธ์ระหว่างความงามและหน้าที่การใช้สอย 
ความสัมพันธ์ระหว่างความงามและหน้าที่การใช้สอยการศึกษา พบว่า ในสถาปัตยกรรมไทยที่มีคุณภาพ 

ความงามและหน้าที่การใช้สอยไม่ได้แยกจากกัน แต่เสริมสร้างซึ่งกันและกัน ตัวอย่างเช่น การยกพื้นสูงจากดิน 
ไม่เพียงแต่ป้องกันน้ำท่วมและสัตว์รบกวน แต่ยังสร้างความสง่างามและเป็นการแสดงสถานะทางสังคม หลังคา
ทรงจั่วสูงชัน ช่วยระบายน้ำฝนและความร้อนได้ดี พร้อมทั้งสร้างเอกลักษณ์ทางสายตาที่สวยงามการใช้ระเบียง
และเฉลียง ป้องกันแสงแดดและฝน พร้อมทั้งเป็นพ้ืนที่สำหรับกิจกรรมทางสังคม 

2. ผลวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างสุนทรียศาสตร์กับหน้าที่การใช้สอยในสถาปัตยกรรม 
ผลการวิจัยพบว่า สุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทยมิได้ดำรงอยู่เพียงในมิติของความงามเชิงรูปแบบ

เท่านั้น แต่ยังเชื่อมโยงอย่างลึกซึ้งกับหน้าที่การใช้สอยและบริบททางสังคมวัฒนธรรม ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญที่
กำหนดทิศทางและคุณค่าของงานสถาปัตยกรรม 

 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 133 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

1) อิทธิพลของบริบททางสังคมวัฒนธรรมต่อสุนทรียศาสตร์สถาปัตยกรรม 
 บริบททางสังคมและวัฒนธรรมมีอิทธิพลโดยตรงต่อการก่อรูปของสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทย 

ทั้งในด้านความเชื่อทางศาสนา โครงสร้างทางสังคม และวิถีชีวิตประจำวัน ศาสนาพุทธและความเชื่อท้องถิ่น
ส่งผลต่อการกำหนดแนวอาคาร การใช้สัญลักษณ์ เช่น รูปทรงเจดีย์ นาค หรือ ลายไทย เพื่อสื่อความหมายเชิง
จิตวิญญาณ และการจัดพื้นที่สำหรับการทำสมาธิหรือประกอบพิธีกรรมทางศาสนา  

ในด้านโครงสร้างทางสังคม สถาปัตยกรรมไทยแสดงให้เห็นลำดับชั้นและสถานะทางสังคมผ่านขนาด 
สัดส่วน และการตกแต่งอาคาร เช่น เรือนเจ้านาย และเรือนราษฎร์ มีรูปแบบต่างกันทั้งด้านวัสดุและลวดลาย 
ส่วนในด้านวิถีชีวิตและภูมิอากาศ การออกแบบบ้านไทยยกพื้นสูง หลังคาทรงจั่ว และพ้ืนที่เปิดโล่งโปร่งสบาย 
เป็นการปรับตัวให้เข้ากับภูมิอากาศร้อนชื้นและวิถีชีวิตแบบเกษตรกรรม  

2) ความสัมพันธ์ระหว่างความงามและประโยชน์ใช้สอย  
สุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทยไม่ได้แยกจากประโยชน์ใช้สอย แต่กลับเกื้อหนุนซึ่งกันและกันอย่าง

สมดุล ตัวอย่างเช่น การยกพ้ืนสูงจากดินช่วยป้องกันน้ำท่วมและระบายอากาศได้ดี พร้อมสร้างความสง่างามและ
แสดงสถานะของผู้อยู่อาศัย หรือหลังคาทรงสูงที่ช่วยระบายน้ำฝนได้ดีในขณะเดียวกันก็สร้างเส้นสายที่งดงามทาง
สายตา การตกแต่งด้วยลวดลายศิลป์ไม่เพียงเพื่อความสวยงาม แต่ยังมีความหมายเชิงสัญลักษณ์ที่เชื่อมโยงกับ
ความเชื่อและศาสนา  

3) ผลกระทบต่อคุณภาพชีวิตและสังคม 
(1) ผลกระทบต่อสุขภาพกายและใจ 
สถาปัตยกรรมที่มีคุณภาพทางสุนทรียศาสตร์ส่งผลเชิงบวกต่อผู้ใช้ ทั้งในด้านร่างกายและจิตใจ พื้นที่ที่มี

ความงามและความสงบช่วยลดความเครียด เพ่ิมความสุข และส่งเสริมการพักผ่อน องค์ประกอบทางแสง สี เสียง 
และวัสดุธรรมชาติช่วยสร้างบรรยากาศที่เอ้ือต่อความสมดุลทางอารมณ์ 

(2) ผลกระทบต่อพฤติกรรมและการปฏิสัมพันธ์ 
พื้นที่ที่มีคุณภาพทางสุนทรียศาสตร์เอื้อต่อการมีส่วนร่วมของชุมชน การสร้างความรู้สึกเป็นเจ้าของ และ

ความภาคภูมิใจในท้องถิ่น อาคารที่สะท้อนเอกลักษณ์วัฒนธรรมไทยช่วยส่งเสริมความสัมพันธ์ทางสังคมและการ
เรียนรู้ร่วมกันของคนในพื้นที่ 

(3) ผลกระทบทางเศรษฐกิจ 
ในระดับเศรษฐกิจ สถาปัตยกรรมที่มีคุณภาพทางสุนทรียศาสตร์ช่วยเพ่ิมมูลค่าทรัพย์สิน เป็นจุดดึงดูดการ

ท่องเที่ยว และสร้างงานในหลายสาขา ทั้งการออกแบบ ก่อสร้าง และบริการ ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิด “Cultural 
Economy” ที่เน้นการใช้ทุนทางวัฒนธรรมเพื่อสร้างมูลค่าทางเศรษฐกิจ  

โดยสรุป การวิเคราะห์พบว่า สุนทรียศาสตร์และหน้าที ่การใช้สอยในสถาปัตยกรรมไทยดำรงอยู ่ใน
ความสัมพันธ์แบบเกื้อกูล เชื่อมโยงกับบริบททางศาสนา สังคมและวัฒนธรรม ซึ่งส่งผลโดยตรงต่อคุณภาพชีวิต
ของผู้คนและความยั่งยืนของชุมชนในระยะยาว  

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 134 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ตารางที ่  1 การว ิเคราะห์เช ิงค ุณภาพแบบ Theme Analysis: องค์ประกอบสุนทร ียศาสตร ์ ใน
สถาปัตยกรรมไทย 

มิติหลัก 
(Main Dimension) 

หัวข้อสำคัญ (Themes) ประเด็นข้อค้นพบ 
(Key Findings) 

ความเชื่อมโยงเชิง
สุนทรียศาสตร์และ

ผลกระทบต่อคุณภาพชีวิต 
(Interpretation & 
Societal Impact) 

1. มิติทางกายภาพ 1.1 รูปแบบและสัดส่วน 
(Proportion & Form) 

ใช้สัดส่วนจากธรรมชาติและ
ร่างกายมนุษย์ เช่น ศอก 
คืบ และหลักคณติศาสตร์ 
(Golden Ratio) เพื่อสร้าง
ความสมดุลและความสง่า
งาม 

สะท้อนภูมิปญัญาท้องถิ่น
และหลัก “ความพอดี ”ของ
ไทย เกิดความกลมกลืน
ระหว่างคน–อาคาร–
ธรรมชาต ิ

 1.2 วัสดุและเทคนิค 
(Material & 
Technique) 

ใช้วัสดุธรรมชาติ เช่น ไมไ้ผ่ 
ใบจาก ดินเผา และเทคนิค
ดั้งเดิมไม่ใช้ตะป ู

แสดงถึงความยั่งยืน 
(sustainability) และความ
เคารพธรรมชาติ เสรมิ
คุณค่าดา้นสิ่งแวดล้อมและ
จิตใจ 

 1.3 การจัดการแสงและ
สิ่งแวดล้อม (Light & 
Environmental 
Control) 

การใช้ชายคา ระเบียง ช่อง
แสง และเงา เพื่อควบคมุ
ความร้อนและสร้าง
บรรยากาศ 

สร้างความสบายกาย–ใจ 
ช่วยให้ผู้ใช้อาคารรู้สึกผ่อน
คลายและเช่ือมโยงกับ
ธรรมชาต ิ

2. มิติทางจิตวิญญาณ 2.1 ประสบการณ์ทาง
ประสาทสัมผัส (Sensory 
Experience) 

การใช้สี เสียง พื้นผิว เพื่อ
สร้างความศักดิ์สิทธ์ิและ
สมดลุทางอารมณ ์

เสรมิสมาธิ ความสงบ และ
ประสบการณ์จิตวญิญาณ
ของผู้ใช้อาคาร 

 2.2 อารมณ์และความรู้สึก 
(Emotional 
Experience) 

การออกแบบเพื่อสร้างความ
สงบ เคารพ ศรัทธา และ
อบอุ่น 

เป็นมิติของ “ความงามทาง
ใจ ”ที่ส่งผลต่อความสงบ
ทางจิตและการดำรงอยู่
ร่วมกันในสังคม 

3. มิติทางสังคม–
วัฒนธรรม 

3.1 เอกลักษณ์และ
สัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม 
(Cultural Symbolism) 

การใช้ลายไทย ลายนาค 
ลายกนก เพื่อสื่อความหมาย
ทางศาสนาและวัฒนธรรม 

ส่งเสริมอัตลักษณ์ชาติและ
ความต่อเนื่องทางวัฒนธรรม 
สร้างความภูมิใจในท้องถิ่น 

 3.2 การจัดพ้ืนที่และ
ความสัมพันธก์ับธรรมชาติ 
(Spatial Organization 
& Nature Integration) 

การจัดพื้นที่ตามความเช่ือ
ท้องถิ่นและฮวงจุ้ย เพื่อ
ความสมดุลระหว่างคนกับ
สิ่งแวดล้อม 

เป็นการออกแบบท่ีสะท้อน
วิถีชีวิตแบบ “อยู่ร่วมกับ
ธรรมชาติ ”และ
ความสัมพันธ์ระหว่างคน–
ชุมชน 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 135 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

มิติหลัก 
(Main Dimension) 

หัวข้อสำคัญ (Themes) ประเด็นข้อค้นพบ 
(Key Findings) 

ความเชื่อมโยงเชิง
สุนทรียศาสตร์และ

ผลกระทบต่อคุณภาพชีวิต 
(Interpretation & 
Societal Impact) 

4. ความสัมพันธ์ระหว่าง
ความงามกับหน้าท่ีการใช้
สอย 

4.1 ความงามเชิง
ประโยชน์ (Functional 
Aesthetics) 

ความงามและประโยชน์ใช้
สอยเกื้อหนุนกัน เช่น การ
ยกพื้นสูงป้องกันน้ำท่วมและ
สร้างความสง่างาม 

แสดงให้เห็นว่าความงาม
ไม่ใช่เพียงรูปลักษณ์ แต่เป็น 
ความงามท่ีใช้งานได้จริง  
)Functional Beauty) 

 4.2 ความเชื่อมโยงกับ
บริบทสังคมวัฒนธรรม 
(Contextual 
Coherence) 

การออกแบบสะท้อนลำดับ
ช้ันทางสังคม ความเชื่อทาง
ศาสนา และวิถีชีวิต
เกษตรกรรม 

สถาปัตยกรรมทำหน้าท่ีเป็น 
“ตัวกลางของวัฒนธรรม ”
ถ่ายทอดค่านิยมและ
โครงสร้างทางสังคม 

5. ผลกระทบต่อคุณภาพ
ชีวิตและสังคม 

5.1 สุขภาพกาย–ใจ 
(Physical & Mental 
Health) 

ความงามทางสุนทรียศาสตร์
ช่วยลดความเครียด เพิ่ม
สมาธิ และสร้างความสงบ 

เสรมิสุขภาวะองค์รวม 
)Holistic Well-being) ของ
ผู้อยู่อาศัย 

 5.2 พฤติกรรมและ
ความสัมพันธช์ุมชน 
(Community & 
Behavior) 

อาคารที่สะท้อนอัตลักษณ์
ท้องถิ่นสร้างความภาคภูมิใจ
และความร่วมมือในชุมชน 

ส่งเสริมการมีส่วนร่วมและ
ความผูกพันทางสังคม 

 5.3 มูลค่าทางเศรษฐกิจ 
(Cultural Economy) 

สถาปัตยกรรมทีม่ีคุณค่าทาง
สุนทรียศาสตร์เพิ่มมูลค่า
การท่องเที่ยวและการจ้าง
งาน 

เกิดเศรษฐกิจสร้างสรรค์ 
)Creative Economy) จาก
ทุนทางวัฒนธรรมไทย 

 
จากตารางสรุปเชิงตีความ (Interpretive Summary) ได้ว่า สุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทยมิได้เป็น

เพียง “ความงามทางรูปทรง” หากแต่เป็นความงามเชิงคุณค่าที่เชื่อมโยงกายภาพ–จิตวิญญาณ–สังคมวัฒนธรรม
เข้าด้วยกันอย่างเป็นเอกภาพ เกิดเป็น “ความงามเชิงหน้าที่” (Functional Aesthetic) ที่หล่อเลี้ยงชีวิตผู้คน
และชุมชนให้มีสมดุลทางกาย จิต และสังคม ส่งผลต่อความยั่งยืนของวัฒนธรรมและคุณภาพชีวิตในระยะยาว  

5. อภิปรายผลการวิจัย 

1. การศึกษาเรื่องนี้แสดงให้เห็นถึงความสำคัญของส้มป่อยในฐานะพืชสมุนไพรศักดิ์สิทธิ์ที่มีบทบาทสำคัญ
ในวัฒนธรรมล้านนา และการพัฒนาให้เป็นผลิตภัณฑ์นวัตกรรมที่สามารถเสริมสร้างสุขภาวะองค์รวมได้ครบทั้ง 4 
ด้าน ได้แก่ สุขภาวะทางกาย ใจ ปัญญา และสังคม ผลการวิจัยที่พบว่าส้มป่อยเป็นพืชสมุนไพรที่มีความสำคัญ
อย่างยิ่งในวัฒนธรรมล้านนาและถูกยกย่องว่ามีคุณค่าศักดิ์สิทธิ์นั้น สะท้อนให้เห็นถึงความเชื่อพื้นฐานของชาว

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 136 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ล้านนาที่มองความสัมพันธ์ระหว่างธรรมชาติกับจิตวิญญาณของมนุษย์อย่างลึกซึ้ง การที่ชาวล้านนาเชื่อว่า 
ส้มป่อยสามารถขจัดสิ่งชั่วร้ายและภัยอันตรายต่าง  ๆ ได้นั้น มีพื้นฐานมาจากวรรณกรรมชาดกล้านนาเรื่อง 
"พรหมจักร" หรือ "อุสสาบารส" ที่กล่าวถึงพลังอันศักดิ์สิทธิ์ของน้ำส้มป่อยที่ช่วยให้ควายทรพีสามารถเอาชนะ
ควายทรพาผู้เป็นพ่อได้ ความเชื่อนี้สอดคล้องกับการศึกษาของทรงศักดิ์ ปรางค์วัฒนากุล (2557) ที่กล่าวถึงภูมิ
ปัญญาล้านนาในการใช้พืชสมุนไพรเป็นส่วนหนึ่งของพิธีกรรมและการดำเนินชีวิต และงานวิจัยของยุพิน เข็มมุกต์ 
(2554) ที่อธิบายถึงความเชื่อและพิธีกรรมในวิถีล้านนาที่เชื่อมโยงกับการใช้สมุนไพรในชีวิตประจำวัน การพัฒนา
ส้มป่อยจากสมุนไพรที่ใช้ในพิธีกรรมให้เป็นผลิตภัณฑ์สบู่สมุนไพรเชิงพาณิชย์แสดงให้เห็นถึงการประยุกต์ใช้ภูมิ
ปัญญาท้องถิ่นอย่างสร้างสรรค์ สบู่ส้มป่อยมนต์ในการเสริมสร้างสุขภาวะองค์รวมทั้ง 4 ด้าน สอดคล้องกับ
แนวคิดสุขภาวะองค์รวม ตามพระราชบัญญัติสุขภาพแห่งชาติ พ.ศ. 2550 ที่นิยามสุขภาพว่า "ภาวะของมนุษย์ที่
สมบูรณ์ทั้งทางกาย ทางจิต ทางปัญญา และทางสังคม เชื่อมโยงกันเป็นองค์รวมอย่างสมดุล" ในด้านสุขภาวะทาง
กาย สบู่ส้มป่อยมนต์สามารถทำความสะอาดล้ำลึก ลดแบคทีเรีย เชื้อรา ผดผื่น และบำรุงผิวให้แข็งแรงได้ ใน
ด้านสุขภาวะทางใจ กลิ่นสมุนไพรของส้มป่อยช่วยลดความเครียด สร้างความผ่อนคลาย และปรับสมดุลจิตใจได้ 
ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาเกี่ยวกับอโรมาเธอราพี ที่แสดงให้เห็นว่า  กลิ่นหอมจากสมุนไพรธรรมชาติสามารถ
ส่งผลต่อสภาวะจิตใจของมนุษย์ได้ การที่ผู้ใช้รู้สึกถึงความมีสิริมงคลเมื่อใช้น้ำส้มป่อยนั้น ไม่เพียงแต่เป็นเรื่องของ
ความเชื่อ แต่ยังเป็นผลจากประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสที่ส่งผลต่อสภาวะจิตใจ  สำหรับสุขภาวะทางปัญญา 
สบู่ส้มป่อยมนต์ส่งเสริมการเรียนรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่น กระตุ้นสมาธิ และเสริมความเชื่อมั่น การที่ผู้ใช้ได้เรียนรู้
เกี่ยวกับความเชื่อและคุณค่าของส้มป่อยในวัฒนธรรมล้านนาผ่านการใช้ผลิตภัณฑ์นั้น เป็นการส่งเสริมการเรียนรู้
ต่อเนื่องและการพัฒนาโลกทัศน์ที่ถูกต้อง ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญของสุขภาวะทางปัญญาตามที่อรทัย วลีวงศ์ 
(2564) ได้นิยามไว้ ในด้านสุขภาวะทางสังคมและวัฒนธรรม การใช้สบู่ส้มป่อยมนต์ช่วยรักษาขนบธรรมเนียม
ล้านนา สร้างเครือข่ายความร่วมมือ และพัฒนาเศรษฐกิจชุมชน แสดงให้เห็นถึงการที่สบู่ส้มป่อยมนต์ได้รับความ
นิยมอย่างแพร่หลายจากท้องถิ่นสู่ตลาดสากลนั้น สะท้อนถึงศักยภาพของผลิตภัณฑ์สมุนไพรไทยในการแข่งขันใน
ตลาดโลก โดยเฉพาะในยุคที่ผู ้บริโภคหันมาใส่ใจสุขภาพและต้องการผลิตภัณฑ์ธรรมชาติมากขึ้น การสร้าง
มูลค่าเพ่ิมให้กับสมุนไพรท้องถิ่นไม่เพียงแต่ช่วยเสริมสร้างรายได้ของชุมชน แต่ยังเป็นการอนุรักษ์และสืบทอดภูมิ
ปัญญาล้านนาไปสู่คนรุ่นใหม่ ความสำเร็จของสบู่สมุนไพรส้มป่อยมนต์ยังสะท้อนถึงความยั่งยืนของวัฒนธรรม
ล้านนาที่สามารถปรับตัวให้เข้ากับโลกยุคใหม่ แต่ยังคงไว้ซึ่งคุณค่าทางจิตวิญญาณและแนวคิดสุขภาพแบบองค์
รวม การที่ผลิตภัณฑ์นี้สามารถเชื่อมโยงสุขภาวะทางกาย ใจ ปัญญา และสังคมได้พร้อมทั้ งสืบทอดภูมิปัญญา
ล้านนาไปสู่คนรุ่นใหม่นั้น แสดงให้เห็นถึงการบูรณาการที่สมบูรณ์ระหว่างอดีตกับปัจจุบัน ระหว่างความเชื่อกับ
วิทยาศาสตร์ และระหว่างท้องถิ่นกับสากล อย่างไรก็ตาม การพัฒนาและขยายตลาดของสบู่ส้มป่อยมนต์ควรให้
ความสำคัญกับการรักษาสมดุลระหว่างการพัฒนาเชิงพาณิชย์กับการอนุรักษ์ความเชื่อและวัฒนธรรมดั้งเดิม เพ่ือ
ป้องกันการสูญเสียคุณค่าทางจิตวิญญาณของสมุนไพรชนิดนี้ นอกจากนี้ ควรมีการควบคุมคุณภาพที่เข้มงวด 
โดยเฉพาะการรักษาสรรพคุณของส้มป่อยและความปลอดภัยของผู้บริโภค ซึ่งสอดคล้องกับมาตรฐานผลิตภัณฑ์
ชุมชนที่กำหนดไว้ และควรมีการศึกษาวิจัยเพิ่มเติมเกี่ยวกับสรรพคุณทางการแพทย์ของส้มป่อย รวมถึงการ
พัฒนาผลิตภัณฑ์รูปแบบอื่น ๆ เพื่อขยายการใช้ประโยชน์และสร้างมูลค่าเพิ่มให้กับสมุนไพรชนิดนี้  การศึกษานี้

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 137 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

แสดงให้เห็นถึงศักยภาพของการบูรณาการภูมิปัญญาท้องถิ่นกับนวัตกรรมสมัยใหม่ในการสร้างผลิตภัณฑ์ที่
ตอบสนองต่อความต้องการด้านสุขภาวะองค์รวม สบู่สมุนไพรส้มป่อยมนต์เป็นตัวอย่างที่ดีของการพัฒนาที่ยั่งยืน 
ที ่สามารถรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมไว้ได้ในขณะเดียวกันกับการสร้ างคุณค่าทางเศรษฐกิจและสังคม 
ความสำเร็จนี้ไม่เพียงแต่เป็นประโยชน์ต่อชุมชนล้านนาเท่านั้น แต่ยังเป็นแบบอย่างสำหรับการพัฒนาสมุนไพร
ท้องถิ่นอ่ืนในภูมิภาคต่าง ๆ ของประเทศไทย  

2. ผลการวิจัยเรื่องกระบวนการผลิตผลิตภัณฑ์สบู่สมุนไพรส้มป่อยมนต์โดยการมีส่วนร่วมของชุมชน  
สะท้อนให้เห็นถึงความสำเร็จของการบูรณาการความรู้ทางวิทยาศาสตร์เข้ากับภูมิปัญญาท้องถิ่นในวัฒนธรรม
ล้านนา การศึกษานี ้ไม่เพียงแต่แสดงให้เห็นถึงศักยภาพในการสร้างผลิตภัณฑ์ชุมชนที่มีคุณค่า แต่ยังเป็น
แบบอย่างที่ดีของการพัฒนาชุมชนอย่างยั่งยืนที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้ ในบริบทอื่น ๆ ได้อีกด้วย ผู้วิจัยได้นำ
หลักการมีส่วนร่วม 4 ขั้นตอนมาใช้ในการพัฒนาผลิตภัณฑ์นี้ สะท้อนให้เห็นถึงการประยุกต์ใช้แนวทางการวิจัย
แบบมีส่วนร่วมโดยชุมชนเป็นฐานที่มีประสิทธิภาพ ซึ่งสอดคล้องอย่างชัดเจนกับผลการศึกษาของมารุต เหล็ก
เพชร (2566) ที่ได้ชี้ให้เห็นว่า ปัจจัยสำคัญของความสำเร็จ คือ การที่ชุมชนได้มีส่วนร่วมอย่างแท้จริงในระดับการ
ควบคุมโดยประชาชน โดยเฉพาะอย่างยิ ่งในขั ้นตอนการมีส่วนร่วมในการตัดสินใจที ่ผ่านการจัดเวทีแจ้ง
วัตถุประสงค์ การสำรวจชุมชน การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ และการระดมความคิดเห็น ซึ่งแสดงให้เห็นถึงการเคารพ
ต่อภูมิปัญญาท้องถิ่นและความเชื่อดั้งเดิมของชุมชน  สิ่งที่น่าสนใจอย่างยิ่งคือการรวมผสานการใช้สมุนไพร
ส้มป่อยตามภูมิปัญญาล้านนาเข้ากับกระบวนการผลิตสบู่สมัยใหม่ รวมทั้งการเพิ่มคุณค่าทางจิตใจผ่านการปลุก
เสกจากครูบา ซึ่งเป็นตัวอย่างที่โดดเด่นของการนำแนวทางการอนุรักษ์ภูมิปัญญาท้องถิ่นมาใช้ในการปลุก
จิตสำนึกให้คนในท้องถิ่นตระหนักถึงคุณค่าแก่นสาระและความสำคัญของภูมิปัญญาของตนเอง การบูรณาการ
ดังกล่าวไม่ได้เป็นเพียงการรวมองค์ความรู้เข้าด้วยกันเท่านั้น แต่เป็นการสร้างนวัตกรรมใหม่ที่มีรากฐานอันแน่น
หนาจากวัฒนธรรมท้องถิ่น ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของกัญญารัตน์ แซ่ตั้ง (2563) เกี่ยวกับการมีส่วนร่วมของ
ชุมชนในการจัดการท่องเที่ยวอย่างยั่งยืนที่ช่วยเชื่อมโยงวัฒนธรรมที่กำลังจะหายไปของชุมชนให้เข้ากับคนรุ่นใหม่
ผ่านการออกแบบกิจกรรมที่ทันสมัยและน่าสนใจ 

การที่ชุมชนได้รับผลประโยชน์ทั้งในรูปธรรมและนามธรรมจากการวิจัยครั้งนี้ เป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นถึง
ผลกระทบเชิงบวกในหลายมิติ ทั้งการได้ผลิตภัณฑ์ใหม่ที่มีเอกลักษณ์ การสร้างรายได้เสริม การเพิ่มขึ้นของ
ความรู้และทักษะ ความภาคภูมิใจ ความสามัคคีในชุมชน และคุณค่าทางจิตใจ ซึ่งสอดคล้องอย่างลงตัวกับ
หลักการพัฒนาที่ยั่งยืนที่ต้องสร้างคุณค่าทั้งทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรม การมีส่วนร่วมของชุมชนในการ
พัฒนาผลิตภัณฑ์สามารถสร้างการแลกเปลี่ยนองค์ความรู้ระหว่างผู้ผลิตและผู้เชี่ยวชาญ ดังที่เห็นได้จากการที่
ชุมชนได้รับความรู้และทักษะใหม่ในขณะเดียวกันก็สามารถถ่ายทอดภูมิปัญญาดั้งเดิมให้กับคนรุ่นใหม่ ซึ่ง
สอดคล้องกับแนวคิดของสมชาย วงศ์แสง (2564) เกี ่ยวกับการพัฒนานวัตกรรมผลิตภัณฑ์ชุมชนที ่เน้น
กระบวนการเรียนรู้แบบมีส่วนร่วม การจัดประชุมทีมวิจัยชุมชนเพื่อสรุปบทเรียนและวิเคราะห์จุดแข็ง จุดอ่อน 
โอกาส และอุปสรรค ซึ ่งเป็นส่วนหนึ่งของการมีส่วนร่วมในการประเมินผล เป็นการประยุกต์ใช้หลักการ
ประเมินผลแบบมีส่วนร่วมที่มีความสำคัญอย่างยิ่ง การมีส่วนร่วมในการประเมินผลช่วยให้ชุมชนสามารถเรียนรู้
จากประสบการณ์ที่ได้รับและพัฒนาการทำงานในอนาคตได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น ซึ่งสอดคล้องกับแนว

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 138 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ทางการอนุรักษ์วัฒนธรรมและภูมิปัญญาไทยที่เน้นการเผยแพร่และแลกเปลี่ยนภูมิปัญญาและวัฒนธรรมอย่าง
กว้างขวาง  

ผลการวิจัยนี้แสดงให้เห็นอย่างชัดเจนว่า การบูรณาการศาสตร์วิทยาศาสตร์เข้ากับความเชื่อทางไสย
ศาสตร์ในวัฒนธรรมล้านนาสามารถสร้างผลิตภัณฑ์ชุมชนที่มีคุณค่าทั้งทางเศรษฐกิจและสังคม ซึ่งสอดคล้องกับ
แนวคิดการพัฒนาที่ยั่งยืนที่ให้ความสำคัญกับการใช้ทรัพยากรท้องถิ่น การสร้างงาน สร้างรายได้ และการอนุรักษ์
วัฒนธรรม การสร้างผลิตภัณฑ์ "สบู่มนต์ส้มป่อย บ้านทุ่งละคร" ไม่ได้เป็นเพียงการสร้างสินค้าเชิงพาณิชย์ธรรมดา 
แต่เป็นการสร้างเอกลักษณ์ของชุมชนและการถ่ายทอดภูมิปัญญาสู่คนรุ่นใหม่ ซึ่งจะช่วยให้วัฒนธรรมล้านนา
ดำรงอยู่และพัฒนาต่อไปได้อย่างยั่งยืน การวิจัยครั้งนี้จึงเป็นตัวอย่างที่ดีของการประยุกต์ใช้หลักการพัฒนาชุมชน
แบบมีส่วนร่วมที่สามารถนำไปปรับใช้กับการพัฒนาผลิตภัณฑ์ชุมชนอื่นๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งในบริบทของชุมชนที่มีภูมิปัญญาท้องถิ่นที่หลากหลายและต้องการการอนุรักษ์และสืบทอดสู่คนรุ่นใหม่ 
ความสำเร็จของการวิจัยนี้ไม่เพียงแต่สร้างประโยชน์ให้กับชุมชนบ้านทุ่งละครเท่านั้น แต่ยังเป็นแนวทางที่
สามารถขยายผลไปสู่ชุมชนอ่ืน ๆ ที่มีบริบทและสภาพการณ์ที่คล้ายคลึงกัน  

3. ผลการศึกษาครั้งนี้แสดงให้เห็นถึงศักยภาพที่สำคัญของการบูรณาการภูมิปัญญาดั้งเดิมเข้ากับการ
พัฒนาผลิตภัณฑ์ชุมชนในยุคปัจจุบัน โดยเฉพาะการผสมผสานความเชื่อทางไสยศาสตร์ล้านนากับความรู้ทาง
วิทยาศาสตร์ในการสร้างสรรค์ผลิตภัณฑ์สบู่สมุนไพรส้มป่อยมนต์ที่มีคุณค่าในมิติต่าง ๆ มากมาย ซึ่งสอดคล้องกับ
แนวคิดของสมชาย ธนาพิพิธกุล (2563) ที่ได้กล่าวไว้ว่า การพัฒนาผลิตภัณฑ์ชุมชนที่ประสบความสำเร็จต้อง
อาศัยการมีส่วนร่วมของชุมชนตั้งแต่ขั้นตอนการวางแผนจนถึงการประเมินผล และการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นเป็น
ฐานในการพัฒนาจะสร้างความเข้มแข็งและยั่งยืนให้กับชุมชน การใช้หลักการมีส่วนร่วม 4 ขั้นตอนที่ปรากฏใน
การศึกษานี้ สะท้อนให้เห็นถึงการประยุกต์ใช้แนวคิดการพัฒนาแบบชุมชนเป็นฐาน ที่เน้นการเสริมพลังชุมชนให้
สามารถพ่ึงพาตนเองได้ ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของวิชญา ราชกิจ (2564) ที่ศึกษาเกี่ยวกับการพัฒนาผลิตภัณฑ์
ชุมชนในภาคเหนือพบว่า การเปิดโอกาสให้ชุมชนมีส่วนร่วมในการตัดสินใจผ่านเวทีสาธารณะจะสร้างความรู้สึก
เป็นเจ้าของและความรับผิดชอบร่วมกัน ส่งผลให้โครงการพัฒนามีความยั่งยืนมากขึ้น นอกจากนี้ การแบ่งปัน
ผลประโยชน์ที่ครอบคลุมทั้งด้านเศรษฐกิจและสังคมยังช่วยสร้างแรงจูงใจในการมีส่วนร่วมอย่างต่อเนื่อง  

ประเด็นที่น่าสนใจ คือ การบูรณาการความเชื่อทางไสยศาสตร์เข้ากับกระบวนการผลิตผลิตภัณฑ์ ซึ่งแสดง
ให้เห็นถึงการใช้ทุนทางวัฒนธรรมในการสร้างมูลค่าเพ่ิมให้กับผลิตภัณฑ์ การที่สบู่ได้รับการปลุกเสกจากครูบาไม่
เพียงแต่สร้างความแตกต่างทางการตลาดเท่านั้น แต่ยังตอบสนองความต้องการด้านจิตใจและความเชื่อของ
ผู้บริโภคในท้องถิ่น ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของประยุทธ์ นิลสุข (2562) ที่ได้ศึกษาเก่ียวกับบทบาทของความเชื่อ
ทางไสยศาสตร์ล้านนาในการพัฒนาเศรษฐกิจชุมชน พบว่า การผสมผสานความเชื่อดั้งเดิมเข้ากับการประกอบ
ธุรกิจสามารถสร้างความไว้วางใจและความผูกพันระหว่างผู้ผลิตกับผู้บริโภค ทำให้ผลิตภัณฑ์มีตลาดที่มั่นคงและ
ขยายตัวได้อย่างต่อเนื่อง การพัฒนาสุขภาวะองค์รวมผ่านผลิตภัณฑ์สบู่สมุนไพรส้มป่อยมนต์ยังสะท้อนให้เห็นถึง
การเข้าใจแนวคิดสุขภาวะในมิติที ่กว้างขวาง ครอบคลุมทั ้งด้านร่างกาย จิตใจ สังคม และจิตวิ ญญาณ ซึ่ง
สอดคล้องกับปรัชญาการดำรงชีวิตของคนล้านนาที่เน้นความสมดุลและความกลมกลืนกับธรรมชาติ การที่
ผลิตภัณฑ์สามารถสร้างมิติทางจิตใจให้กับผู้ใช้ผ่านคุณค่าทางไสยศาสตร์ แสดงให้เห็นถึงความเข้าใจในธรรมชาติ

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 139 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ของมนุษย์ที่ต้องการความหมายและจุดหมายในการใช้ชีวิต ไม่ใช่เพียงแค่การตอบสนองความต้องการทาง
กายภาพเท่านั้น ผลลัพธ์ที่ได้จากการศึกษายังชี้ให้เห็นถึงความสำคัญของการสร้างนวัตกรรมที่มีรากฐานมาจาก
ท้องถิ่นแต่สามารถตอบสนองความต้องการของสังคมปัจจุบันได้ การที่ชุมชนสามารถพัฒนาผลิตภัณฑ์ที่มีคุณค่า
ทางเศรษฐกิจโดยใช้ภูมิปัญญาและทรัพยากรท้องถิ่นเป็นฐาน แสดงให้เห็นถึงศักยภาพในการสร้างทางเลือกการ
พัฒนาที่เหมาะสมกับบริบทและวัฒนธรรมของแต่ละพื้นที่ ซึ่งอาจเป็นแนวทางหนึ่งในการลดการพึ่งพาภายนอก
และสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนในระยะยาว  

6. องค์ความรู้ใหม่  

ผู้วิจัยได้สรุปองค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย พบว่า การสร้างนวัตกรรมการผลิตสบู่สมุนไพรส้มป่อยมนต์ที่
นำไปสู่เป้าหมายของชุมชน ประกอบด้วยปัจจัยดังต่อไปนี้ 

B-พื้นฐานความเชื่อ (Belief) จากพื้นฐานและความเชื่อในสรรพคุณของสมุนไพรส้มป่อยเป็นทุนเดิมอยู่
แล้ว ถึงแม้ว่าจะมีการพัฒนานวัตกรรมผลิตภัณฑ์สุขภาพที่มีการผสมผสานภูมิปัญญาพื้นบ้านกับนวัตกรรม
สมัยใหม่ แต่ด้วยความเชื่อและการให้คุณค่าของผู้ที่มีความศรัทธาจึงเป็นปัจจัยหนึ่งที่ทำให้เกิดความนิยมการใช้
สบู่ส้มป่อยมนต์ ซึ่งบางครั้งการรักษาสุขภาพการชำระร่างกายก็สามารถใช้สบู่ทั่วไปตามท้องตลาดได้ เ พราะมี
สรรพคุณในการรักษาความสะอาดเช่นเดียวกัน แต่ถ้าหากกล่าวถึงในเรื่องคุณค่าทางด้านจิตใจและการสร้างพลัง
ใจของแต่ละบุคคลทำให้นำไปสู่การใช้ผลิตภัณฑ์ที่ผนวกจากพื้นฐานความเชื่อ และถ้าหากว่าสบู่มนต์ส้มป่อยเป็น
สบู่ที่มาจากการปลุกเสกของเกจิอาจารย์ที่โด่งดังหรือเป็นผู้ที่ตนนับถือแล้ว ก็จะยิ่งเป็นแรงสนับสนุนให้มีความ
เชื่อและศรัทธามากขึ้นกว่าเดิม  

M-กระบวนการผลิตผลิตภัณฑ์ (Product Manufacturing Process) การนำเสนอนวัตกรรมการผลิตสบู่
สมุนไพรส้มป่อยมนต์ ในการเสริมสร้างสุขภาวะองค์รวม โดยการมีส่วนร่วมของชุมชน จากการศึกษาข้อมูลความ
เชื่อและการให้คุณค่าสุมนไพรส้มป่อยในล้านนาสู่การพัฒนากระบวนการการผลิตสบู่สมุนไพรส้มป่อยมนต์ จน
นำไปสู่การสร้างนวัตกรรมการผลิตสบู่สมุนไพรส้มป่อยมนต์ ผู้วิจัยได้สังเคราะห์ถึงกระบวนการสร้างนวัตกรรม
การผลิตสบู่สมุนไพรส้มป่อยมนต์ ประกอบด้วย 3 ระยะ ได้แก่  

1 ระยะประดิษฐ์ (Innovation) ระยะที่มาจากกระบวนการที่นำมาซึ่งคุณค่าและสามารถนำไปใช้ได้จริง 
โดยเป็นการพัฒนา ปรับปรุง ต่อยอดจากสิ่งที่มีอยู ่แล้วให้เข้ากับยุสมัยและเกิดความร่วมสมัยได้ จากการ
กระบวนการการผลิตสบู่สมุนไพรส้มป่อยมนต์โดยการมีส่วนร่วมของชุมชนบ้านทุ่งละครนั้น จะเห็นได้ตั ้งแต่
กระบวนการคิด ระหว่างผู้วิจัยและชาวบ้านในชุมชนได้ระดมความคิดเห็น การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ ช่วยให้เกิด
ความคิดสร้างสรรค์ และพัฒนาความรู้ร่วมกัน เพราะเปิดโอกาสให้ชาวบ้านร่วมกันนำเสนอแนวคิดใหม่ช่วย
พัฒนาแนวคิดเดิมให้ดียิ่งขึ้น  

2. ระยะการพัฒนา (Development) ระยะการพัฒนาการผลิตสบู่สมุนไพรส้มป่อยมนต์ ต่อเนื่องมาจาก
การระดมความคิดเห็น การวางแผนการดำเนินการระหว่างผู้วิจัยกับชุมชนจนทำให้ได้ผลิตภัณฑ์ชุมชนที่มาจาก
การผสมผสานจากแนวคิดภูมิปัญญาท้องถิ่น หลักการทางวิทยาศาสตร์และความเชื่อความศรัทธาของคนใน
ชุมชน ซึ่งระยะนี้เป็นระยะการสร้างนวัตกรรมในด้านร่วมกันพัฒนาต่อยอดเป็นการร่วมกันปฏิบัติการผลิตสบู่  

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 140 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

3. ระยะการนำไปปฏิบัติ ระยะการนำไปปฏิบัติเป็นการนำนวัตกรรมการผลิตสบู่ไปขยายผลต่อ ทั้งในเรื่อง
การต่อยอดในด้านกระบวนการผลิตสบู่สมุนไพรมนต์ส้มป่อย และการนำผลผลิตไปใช้จริงและเผยแพร่ในวงกว้าง
ต่อไป ดังเช่น เมื่อชุมชนได้ผลิตสบู่สมุนไพรส้มป่อยมนต์ ได้มีการนำไปทดลองใช้จริงและนำไปจำหน่ายให้ผู้ที่
สนใจและมีความศรัทธาในตัวผู้วิจัยนำไปใช้ และผู้วิจัยได้ขยายผลโดยการนำไปให้ลูกศิษย์และเครือข่ายที่อยู่
ต่างประเทศได้ทดลองใช้และได้สอบถามความพึงพอใจในมิติด้านความรู้สึก ความคิดในการใช้สบู่สมุนไพร
ส้มป่อยมนต์  

C-กระบวนการมีส่วนร่วมชุมชน (Community Participation Process) ประกอบด้วย  

1. การมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ (Decision Making) การมีส่วนร่วมในการตัดสินใจเป็นการเปิดโอกาสให้
สมาชิกในชุมชนได้ร่วมกันคิดและตัดสินใจเกี่ยวกับแนวทางและวิธีการดำเนินกิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับชุมชน  
ซึ่งช่วยเสริมสร้างความสัมพันธ์ผ่านการระดมความคิดเห็นร่วมกัน กระบวนการมีส่วนร่วมนี้เริ่มตั้งแต่นักวิจัย
สำรวจชุมชน พบปะพูดคุย และจัดเวทีประชาคมเพ่ือรวบรวมข้อมูลที่สำคัญของชุมชน เช่น ข้อมูลด้านเศรษฐกิจ 
สังคม การเมือง การปกครอง วัฒนธรรมและวิถีชีวิตของผู้คน การศึกษาข้อมูลเหล่านี้ช่วยให้เข้าใจความต้องการ
ที่แท้จริงของชุมชน โดยเฉพาะในด้านการให้คุณค่ากับสมุนไพรส้มป่อย รวมถึงทิศทางการพัฒนาและนวัตกรรม
ในการสร้างผลิตภัณฑ์ของชุมชน  

2. การมีส่วนร่วมในการดำเนินกิจกรรม (Implementation) การเปิดโอกาสให้บุคคลหรือกลุ่มบุคคลเข้า
มามีส่วนร่วมในการดำเนินกิจกรรม ไม่ว่าจะเป็นทางตรงหรือทางอ้อม มีขั ้นตอนตั้งแต่การวางแผนการทำ
กิจกรรม และการลงมือร่วมกันปฏิบัติกิจกรรม นอกจากนี้ส่วนที่เป็นองค์ประกอบของการดำเนินงานโครงการนั้น
ได้มาจากคำถามว่าใครจะทำประโยชน์ให้แก่โครงการได้บ้างและจะทำประโยชน์ได้โดยวิธีใด เช่น การช่วยเหลือ
ด้านทรัพยากร การบริหารการงานและการประสานงานและการขอความช่วยเหลือ ฯลฯ  

3. การดำเนินการตามการวางแผน ในขั้นตอนการลงมือปฏิบัติ คือ การดำเนินการตามข้ันตอนที่กำหนดไว้
ในขั้นตอนวางแผน ในการปฏิบัติกิจกรรมนั้น แต่ละฝ่ายจะดำเนินการปฏิบัติกิจกรรมตามที่ได้รับมอบหมาย และ
มีการลงมือปรับปรุงเปลี่ยนแปลงตามทางเลือกที่ได้กำหนดไว้ในขั้นตอนการวางแผน ซึ่งในขั้นตอนนี้ต้องมี  
การตรวจสอบระหว่างการปฏิบัติด้วยว่า ได้ดำเนินไปในทิศทางที่ตั้งใจหรือไม่ เพ่ือทำการปรับปรุงเปลี่ยนแปลงให้
เป็นไปตามแผนการที่ได้วางไว้  

4. การมีส่วนร่วมในการรับผลประโยชน์ (Benefits) เป็นหนึ่งในขั้นตอนสำคัญของกระบวนการมีส่วนร่วม
ของประชาชนในโครงการหรือกิจกรรมต่าง ๆ ขั้นตอนนี้เน้นให้ผู้ที่มีส่วนร่วมได้รับผลตอบแทนหรือประโยชน์ที่
เกิดขึ้นจากการดำเนินงาน ซึ่งอาจเป็นผลประโยชน์ทางวัตถุ สังคม หรือส่วนบุคคล มุ่งเน้นให้ทุกฝ่ายที่เกี่ยวข้อง
ได้รับประโยชน์อย่างเป็นธรรม โดยจากการปฏิบัติกิจกรรมการสร้างนวัตกรรมการผลิตสบู่ส้มป่อยมนต์ของชุมชน
บ้านทุ่งละคร ส่งผลให้ชุมชนได้รับประโยชน์ในหลาย ๆ ด้าน  

5. การมีส่วนร่วมในการประเมินผล (Evaluation) คณะวิจัยได้มีการจัดประชุมทีมวิจัยชุมชน เพื่อสรุป
บทเรียนการทำกิจกรรมและประเมินผล เพื่อให้ผู้วิจัยและชาวบ้านในชุมชนได้ทบทวนกิจกรรม ผลที่เกิดขึ้น 
ปัญหาอุปสรรค  สิ ่งที ่ได้เร ียนรู ้ สิ ่งที ่จะดำเนินงานต่อในอนาคต เพื ่อใช้เป็นแนวทางในการดำเนินงาน  

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 141 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

การปรับปรุงและพัฒนางานให้ดียิ่งขึ้นในอนาคต โดยการประเมินผลใช้หลักวิเคราะห์ชุมชน วิเคราะห์จากจุดแข็ง 
จุดอ่อน โอกาสและอุปสรรค นำไปสู่ผลผลิต คือ เป้าหมายที่แสดงภาพให้ชุมชนเห็นอย่างชัดเจนของทั้งทางตรง
และทางอ้อม ได้แก่ ผลลัพธ์ทางตรง คือ ผลที่เป็นรูปธรรม ได้แก่ ชุมชนได้ผลิตภัณฑ์ชุมชนใหม่ คือ สบู่มนต์
ส้มป่อย บ้านทุ่งละคร ซึ่งเป็นการสร้างสรรค์และบูรณาการการผลิตจากศาสตร์วิทยาศาสตร์และความเชื่อ   
ความศรัทธา หรือเรียกว่าศาสตร์ทางด้านไสยศาสตร์ ส่งผลประโยชน์ให้แก่วัดและชุมชน การสร้างรายได้เสริม
จากการนำสบู่ไปจำหน่าย โดยการนำผลิตภัณฑ์ไปทดลองจำหน่าย เป็นการจำหน่ายในลักษณะทำเป็นของที่
ระลึกสำหรับประชาชนที่มาร่วมทำบุญที่วัด และจำหน่ายในลักษณะเป็นสินค้าชุมชน ส่วนผลลัพธ์ทางอ้อม หรือ 
ผลลัพธ์ที่เป็นนามธรรม ได้แก่ (1) ความรู้และทักษะที่เพิ่มขึ้น เป็นการการเรียนรู้และพัฒนาทักษะใหม่ ๆ ที่ช่วย
เสริมศักยภาพของบุคคล (2) ความภาคภูมิใจและความพึงพอใจ ความรู้สึกดีที่เกิดจากการมีส่วนร่วมและเห็น
ผลสำเร็จของโครงการ (3) ความสามัคคีในชุมชน: ความสัมพันธ์ที ่แน่นแฟ้นขึ ้นระหว่างสมาชิกในชุมชน  
(4) สร้างสุขภาวะองค์รวม 4 มิติ กาย ใจ ปัญญาและสังคม โดยเฉพาะคุณค่าทางจิตใจหลังจากได้ใช้สบู่มนต์
ส้มป่อยที่มาจากการผลิตจากชุมชน เป็นเอกลักษณ์ในชุมชน และเป็นสบู่ที่มาจากการปลุกเสกของครูบา (ผู้วิจัย) 
ที่ชาวบ้านให้ความศรัทธาเป็นอย่างมาก นำไปสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตได้ ถ้าการใช้สบู่แล้วเกิดสุขภาพจิตใจที่ดี 
เกิดปัญญา การดำเนินชีวิตก็ย่อมดีตามไปด้วย และในเมื่อสังคมหรือชุมชนหนึ่งนั้น สมาชิกในชุมชนมีจิใจที่ดี 
คุณภาพชีวิตที่ดี ก็ย่อมส่งผลให้ชุมชนเป็นชุมชนที่มีสุขภาวะทางสังคมที่ดีต่อไป  

การอภิปรายผลเพื่อตอบวัตถุประสงค์การวิจัยมี 2 ประการ คือ เพื่อศึกษาองค์ประกอบและหลักการของ
สุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรม และเพื่อวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างสุนทรียศาสตร์กับหน้าที่การใช้สอยใน
สถาปัตยกรรม มีดังนี้  

1. องค์ประกอบและหลักการของสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรม 

การศึกษาสุนทรียศาสตร์ที ่ปรากฏในงานสถาปัตยกรรมครั ้งนี ้แสดงให้เห็นว่า สุนทรียศาสตร์ใน
สถาปัตยกรรมเป็นเรื่องที่มีความซับซ้อนและพหุมิติ ไม่ได้จำกัดเพียงแค่ความงามทางรูปแบบเท่านั้น แต่เป็น
การบูรณาการระหว ่างความงาม หน้าที ่การใช ้สอย และบริบททางส ังคมว ัฒนธรรมอย่างครบถ ้วน  
(หม่อมหลวงปิยลดา ทวีปรังษีพร, 2549) องค์ประกอบสำคัญของสุนทรียศาสตร์สถาปัตยกรรมประกอบด้วยสาม
มิติหลัก ได้แก่ มิติทางกายภาพซึ่งเกี่ยวข้องกับรูปแบบ สัดส่วน วัสดุ เทคนิคการก่อสร้าง และการจัดการแสง ,  
มิติทางจิตวิญญาณที่มุ่งเน้นการสร้างประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส  และอารมณ์ที่สอดคล้องกับความศรัทธา 
และมิต ิทางสังคมวัฒนธรรมที ่สะท้อนเอกลักษณ์ ความเชื ่อ และการจัดระเบียบพื ้นที ่ตามคติท้องถิ่น  
(ปิ่นแก้ว เหลืองทอง, 2549; วิทยา ปิ่นตบแต่ง, 2552) งานวิจัยของ Cheng (2024) พบว่า ภายใต้บริบทสมัยใหม่ 
สถาปัตยกรรมที่ประสบความสำเร็จต้องผนวกทั้งความงามทางรูปแบบ (Formal Beauty) ความงามทางการใช้ 
(Functional Beauty) และความงามเชิงความหมาย (Symbolic/Meaning Beauty) โดยได้สรุปว่า “Unity of 
Form and Function” เป็นหนึ่งในคุณลักษณะสำคัญของสุนทรียศาสตร์สถาปัตยกรรม (Cheng, 2024)  
ซึ่งตรงกับผลการศึกษาของเราในส่วนที่ระบุว่า มิติทางกายภาพ (รูปแบบ – สัดส่วน, วัสดุ – เทคนิค, การจัดการ
แสง) มิติทางจิตวิญญาณ และมิติทางสังคม-วัฒนธรรม ทำหน้าที่เชื่อมโยงความงามกับประโยชน์ใช้สอย  

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 142 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

จากงานของ Grabow & Spreckelmeyer (2015) ได้ชี้ให้เห็นว่า สถาปัตยกรรมระดับพิเศษ (Exemplary 
Buildings) มักเป็นงานที่ฟังก์ชัน ไม่ได้เบียดบังความงาม แต่แท้จริงแล้ว ฟังก์ชันได้กลายเป็นแรงกำเนิด 
(Generative Force) ของรูปแบบ และสร้างประสบการณ์ที ่ม ีความหมาย ซึ ่งสนับสนุนมุมมองที ่ว่า  
ในสถาปัตยกรรมไทยที่มีคุณภาพ ความงามและหน้าที่ใช้สอยไม่ได้แยกจากกัน แต่ เสริมซึ่งกันและกัน  

แม้งานวิจัยนี ้จะเน้นบริบทไทยอย่างชัดเจน (มิติทางกายภาพ – จิตวิญญาณ – สังคม-วัฒนธรรม)  
แต่การศึกษาในระดับสากลพบว่า สุนทรียศาสตร์ อาจมีมิติที่กว้างกว่านี้ เช่น งานของ El Moussaoui (2020)  
ที ่ว ิพากษ์แนวค ิดด ั ้ งเด ิมว ่า ส ุนทร ียะอาจแยกจากฟังก ์ช ันได ้ในบางกรณี และได ้เสนอว ่า แนวคิด  
“Pure Aesthetics” ซึ่งไม่อ้างอิงหน้าที่ใช้สอยหรือบริบท อาจมีอยู่จริงในงานสถาปัตยกรรมบางประเภท จริงอยู่
งานนี้พบว่า บริบทสังคม-วัฒนธรรมไทย (เช่น ศาสนา – ความเชื่อพ้ืนถิ่น, โครงสร้างทางสังคม ลำดับชั้น, วิถีชีวิต
และภูมิอากาศ) เป็นปัจจัยสำคัญที่กำหนดสุนทรียศาสตร์ แต่สิ่งนี้อาจจำกัดความทั่วไปของผลการวิจัยไว้เฉพาะ
บริบทไทย และไม่สามารถสรุปว่า เป็นกฎสากลด้วย เช่น งานของ Cheng (2024) และ Tantawy (2023) พบว่า 
ในสภาพสังคมท่ีต่างออกไป สุนทรียศาสตร์อาจมีน้ำหนักแตกต่างกันในรูปแบบการใช้ฟังก์ชันหรือบริบท  

2. ความสัมพันธ์ระหว่างสุนทรียศาสตร์กับหน้าที่การใช้สอยในสถาปัตยกรรม 

ผลการศึกษาครั้งนี้ชี้ให้เห็นว่า สุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทย มิได้จำกัดอยู่เพียงมิติของความงาม  
เชิงรูปแบบ แต่เป็นกระบวนการบูรณาการระหว่างความงาม หน้าที่การใช้สอย และบริบททางสังคมวัฒนธรรม  
ที่สัมพันธ์กันอย่างลึกซึ้ง ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดสากลที่มองว่า สถาปัตยกรรมเป็นศิลปะแห่งการผสมผสาน
ระหว่าง Form, Function, และ Meaning (Pallasmaa, 2012; Huang & Khan, 2021)  

1) อิทธิพลของบริบททางสังคมวัฒนธรรมต่อสุนทรียศาสตร์สถาปัตยกรรม ผลการศึกษายืนยันว่า  
บริบททางสังคมและวัฒนธรรมมีอิทธิพลสำคัญต่อการกำหนดคุณค่าทางสุนทรียศาสตร์ของสถาปัตยกรรมไทย 
ทั้งในด้านความเชื่อทางศาสนา โครงสร้างทางสังคม และวิถีชีวิต (ธวัชชัย พืชผล, 2561)  

พุทธศาสนาและความเชื ่อท้องถิ ่นในไทยมีอิทธ ิพลอย่างชัดเจนต่อการออกแบบเชิงส ัญล ักษณ์  
เช่น การกำหนดแนวอาคารตามทิศ การใช้สัญลักษณ์นาค เจดีย์หรือลวดลายไทย เพื่อสื่อถึงความศักดิ์สิทธิ์และ
การเชื่อมโยงกับโลกจิตวิญญาณ (ราชบัณฑิตยสถาน , 2562) ลักษณะนี้สอดคล้องกับผลของ Cheng (2024)  
ที่พบว่า สถาปัตยกรรมในเอเชียตะวันออกมักผสมผสานสัญลักษณ์ทางศาสนาเข้ากับโครงสร้างการใช้สอยอย่าง
แนบเนียน  

ในมิติของภูมิอากาศและวิถีชีวิต การออกแบบบ้านไทยยกพื้นสูง หลังคาทรงจั่ว และการใช้วัสดุธรรมชาติ 
เช่น ไม้ และ ใบจาก เป็นตัวอย่างของการผสาน “สุนทรียภาพกับประโยชน์ใช้สอย” เพื่อตอบสนองต่อสภาพ
อากาศร้อนชื้น ซึ่งสอดคล้องกับงานของ Koohsari, et al. (2021) ที่ยืนยันว่า สภาพภูมิอากาศ และบริบท 
ทางสังคมมีอิทธิพลโดยตรงต่อรูปแบบสถาปัตยกรรมพ้ืนถิ่นในภูมิภาคเอเชีย  

2) ความสัมพันธ์ระหว่างความงามและประโยชน์ใช้สอย ผลการวิจัยพบว่า ความงามทางสุนทรียศาสตร์
และหน้าที่การใช้สอยมิได้แยกจากกัน แต่เป็นสองมิติที ่เกื ้อหนุนซึ่งกันและกันในเชิงฟังก์ชันและความหมาย  

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 143 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

ซึ ่งสอดคล้องกับแนวคิดของ Pallasmaa (2012) ที ่เสนอว่า สุนทรียศาสตร์ทางสถาปัตยกรรมเกิดจาก
ประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสซึ่งสัมพันธ์กับการใช้สอยและความรู้สึกของมนุษย์  

ตัวอย่างเช่น การยกพื้นสูงในเรือนไทยไม่เพียงป้องกันน้ำท่วมและระบายอากาศ แต่ยังสร้างความสง่างาม
และแสดงลำดับชั้นทางสังคม การใช้ลวดลายศิลป์หรือสัญลักษณ์พุทธศิลป์ไม่เพียงแต่เพ่ือความงาม แต่ยังสื่อสาร
ความหมายทางจิตวิญญาณ ซึ ่งสอดคล้องกับงานของ Siriporn และ Niyom (2020) ที ่ระบุว่า ความงาม 
ในสถาปัตยกรรมไทยเป็นการผสานระหว่างศิลป์–ศรัทธา–การใช้สอย  

ในทางตรงกันข้าม El Moussaoui (2020) เสนอแนวคิดที่ต่างออกไปว่า สุนทรียศาสตร์บริสุทธิ์ (Pure 
Aesthetics) สามารถดำรงอยู่โดยไม่จำเป็นต้องอ้างอิงฟังก์ชันหรือความหมาย ซึ่งชี้ให้เห็นว่า ความสัมพันธ์
ระหว่างความงามกับหน้าที่การใช้สอย อาจเปลี่ยนแปลงได้ตามวัฒนธรรมและยุคสมัย  

3) ผลกระทบของสุนทรียศาสตร์ต่อคุณภาพชีวิตและสังคม ในมิติของคุณภาพชีวิต ผลการศึกษาพบว่า 
สถาปัตยกรรมที่มีคุณภาพทางสุนทรียศาสตร์ส่งผลเชิงบวกต่อสุขภาพกายและใจของผู้ใช้ พ้ืนที่ที่สวยงามและสงบ
ช่วยลดความเครียดและเพิ่มความสุข ซึ่งสอดคล้องกับงานคลาสสิกของ Ulrich, et al. (1991) นอกจากนี้ 
Kaplan และ Kaplan (1989) ที่ชี้ว่า ความงามทางธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมทางสถาปัตยกรรมสามารถส่งผลต่อ
การฟ้ืนฟูทางจิตใจ  

ในระดับสังคม สถาปัตยกรรมที่มีคุณค่าทางสุนทรียศาสตร์ช่วยส่งเสริมการมีส่วนร่วมและความรู้สึกเป็น
เจ้าของของชุมชน สอดคล้องกับแนวคิด “Sense of Place” ของ Steele (1981) ที่ระบุว่า การออกแบบที่
เชื่อมโยงกับเอกลักษณ์ท้องถิ่นช่วยสร้างความผูกพันระหว่างคนกับสถานที่  

ในด้านเศรษฐกิจ การออกแบบที่มีเอกลักษณ์และคุณค่าทางสุนทรียศาสตร์ช่วยเพิ่มมูลค่าทางทรัพย์สิน
และส่งเสริมการท่องเที่ยว ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิด “Cultural Economy” ของ Throsby (2010) ที่มองว่า
สุนทรียศาสตร์และวัฒนธรรมสามารถแปลงเป็นทุนทางเศรษฐกิจได้  

สรุปการอภิปราบผลได้ว่า สุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทย คือ การบูรณาการเชิงองค์รวมที่รวมความ
งาม หน้าที่การใช้สอยและบริบททางสังคม-วัฒนธรรมเข้าไว้ด้วยกันอย่างแนบแน่น ซึ่งไม่เพียงสะท้อนภูมิปัญญา
ท้องถิ่น แต่ยังสร้างผลกระทบเชิงบวกต่อสุขภาพ ความสัมพันธ์ทางสังคมและเศรษฐกิจในระดับชุมชน ทั้งยัง
สอดคล้องกับแนวคิดสากลด้าน “Holistic Architectural Aesthetics” ที่มองว่า สถาปัตยกรรมที่ดีต้องสวย ใช้
สอยได้จริง และมีความหมายต่อชีวิตมนุษย์ (Pallasmaa, 2012; Cheng, 2024)  

องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย  

การศึกษาครั้งนี้ได้สร้างองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทย โดยแสดงให้เห็นว่า 
ความงามในสถาปัตยกรรมมิได้จำกัดอยู่ในรูปแบบทางกายภาพเท่านั้น แต่เป็นผลรวมของมิติทางจิตวิญญาณ 
สังคมวัฒนธรรม และหน้าที่การใช้สอยที่เชื ่อมโยงกันอย่างเป็นองค์รวม ซึ่ งสามารถสรุปองค์ความรู้หลักได้  
3 ประเด็นสำคัญ ดังนี้  

 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 144 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

1. องค์ความรู้ด้านสุนทรียศาสตร์แบบองค์รวม 

สถาปัตยกรรมไทยสะท้อนแนวคิดสุนทรียศาสตร์ที่มีความซับซ้อนและลึกซึ้ง โดยความงามมิใช่เพียงการ
รับรู้ผ่านสายตา แต่เกิดจากการประสานระหว่างรูปแบบ วัสดุ แสง สี เสียง และจังหวะขององค์ประกอบ ซึ่ง
สัมพันธ์กับ จิตวิญญาณ ความศรัทธา และประสบการณ์ทางประสาทสัมผัส ของผู้ใช้งาน องค์ความรู้นี้ช่วยขยาย
ขอบเขตของทฤษฎีสุนทรียศาสตร์จากตะวันตกสู่การตีความแบบไทยที่เน้นความกลมกลืนและความสัมพันธ์
ระหว่างคน–สถาปัตยกรรม–ธรรมชาติ–สิ่งศักดิ์สิทธิ์  

2. องค์ความรู้ด้านความสัมพันธ์ระหว่างความงามและหน้าที่การใช้สอย  

ผลการวิจัยยืนยันว่า สถาปัตยกรรมไทยมีลักษณะของการบูรณาการระหว่าง “Form” กับ “Function” 
อย่างสมดุล โดยความงามในงานสถาปัตยกรรมมิได้ขัดแย้งกับการใช้งาน แต่กลับเสริมซึ่งกันและกัน เช่น การยก
พื้นสูงช่วยระบายอากาศและสร้างภาพลักษณ์สง่างาม หรือการใช้วัสดุธรรมชาติที่ทั้งสวยงามและเหมาะสมกับ
ภูมิอากาศ ผลการศึกษานี ้จึงเป็นฐานความรู ้ในการพัฒนาแนวคิด “Aesthetic Functionality” ในงาน
สถาปัตยกรรมร่วมสมัยของไทย  

3. องค์ความรู้ด้านบริบทและวัฒนธรรมไทยในสถาปัตยกรรม  

งานวิจัยได้ชี้ให้เห็นว่า สุนทรียศาสตร์ไทยถูกหล่อหลอมจาก บริบททางศาสนา สังคม และภูมิปัญญา
ท้องถิ่น ซึ่งสะท้อนผ่านรูปแบบอาคาร การจัดพ้ืนที่ และการใช้สัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม เช่น ลายกนก เจดีย์ นาค 
หรือโครงสร้างที่สัมพันธ์กับจักรวาลวิทยา องค์ความรู้นี้จึงตอกย้ำว่า  การออกแบบสถาปัตยกรรมไทยควรมอง
ความงามในฐานะการแสดงออกของอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมและเป็นพลังสำคัญในการสร้างความยั่งยืนของ
ชุมชนและเศรษฐกิจเชิงวัฒนธรรม  

 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 145 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

 
แผนภาพที่ 2 สรุปองค์ความรู้ 

 
 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 146 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

6. สรุป  

ผลการวิจัยสรุปได้ว่า สุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทยมิได้เป็นเพียงการแสดงออกของความงามเชิง
รูปแบบ แต่เป็นกระบวนการบูรณาการอย่างเป็นองค์รวมระหว่างความงาม (Aesthetics) หน้าที่การใช้สอย 
(Functionality) และบริบททางสังคมวัฒนธรรม (Cultural Context) ซึ่งหล่อหลอมกันจนเกิดเป็นอัตลักษณ์
เฉพาะของสถาปัตยกรรมไทย ในมิติทางกายภาพ สถาปัตยกรรมไทยใช้หลักสัดส่วน วัสดุธรรมชาติและการ
จัดการแสงที่เหมาะสมเพื่อสร้างความงามที่สัมพันธ์กับภูมิอากาศและการใช้งาน มิติทางจิตวิญญาณสะท้อนผา่น
การออกแบบที่กระตุ้นประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสและอารมณ์ ส่วนมิติทางสังคมวัฒนธรรมเน้นการสื่อ
ความหมายผ่านสัญลักษณ์ ลวดลาย และการจัดพ้ืนที่ที่สัมพันธ์กับความเชื่อและวิถีชีวิต 

ในภาพรวม ความงามและการใช้งานในสถาปัตยกรรมไทยไม่แยกจากกัน แต่เป็นองค์ประกอบที่เสริมพลัง
ซึ่งกันและกัน ทั้งในด้านการป้องกันภูมิอากาศ การสร้างบรรยากาศทางอารมณ์ และการสะท้อนสถานะทาง
สังคม ผลการศึกษายังพบว่าสถาปัตยกรรมที่มีคุณค่าทางสุนทรียศาสตร์ช่วยยกระดับคุณภาพชี วิตของผู้ใช้  
สร้างความผูกพันระหว่างคนกับสถานที่ ส่งเสริมเศรษฐกิจเชิงวัฒนธรรม และรักษาเอกลักษณ์ของชาติไทยได้
อย่างยั่งยืน ดังนั้น สุนทรียศาสตร์และบริบทในสถาปัตยกรรมไทยจึงควรถูกมองในฐานะระบบองค์รวมที่ผสาน
ระหว่างศิลปะ ประโยชน์ใช้สอยและวัฒนธรรม ซึ่งเป็นพ้ืนฐานสำคัญในการพัฒนาสถาปัตยกรรมร่วมสมัยให้คงไว้
ซึ่งเอกลักษณ์ไทยและตอบสนองต่อวิถีชีวิตของผู้คนในปัจจุบัน  

7. ข้อเสนอแนะ 

1). ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

หน่วยงานภาครัฐและสถาบันการศึกษาควรกำหนดนโยบายส่งเสริมการออกแบบสถาปัตยกรรมที่บูรณา
การสุนทรียศาสตร์กับประโยชน์ใช้สอยอย่างยั ่งยืน โดยสนับสนุนการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ ่น วัสดุธรรมชาติ  
และรูปแบบที่สอดคล้องกับบริบททางวัฒนธรรมไทย เช่น การออกแบบเมืองและอาคารสาธารณะที่สะท้อนอัต
ลักษณ์ไทยควบคู่กับการตอบสนองต่อสภาพแวดล้อมและวิถีชีวิตร่วมสมัย เพื่อเป็นแนวทางการพัฒนาเชิง
นโยบายด้านสถาปัตยกรรมเชิงวัฒนธรรมของประเทศ  

2). ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติ 

สถาปนิก นักออกแบบและผู้เกี่ยวข้องในกระบวนการสร้างสถาปัตยกรรมควรให้ความสำคัญกับการบูรณา
การ ความงามและการใช้งาน ตั้งแต่ขั้นตอนการออกแบบ โดยนำหลักสุนทรียศาสตร์ไทย เช่น ความกลมกลืน 
ความสมดุล และการเชื่อมโยงกับธรรมชาติ มาประยุกต์ใช้ในอาคารร่วมสมัย ทั้งในด้านวัสดุ การจัดแสง พื้นที่ใช้
สอย และสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม เพื่อสร้างสภาพแวดล้อมที่เอื้อต่อคุณภาพชีวิต สุขภาวะ และความภาคภูมิใจ
ในอัตลักษณ์ของผู้ใช้งาน  

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 147 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

3). ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยในครั้งต่อไป 

การศึกษาครั้งต่อไปควรขยายการวิจัยไปสู่สถาปัตยกรรมในระดับชุมชนและพ้ืนที่ชนบท เพ่ือเปรียบเทียบ
ความแตกต่างของการรับรู ้ส ุนทรียศาสตร์ในแต่ละภูมิภาค รวมทั ้งควรศึกษาผลของการออกแบบเชิง
สุนทรียศาสตร์ต่อพฤติกรรมผู้ใช้ในเชิงปริมาณ (เช่น การวิเคราะห์ความพึงพอใจหรือสุขภ าวะ) เพื่อสร้าง
ฐานข้อมูลเชิงประจักษ์ที ่สนับสนุนแนวคิดการพัฒนาสถาปัตยกรรมไทยร่วมสมัยที่ยั ่งยืนและมีคุณค่าทาง
วัฒนธรรมมากยิ่งขึ้น  

8. เอกสารอ้างอิง  

กุลธิดา อรุณเจริญ. (2563). สุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรมไทยร่วมสมัย. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
ชาญวิทย์ เกษตรศิริ. (2550). ผลกระทบของสถาปัตยกรรมต่อสุขภาพจิต. วารสารสถาปัตยกรรมศาสตร์. 25 (3), 

45-62.  
ธนิต อยู่โพธิ์. (2558). ภูมิปัญญาไทยในงานสถาปัตยกรรม. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร.  
ธวัชชัย พืชผล. (2561). ความสัมพันธ์ระหว่างวัฒนธรรมกับรูปแบบสถาปัตยกรรมไทย. มหาวิทยาลัยเทคโนโลยี

พระจอมเกล้าธนบุรี.  
ปิ่นแก้ว เหลืองทอง. (2549). หลักสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรม. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปกรรม. 
ประสิทธิ์ ศิลป์สวัสดิ์. (2549). การอนุรักษ์สถาปัตยกรรมไทย แนวคิดและวิธีการ. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ. 
มานิต วัลลิโภดม. (2547). ผลกระทบทางเศรษฐกิจของสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรม. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย

ศิลปกรรม. 
มานิต ว ัลลิโภดม. (2547). คุณค่าทางเศรษฐกิจของการออกแบบสถาปัตยกรรม. วารสารการจัดการ

อสังหาริมทรัพย์. 18 (2), 78-95.  
วิทยา ปิ่นตบแต่ง. (2552). สถาปัตยกรรมไทยดั้งเดิม ภูมิปัญญาและการปรับตัว.  กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย.  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2562). สุนทรียศาสตร์กับการสร้างสรรค์ทางศิลปะ. กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน. 
สมชาย จิตต์นุกูล. (2553). ทฤษฎีสุนทรียศาสตร์ในบริบทไทย. วารสารปรัชญาและศาสนา. 15 (4), 112-128.  
สุรพงษ์ โสธนะเสถียร. (2548). เอกลักษณ์ทางสถาปัตยกรรมไทย. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
สุรศักดิ์ จำเริญสุข. (2551). การพัฒนาเมืองและสุนทรียศาสตร์. วารสารการวางผังเมือง. 22 (1), 23-38.  
สุพจน์ จิตสุทธิญาณ. (2557). ความเข้าใจสุนทรียะในงานสถาปัตยกรรม. วารสารวิชาการคณะสถาปัตยกรรม

ศาสตร์ สจล. 18 (1), 206–217.  
หม่อมหลวงปิยลดา ทวีปรังษีพร. (2549). สถานภาพผลงานทางวิชาการด้านสุนทรียศาสตร์ในสถาปัตยกรรม

ไทย. เชียงใหม่: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  
อนันต์ รัตนบุรี. (2550). เทคโนโลยีใหม่กับสถาปัตยกรรมไทยร่วมสมัย. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv


Journal of Philosophical Vision 30 (2): July - December 2025                                 148 
 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv   

Cheng, F. (2024). Aesthetics in Architecture: Unity of Form, Function and Meaning. 
Trans/Form/Ação, 47 (4), e02400119.  

El Moussaoui, M. (2020). Phenomenology in Pure Aesthetics. Journal of Civil Engineering and 
Architecture. 14, 168–173.  

Grabow, S. and Spreckelmeyer, K. (2015). The Architecture of Use: Aesthetics and Function in 
Architectural design. New York: Routledge. 

Huang, C. and Khan, M. (2021). Cultural Aesthetics in Vernacular Architecture: A Cross -regional 
Study. Journal of Architectural Research. 25 (3), 145–160.  

Kaplan, R. and Kaplan, S. (1989). The Experience of Nature: A Psychological Perspective . 
Cambridge: Cambridge University Press.  

Koohsari, M. J., et al. (2021). Living Environments and Human Well -being: Architectural 
Perspectives in Warm Climates. Building and Environment, 190, 107–120.  

Pallasmaa, J. (2012). The Eyes of the Skin: Architecture and the Senses, 3rd ed. New York: John 
Wiley & Sons.  

Siriporn, P. and Niyom, C. (2020). Aesthetic Principles in Thai Temple Architecture. Asian 
Journal of Architecture and Design. 7 (2), 101–115.  

Steele, F. (1981). The Sense of Place. Boston: CBI Publishing.  
Tantawy, A. R. (2023). Design a Proposed Measurement Methodology for the Aesthetics of 

Contemporary Architecture. Art and Architecture Journal. 4 (2), 52–77.  
Throsby, D. (2010). The Economics of Cultural Policy. Cambridge: Cambridge University Press.  
Ulrich, R. S., et al. (1991). Stress Recovery during Exposure to Natural and Urban Environments. 

Journal of Environmental Psychology. 11 (3), 201–230 

https://so05.tci-thaijo.org/index.php/phiv

