
16 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

นาฏกรรมกับพระพุทธศาสนาในล้านนา 

Drama and Buddhism in Lanna 

 

ศราวุธ จันทรขำ1 อนุกูล โรจนสุขสมบูรณ์1 

Sarawut Juntarakam1, Anukoon Rotjanasuksomboon1 
 

(Received: October 24, 2019; Revised: January 14, 2020; Accepted: March 31, 2020) 
 

บทคัดย่อ 

 บทความฉบับนี้มุ่งศึกษาปฏิสัมพันธ์นาฏกรรมกับพระพุทธศาสนาในล้านนา ใช้วิธีการวิจัย      

เชิงคุณภาพ โดยศึกษาจากเอกสาร วรรณกรรม จิตรกรรม ประติมากรรม ดนตรี และศิลปะการแสดง  

ที่ เป็ นมรดกทางวัฒ นธรรมของล้ านนา รวมทั้ งการสัมภาษณ์ จากศิลปิ นล้ านนา นั กบวช                    

นักศิลปวัฒนธรรม และผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับการดำเนินธุรกิจการแสดงด้านศาสนา และใช้การวิเคราะห์

ข้อมูลเป็นเชิงพรรณนา 

 ผลการศึกษาพบว่า นาฏกรรมกับความเชื่อเชิงศาสนาเป็นส่วนหนึ่งของพิธีกรรม เพื่อการ

บวงสรวงบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ หรือความบันเทิงโดยในแต่ละท้องถิ่นจะมีการสอดแทรกคติความเชื่อ 

ศิลปวัฒนธรรม ประเพณีเข้าไปผสมผสานด้วย ปฏิสัมพันธ์นาฏกรรมกับพระพุทธศาสนาในล้านนา     

เป็นการสื่อสาร และเชื่อมความสัมพันธ์ ระหว่างบ้าน วัด ชุมชน โดยเผยแพร่ผ่านรูปแบบต่าง ๆ ได้แก่ 

วรรณกรรม จิตรกรรม ประติมากรรม ดุริยางคศิลป์ โดยเฉพาะนาฏยศิลป์ที่มีทั้งรูปแบบการแห่นำขบวน 

และประเภทมหรสพ ปรากฏในพิธีกรรม และความบันเทิง ทั้งที่เป็นพุทธบัญญัติ และพิธีกรรมที่เกี่ยวกับ

วันสำคัญทางศาสนาและสังคม เนื้อหาที่นำเสนอจะเป็นเรื่องของพุทธประวัติ ชาดก อัครสาวก ตำนาน 

นิทาน ธรรมะ 

คำสำคัญ:  นาฏกรรมกับพระพุทธศาสนาในล้านนา 

 

 

 

 
1ภาควิชานาฏยศิลป์ คณะศิลปกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
1Dance Department, Fine and Applied Faculty, Chulalongkorn University.  
 



17 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

Abstract 

 This article aimed to study interaction of drama and Buddhism in Lanna, using qualitative 

research methods. The documentary research were applied collecting data from literature, 

painting, sculpture, music and performing arts, which were a cultural heritage of Lanna, The 

interviews were also conducted to collect data from Lanna artists, priests, art and culture experts 

as well as participants involving in business related to religious performing art. This study  

employed descriptive data analysis. 

 The results revealed that the coherence of drama and religious belief was a part of ritual 

ceremony aiming to worship sacred things or to entertain locals, which each area added up their 

own beliefs, art and culture, and tradition. 

 The interaction of drama and Buddhism in Lanna was a form of communication aiming to 

build relationship among temples, houses, and community. It was presented in various forms of 

arts such as literature, painting, sculpture, and music especially in dance; dancing parade and 

shows appeared in religious ceremony and entertainment. The contents were related to Buddha's 

biography, Jataka, apostles, legend, tales and religious. 

Keywords:  The drama and buddhism 

 

บทนำ 

ความเชื่อเป็นวัฒนธรรมประเภทหนึ่งที่สร้างอิทธิพลต่อแนวคิดและพฤติกรรมของมนุษย์เพราะ

การสืบทอดความเชื่อมีการปลูกฝังสืบต่อกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษถึงยุคสมัยปัจจุบัน ซึ่งความเชื่อเป็นเหตุ

จูงใจให้เกิดการกระทำเพื่อตอบสนองความเชื่อนั้น หากมีปัจจัยในการเปลี่ยนความเชื่อจะส่งผลให้

พฤติกรรมเปลี่ยนตามซึ่งอาจจะสะท้อนให้เห็นได้ในข้อห้ามและข้อปฏิบัติส่งผลต่อผู้แสดงหรือผู้เล่น 

และทำให้เกิดพิธีกรรมที่เกี่ยวเนื่องด้วยความเชื่อนั้น ๆ ซึ่ง จารุวรรณ ธรรมวัตร (2521) ได้กล่าวว่า

ความเชื่อของมนุษย์แต่ละท้องถิ่นเกิดขึ้นด้วยสาเหตุจากการมีปัญหาในการดำรงชีวิต เช่น เมื่อประสบ

ภัยพิบัติ เกิดโรคภัยไข้เจ็บ เกิดภัยธรรมชาติ อันเป็นปัญหาที่เกินความสามารถของมนุษย์ธรรมดาที่จะ

แก้ไขได้ จึงคิดว่าน่าจะมีอำนาจลึกลับหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์บันดาลให้เป็นไปเช่นนั้น  อำนาจเหล่านั้นอาจจะ

เป็นภูตผีปีศาจ วญิญาณหรอืเทพเจ้า ดังนั้นเพื่อป้องกันภัยพิบัติที่เกิดขึน้ มนุษย์จึงสวดมนต์อ้อนวอนขอ

ความช่วยเหลือจากอำนาจลึกลับเหนือธรรมชาตินั้น ด้วยการตอบสนองความต้องการหรือแสดงความ

กตัญญูกตเวทีด้วยการบวงสรวง บูชา ฟ้อนรำ หรือประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ เป็นต้น ซึ่งสอดคล้องกับ 



18 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

ธวัช ปุณ (2538) กล่าวว่า ความเชื่อเป็นการยอมรับอันเกิดจากจิตสำนึกของมนุษย์ที่เหนือพลัง

ธรรมชาติ อาจจะเป็นผลดีหรือผลร้ายต่อมนุษย์และสังคมก็ได้ แม้ว่าพลังอำนาจเหนือธรรมชาติ         

ไม่สามารถพสิูจน์ได้ว่าเป็นความจริง แต่มนุษย์ในสังคมชาวใต้ยอมรับและใหค้วามเคารพยำเกรง 

ความเชื่อและศาสนาจึงมีความสัมพันธ์กันซึ่งไม่สามารถแยกออกจากกันได้ เมื่อเกิดความเชื่อ

และศรัทธาแล้ว ประการหนึ่งที่สามารถตอบสนองความต้องการของสิ่งศักดิ์สิทธิ์คือการฟ้อนรำ เพื่อ

แสดงถึงการเคารพบูชา ดังนั้นความเชื่อทางพระพุทธศาสนา นับเป็นคติความเชื่ออีกสายหนึ่งที่มิได้มุ่ง

สนองตอบต่อความต้องการในชีวิตประจำวันเท่านั้น แต่ได้พยายามแสวงหาคำตอบเกี่ยวกับชีวิตหลัง

ความตายหรอืเสนอความคิดหรือความเชื่อเกี่ยวกับชาติหน้าที่เป็นเหตุเป็นผลมีหลักปรัชญาอันซับซ้อน 

ถือเป็นพัฒนาการขั้นสูงของภูมิปัญญามนุษย์ ซึ่งต่อมากลายเป็นศาสนาของสังคม การเข้ามาของ

พระพุทธศาสนาได้มีผลต่อโครงสร้างทางสังคม และการเมือง ตลอดจนความเชื่อของกลุ่มชนชาว

ล้านนาอย่างกว้างขวาง แต่อย่างไรก็มิได้มีอิทธิพลที่มากพอจะกลบเกลื่อนคติความเชื่อเรื่องผีในแบบ

ดั้ งเดิมได้หมด ดังนั้ นแบบแผนการดำเนินชีวิตของคนในล้านนาจึงมีการนับถือผีปะปนกับ

พระพุทธศาสนา ดังสะท้อนใหเ้ห็นในวัฒนธรรม ประเพณี และพิธีกรรมต่าง ๆ 

นาฏกรรม เป็นศิลปะการฟ้อนรำและการละครที่สร้างขึ้นโดยมีความหมาย เครื่องแต่งกาย 

ทำนองดนตรี บทร้อง ตลอดจนแนวคิดในการสร้างสรรค์นาฏกรรมทั้งในรูปแบบจารีตแบบแผนยึดถือ

ระเบียบการร่ายรำตามแบบอย่างมาแต่โบราณ ตลอดจนนาฏยประดิษฐ์ที่สร้างสรรค์ขึ้นตามยุคสมัย

และมีการพัฒนาไปตามกระบวนความคิดที่แปลกใหม่ตามความถนัดของผู้สร้างสรรค์ผลงาน         

จากหลักฐานของการสร้างสรรค์นาฏกรรมในโลกทางตะวันออกได้อธิบายความหมายของนาฏยศาสตร์ 

โดย มนตร ีตราโมท (2525) ได้อธิบาย ทฤษฎีนาฏยศาสตร์ ซึ่งมีการจดบันทึกไว้เป็นภาษาสันสกฤตเมื่อ

ประมาณคริสต์ศตวรรษที่ 4-5 บรรยายด้วยรูปแบบของร้อยกรอง โดยมีหัวข้อที่สำคัญ กล่าวถึงระบำ 

ดนตรี ภาษา การประพันธ์ บทละคร การผลิตการแสดง การฝึกซ้อม การแสดงท่าทางเพื่อสื่อ

ความหมายทางอารมณ์ การวิจารณ์การละคร ผู้ชม โดยตำนานชาวฮินดูเล่าว่าหลังจากที่พระพรตมุนี

ได้รับความรู้ในเรื่องนาฏยศาสตร์จากพระพรหมแล้วก็สร้างนางอัปสรขึน้เพื่อเป็นตัวแทนแห่งการร่ายรำ

ถวายต่อองค์พระศิวะเป็น  2 กลุ่มคือ กลุ่มผู้ขับร้อง และกลุ่มนักดนตรี หลังจากการทอดพระเนตร   

การร่ายรำแล้วก็ทรงโปรดให้ศิษย์เอกชื่อตัณทุ (Tandu) ฝึกสอนท่ารำแบบผู้ชาย เรียกลีลานี้ว่า ตัณฑวา 

(Tandava) ให้แก่พระพรตมุนี รวมทั้งสอนท่าที่นุ่มนวลเรียกว่า ลัสยา (Lasya) ให้แก่พระนางปราวตี 

มหาเทวีแห่งพระศิวะ จากนั้นพระพรตมุนีผู้ซึ่งได้รับการถ่ายทอดจงึได้นำท่ารำเหล่านี้ไปถ่ายทอดให้กับ

ศิษย์คนอื่น ๆ จนเป็นที่แพร่หลายรวม 108 ท่า และชาวฮินดูเชื่อว่าเป็นท่ารำศักดิ์สิทธิ์ เป็นเครื่องหมาย

แห่งการบูชา 



19 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

โลกทัศน์ของชาวล้านนาเห็นว่า ธรรมชาติเป็นสิ่งที่ยิ่งใหญ่ มีชีวิต  จิตวิญญาณ สามารถ         

ดลบันดาลให้เกิดสิ่งร้ายหรือสิ่งดีต่อมนุษย์ได้ ด้วยเหตุนี้จึงมีพิธีกรรมการเคารพบูชาวิญญาณหรือ        

สิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่สิงสถิตอยู่ในธรรมชาติ เช่น เทพเจ้าต่าง ๆ ผีเจ้าที่ เจ้าป่า เจ้าเขาหรือเจ้าแห่งขุนน้ำ     

เป็นต้น “ฟ้อนผี” เป็นความพยายามอธิบายความหมายของผีอันศักดิ์สิทธิ์ซึ่งเป็นนามธรรมให้ปรากฏ

ออกมาเป็นรูปธรรม ซึ่งก็คือการตอกย้ำแนวความคิดในการนับถือผี เป็นทั้งความบันเทิงพร้อมอารมณ์

ที่ตื่นเต้น หวาดกลัวและสนุกสนานอันเป็นธรรมชาติของมนุษย์ ความศักดิ์สิทธิ์ของผีมิใช่อื่นแต่เป็นเรื่อง

ของระบบความสมดุลแห่งธรรมชาตินอกจากนี้ การฟ้อนผยีังมีบทบาทและหน้าที่อื่นแอบแฝงเข้าไปด้วย 

(Latent function) (มานพ มานะแซม, 2555)  

นอกจากนี้ในล้านนาของประเทศไทยยังปรากฏผลงานด้านนาฏกรรม  ซึ่งเป็นมรดกทาง

วัฒนธรรมที่มีความเจริญงอกงามสืบทอดมาเป็นเวลายาวนานและมีการพัฒนามาอย่างต่อเนื่อง

ตามลำดับขั้นของยุคสมัย อาทิเช่น ดุริยางคศิลป์ คีตศิลป์ ศลิปกรรม วรรณกรรม และนาฏกรรม แต่ละ

แขนงมีการแสดงออกทางด้านอารมณ์ ด้านศิลปะ ทัศนคติไปจนถึงการบ่งบอกถึงบุคลิกลักษณะ และ

รสนิยมร่วมของชาวล้านนาที่มีต่อสังคมในแต่ละยุคสมัย โดยมีทั้งนาฏกรรมที่อยู่ในจารีตแบบแผนตาม

แบบอย่างการถ่ายทอดมาแต่ โบราณ ตลอดจนนาฏกรรมที่ เกิดขึ้นจากการสร้างสรรค์ ใหม่               

จากแนวความคิดต่าง ๆ เพื่อให้สอดคล้องกับวิถีในการดำรงชีวิต และบริบทของพื้นที่นั้น ๆ  เช่น 

แนวคิดด้านคติความเชื่อ ประเพณี ตำนานเรื่องเล่า หลักคำสอนและนิทานปรัมปรา งานนาฏกรรมของ

ชาวล้านนามีเอกลักษณ์ที่โดดเด่นเฉพาะท้องถิ่น โดยมีกระบวนท่าการร่ายรำที่สอดคล้องกับศาสนา     

ความเชื่อ ประเพณี พิธีกรรมถือได้ว่าเป็นส่วนสะท้อนภาพความเปลี่ยนแปลงของสังคมได้เป็นอย่างดี 

(รัตนะ ตาแปง, 2560)  

จากบทบาทความสำคัญและความสัมพันธ์ระหว่างศาสนาและนาฏกรรมในล้านนาจึงเป็น

ศาสตร์ที่มีความเกี่ยวข้องกับมนุษย์ และยังสามารถเป็นเครื่องมือที่ช่วยให้เข้าใจสภาพของชีวิตมนุษย์ 

ตลอดจนสะท้อนสภาพทางสังคม ชีวิต ความเชื่อและค่านิยมเพื่อเป็นแนวทางในการปฏิบัติตนให้คน   

รุ่นหลังได้นำมาปฏิบัติตาม นอกจากนี้นาฏกรรมของชาวล้านนายังสามารถถ่ายทอดความรู้ การสร้าง

ความสามัคคีและการอบรมสั่งสอน โดยผ่านสื่อของนิทาน บุญประเพณีที่สอดแทรกด้วยประการต่าง ๆ 

ไว้เพื่อการเพิ่มพูนสติปัญญาและส่งเสริมให้มนุษย์มีความคิดในการใช้ปัญญาเพื่อไตร่ตรอง สอดแทรก

ปรัชญา คติคำสอน ตลอดจนการพัฒนาระบบสังคมในปัจจุบัน โดยใช้นาฏกรรมเป็นสื่อกลางในการ          

ขับเคลื่อนประเทศชาติใหเ้ป็นไปในทิศทางที่ดีขึ้นได้อย่างทรงคุณค่าต่อไป 

 

 



20 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

วัตถุประสงค์การวิจัย 

เพื่อศกึษาปฏิสัมพันธ์นาฏกรรมกับพระพุทธศาสนาในล้านนา 

 

วิธีการวจิัย 

 การวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยมุ่งศึกษาเรื่องนาฏกรรมกับพระพุทธศาสนาในล้านนา เป็นการวิจัยเชิง

คุณภาพ โดยบทความฉบับนี้ จะกล่าวถึงในประเด็นนาฏกรรมกับพระพุทธศาสนาในล้านนา โดย

การศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสารที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาและนาฏกรรม ได้แก่ 

หนังสือ ตำรา บทความวิชาการ บทสัมภาษณ์ การชมวิดีทัศน์ งานวิจัย และวิทยานิพนธ์ที่เกี่ยวข้อง  

สัมภาษณ์ผู้เกี่ยวข้องกับนาฏกรรมในล้านนา เพื่อให้ทราบถึงความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับนาฏกรรม 

ประกอบด้วย กลุ่มศิลปิน พระสงฆ์ นักวิชาการล้านนา ศึกษาจากการสังเกตภาพถ่าย รวมทั้ง

ภาพเคลื่อนไหวเกี่ยวกับนาฏกรรมล้านนา โดยการชมเทปบันทึกภาพการแสดง การชมการแสดงที่        

จัดขึ้นในโอกาส และสถานที่ต่าง ๆ การสังเกตภาพถ่ายการแสดง และการประชุมกลุ่มย่อย นำเสนอ

ด้วยการพรรณนาวิเคราะห์ ส่วนการวิเคราะห์ใช้การแยกส่วนประกอบ และนำมาพิจารณาร่วมกับ

เหตุการณ์เพื่อให้เห็นความสัมพันธ์ และเหตุปัจจัยจากพระพุทธศาสนาและนาฏกรรม 
 

 

ผลการวิจัย  

พระพุทธศาสนาในล้านนาได้รับอิทธิพลผ่านมอญ พม่า ลังกา หรือจากอินเดีย ซึ่งเป็น

แหล่งกำเนิดพระพุทธศาสนาโดยตรงก็มี และก่อนจะยอมรับนับถือพุทธศาสนานั้น  ประชาชนใน    

แหลมทองซึ่งมีไทยอยู่ด้วยเผ่าหนึ่ง นับถือลัทธิไสยศาสตร์และศาสนาพราหมณ์มาก่อนแล้ว กล่าวคือ 

พุทธศตวรรษที่ 3 ศาสนาพราหมณ์ได้เข้ามาพร้อมกับการอพยพครั้งใหญ่ของชาวอินเดียโบราณจาก

แคว้นกาลิงคะ หรือแคว้นอื่น ๆ ทางภาคตะวันออกของอินเดีย เมื่อถูกพระเจ้าอโศกมหาราชโจมตีเพื่อ

แผ่เดชานุภาพ รวมแคว้นน้อยใหญ่เข้าไว้เป็นประเทศเดียวกันด้วยแสนยานุภาพทางทหารทำให้

ประชาชนล้มตายลงเป็นอันมาก พวกที่ทนการกดขี่จากผู้ชนะไม่ไหวก็พากันอพยพหนีมาสู่สุวรรณภูมิ 

ซึ่งมี มอญ พม่า ไทย ลาว และกัมพูชาอยู่กันในภูมิภาคนี้ พวกพราหมณ์จากอินเดียเหล่านี้เป็นชนที่มี

ศิลปวัฒนธรรมสูงอยู่แล้ว ได้นำเอาลัทธิความเชื่อมาเผยแพร่ให้ชนชาวพื้นบ้านนับถือไสยศาสตร์       

ให้เรียนรู้และนับถือปฏิบัติตาม ศาสนาพราหมณ์จึงเข้ามามีอิทธิพลต่อการเชื่อถืออย่างแน่นแฟ้น       

มาช้านานเป็นเวลาหลายสิบศตวรรษ ในพิธีกรรมต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นวิธีหลวงหรือพิธีราษฎร์จะมียัญพิธี

ของศาสนาพราหมณ์ปนอยู่จนแยกไม่ออก เพราะมีลักษณะผสมกลมกลืนกันหมด 

 



21 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

จากการศึกษาพบว่า ในราวพุทธศตวรรษที่ 6-7 พุทธศาสนาในลัทธิมหายานเข้ามามีบทบาท  

ในสุวรรณภูมิ ประชาชนในถิ่นนี้ก็รับเอาอิทธิพลความเชื่อบางอย่างไว้ด้วย เช่น พระสงฆ์ภาคเหนือนิยม

สวมหมวกในหนา้หนาว เรียกว่า “ว่อม” บางแห่งนิยมฉันอาหารเย็นด้วยถือว่าไม่ผดิวินัยแต่อย่างใด 

 ในพุทธศตวรรษที่ 17-18 ศาสนาพุทธลัทธิลังกาวงศ์หรือทักษิณนิกาย เข้ามาสู่ไทยทาง

นครศรีธรรมราช และแผ่มาถึงกรุงสุโขทัยสมัยพ่อขุนรามคำแหงมหาราช สำหรับล้านนาไทยพุทธ

ศาสนาผ่านเข้ามาทางเมืองมอญ และเข้ามาสู่นครหริภุญชัย และนครเงินยางของล้านนาไทย ทำให้

ประชาชนในถิ่นนี้รับนับถือพุทธศาสนาอีกลัทธิหนึ่ง และถือมาจนกระทั่งปัจจุบัน  นาฏกรรมของชาว

ล้านนาในอดีตมีบทบาทเชื่อมโยงพิธีกรรมกับศาสนา ดังที่ปรากฏในหลักฐานต่าง ๆ เช่น  

สมัยพญาจ่าบ้าน (พ.ศ.2319) มีการประกาศวัตรปฏิบัติสำหรับพระสงฆ์  เรียกว่า “โอวาทานุ

สาสนี” เป็นประกาศมิให้พระสงฆ์เล่นดนตรี (สนั่น ธรรมธิ, 2550) ความว่า “…อันนึ่งไปนอกวัดอาราม

เทียวทางไปป่าไปดอยหื้อมีอิริยาอากัปอันเปนสมณะสารูป อย่าเอาเพสเปนตนครหัส เปนสรมณ์อย่า

เปนอิตถีธุตตะคือโถงด้วยผู้ยิง อักขธุตตะคือโถงด้วยเหล้า วิกาลโภชนาคือกินเข้าแลง อย่า

ประกอบด้วยนัจจคีต ตุริยภัณฑะ กล่าวคืออย่าฟ้อน ยิ่งซอ ดีด สี ตี เปล่า ปี่ขลุ่ย เพียะ พาทย์ 

พิณธร้อ ซึง อย่าน้ำตาลยังคลองทางหลวงเมื่อการมีไปเจาะบอกไฟ อย่าเฟ็ดผ้าตีอกฟ้อนรำโห่ร้องไป

ก่อนหน้าหมู่บอกไฟ อันนึ่งอย่ากะทำพาละวิวาทผิดถียงบุบตีด่ากันว่ามึงกูสูตด่ารอดพ่อแม่...” ภู (เดช 

แสนสา, 2556) หลังจากนั้นพบประกาศอีกครั้งในสมัยเจ้าหลวงช้างเผอืกธรรมลังกา เจ้าหลวงองค์ที่ 2 

ของเชียงใหม่ (พ.ศ. 2365) คณะสงฆ์เชียงใหม่ในยุคนั้นได้ออกคำสั่งเกี่ยวกับวัตรปฏิบัติว่า  “…อันหนึ่ง

เล้าหื้อได้หัดสอนกันนุ่งผ้ากะดอง ผ้าหื้อดีหื้องามคาดกำพลแอว ใส่อังสะชุตน และทังภิกษุและสามเณร 

อย่าได้ป๋วยตน ป๋วยตัวไปบ้าน ไปเรือนเมื่อชุ้ด เวลากาละเมื่อค่ำเมื่อคืน  และดีดเพียะ ตีกลองซะ 

กลองหน้าเดียว เป่าปี่ ยิ้งซอคาดหัว เฟดม่ำ ป่ำขา โห่ร้องและเหยาะหยอก แม่ร้างนางสาว แอ่วป่า 

ล่าดง อยู่ประตู และท่าน้ำ กระทำเซาะป่าหากินและกินเหล้า กินข้าวแลง เหน็บดอกไม้ แลทือท่อต้าง 

จานหู ถือมีดปลายเหลี้ยม และพร้าแวง และต้นปูน อุบ แอบ สุลุง และซองพลู เงินคำ และนุ่งผ้าดำ    

ผา้แดง แต่งตัว เป็นดั่งคนคระหัส...” (อดุลสีลกิตติ,์ พระคร,ู 2550) 

ต่อมาในสมัยของพระเจ้ากาวิโลรสสุริยวงศ์ เจ้าหลวงเชียงใหม่ระหว่าง พ.ศ. 2399-2413 

พระองค์เป็นเจ้าหลวงที่มีความเด็ดขาดในการปกครอง หากมีการตัดสินคดีใด ๆ แล้วท่านกล่าวว่า  

“อ้าว” จำเลยนั้นจะต้องถูกนำไปประหารชีวิตทันที พระองค์จึงเป็นที่รู้จักกันอย่างกว้างขวางในอีก     

ชื่อหนึ่งคือ “เจ้าชีวิตอ้าว” ซึ่งปรากฏว่าในยุคสมัยของพระองค์มีการห้ามไม่ให้ชายหนุ่มเข้ามาชวน

พระสงฆ์เล่นดนตรีในวัด เพื่อให้พระสงฆ์เป็นที่เจริญศรัทธาปสาทะแก่พุทธศาสนิกชน และเป็นไปตาม

ธรรมวินัยใน พ.ศ.2400 ทรงออกราชบัญญัติความว่า 



22 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

“…ประการ 1 จุ่งหื้อแก่บ้านนายนักการ อันเป็นคามโภชกะนั้น หื้อได้พร้อมกันห้ามลูกหลาน  

อันเป็นบ่าวนั้น อย่าหื้อได้มาแอ่วหาทุพระฝูงหนุ่มฝูงกำ มาฟู่จาด้วยคลองอิตถีมายา ชักชวนทุพระ      

ไปแอ่วเล่น เมื่อวัน เมื่อคืน อย่าได้ดีดีเพียะ เป่าปี่ สีสะล้อ จ๊อยซอ เล่นแพนเล่นละคุย สมคบกันด้วย

ทุพระฝูงหนุ่มกำ เยื่องนี้ย่อมหื้อหม่นเล้าเส้าหมอง ในศาสนา เหตุว่าครูบาอาจารย์สั่งสอนหื้อดีแล้ว    

คนพ้อยมาเทเสีย อันนีก้็เป็นโทษด้วยชาวบ้านแล...” (อดุลสีลกิตติ์, พระคร,ู 2550) 

จากตัวอย่างการประกาศห้ามพระสงฆ์เล่นดนตรีข้างต้นนั้น สะท้อนความเจริญในด้านดนตรี  

ซึ่งมีพัฒนาการมาโดยตลอด มีหลากหลาย และมีบทบาทหน้าที่ที่ต่างกัน โดยเฉพาะความบันเทิง เช่น 

พิณเปี๊ยะ ปี่ ขลุ่ย สะล้อ ซึง ถึงแม้จะมีสภาวะสงครามและตกเป็นรัฐบรรณาการของพม่ายาวนานกว่า 

200 ปี นั้น ก็ไม่ได้ทำให้วัฒนธรรมดนตรีล้านนาที่มีมาแต่เดิมนั้นสูญหายไป แต่มีกระบวนการ          

รับวัฒนธรรมและปรับใช้ตามสภาพของสังคม พุทธศาสนาที่ประชาชนล้านนาไทยนับถือนี ้ก่อเกิดศลิปะ

เกือบทุกสาขาตามที่ได้ค้นคว้าศกึษามาในแง่ต่าง ๆ หลายด้าน เช่น 

 - สถาปัตยกรรม มีโบสถ์ วิหาร กำแพง พระเจดีย์ ซึ่งแสดงให้เห็นเค้าศิลปะดั้งเดิม เช่น เจดีย์

ทรงลังกา ที่วัดอุโมงค์เถรจันทร์ สวนพุทธธรรม เจดีย์ทรงพุทธคยา ที่วัดเจดีย์เจ็ดยอด เป็นต้น 

 - จิตรกรรม มีภาพจิตรกรรมในผนังโบสถ์หลายแห่ง เช่น ในวิหารวัดภูมินทร์ จังหวัดน่าน     

ภาพสังข์ทองและพระเวสสันดร บนผนังวหิารลายคำวัดพระสิงห์ อำเภอเมือง จังหวัดเชยีงใหม่ 

 - ประติมากรรม ภาพปั้น การแกะสลัก การทำพระพุทธรูป มีการทำกันติดต่อสืบเนื่องกัน

หลายยุคหลายสมัย โดยเฉพาะพระพุทธรูป มีทวารวดี-หริภุญชัย เชียงแสน ล้านนาไทย เชียงแสน-

สุโขทัย เป็นต้น 

 - วรรณกรรมมีหนังสือต่าง ๆ ที่เป็นคัมภีร์พื้นเมืองของล้านนาไทยที่กล่าวถึงความเจริญของ

ศลิปะ โดยเฉพาะมหาชาติกัณฑ์มัทรี กวีได้สอดแทรกศิลปะด้านสถาปัตยกรรมไว้เป็นอันมากและคัมภรี์

อื่นก็กล่าวถึงงานศลิปะอยู่ไม่นอ้ย 

- ดนตรี การละเล่น การฟ้อนรำ ศิลปะของล้านนาไทยมีมากมายที่เอื้อต่อศาสนา เช่น เครื่อง

แห่ดนตร ีกลองปุ่มผิ้ง หรอื กลองเต่งเถิง้ เครื่องประโคมของมอญโบราณ ที่ล้านนาไทยนำมาเป็นเครื่อง

แห่ของตนเองในยุคต่อมาจนกระทั่งปัจจุบัน กลองแอวหรือกลองตึ่งโนง ใช้แห่ประโคมในคราว            

มีงานฉลอง ใช้เป็นดนตรปีระกอบการร่ายรำฟ้อนเทียน ซึ่งเป็นการฟ้อนเพื่อเป็นพุทธบูชาตามทัศนะของ

ชาวล้านนาไทย 

จากศิลปะดังกล่าวทำให้เห็นถึงความเชื่อมโยงความสัมพันธ์ระหว่างนาฏกรรม ดนตรี             

กับพุทธศาสนา โดยนำมาเป็นส่วนหนึ่งในพิธีกรรมทางศาสนา อาจแบ่งเป็นระดับความสำคัญ ดังนี้ 



23 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

นาฏกรรมเป็นเครื่องมือหลักโดยตรง ได้แก่ ทำนองสวด และทำนองเทศน์ต่าง ๆ หรือ กลอง

บูชาทำนองต่าง ๆ ตีเพื่อเป็นพุทธบูชาในโอกาสต่าง ๆ  อีกทั้งในนาฏกรรมที่เป็นส่วนประกอบ จะเป็น

พิธีกรรมหลักจะเป็นเรื่องอื่น แต่มีนาฏกรรมเข้ามาเพื่อทำให้งานสมบูรณ์ยิ่งขึ้น ได้แก่ ประเพณีที่

เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา เช่น งานปอยหลวงงานฉลองพัดยศ งานไหว้พระธาตุ งานสรงน้ำพระธาตุ 

หรอืวันสำคัญทางศาสนาต่าง ๆ เช่น วันวิสาขบูชา วันมาฆบูชา วันอาสาฬหบูชา วันออกพรรษา 

นอกจากนี้ยังมีความบันเทิง (มหรสพเพื่อความสุนทรียะ) เช่น ฟ้อนล่องน่าน แข่งเรอื หรอือะไร

ก็ได้ที่เล่นเพื่อความบันเทิง อาจเกี่ยวข้องกับความเชื่อศาสนาโดยตรงหรือไม่ก็ใช้โอกาสของความเชื่อ

หรือศาสนามาเพื่อการจัดนาฏกรรมเพื่อความบันเทิง ศิลปะการแสดงพื้นเมืองล้านนามีที่มาจากการ 

นับถือผีและพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อศึกษาตามการเดินทางของศิลปะการแสดงด้าน

ดนตรี ที่รับอิทธิพลมาจากอินเดียโดยผ่านมอญที่นับเอาพระพุทธศาสนาแล้วแผ่อิทธิพลมายังล้านนา

ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 16 – 17 ดังนั้นศิลปะการแสดงจึงมีหน้าที่ในการถวายเป็นพุทธบูชา และแสดง

เพื่อการสังเวยบูชาแก่ผีที่คนล้านนานับถือ โดยมีรูปแบบการแสดงที่แตกต่างกัน ตามหน้าที่             

ของศิลปะการแสดงต่าง ๆ เหล่านั้น ศิลปะการแสดงพื้นเมืองล้านนา แบ่งตามรูปแบบการแสดง ได้แก่  

วงปี่พาทย์ วงสะล้อ ซึง การขับขาน การฟ้อน และการละเล่นพื้นเมอืงลา้นนา 

1. วงปี่พาทย์ล้านนา หรอืเรียกว่าวงป้าดฆ้อง 

เป็นเครื่องดนตรีพื้นเมอืงลา้นนาที่รับอิทธิพลศลิปะการแสดงของพม่าและศลิปะการแสดง 

ของไทย คำว่า ป้าดฆ้อง หมายถึง เครื่องดนตรีฆ้องวง เมื่อประกอบกันเป็นวงดนตรีจึงมีเครื่ องดนตรี

ชนิดอื่นเข้ามาประสมวงเพื่อให้เกิดความไพเราะแต่ยังคงเสียงของฆ้องวงหรือ 8 กลองเป็นเครื่องดนตรี

หลัก เครื่องดนตรีประกอบวงป้าดฆ้อง ได้แก่ กลองเต่งถิ้ง เป็นกลองสองหน้าขนาดใหญ่เมื่อบรรเลง

แล้วจะใหเ้สียงทุ้ม ฉาบ ใช้ในการผสมวงให้เสียงแหลมทำมาจากทองเหลือง ปี่แน เป็นเครื่องดนตรีชนิด

เป่าที่ผสมอยู่ในวงป้าดฆ้อง และหน้าคล้ายกับปี่แต่มีลักษณะยาวให้เสียงแหลมเสียงกลางและเสียงเบส 

ในช่วงปี 2480 วงปากองได้นำเอาเครื่องดนตรมีาจากกรุงเทพฯ คือระนาดเอกและระนาดทุ้มมาผสมกับ

วงป้าดฆ้อง จึงทำให้วงปี่พาทย์ล้านนามีลักษณะคล้ายคลึงกับวงปี่พาทย์ของภาคกลาง การใช้เครื่อง

ดนตรีป้าดฆ้องสามารถบรรเลงได้ในงานมงคลและงานอวมงคล ในส่วนของการบรรเลงวงป้าดฆ้อง    

ในงานมงคล นิยมบรรเลงในงานปอยหลวงงานตานก๋วยสลาก งานทั้ง 2 ประเภทนั้นเป็นงานที่จัดขึ้น    

ในวัดช่วงประเพณีที่สำคัญของชุมชน เครื่องดนตรีนี้ใช้ในการบรรเลงต้อนรับเครื่องครัวตามหรือเครื่อง

ไทยทานที่มาจากวัดอื่นหลังจากนั้นใช้ในการบรรเลงประกอบการแสดง ได้แก่ การฟ้อนสาวไหม      

การฟ้อนเล็บ การฟ้อนดาบ การฟ้อนเจงิ และการฟ้อนประเภทอื่น ๆ ของล้านนา 

 



24 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

2. วงสะล้อซึง 

วงสะล้อซึงเป็นวงที่ประกอบด้วย เครื่องดนตรีประเภทเครื่องสาย เครื่องดนตรีประเภทนี้   

ใช้สำหรับเป็นมหรสพและเป็นเครื่องดนตรีประจำท้องถิ่น มีความเกี่ยวข้องกับการจีบสาว การบรรเลง

เพื่อคลายเหงาในงานศพ และบรรเลงสำหรับการฟ้อนในงานปอยหลวง และงานประเพณีต่าง ๆ ของ

ล้านนาวงสะล้อซึงมีความสำคัญใน 2 บทบาท คือ บทบาทแรกในการแอ่วสาวหรือจีบสาวของหนุ่มสาว

ในสมัยโบราณ เมื่อชายหนุ่มรวมตัวกันจำนวน 4 ถึง 6 คน เพื่อที่จะไปจีบสาวก็จะนำเครื่องดนตรี                  

ที่เรียกว่าสะล้อซึงขลุ่ย ประกอบการเดินในระหว่างทางที่ไปจีบสาว และบทบาทที่สองเล่นเครื่องดนตรี

เพื่อผ่อนคลายความเหงาสร้างความบันเทิงให้กับเจ้าภาพผู้ที่จัดงานศพ เครื่องดนตรีดังกล่าว จะมี

หน้าที่บรรเลงในยามกลางคืนให้กับเจ้าภาพผู้จัดงานและคนที่มาร่วมในงานศพ เครื่องดนตรีที่ใช้

ประกอบการแสดงในงานประเพณีทางด้านพระพุทธศาสนาของล้านนา เช่น งานปอยหลวง           

งานตานก๋วยสลาก งานทำบุญขึ้นบ้านใหม่ เครื่องดนตรีประเภทนี้จะให้ความบันเทิงแก่เจา้ภาพผู้จัดงาน

และผูม้าร่วมงาน 

3. การขับขาน 

ซอ เป็นศิลปะการแสดงประเภทวรรณกรรม ร้องโต้ตอบระหว่างนักแสดงชายและหญิง                                              

ด้วยปฏิภาณไหวพริบ โดยมีเครื่องดนตรีเป็นเครื่องประกอบจังหวะแบ่งการซอเป็น 2 ประเภท ได้แก่    

1) ซอสะล้อ การขับซอแบบล้านนาตะวันออกโดยมากพบในกลุ่มจังหวัดน่าน แพร่ พะเยาและเชียงราย 

การขับซอประเภทนี้มีจุดศูนย์กลางอยู่ที่จังหวัดน่าน  ซึ่งเรียกการขับซอนี้ว่าการขับซอล่องน่าน         

การขับซอล่องน่านเป็นการขับที่ประกอบกับเครื่องดนตรีที่เรียกว่าสะล้อเป็นจึงเรียกวงประเภทนี้ว่า   

“วงสะลอ้ซอ” 2) ซอปี่ เป็นการบรรเลงเพลงซอที่ใชป้ระกอบการเทศนาธรรมในภาคเหนือสมัยโบราณ  

4. การละเล่นพื้นเมอืงลา้นนา  

การละเล่นที่เกิดจากการสู้รบในอดีต ได้แก่ กลองล้านนา ฟ้อนดาบฟ้อนเจงิ ส่วนมากเป็น 

ศิลปะการแสดงของผู้ชายที่ไม่สามารถจัดประเภทให้อยู่ในกลุ่มการแสดงอื่น ๆ ของล้านนา คือกลอง  

ปู่จา กลองมองเซิง กลองก้นยาว กลองซิ่งมอง กลองสะบัดชัย กลองตึ่งโนง เป็นต้น การละเล่นกลอง

ประเภทนี้มีเค้าโครงมาจากการต่อสู้ของผู้ชายในสมัยก่อน ที่ต่อสู้ด้วยหอกดาบในสนามรบ ต่อมาเมื่อ

หมดยุคการสู้รบด้วยอาวุธโบราณ การละเล่นประเภทนี้จึงซบเซาลง แต่ถูกนำมาส่งเสริมให้มีบทบาท

ทางด้านพระพุทธศาสนา เช่น ใช้ตีในวันพระ วันก่อนวันพระ ตีในช่วงพระเทศน์ธรรม เพื่อสั่งสอน

พุทธศาสนิกชน อีกทั้งเป็นการประโคมเพื่อบอกเหตุการณ์ต่าง ๆ ของหมู่บ้าน แต่ปัจจุ บันศิลปะ       

การตกีลองถูกนำมาประกอบการฟ้อนและนาฏศิลป์ล้านนาอีกหลากหลายชุดการแสดง 



25 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

นอกจากนี้ผลการศึกษายังปรากฏให้เห็นอีกว่า ดินแดนล้านนาของประเทศไทยได้ปรากฏ

ความสัมพันธ์ระหว่างนาฏกรรมกับพระพุทธศาสนาในล้านนาอยู่อย่างมากมายโดยผ่านผลงาน       

ด้านศลิปกรรม จติรกรรม วรรณกรรม และนาฏกรรม ซึ่งสามารถอธิบายได้ดังนี้  

1. จังหวัดเชียงใหม่  

1.1 เตียวขึ้นดอย ประเพณีเตียวขึ้นดอย จะจัดเป็นประจำทุกปี ก่อนหน้าวันวิสาขบูชา 1 คืน  

ในงานจะมีขบวนแห่น้ำสำหรับสรงพระธาตุ โดยมีพระสงฆ์ สามเณร และพุทธศาสนิกชนจากชุมชน  

ต่าง ๆ รวมถึงนักท่องเที่ยวจากต่างถิ่นมาร่วมกันเดินเท้าขึ้นดอยสุเทพเป็นระยะทางกว่า 11 กิโลเมตร 

เพื่อไปกราบสักการะพระบรมธาตุ ตลอดเส้นทางเดินจะมีขบวนแห่ การละเล่น มหรสพตลอดเส้นทาง 

1.2 ขบวนแห่พระพุทธสิหิงค์  หนึ่งในกิจกรรมของปี๋ใหม่เมือง (สงกรานต์เชียงใหม่) คือ           

ทุกวันที่  13 เมษายน จะมีการอัญเชิญพระพุทธสิหิงค์พร้อมรถบุษบกเคลื่อนไปยังประตูท่าแพ                              

พร้อมอัญเชิญพระพุทธรูปสำคัญจากหัววัดต่าง ๆ กว่า 60 วัด เข้าร่วมขบวน ทั้งพระพุทธสิหงิค์ จากวัด

พระสิงห์วรมหาวิหาร พระเสตังคมณี หรือพระแก้วขาว พระเจ้าฝนแสนห่า ที่มีความเชื่อกันว่าจะทำให้    

ฝนฟ้าตกต้องตามฤดูกาลร่วมในขบวน เพื่อให้ประชาชนและนักท่องเที่ยวได้ร่วมสรงน้ำ เพื่อความเป็น

สิรมิงคล โดยจะไปสิน้สุดที่วัดพระสิงห์วรมหาวิหาร 

2. จังหวัดลำพูน  

2.1 งานสรงน้ำพระธาตุหริภุญชัย กำหนดให้มีพิธีอัญเชิญน้ำสรงพระราชทานและน้ำทิพย์

จากดอยขะม้อแห่ไปยังวัดพระธาตุหริภุญชัย มีพธิีฉลองสมโภช ขบวนแห่ การประกวดศลิปวัฒนธรรมต่าง ๆ  

3. จังหวัดลำปาง  

3.1 แห่สลุงหลวง (ประเพณีสลุงหลวง กลองใหญ่ ปีใหม่เมือง) เป็นการนำน้ำจากแหล่งน้ำ

สำคัญไปสรงพระเจ้าแก้วมรกตดอนเต้า วัดพระธาตุลำปางหลวง ที่อัญเชิญมาให้ประชาชนได้ร่วมกัน

สรงน้ำในช่วงวันสงกรานต์ มีการประกวดเทพบุตร เพื่อทำหน้าที่ประคองสลุงในขบวน มีดนตรี          

เครื่องสักการะ มหรสพสมโภชต่าง ๆ      

4. จังหวัดเชียงราย  

4.1  แห่พระแวดเวียงการอัญเชิญพระพุทธรูปคู่บ้านคู่เมืองเชียงราย ซึ่งมีพื้นฐานความคิด

มาจากตำนานพระเจ้าเลียบโลก ด้วยมีจุดมุ่งหมายให้ประชาชนได้มีโอกาสสักการะบูชาพระพุทธรูป ซึ่ง

ประดิษฐานอยู่ตามวัดวาอารามต่าง ๆ ในตัวเมืองเชียงราย  เพื่อเป็นสิริมงคลแก่ชีวิตในวาระของการ   

ส่งท้ายปีเก่าต้อนรับปีใหม่  โดยการอัญเชิญมาประดิษฐานบนบุษบกที่ได้สร้างขึ้นโดยช่างศิลปิน           

ที่มีชื่อเสียงของจังหวัดเชียงราย จัดตั้งเป็นขบวนอัญเชิญไปรอบเมืองเชียงรายให้พุทธศาสนิกชนได้มี

โอกาสกราบไหว้สักการบูชาด้วย ข้าวตอก ดอกไม้ เป็นการเริ่มต้นปีใหม่ที่เป็นสิรมิงคล 



26 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

4.2 ประเพณีนมัสการและสรงน้ำพระธาตุดอยตุง เป็นงานสมโภช ณ วัดพระดอยตุง จัดขึ้น

ประมาณเดือนมีนาคม หรือเดือน 6 ล้านนาของทุกปี โดยมีมหรสพ และขบวนแห่ ประกอบด้วยขบวน

เครื่องสักการะ อัญเชิญน้ำทิพย์ศักดิ์สิทธิ์  

5. จังหวัดพะเยา  

5.1 เวียนเทียนกลางน้ำ เป็นงานที่จัดขึ้นในวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา ปีละ 3 วัน ได้แก่ 

วันมาฆบูชา วันวิสาขบูชา และวันอาสาฬหบูชา ในลักษณะเดียวกันกับการเวียนเทียนรอบอุโบสถที่วัด 

ในวันสำคัญเหล่านี้ แต่ที่กว๊านพะเยาได้จัดพิธีเวียนเทียนกลางน้ำที่วัดติโลกอาราม ท่าเรือกว๊านพะเยา  

พิธีเริ่มตน้ประมาณ 6 โมงเย็น มีการแสดงต่าง ๆ และขบวนสักการะหลวงพ่อศลิากลางกว๊านพะเยา 

6. จังหวัดแพร ่ 

6.1 ประเพณีไหว้พระธาตุช่อแฮ เป็นงานสมโภช ณ วัดพระช่อแฮ จัดขึ้นประมาณเดือน

มีนาคม หรือเดือน 6 ล้านนาของทุกปี โดยมีมหรสพและขบวนแห่เครื่องสักการะเพื่อบูชาองค์พระธาตุ

อย่างยิ่งใหญ่ตระการตา ประกอบด้วย ขบวนช้างเจ้าหลวงเมอืงแพร่ ขบวนแห่ตุงหลวง และขบวนเครื่อง

สักการะ ขบวนแห่ผ้าแพรห่มองค์พระธาตุประจำวันเกิด และการแสดงพระธรรมเทศนามหาชาติ     

มหาเวสสันดรชาดก การแสดงศลิปวัฒนธรรมและมหรสพอื่น ๆ การแข่งขันตีกลองปูจา  

7. จังหวัดน่าน  

7.1 งานสมโภช ณ วัดพระธาตุแช่แห้ง จัดขึ้นประมาณเดือนมีนาคม หรือ เดือน 6 ล้านนา

ของทุกปี โดยมีมหรสพ และขบวนแห่ประกอบด้วยขบวนเครื่องสักการะ 

8. จังหวัดแม่ฮ่องสอน  

8.1 ประเพณีปอยส่างลอง เป็นการบรรพชาสามเณรหมู่ตามความเชื่อดั้งเดิมของชาวไต

(ไทยใหญ่) ในจังหวัดแม่ฮ่องสอน ซึ่งจัดงานเป็นประจำทุกปีเป็นงานประเพณีที่แสดงถึงความศรัทธา  

อันแรงกล้าในพระพุทธศาสนาของชุมชนท้องถิ่น ตลอดจนการสืบทอดประเพณีจากรุ่นสู่รุ่นเพื่อสืบสาน

และอนุรักษ์ประเพณีอันดีงาม โดยเฉพาะขบวนแห่ส่างลอง (แห่ครัวหลู่) มีความสวยงามตามแบบ

ประเพณีโบราณของชาวไตอย่างแท้จริง รวมถึงพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา ทำให้ประเพณีนี้        

ได้รับความสนใจจากนักท่องเที่ยว 

นอกจากนี้ นาฏกรรมที่สร้างสรรค์ขึ้นใหม่ในสถาบันการศึกษา เป็นผลงานที่สร้างสรรค์ของ

อาจารย์ นิสิต นักศึกษา ในสถาบันการศึกษาในระดับอุดมศึกษา เพื่อใช้เป็นส่วนหนึ่งของทำนุบำรุง

ศิลปวัฒนธรรมกับภูมิปัญญาท้องถิ่น ตลอดจนกิจกรรมเสริมหลักสูตรของการศึกษาในระดับต่าง ๆ 

ของหน่วยงานการศกึษาทางภาคเหนือของประเทศไทย ได้แก่ 

1. วิทยาลัยนาฏศิลปเชียงใหม่ สถาบันบัณฑิตพัฒนศลิป์ มี 2 รูปแบบ คอื 



27 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

1.1 แบบชุดการแสดง เช่น ฟ้อนผางประทีป เป็นการฟ้อนเพื่อบูชาองค์สัมมาสัมพุทธเจ้า

โดยมือทั้ง 2 จะถือฝางประทีป หรือผางผะติ๊บ หรือฟ้อนสวยดอก สื่อถึงความงามของสตรีที่กำลัง

เดินทางไปสักการบูชาพระสัมมาสัมมาพุทธเจา้ในวัดด้วยอาการสำรวมและงามในจริตประเพณีล้านนา 

1.2  แบบละคร เป็นการแสดงละครประจำปี  โดยนำวรรณกรรมพื้นบ้านล้านนา                                                                                                                                                     

มาเรียบเรียงจากบทค่าวซอของเก่า จัดทำบทและเพลงขึ้นใหม่ เช่น เรื่อง เจ้าสุวัตต์ นางบัวคำ            

ปี 2554 เรื่อง หงส์ผาคำ ปี 2555 เรื่อง บัวระวงศ์หงส์อามาต ปี พ.ศ. 2556 

2. มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ มี 3 รูปแบบ ได้แก่ แบบประเพณี แบบชุดการแสดง แบบละคร                                                      

จาก 3 หน่วยงาน ประกอบด้วย ชมรมพื้นบ้านล้านนา คณะวิจิตรศิลป์  และสโมสรนักศึกษา 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม ่

2.1  แบบประเพณี คือ ประเพณีนำนักศึกษาใหม่นมัสการพระธาตุดอยสุเทพ (รับน้อง       

ขึน้ดอย) เป็นกิจกรรมรับน้องของนักศึกษามหาวิทยาลัยเชียงใหม่ นำนักศึกษาไปนมัสการพระธาตุดอย    

สุเทพ โดยให้นักศึกษาแต่ละคณะจัดเป็นขบวน มีการแสดง หรือเครื่องประกอบการสักการะ แต่งกาย

ด้วยชุดประจำคณะหรอืชุดพืน้เมืองแตกต่างกันไปแต่ละคณะ 

2.2  แบบชุดการแสดง ได้แก่ ฟ้อนหริภุญชัย  ผลงานสร้างสรรค์ของอาจารย์ดิ เรกชัย                  

มหัทธนศิลป์ เมื่อปี  พ.ศ. 2527 เพื่อบูชาพระธาตุหริภุญชัย จังหวัดลำพูน  ฟ้อนเทวดา ผลงาน

สร้างสรรค์ของอาจารย์วิถี พานิชพันธ์ เมื่อปี พ.ศ. 2526 ปรากฏกายออกมาร่ายรำเพื่อแสดงความปิติ

ยินดีให้เกิดสวัสดิมงคล และฟ้อนสัตตภัณฑ์  ผลงานสร้างสรรค์ของผู้ช่วยศาสตราจารย์มาณพ                                                                

มานะแซม เมื่อปี พ.ศ. 2530 เชงิเทียนของชาวล้านนาตามคติจักรวาลวิทยา 

2.3  แบบละคร เป็นลักษณะละครฟ้อนล้านนา มีด้วยกัน 3 เรื่อง คือ เจ้าก่ำก๋าดำ เป็น

ชาดกนอกนิบาต โดยนำภาพจิตรกรรมฝาผนังเวียงต้าม่อน อำเภอลอง จังหวัดแพร่ แสดงครั้งแรก       

ปี พ.ศ. 2530 เจ้าคัทธนกุมมาร เป็นชาดกนอกนิบาต โดยนำภาพจติรกรรมฝาผนังที่วัดภูมินทร์ จังหวัด

น่าน แสดงครั้งแรกปี พ.ศ. 2541 สุวัณณเกี๋ยงคำ เป็นชาดกนอกนิบาต ปรับมาจากเรื่องแสงเมือง    

หลงถ้ำ โดยนำภาพจิตรกรรมฝาผนังเวียงต้าม่อน อำเภอลอง จังหวัดแพร่ แสดงครัง้แรก ปี พ.ศ. 2544 

3. มหาวิทยาลัยพะเยา มี 2 รูปแบบ คอืแบบประเพณี และชุดการแสดงแบบประเพณีมีด้วยกัน

2 ประเพณี คือ 

3.1 แบบประเพณี ตานข้าวใหม่ใส่บาตรหลวง เป็นประเพณีจากคติความเชื่อของสังคม

เกษตรกรรม เมื่อเก็บเกี่ยวข้าวแล้วนำผลผลิตไปใส่ในหลองข้าวหรือยุ้งฉาง จะนำผลผลิตไปทำบุญก่อน  

โดยขบวนแห่ทางน้ำไปยังวัดศรีโคมคำ เพื่อนำข้าวถวายพระเจ้าตนหลวง ประกอบด้วยขบวนเรือ

เทพบุตร เทพธิดา ขบวนฟ้อนรำ ขบวนข้าวทิพย์ และขบวนประกอบต่าง ๆ ร่วม 20 ลำ อีกทั้งประเพณี



28 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

แห่ผ้าห่มพระธาตุเจ้าจอมทอง เมืองพะเยาเป็นประเพณีจากคติความเชื่อว่าการนำผ้าขึ้นถวายห่มคลุม

พระธาตุเจดีย์ เสมือนได้น้อมถวายผ้าไตรแด่พระพุทธเจ้า ประกอบด้วยขบวนช่างฟ้อน ขบวนเทพบุตร 

ขบวนผา้ห่มพระธาตุ ขบวนหมากสุ่ม ต้นเทียน เป็นต้น 

3.2 แบบชุดการแสดง เป็นผลงานสร้างสรรค์ทางศิลปะการแสดง โดยผลงานของอาจารย์  

นิสิตที่ได้สร้างสรรค์ผลงาน ที่ใช้คติความเชื่อจากศาสนามาสร้างสรรค์ในรูปแบบการแสดง ระยะเวลา 

5-7 นาที ได้แก่ ฟ้อนไหว้สาพญางำเมือง เป็นการแสดงเพื่อบวงสรวงพญางำเมืองกษัตริย์ผู้ปกครอง

เมืองภูกามยาว แสงประทีปแห่งศรัทธา เป็นการแสดงความศรัทธา ของประชาชนที่พร้อมใจกันมาเวียน

เทียนทางน้ำ เพื่อสัการะหลวงพ่อศิลา วัดติโลกอาราม กลางกว๊านพะเยาศรีบุษราคัม เป็นความเชื่อ

ปรากฏการณ์ดวงไฟลอยอยู่บนดอยบุษราคัม นำไปสู่ความเชื่อและความศรัทธาจนเกิดเป็นวัดอนาลโย

ทิพยาราม  

 

อภิปรายผลการวิจัย 

นาฏกรรมคือศิลปะการแสดง เป็นมรดกทางวัฒนธรรมของไทยที่มีความเจริญงอกงาม        

สืบทอดมาเป็นเวลายาวนาน และมีการพัฒนามาอย่างต่อเนื่องตามลำดับขั้นของยุคสมัย  โดยมีทั้ง

นาฏกรรมที่อยู่ในจารีตแบบแผน ยึดถือระเบียบการร่ายรำตามแบบอย่างการถ่ายทอดมาแต่โบราณ 

ตลอดจนนาฏกรรมที่เกิดขึ้นจากการสร้างสรรค์ใหม่จากแนวความคิดต่าง ๆ เพื่อให้สอดคล้องกับวิถี  

ในการดำรงชีวิต และบริบทของพื้นที่นั้น ๆ  เช่น แนวคิดด้านคติความเชื่อ ประเพณี ตำนานเรื่องเล่า 

หลักคำสอน หรือนิทาน ดังที่ มาณพ มานะแซม (2557) ได้กล่าวไว้ว่างานนาฏกรรมของชาวล้านนา  

ถือได้ว่าเป็นส่วนสะท้อนภาพความเปลี่ยนแปลงของสังคมได้เป็นอย่างดี เนื่องจากนาฏกรรม คือ 

วรรณกรรม จิตรกรรม ประติมากรรม ดุริยางคศิลป์ และนาฏยศิลป์ โดยแสดงออกทางด้านอารมณ์ 

ด้านศิลปะ ทัศนคติไปจนถึงการบ่งบอกถึงบุคลิกลักษณะและรสนิยมร่วมของชาวล้านนาที่มีต่อสังคม 

ในแต่ละยุคสมัย 

จากทฤษฎีคติชนสร้างสรรค์ ที่ผู้วิจัยนำมาใช้เป็นทฤษฎีหลักในการศึกษาในครั้งนี้ ซึ่งเป็น

ปรากฏการณ์ทางสังคมที่เป็นการนำคติชนในสังคมประเพณีมาปรับใช้ด้วยวัตถุประสงค์ใหม่ ๆ ในบริบท

สังคมเศรษฐกิจสร้างสรรค์ การท่องเที่ยว ปรากฏการณ์ “คติชนสร้างสรรค์” ในลักษณะใหม่ ๆ นี้      

เป็นผลจากการปรับใช้คติชนอันเป็นรากเหง้าทางวัฒนธรรมท้องถิ่นที่มีอยู่เดิม ผนวกกับวิธีคิดในการ

ผลิตซ้ำ ประยุกต์ ผสมผสานสร้างใหม่ หรือสร้างความหมายในบริบทใหม่ ทำให้คติชนที่สืบทอดมา    

ในสังคมประเพณีมีพลวัตที่ตอ้งอธิบายด้วยบริบทใหม่ในสังคมปัจจุบัน 



29 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

ดังจะเห็นได้จากประเพณีพิธีกรรมของ 8 จังหวัดภาคเหนือ  ได้นำคติความเชื่อทาง                                                                                                                                

พระพุทธศาสนา มานำเสนอในรูปแบบใหม่ เนื้อหาใหม่ วัตถุประสงค์ใหม่ เช่น จังหวัดพะเยา ได้จัด  

เวียนเทียนกลางน้ำ โดยจัดขึ้นในวันมาฆบูชา วันวิสาขบูชา และวันอาสาฬหบูชา ซึ่งได้เปลี่ยนรูปแบบ

จากการเวียนเทียนทางบกเป็นเวียนเทียนทางน้ำ ส่งเสริมให้มีการแสดงต่าง ๆ และขบวนสักการะหลวง

พ่อศิลากลางกว๊านพะเยา หรือจังหวัดลำปาง ได้จัดการแห่สลุงหลวงในวันสงกรานต์  ซึ่งโดยปกติ

ประชาชน ทั่วไปจะไปสรงน้ำพระพุทธรูปที่วัด ก็เปลี่ยนเนื้อหาเป็นการสร้างขันน้ำหรือสลุงใบใหญ่       

มีขบวนอัญเชิญมาให้ประชาชนได้ร่วมกันสรงน้ำพระเจ้าแก้วมรกตดอนเต้า ในช่วงวันสงกรานต์ มีการ

ประกวดเทพบุตรเพื่อทำหน้าที่ประคองสลุงในขบวนมีดนตรี เครื่องสักการะ มหรสพสมโภชต่าง ๆ 

นอกจากนี้ ทำให้เกิดการสร้างสรรค์ขึ้นใหม่ในสถาบันการศึกษาเป็นผลงานที่สร้างสรรค์ของอาจารย์ 

นิสิต นักศึกษาในสถาบันการศึกษาในระดับอุดมศึกษา เพื่ อใช้เป็นส่วนหนึ่ งของทำนุบำรุง

ศิลปวัฒนธรรมกับภูมิปัญญาท้องถิ่น ตลอดจนกิจกรรมเสริมหลักสูตรของการศึกษาในระดับต่าง ๆ 

ของหน่วยงานการศึกษาทางภาคเหนือของประเทศไทย เช่น ประเพณีตานข้าวใหม่ใส่บาตรหลวง      

ของมหาวิทยาลัยพะเยา เป็นประเพณีจากคติความเชื่อของสังคมเกษตรกรรม เมื่อเก็บเกี่ยวข้าวแล้วนำ

ผลผลิตไปใส่ในยุ้งฉาง จะนำผลผลิตไปทำบุญก่อน โดยขบวนแห่ทางน้ำไปยังวัดศรีโคมคำ เพื่อนำข้าว

ถวายพระเจ้าตนหลวง ประกอบด้วยขบวนเรือเทพบุตร เทพธิดา ขบวนฟ้อนรำ ขบวนข้าวทิพย์        

และขบวนประกอบต่าง ๆ การแสดงฟ้อนผางประทีป ของวิทยาลัยนาฏศิลปเชียงใหม่ เพื่อบูชา        

องค์สัมมาสัมพุทธเจ้า หรือละครฟ้อนล้านนา เรื่อง เจ้าก่ำก๋าดำ ของมหาวิทยาลัยเชียงใหม่ เป็นชาดก

นอกนิบาต โดยนำภาพจิตรกรรมฝาผนังเวียงต้าม่อน อำเภอลอง จังหวัดแพร่ 

ในความผูกพันระหว่างนาฏกรรมกับพระพุทธศาสนาในสังคมล้านนานั้นได้มีมาอย่างยาวนาน 

และกลายเป็นเป้าหมายของปรัชญาการดำเนินชีวิตของผู้คนในทุกระดับช้ัน ไม่ว่าจะเป็นผลงาน       

ด้านพิธีกรรม วัฒนธรรม หรือประเพณีต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง ต่างดำเนินไปควบคู่ไปกับความศรัทธาและ

ความเชื่อมั่นในหนทางแห่งพระพุทธศาสนา ซึ่งทั้งนี้ก็เพื่อส่งเสริมความเป็นสิริมงคล หรือความ

ศักดิ์สิทธิ์อันเป็นขวัญกำลังใจให้กับชุมชนและสังคมได้อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข  และสำหรับงาน

ประเพณีหรือพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาล้านนาก็มักจะมีหลากหลายโอกาสทั้งในช่วงแห่งการ    

เฉลิมฉลอง และความโศกเศร้า ปรากฏอยู่ใน 3 วงจร ได้แก่ วงจรชีวติ วงจรศาสนาและความเชื่อ วงจร

อาชีพการเกษตร 

 

 

 



30 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

สรุปผลการวิจัย 

วัฒนธรรมล้านนาในอดีต วัดเปรียบเสมือนศูนย์รวมจิตใจของผู้คน มีบทบาทสำคัญภายใต้

องค์ประกอบ และโครงสร้างของสังคม ประกอบไปด้วยบทบาทหน้าที่ทั้งด้านกายภาพ และบทบาท

หน้าที่ เชิงสัญลักษณ์ เป็นศิลปะที่ ได้รับอิทธิพลมาจากต่างประเทศ ผ่านช่องทางการนับถือ

พระพุทธศาสนา และการนับถือผี ซึ่งเกิดจากการสร้างพิธีกรรม ประเพณี ระหว่างพุทธ ผี และมนุษย์

ให้เชื่อมโยงกัน ก่อเกิดศลิปะเกือบทุกสาขาได้แก่ วรรณกรรม จิตรกรรม ประติมากรรม สถาปัตยกรรม      

ดุริยางคศลิป์และนาฏยศิลป์  

นาฏกรรมมีความสำคัญต่อสังคมใน 3 ลักษณะ ตามบทบาทและลักษณะของนาฏกรรม ดังนี้  

วงจรความเป็นชีวิต ได้แก่ การเกิด การแก่ การเจ็บ การตาย ซึ่งเกิดขึ้นกับทุกบุคคล เริ่มจากการเกิด 

เมื่อมนุษย์เกิด การครบรอบวันคล้ายวันเกิด การครบรอบวันคล้ายวันเกิดตามรอบนักษัตรจะมีพิธี

กรรมการสู่ขวัญ เมื่อเป็นชาย อายุได้ 20 ปีบริบูรณ์ จะออกบวช ในการบวชจะมีการเฉลิมฉลอง       

จัดขบวน จำลองการออกมหาภิเนษกรมณ์ขององค์สมเด็จสัมมาสัมพุทธเจ้า เมื่อเติบใหญ่เข้าสู่การมี

คู่ครองก็จะมีการสู่ขอ แต่งงาน ก็จะมีการเรียกขวัญ สู่ขวัญ มีขบวนขันหมาก การฟ้อนรำต่าง ๆ เมื่อ  

เข้าสู่วัยชราร่างกายก็จะเสื่อมตามสภาพ มนุษย์ทุกคนก็จะเกิดการเจ็บไข้ ก็จะมีการสืบชะตา การลงผี 

ฟ้อนผีมดผีเม็งต่าง ๆ เพื่อให้สิ่งศักดิ์สิทธิ์ และบรรพบุรุษคุ้มครองให้หายจากโรคภัย และเมื่อสิ้นอายุไข

มนุษย์ก็จะเข้าสู่ความตาย จะมีการแสดงเพื่อเป็นเกียรติแก่ผู้วายชน ได้แก่  การแสดงหน้าศพหลังจาก

การสวดพระอภิธรรม หรอืการแสดงก่อนการประชุมเพลิง ที่เรยีกกันว่า การแสดงหน้าไฟ  

วงจรศาสนาและความเชื่อ เป็นความเชื่อมโยงความสัมพันธ์ระหว่างนาฏกรรม ดนตรีกับ     

พุทธศาสนา โดยนำมาเป็นส่วนหนึ่งในพิธีกรรมทางศาสนา สามารถแบ่งเป็นระดับความสำคัญได้เป็น  

2 รูปแบบ คือ นาฏกรรมเป็นเครื่องมือหลักโดยตรง ได้แก่ ทำนองสวด และทำนองเทศน์ต่าง ๆ หรือ 

กลองบูชาทำนองต่าง ๆ ตีเพื่อเป็นพุทธบูชาในโอกาสต่าง ๆ และนาฏกรรมเป็นส่วนประกอบจะเป็น

พิธีกรรมหลักจะเป็นเรื่องอื่น แต่มีนาฏกรรมเข้ามาเพื่อทำให้งานสมบูรณ์ยิ่งขึ้น ได้แก่ ประเพณี          

ที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา เช่น งานปอยหลวงงานฉลองพัดยศ งานไหว้พระธาตุ งานสรงน้ำ      

พระธาตุ  หรือวันสำคัญทางศาสนาต่าง ๆ เช่น วันวิสาขบูชา วันมาฆบูชา วันอาสาฬหบูชา               

วันออกพรรษา 

นอกจากนี้ยังมีความบันเทิง อาจเกี่ยวข้องกับความเชื่อ ศาสนาโดยตรงหรือไม่ก็ใช้โอกาส     

ของความเชื่อหรือศาสนามา เพื่อการจัดนาฏกรรมเพื่อความบันเทิงแต่ละจังหวัดในล้านนา ก็ได้มีการ

พัฒนาพระพุทธศาสนาอยู่ตลอด จนส่งผลให้ประเพณีในล้านนามีการพัฒนาสร้างสรรค์ขึ้นใหม่ออกมา



31 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

ในรูปแบบประเพณีการแสดงเป็นชุดและละครในส่วนของสถาบันการศกึษา เพื่อใช้เป็นส่วนหนึ่งของการ

ทำนุบำรุงศิลปวัฒนธรรมและเป็นส่วนหนึ่งของการศกึษา 

 

ข้อเสนอแนะ 

 1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 

 ปฏิสัมพันธ์นาฏกรรมกับพระพุทธศาสนาในล้านนา เป็นเรื่องการสื่อสารจากกลุ่มคนผู้ธำรง

ศาสนาไปยังผู้ศรัทธาหรือสาวก โดมมีวัตถุประสงค์หลัก คือพิธีกรรม เผยแพร่ศาสนา ความบันเทิง   

ซึ่งเป็นความสัมพันธ์ระหว่างชุมชน วัด สถานศกึษา จึงทำให้เข้าใจหลักในการสร้างสรรค์นาฏกรรม เพื่อ

เป็นสร้างคุณค่าใหก้ับชุมชน และสังคม 

 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยคร้ังต่อไป  

 การศกึษาเพื่อเติมในส่วนของศาสนาอื่น ๆ ที่เข้ามาเผยแพร่และมีอทิธิพลของในล้านนา 

 

กิตติกรรมประกาศ 

 ขอขอบคุณทุน 90 ปี จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย และการสนับสนุนจากหน่วยปฏิบัติการวิจัย 

วัฒนธรรมสยามศกึษา: การวิจัยและนวัตกรรมสังคม และโครงการนววิจัยทางศลิปกรรม ซึ่งอยู่ภายใต้

กองทุนรัชดาภิเษกสมโภช จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ซึ่งสนับสนุนงบประมาณในการวิจัยครั้งนี้ 

 

รายการอ้างอิง   

จารุวรรณ ธรรมวัตร. (2521). คติชาวบ้านอสีาน. กรุงเทพฯ: อักษรวัฒนา. 

ธวัช ปุณโณทก. (2538). วัฒนธรรมพื้นบ้าน : คติความเชื่อ ความเชื่อพื้นบ้านอันสัมพันธ์กับวิถี ชีวิตใน

สังคมอีสาน. ใน เพ็ญศร ีดุ๊ก และคณะฯ (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ภูเดช แสนสา. (2556). คร่าว กฎหมาย จารีต ตำนาน หลักฐานทางประวัติศาสตร์ล้านนา. เชียงใหม่:

สถาบันภาษา ศลิปะและวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

มนตรี ตราโมท. (2525). รวมงานวิทยานิพนธ์ของนายอาคม สายาคม ผู้เช่ียวชาญนาฏศิลป์ กรม

ศลิปากร. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 

มาณพ มานะแซม. (2557). ลา้นนาคดีศกึษา. เชยีงใหม่: สุเทพการพิมพ์. 

มาณพ มานะแซม. (2555). รูปแบบเครื่องแต่งกายในพิธีกรรมฟ้อนผีของชาวล้านนา. วารสารวิจิตรศลิป์. 

กรกฏาคม 3(2), 135-164 



32 

Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences  

 

วารสารมหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร์ สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม – ธันวาคม 2563 

รัตนะ ตาแปง. (2560). เอกสารประกอบการสอนรายวิชาศลิปะการแสดงพื้นเมืองล้านนาแบบบุรุษเพศ  

ภาคเรียนที่ 2 ปีการศกึษา 2560. 

สงกรานต์ สมจันทร์.(2559). ประวัติดนตรลี้านนา.  กรุงเทพฯ: จรัลสนิทวงศ์การพิมพ์. 

สนั่น ธรรมธิ. (2550). นาฏดุริยการลา้นนา.  เชยีงใหม่: สุเทพการพิมพ์. 

อดุลสีลกิตติ์, พระครู. (2550).  โอวาทานุสาสนีของคณะสงฆ์เชียงใหม่ สมัยเจ้าหลวงช้างเผือกธรรม

ลังกา พ.ศ.2365 และพระราชบัญญัติของพระกาวิโรรส เจา้ผู้ครองนครเชียงใหม่ พ.ศ. 2397-

2413 เชียงใหม:่ วัดธาตุคำ. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


