
วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

 

บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนา  
ในสมัยรัชกาลที่ 4 และรัชกาลที่ 5 

เด่นพงษ์ แสนค า1 และอัครยา สังขจนัทร2์ 
 
 

Received: July 24, 2018 
Revised: January 27, 2019 

Accepted: February 8, 2019 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัยรัชกาลที่  4  

และรัชกาลที่ 5 บนข้ออ้าง 2 ประการ ได้แก่ การท าให้พุทธศาสนามีความเป็นเหตุเป็นผลขึ้น 
และการท าให้ประเทศเข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่เพื่อที่จะหาข้อสรุปว่าข้ออ้างเหล่านี้เป็น 
ข้ออ้างที่มีความสมเหตุสมผลในเชิงปฏิบัติหรือไม่ บทความนี้น าเสนอว่าการพยายาม 
ท าให้พุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มีความเป็นเหตุเป็นผลตามแบบวิทยาศาสตร์นั้นไม่เกี่ยวกับ 
ความเป็นเหตุเป็นผลตามหลักคิดของวิทยาศาสตร์ แต่เป็นการอ้างถึงความเป็นเหตุเป็นผล 
ในทางศาสนาเพื่อที่จะยกเลิกความเชื่อและความงมงายในท้องถิ่นต่างๆ เท่านั้น จึงเป็นเหตุ 
ให้รัชกาลที่ 4 อ้างถึงการปฏิรูปศาสนาคริสต์มาเป็นแบบแผนให้ชาวพุทธกลับไปหาพระไตรปิฎก 
โดยมีการตั้งคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายขึ้นมา ส่วนข้ออ้างของการท าประเทศให้เข้าสู่ความ 
เป็นสมัยใหม่นั้นท าให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและเกิดการเปลี่ยนแปลงทางพุทธศาสนา
แบบใหม่ขึ้น ตัวอย่างเช่น มีการก่อตั้งคณะสงฆ์คณะปฏิรูปที่เรียกว่า คณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกาย 
ในปี พ.ศ. 2372 และมีการออกกฎหมายพระราชบัญญัติลักษณะปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ. 121 
การเปลี่ยนแปลงพุทธศาสนาของไทยในสมัยของรัชกาลที่ 4 และรัชกาลที่ 5 นั้น ส่งผลให้เกิด
การเปลี่ยนแปลงสังคมหลายด้าน เช่น การศึกษา ประเพณี วัฒนธรรม และอื่นๆ ซึ่งเกิดขึ้น 
จากการควบคุมของรัฐในการควบคุมระบบโครงสร้างทางสังคมและปัจเจกบุคคล แต่ทว่า 
การปฏิรูปที่ว่านี้กลับไม่ใช่การปฏิรูปอย่างแท้จริง นอกจากนี้ การปฏิรูปพุทธศาสนาดังกล่าว 
ยังเป็นไปเพื่อให้ความชอบธรรมต่ออุดมการณ์ชาตินิยมและอุดมการณ์ราชาชาตินิยม 

ค าส าคญั การปฏิรูปพุทธศาสนา, รัชกาลที่ 4, รัชกาลที่ 5, รฐัไทย 
                                                            
1 คณะมนุษยศาสตร์และสั งคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยขอนแก่น จั งหวัดขอนแก่น 40000  
อีเมล: denphong_s@kkumail.com 
2 คณะมนุษยศาสตร์และสั งคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยขอนแก่น จั งหวัดขอนแก่น 40000  
อีเมล: akasan@kku.ac.th 



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

142 

An Analysis of Thai State and Buddhism Reformation  
in the Reigns of King Mongkut and King Chulalongkorn 

Denpong Saenkum3 and Akarya Sangkachan4 
  
 

 
Abstract 

The objectives of this article are to study Buddhism reformation in the 
reigns of Rama IV and V, using the two pretexts included to allow Buddhism 
more reasonable and help Thailand develop itself to its modern era, and to 
summarize whether the pretexts are reasonable in practice. This article presents 
that, allow Buddhism are more reasonable in terms of scientific principles is 
simply the religious pretext in order to abolish the beliefs and credulity in the 
local society. These make King Rama IV brought Christian reformation as the 
method to convince Buddhists to believe in Tripitaka (Buddhist scripture). 
Subsequently, the Dhammayut Order was established. The proposal about 
helping Thailand develop itself to its modern era led to changes in the society 
as well as Buddhism. One good example was the institution of the monastic 
order and reform group called the Dhammayut Order in 2372 B.E. and issuing 
the Sangha Act of 121 R.S. (1902). The changes in Thai Buddhism in the reigns 
of Rama IV and V resulted in a number of social changes including education, 
tradition, culture and others that were due to the administration of social and 
individual structure system by the government. However, the reformation was 
not fully goal. In addition, Buddhism reformation was for righteousness to 
nationalism and nationalism ideology. 

Keywords Buddhism Reformation, King Mongkut, King Chulalongkorn, Thai State  

                                                            
3 Faculty of Humanities and Social science, Khon Kaen University, Khon Kaen 40000.  
E-mail: denphong_s@kkumail.com 
4 Faculty of Humanities and Social science, Khon Kaen University, Khon Kaen 40000.  
E-mail: akasan@kku.ac.th 



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

143 

1. บทน า 

รัฐไทยได้เริ่มน าเอาพุทธศาสนามาวางรากฐานในการปฏิรูปสังคมตั้งแต่ในรัชสมัย 
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 4 ที่ทรงสถาปนาคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกาย 
ในขณะที่พระองค์ยังด ารงสมณเพศเป็น “วชิรญาณภิกขุ” การก่อตั้งธรรมยุติกนิกายของ 
วชิรญาณภิกขุนั้นมีความส าคัญอย่างมากต่อช่วงระยะเวลาเปลี่ยนผ่านของสังคมไทย เพราะ
เป็นการสถาปนาความคิดทางศาสนาที่มีการเปลี่ยนแปลงสืบเนื่องมาให้เป็นหลักความจริง 
ทางศาสนาเหนือความเชื่อทางศาสนาแบบเดิมของสังคมไทย5 ความคิดที่ได้รับการสถาปนา
ขึ้นมานี้เป็นความคิดที่มีส่วนส าคัญในการเปลี่ยนแปลงความคิดในการมองโลกหรือ 
โลกทัศน์อันเป็นพื้นฐานที่น าไปสู่การเกิดขึ้นของรัฐแบบใหม่6 การศึกษาเกี่ยวกับการปฏิรูป
พุทธศาสนาโดยการก่อตั้งคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายนี้จะท าให้เราเข้าใจถึงรากฐาน 
ทางความคิดของศาสนาซึ่งสัมพันธ์กับการก่อตัวของรัฐแบบใหม่หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง  

                                                            
5 กล่าวคือรัชกาลที่ 4 ทรงมีความพยายามปฏิรูปพุทธศาสนาโดยเปลี่ยนความเชื่อแบบเดิมที่อิงอาศัย 
อยู่กับไสยศาสตร์ มาเป็นความเชื่อแบบเป็นเหตุเป็นผลที่อิงอาศัยอยู่กับวิทยาศาสตร์ ดังที่ในงาน 
ของ สมศักดิ์ เจียมธีรสกุล (2524) ในบทความเรื่อง “พระบรมสมโพธิกถา: ธรรมประวัติหรือชีวประวัติ” 
ซึ่งอธิบายว่าการเปลี่ยนแปลงโลกทัศน์ในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น มีผลให้การมอง “พระพุทธเจ้า” 
เปลี่ยนจากเดิมที่เน้นการอธิบายพุทธประวัติแบบ “ธรรมประวัติ” หรือลักษณะของธรรมที่ด ารง 
อยู่ชั่วกาล ไม่จ ากัดเพียงบุคคลใดบุคคลเดียว แต่ได้ลดการพูดถึงอภินิหารลงแล้วกลับมาเน้นการอธิบาย 
พุทธประวัติแบบ “ชีวประวัติ” ที่เน้นตัวบุคคลจริง และสะท้อนว่าชนชั้นน าสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น 
ได้หันมายึดถือ “ความจริงตามประสบการณ์” (พิพัฒน์ พสุธารชาติ, 2560, น. 51) 
6 แนวคิดเรื่องรัฐแบบใหม่ หรือการเกิดขึ้นของรัฐสมัยใหม่ในสังคมไทย เกิดขึ้นภายใต้บรรยากาศ 
ของชาติตะวันตกเข้ามาติดต่อกับสังคมไทยในสมัยรัชกาลที่ 4 แต่ทว่าในความเป็นจริงแล้ว การเกิดชึ้น 
ของรัฐสมัยใหม่ในสังคมไทยไม่ได้ด าเนินไปในทิศทางที่วางอยู่บนฐานคิดแบบตะวันตก กล่าวคือ  ในโลก
ตะวันตกการเกิดขึ้นของรัฐสมัยใหม่ไม่ได้มีการรวมอ านาจทางการเมืองไว้ที่พระมหากษัตริย์เท่านั้น  
ซึ่งตรงข้ามกับสังคมไทยในช่วงนั้นที่พยายามรวมศูนย์อ านาจไว้ที่ส่วนกลาง แต่ข้ออ้างที่ส าคัญของ
สังคมไทยก็คือ การอ้างว่าแนวทางที่รัฐในขณะนั้นด าเนินการปฏิรูปเป็นแนวทางที่พยายามท าให้  
เป็นรัฐสมัยใหม่ เช่น การปฏิรูปพุทธศาสนา การพยายามวางรากฐานอุดมการณ์ชาตินิยม ซึ่งทั้งหมด 
ก็เป็นไปเพื่อรวมอ านาจไว้ส่วนกลาง ดังนั้น การเกิดขึ้นของรัฐสมัยใหม่ในสังคมไทยภายใต้ระบอบ
สมบูรณาญาสิทธิราชย์ จึงมีภาพของการเปลี่ยนเข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่ที่เอาแนวคิดแบบตะวันตก 
มาเป็นข้ออ้าง แต่ในความเป็นจริงแล้วก็เพื่อรวมศูนย์อ านาจผ่านอุดมการณ์ชาตินิยมเป็นหลัก ข้อนี้  
จึงสามารถที่จะน ามาเทียบเคียงกับการเปลี่ยนเข้าสู่รัฐสมัยใหม่แบบทั่วไปได้ แต่ไม่ใช่การเทียบเคียง 
ที่เหมือนกัน ซึ่งผู้เขียนพยายามจะเทียบเคียงให้เห็นข้ออ้างดังกล่าวซึ่งอ้างหลักการสมัยใหม่ว่าเป็น 
ข้ออ้างที่ไม่ได้มุ่งเสนอข้อเท็จจริง 



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

144 

ความเปลี่ยนแปลงของพุทธศาสนาในสมัยรัตนโกสินทร์ก่อนการเกิดรัฐสมัยใหม่ได้เป็น 
อย่างดี (ภัชราพร ช้างแก้ว, 2530, น. 25) บทบาทของพุทธศาสนาโดยมีพระสงฆ์กับรัฐ 
สร้างความชอบธรรมต่อกันนั้นปรากฎอย่างชัดเจนมากขึ้น เมื่อวชิรญาณภิกขุได้ลาสิกขา
และเสด็จขึ้นครองสิริราชสมบัติเป็นรัชกาลที่ 4 โดยพระองค์ได้ให้การสนับสนุนคณะสงฆ์
ธรรมยุติกนิกายมากขึ้น 

ภายหลังจากที่พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว เสด็จสวรรคตแล้ว 
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวก็ทรงครองราชย์สืบต่อจากพระบิดา ซึ่งใน 
ขณะที่พระองค์ขึ้นครองราชย์ต่อจากพระบิดานั้นพระองค์ยังมีพระชนมพรรษาที่น้อยอยู่จึง 
ไม่มีทางเลือกอื่นนอกจากปฏิบัติตามอุดมการณ์ของพระราชบิดาในระบอบชาตินิยม 
แบบราชาธิปไตย (Monarchical Nationalism) เพื่อสร้างฐานอ านาจของพระองค์เอง  
ซึ่งในช่วงต้นนั้นมีตระกูลบุนนาคเป็นผู้ด าเนินการปฏิรูปแทน (Sturm, 2006, p. 113)  
โดยในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวนี้ พระองค์ทรงด าเนินการ
ปฏิรูปการปกครองของไทย เพื่อที่จะท าให้เกิดอุดมการณ์และโลกทัศน์แบบใหม่ที่ขึ้นอยู่ 
กับการจัดระเบียบความสัมพันธ์ทางสังคมและความสัมพันธ์เชิงอ านาจในระบอบการ
ปกครองไทยในสมัยนั้น (สายชล สัตยานุรักษ์, 2550) โดยพระองค์ต้องการที่จะสร้างความ
เป็นอันหนึ่ งอันเดียวกันให้ เกิดขึ้นในสังคมไทยให้อยู่ภายใต้พระราชอ านาจข อง
พระมหากษัตริย์ทั้งสิ้น ในช่วงเวลาของรัชกาลที่ 5 นี้พระพุทธศาสนาถูกน ามาใช้เป็น
ตัวกลางในการสร้างอุดมการณ์ชาตินิยมที่ให้ความชอบธรรมต่อกับสถาบันกษัตริย์และ 
ถูกน ามาใช้เป็นแนวคิดส าหรับสร้างความชอบธรรมให้กับรัฐ โดยให้พุทธศาสนาเป็น 
เครื่องบ่งชี้ความเป็น “ชาติ” ในขณะนั้น7 พุทธศาสนาถูกสถาปนาให้เป็นพุทธศาสนาของ

                                                            
7 เช่น ในงานของ สายชล สัตยานุรักษ์ (2550, น. 41-57) การด าเนินนโยบายสอนพุทธศาสนา 
ในโรงเรียน เพื่อให้สอดคล้องกับนโยบายในการท าให้คนในท้องถิ่นต่างๆ มีความคิดความเชื่อทางศาสนา
คล้ายคลึงกันและมีความผูกพันกับพุทธศาสนาที่มีลักษณะท้องถิ่นน้อยลง โดยเฉพาะพระบาทสมเด็จ  
พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 5 ท าให้แนวคิดทางพุทธศาสนา “เป็นไทย” มากขึ้น เพื่อท าให้คนในชาติที่อาศัย
อยู่ในหัวเมืองต่างๆ มีความรู้สึกนึกคิดทางพุทธศาสนา “แบบไทย” อย่างเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน  
ทั้งนี้ พระองค์ยังทรงอาราธนาให้สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรสทรงนิพนธ์ 
หนังสือทางพุทธศาสนาด้วยภาษาไทย เพื่อตีพิมพ์เผยแพร่อย่างกว้างขวางแทนหนังสือพุทธศาสนา 
ที่มีอยู่ในหัวเมืองต่างๆ การเน้นความส าคัญของพระไตรปิฎกและหนังสือธรรมะที่แต่งเป็นภาษาไทย  
ในการเผยแผ่ค าสอนของพุทธศาสนานี้ มีความส าคัญในทางการเมืองอย่างยิ่ง เพราะช่วยลด 
ความแตกต่างของความคิดทางพุทธศาสนาให้น้อยลง ในเวลานั้นแต่ละท้องถิ่นนับถือพุทธศาสนา 
ที่มีลักษณะเฉพาะถิ่น และพระสงฆ์ในท้องถิ่นมีบทบาทหลักในการถ่ายทอดความคิดและพิธีกรรม 



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

145 

ชาติและท าหน้าที่ให้กับสังคมในหลายๆ ด้าน ไม่ว่าจะเป็นการศึกษา การอบรมศีลธรรม 
ตลอดจนสร้างอุดมการณ์ชาตินิยมในสมัยนั้น ดังจะเห็นได้จากพระบาทสมเด็จพระ
จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 5 ทรงแต่งตั้งสมาชิกพระราชวงศ์ต่อเนื่องกันมาให้เป็น
สังฆราชจาก พ.ศ. 2417 พระสังฆราชล้วนแล้วแต่เป็นคณะสงฆ์ที่มาจากนิกายฝ่ายปฏิรูป 
คือ “ธรรมยุติกนิกาย” และใน พ.ศ. 2436 พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 5 ทรงมอบหมายให้ 
พระเจ้าน้องยาเธอที่ทรงอยู่ในสมณเพศ ขณะนั้นก็คือ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระ-
ยาวชิรญาณวโรรส พระอนุชาต่างพระมารดา ผู้ที่จะทรงเป็นสังฆราชในอนาคต ให้ดูแล 
มหาเถรสมาคมเพื่อปรับปรุงการฝึกอบรมของพระสงฆ์ และใน พ.ศ. 2441 ก็ทรงย้ายสมเด็จ
พระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ให้ไปพัฒนาการศึกษาขั้นปฐม โดยขยาย
ระบบโรงเรียนวัดแบบเดิมให้กว้างขวางขึ้น และส่งพระธรรมยุติไปส ารวจตามจังหวัดต่างๆ 
แล้วรายงานผลมายังสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรสอีกครั้ง  
ในรายงานเขียนไว้ดังนี้ว่า “วัดท้องถิ่นมีคัมภีร์และวิถีปฏิบัติที่เป็นของตนเอง พระสงฆ์ที่วัด
ต่างจังหวัดท านา และมีส่วนร่วมในวันนักขัตฤกษ์ของหมู่บ้าน เทศนาโดยใช้นิทานพื้นบ้าน
ประกอบ มีความรู้น้อยเกี่ยวกับคัมภีร์ศาสนา” (คริส เบเคอร์ และผาสุก พงษ์ไพจิตร, 2557, 
น. 114) เมื่อเป็นเช่นนี้พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 5 จึงให้สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยา-
วชิรญาณวโรรส จัดระเบียบพระสงฆ์ใหม่โดยให้ใช้มาตรฐานเดียวกันทั้งหมด มีการจัดระดับ
พระสงฆ์เป็นช่วงชั้น มีการสอบวัดมาตรฐานของพระสงฆ์ (ธีระพงษ์ มีไธสง, 2560, น. 291) 
และให้เทศนาสั่งสอนประชาชนได้เเต่ต้องเทศนาตามต าราที่ทางการอนุญาตแล้วเท่านั้น  
ให้พระสงฆ์ในท้องถิ่นยกเลิกประเพณีด้ังเดิม และให้พระสงฆ์ปฏิบัติตามระเบียบใหม่ที่ท าขึ้น
เท่านั้น เมื่อสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ท าหน้าที่ในการพัฒนา
การศึกษา พระองค์ทรงเน้นย้ าให้พุทธศาสนาโดยเฉพาะพระสงฆ์เป็นผู้มีบาทบาทส าคัญ 
และสามารถก าหนดระเบียบการเรียนการศึกษาได้ นอกจากเรื่องของพุทธศาสนาที่น ามาใช้
จัดระเบียบทางการศึกษาแล้ว อีกทางหนึ่งก็คือการใช้พุทธศาสนาสร้างอุดมการณ์ชาตินิยม 
(สายชล สัตยานุรักษ,์ 2550, น. 44-45) 

                                                            

ทางพุทธศาสนา ท าให้เกิดความแตกต่างหลากหลายของความเชื่อและพิธีกรรมทางศาสนา ซึ่งไม่เอื้อต่อ  
การสร้างอุดมการณ์ที่จรรโลงระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ จ าเป็นจะต้องลดบทบาทของพระสงฆ์  
ในการสอนศาสนา จนกว่าจะสามารถเปลี่ยนแปลงพระสงฆ์ในท้องถิ่นให้ “กลายเป็นไทย” ได้ส าเร็จ 
ขณะเดียวกันก็ต้องเปลี่ยนมาเน้นให้ใช้หนังสือที่ส่วนกลางจัดพิมพ์ขึ้นในการสอนศาสนาแทน เพราะ 
จะช่วยสร้างความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันทางความคิดได้มาก ดังนั้น พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัวจึงทรงเน้นความส าคัญของการพิมพ์หนังสือทางพุทธศาสนารวมทั้งพระไตรปิฎกเป็นอย่างมาก 



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

146 

จากที่กล่าวมาข้างต้นจะเห็นได้ว่า รัฐไทยในสมัยของพระบาทสมเด็จพระ
จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวนั้นได้พยายามปฏิรูปให้สังคมไทยมีความทันสมัยมากขึ้น โดยเป็น 
การพยายามปฏิรูปตามแนวทางของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 4  
ที่ทรงวางพื้นฐานของการเปลี่ยนแปลงไว้ก่อนหน้านี้ ไม่ว่าจะเป็นทางด้านการศึกษา 
เศรษฐกิจ การเมือง ซึ่งทั้งหมดล้วนแล้วแต่ด าเนินการให้เป็นไปภายใต้อุดมการณ์ชาตินิยม 
และอุดมการณ์ชาตินิยมดังกล่าวนี้ยังถูกสร้างขึ้นจากหลายทางด้วยกันโดยเฉพาะการใช้ 
พุทธศาสนาเป็นตัวการส าคัญในการสร้างแนวคิดชาตินิยม ดังนั้น ในบทความนี้จึงเป็น 
การน าเสนอให้เห็นว่าการปฏิรูปสังคมการเมืองและการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัยรัชกาล 
ที่ 5 นั้นเป็นไปเพื่อการสร้างความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันและน าไปสู่อุดมการณ์ชาตินิยม 
ในขณะที่ข้ออ้างของการปฏิรูปอยู่บนฐานของข้ออ้างที่จะพัฒนาประเทศให้เข้าสู่ความเป็น
สมัยใหม่ 

 
2. ว่าด้วยการตั้งธรรมยุติกนิกายในสมัยรัชกาลที่ 4 

การวางรากฐานของการน าเอาพุทธศาสนามาเป็นตัวกลางในการปฏิรูปประเทศนั้น
เกิดขึ้นเมื่อมีการ “ปฏิรูปพุทธศาสนา” ในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัว แต่ทว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาเพื่อท าให้สังคมไทยก้าวเข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่  
ตามความคิดของชนชั้นผู้ปกครองนั้น เกิดขึ้นในช่วงปลายรัชกาลที่ 3 และเกิดขึ้นอย่าง
ชัดเจนในสมัยรัชกาลที่ 4 โดยการก่อตั้งคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกาย ข้ออ้างของการปฏิรูป 
โดยการก่อตั้งคณะสงฆ์นิกายใหม่นี้พระองค์ทรงให้เหตุผลว่า พระภิกษุประพฤติวัตร 
ปฏิบัติธรรมหย่อนในพระวินัย (คริส เบเคอร์ และผาสุก พงษ์ไพจิตร , 2557, น. 91-93)  
และยังให้เหตุผลว่าพุทธศาสนาในไทยมิใช่พุทธศาสนาที่สืบทอดมาจากพุทธศาสนาจริงๆ  
ตามพระวินัยจึงต้องมีการตั้งธรรมยุติกนิกายตามแบบของพระมอญ และการก่อตั้งนิกาย
ใหม่นี้ก็คือ การเปลี่ยนแปลงเริ่มตั้งแต่การอุปสมบทใหม่ และให้พระภิกษุที่อยู่ในนิกาย 
แบบเก่าเป็นภิกษุที่เรียกว่า “มหานิกาย” จึงท าให้พุทธศาสนาเถรวาทของไทยมี 2 นิกาย
ตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา คือ มหานิกายและธรรมยุติกนิกาย 

ในความเป็นจริงสมัยนั้น ประเทศไทยมีพระสงฆ์อยู่แล้ว 2 นิกาย สังกัดสาย  
“เถรวาท” ด้วยกัน คือ คณะสงฆ์มหานิกายของไทยกับคณะสงฆ์รามัญนิกายของพม่า 
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงมีพระราชด าริให้การอุปสมบทของพระองค์
มั่นคงขึ้น ดังนั้น ในเบื้องต้นพระองค์กับคณะศิษย์ของพระองค์จึงได้รับการอุปสมบท 
ในคณะสงฆ์ไทยและรับการอุปสมบทในคณะสงฆ์รามัญอีก สังฆพิธีใหม่นี้ เรียกว่า  



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

147 

“ทัณหกรรม” หมายถึง “เพื่อมั่นขึ้น” ตามพระราชด าริพระสงฆ์ธรรมยุติกนิกายจึงได้รับ
การสถาปนาขึ้นด้วยผลการวิเคราะห์ ผสมผสาน และสังเคราะห์ ให้ได้บูรณาการระหว่าง
ความเป็นพระสงฆ์ไทยกับความเป็นพระสงฆ์รามัญให้กลายเป็นเนื้อเดียวกัน ยึดความจริง
ความถูกต้องดีงามตามพระธรรมวินัยเป็นหลักในปรัชญา “มัชฌิมนิยม” ของพระพุทธศาสนา 
ความประพฤติวัตรปฏิบัติธรรมวินัยอย่างใดยังผิดเพี้ยน หละหลวม ต่ าทราม และบกพร่อง 
พระองค์ทรงชักน าอบรมสั่งสอนคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายให้ปรับปรุงแก้ไขให้ถูกต้อง 
ตรงตามพระธรรมวินัยที่ได้ศึกษาอบรมมาด้วยดีแล้วในขั้นปริยัติธรรมปูพื้นฐานให้มั่นคง 
ด้วยการศึกษาภาษาบาลีอันเป็นภาษาจารึกพระธรรมวินัยดั้งเดิม จึงสามารถยืนยันได้ว่า 
ตราบใดที่ในวงการศึกษาของคณะสงฆ์ไทย พระสงฆ์ยังมีการศึกษาภาษาบาลีและนักธรรม
อย่างเข้มแข็ง แตกฉาน และลุ่มลึก ไม่เลิกละการศึกษานี้ ตราบนั้นย่อมเป็นอันหวังได้  
ในความเป็นปึกแผ่น มั่นคง และความอยู่รอดของพระพุทธศาสนา (สิทธิ์ บุตรอินทร์, 2547, 
น. 22) 

 การก่อตั้ งคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายด้ วยเหตุผลหลักคือต้องการปรับให้ 
ข้อวัตรปฏิบัติของพระสงฆ์เป็นไปในทิศทางที่ถูกต้องเหมาะสมแล้วยัง “เป็นการสานต่อ 
พระประสงค์ของพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก ที่จะท าให้พุทธศาสนา 
มีความชอบธรรม เป็นเสาหลักของจริยธรรมในการจัดระเบียบสังคมกว่าเดิม ”8  
(คริส เบเคอร์ และผาสุก พงษ์ไพจิตร, 2557, น. 52) ในการปฏิรูปพุทธศาสนาของรัชกาล 
ที่ 4 ยังส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงทางความคิดที่เกิดขึ้นในยุคสมัยนั้น โดยการอ้างถึง 
                                                            
8 พระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกโปรดให้แปลพงศาวดารลังกา ชื่อ “มหาวงศ์” ซึ่งแสดงปรัชญานี้ 
ให้เป็นภาษาไทย พระราชพงศาวดารซึ่งเขียนขึ้นในสมัยนี้นั้น จินตนาการ “พระเจ้าอยู่หัวบรมโกศ”  
เป็นกษัตริย์ ในอุดมคติ ขณะที่ ให้ภาพกษัตริย์องค์อื่นๆ ในสมัยอยุธยาตอนปลายล้วนแล้วแต่  
ด้อยคุณภาพ ไม่ว่าจะมองจากมิติของนักปกครอง มิติความเป็นพุทธมามกะ หรือมิติของความเป็นนักรบ 
กษัตริย์กรุงเทพฯ องค์ใหม่ได้รับความชื่นชอบในฐานะเป็นผู้ปกป้องศาสนาพุทธจากพม่าผู้รุกราน  
(แม้จะเป็นพุทธเช่นกัน) ชัยชนะหรือดินแดนลาว และเขมรเป็นความชอบธรรม เพราะว่าชาวลาวและ
เขมรได้เข้ามาอยู่ในพระบรมโพธิสมภารของกษัตริย์ซึ่งมีพุทธธรรมสูงกว่าเจ้าผู้ปกครองพวกเขาก่อนหน้า 
ภายใต้ทฤษฎีนี้ เป้าหมายหลักของระบอบกษัตริย์คือช่วยให้ผู้คนก้าวขึ้นสู่บันไดจิตวิญญาณเพื่อ 
บรรลุถึงจุดหมายสูงสุดคือ “นิพพาน” หรือความหลุดพ้นจากความทุกข์ในโลกีย์ทั้งมวล ดังนั้น กษัตริย์จึง
ต้องมีหน้าที่มิใช่เพียงทรงสร้างวัดวาอารามและปกป้องพระพุทธศาสนาเท่านั้น แต่ยังต้องทรงปฏิบัติ 
พระราชกรณียกิจอื่นๆ ที่ส าคัญยิ่งยวดคือต้องทรงป้องกันไม่ให้พระพุทธศาสนาเสื่อมสลายจนกระทั่ง  
สูญหายไปจากโลก ดังที่มีการคาดการณ์ไว้ในพระคัมภีร์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งต้องทรงช าระให้คณะสงฆ์  
มีความบริสุทธิ์ และช าระพระคัมภีร์ให้ถูกต้องเป็นครั้งเป็นคราว (คริส เบเคอร์ และผาสุก พงษ์ไพจิตร, 
2557, น. 45) 



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

148 

การปฏิรูปศาสนาคริสต์ที่เกิดขึ้นในยุโรปของมาร์ติน ลูเธอร์ (Martin Luther) ที่กลับไปหา
ค าสอนดั้งเดิมในไบเบิล จึงท าให้รัชกาลที่ 4 ย้อนกลับไปหาค าสอนของพุทธศาสนา 
ในพระไตรปิฎกเช่นกัน (สุรพศ ทวีศักดิ์, 2560, น. 54) 

การปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัยรัชกาลที่ 4 นั้น พระองค์ทรงเน้นไปที่การเปลี่ยนแปลง
รูปแบบข้อวัตรปฏิบัติของคณะสงฆ์ที่ เคยมีมาก่อนหน้านั้น โดยการก่อตั้งคณะสงฆ์ 
“ธรรมยุติกนิกาย” ดังที่กล่าวไปแล้ว ในการก่อตั้งคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายในปี พ.ศ 2372 
นั้น มีพระสงฆ์ที่ร่วมประพฤติปฏิบัติพระธรรมวินัยอย่างเคร่งครัดเป็นพระเถระผู้เป็นต้นวงศ์
ธรรมยุติกนิกาย 10 รูป และทรงเน้นการประพฤติพรหมจรรย์ในเบื้องต้นนั้น พระองค์ทรง
ปฏิบัติตามอย่างพระมอญที่เชื่อว่าถูกต้องตามพุทธบัญญัติแบบค่อยเป็นค่อยไป ระยะแรก
พระองค์ทรงปฏิบัติแต่พระองค์เดียวก่อนแล้วค่อยน ามาสอนพระภิกษุรูปอื่นๆ ต่อ ในขณะที่
ได้เสด็จมาประทับ ณ วัดบวรนิเวศวิหารเป็นการถาวรแล้ว โดยการสอนนั้นพระองค์ทรง 
สั่งสอนตามพระธรรมวินัยและพระไตรปิฎกตามที่ทรงสอบสวนด้วยพระองค์เองว่าถูก 
ว่าควรแล้วจนท าให้มีผู้เลื่อมใสต่อข้อวัตรปฏิบัติเป็นจ านวนมาก (พลาดิศัย สิทธิธัญกิจ , 
2547, น. 55-64) ดังปรากฏในค าอธิบายว่า 

“เรื่องศาสนานี้ ต้องยกให้รัชกาลที่ 4 ซึ่งเชิดชูศาสนาเป็นพิเศษ โดยเฉพาะ
พระองค์ได้ออกบวชอยู่ถึง 27 พรรษา และในขณะที่ทรงผนวชอยู่นั้น ก็ทรงได้
ศึกษาพระธรรมอย่างลึกซึ้ง ได้ทรงเชี่ยวชาญในบาลีและพระธรรมอย่างลึกซึ้ง และ
ทรงเห็นว่า พระสงฆ์ไทยในเวลานั้นส่วนมากไม่ใคร่ที่จะศึกษาพระธรรม พระองค์
จึงตั้งนิกายใหม่ชื่อว่า ธรรมยุติกนิกาย ซึ่งเป็นนิกายที่เคร่งในทางธรรม จึงชวนให้
พระมหานิกายเคร่งไปทางนั้นด้วย” (พระเจ้าวรวงษ์เธอ พระองค์เจ้าจุลจักรพงษ์, 
2506, น. 131) 

การริเริ่มการปฏิรูปด้วยพระองค์เองนั้นส่งผลโดยตรงต่อพุทธศาสนาแบบชาวบ้าน
ในท้องถิ่นต่างๆ เป็นอย่างมาก ที่จะต้องปรับเปลี่ยนให้เป็นไปตามความประสงค์นั้นด้วย 
เมื่อพระองค์ทรงลาสิกขาจากสมณเพศเพื่อขึ้นครองราชย์แล้วนั้น พระองค์ก็ส่งพระสงฆ์  
ในฝ่ายของธรรมยุติไปยังหัวเมืองต่างๆ เพื่อให้เกิดการปฏิรูปไปทั่วทั้งประเทศ (พระไพศาล 
วิสาโล, 2546) โดยเฉพาะการปฏิรูปสังคมอีสานนั้น พระองค์ได้ส่งพระสงฆ์ธรรมยุติไปยัง 
หัวเมืองอีสานเพื่อท างานตอบสนองการปฏิรูปโครงสร้างทางสังคมอีสาน ด้วยเหตุผล 
เพื่อความมั่นคงของชาติจากภัยของนักล่าอาณานิคมตะวันตก โดยเฉพาะฝรั่งเศสที่รุกคืบ 
ยึดดินแดนฝั่งซ้ายของแม่น้ าโขง (Keyes, 1966, pp. 29-30) นอกจากนี้ พระบาทสมเด็จ
พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 4 ยังทรงอ้างถึงเหตุผลประการส าคัญในการปฏิรูป 



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

149 

พุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อดั้งเดิมโดยการเปลี่ยนแปลงโลกทัศน์ของความเชื่อ 
ให้มาเป็นโลกทัศน์แบบวิทยาศาสตร์ (สุรพศ ทวีศักดิ์ , 2560) ทั้งนี้ เนื่องจากรัชสมัยของ
พระองค์เริ่มมีการติดต่อกับต่างชาติชาวตะวันตกมากขึ้นท าให้อิทธิพลของชาติตะวันตก 
ส่งทอดมายังเมืองไทยมากขึ้นด้วย นอกจากนี้ พระองค์ยังเป็นปราชญ์ผู้รู้ทางด้านภาษา 
วรรณคดี และวิทยาศาสตร์เป็นอย่างดีจึงท าให้การน าเหตุผลแบบวิทยาศาสตร์มาใช้กับ 
การเปลี่ยนแปลงโลกทัศน์ของคนไทยในรัชสมัยของพระองค์ เช่น ทรงปฏิเสธความเชื่อ 
เรื่องพุทธภูมิ หรือเชื่อว่าพระมหากษัตริย์เป็นพระโพธิสัตว์ที่สั่งสมบุญบารมีเพื่อเป็นพุทธเจ้า
ในอนาคต เพราะคติดังกล่าวนี้ขัดแย้งกับโลกทัศน์แบบวิทยาศาสตร์หลายประการ  
(พระไพศาล วิสาโล, 2546, น. 20-21) ท าให้พระองค์เชื่อมโยงกับแนวคิดที่เชื่อมั่นใน
ศักยภาพการใช้เหตุผลของมนุษย์และน าไปสู่การวางรากฐานของความคิดของคณะสงฆ์
ธรรมยุติกนิกาย ซึ่งสัมพันธ์กับโลกทัศน์แบบใหม่ที่พระองค์ทรงน ามาใช้ในการปฏิรูปและ
ปรับเปลี่ยนสังคม ในขณะที่ด ารงสมณเพศอยู่นั้นพระองค์มีพระราชด าริไว้ว่า 

“สัตว์ทั้งหลายที่มีอยู่ ณ พื้นดินเป็นพวกสุคติภูมิเช่นพวกเรา ท่านเรียกว่า 
“มนุษย์” เพราะเป็นพวกที่มีใจสูง โดยที่มีความเป็นไปด้วยอาการอันวิจิตร 
น่าพิศวง และโดยรู้จักคิดเรื่องต่างๆ ล้วงไปถึงกาลไกลๆ ก็ได้ ปัญญารอบรู้ 
ของสัตว์พวกนั้นเล่าก็วิจิตรพิศดารปรากฏอยู่นานๆ สัตว์พวกนั้นรู้จักปรับปรุง 
ในกิจการต่างๆ โดยวิชาการเป็นอเนก รู้จักปราถนาสุข กลัวทุกข์ทุกข์เบื้องหน้า 
แต่ตายไป เพราะเหตุนั้นสัตว์พวกนั้นท่านจึงเรียกอย่างนั้น ให้แตกต่างจากสัตว์
เดรัจฉานทั้งหลาย” (พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, 2515, น. 105) 

ด้วยความเชื่อมั่นในศักยภาพของมนุษย์ว่า “เป็นผู้มีปัญญา รู้จักใช้ความคิด และ 
มีจิตใจสูง” (พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว , 2515, น. 107) ท าให้พระองค์ 
ในขณะที่ด ารงสมณเพศเป็นวชิรญาณภิกขุอยู่นั้น พยายามเน้นให้พระภิกษุทั้งหลาย 
หวนกลับคืนไปหาพระไตรปิฎก ด้วยเพราะว่าพระองค์ทรงเชื่อมั่นว่ามนุษย์มีศักยภาพ
พอที่จะรับรู้ธรรมะที่ถูกต้องอย่างแท้จริงได้อย่างสมบูรณ์ นับว่าแนวทางดังกล่าวถูกอ้างถึง
แนวทางการปฏิรูปคริสต์ศาสนาในยุโรปที่มาร์ติน ลูเธอร์ พยายามให้คริสต์ศาสนิกชน
กลับไปหาไบเบิลเช่นกัน แต่ทว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาโดยรัชกาลที่ 4 นั้น ไม่ได้เป็นไปใน
ลักษณะเดียวกันกับที่มาร์ติน ลูเธอร์ ได้ปฏิรูปศาสนาคริสต์ในยุโรป กล่าวคือ การปฏิรูป
ศาสนาคริสต์ในยุโรปนั้นเป็นการต่อสู้ เพื่อน าไปสู่การมีเสรีภาพทางศาสนาภายใต้  
การครอบง าของศาสนาจักร และเกิดการแยกรัฐกับศาสนาอย่างตรงไปตรงมาและเกิด 
รัฐแบบสมัยใหม่ที่เรียกว่า รัฐโลกวิสัย แต่การกลับไปหาพระไตรปิฎกโดยการตั้งคณะสงฆ์



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

150 

ธรรมยุติกนิกายนั้นเป็นการเสริมก าลังให้พุทธศาสนามีความสัมพันธ์กับรัฐมากยิ่งขึ้น9 และ
เป็นการส่งเสริมให้พุทธศาสนาอยู่ภายใต้การตีความของอ านาจของชนชั้นผู้ปกครองเท่านั้น 
กล่าวคือรัชกาลที่ 4 นอกจากจะปฏิรูปคณะสงฆ์แล้วยังมีการน าเอาพุทธศาสนามาจัด
ระเบียบสังคมใหม่  

ดังนั้น การเดินทางเพื่อเข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่ตามความคิดของชนชั้นน าของไทย 
ซึ่งเป็นข้อเสนอของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวในการปฏิรูปประเทศและพัฒนา
ประเทศให้มีความคิดอยู่บนฐานคติของวิทยาศาสตร์เพื่อที่จะด าเนินกิจการของประเทศ 
ให้เข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่นั้น จึงเป็นการเดินไปในทิศทางที่สวนทางกันกับสังคมตะวันตก10 
อันเป็นแนวคิดที่จะพัฒนาไปสู่ความเป็นสมัยใหม่ และข้อเสนอของการปฏิรูปพุทธศาสนา 
ที่พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 5 ทรงด าเนินนโยบายต่อจาก 
พระราชบิดานั้นวางอยู่บนฐานคิดของการปฏิรูปให้ประเทศเปลี่ยนแปลงไปสู่ความเป็น
สมัยใหม่ และมุ่งหวังให้พระพุทธศาสนาด าเนินเข้าสู่รูปแบบที่เป็นแนวทางดั้งเดิมมากที่สุด 

                                                            
9 งานศึกษาที่ชี้ว่ารัฐไทยใช้พุทธศาสนาเป็นการวางรากฐานทางสังคมและการเมือง ท าให้พุทธศาสนา 
กับรัฐมีความสัมพันธ์กันมากยิ่งขึ้น เช่น งานวิจัยของ สายชล สัตยานุรักษ์ (2550) เรื่อง โครงการ
ประวัติศาสตร์วิธีคิดเกี่ยวกับสังคมและวัฒนธรรมไทยของปัญญาชน (พ.ศ. 2435–2535), งานของ  
สุรพศ ทวีศักดิ์  (2560) เรื่องจากพุทธศาสนาแห่งรัฐสู่พุทธศาสนาที่ เป็นอิสระจากรัฐ , งานของ  
ชาญณรงค์ บุญหนุน (2557) เรื่องพุทธศาสนาประจ าชาติไทยในรัฐธรรมนูญ ซึ่งชี้ ให้เห็นปัญหา 
ที่เกิดจากความสัมพันธ์ของรัฐไทยกับพุทธศาสนา, งานของ พิพัฒน์ พสุธารชาติ (2545) เรื่อง รัฐกับ
ศาสนา: บทความว่าด้วยอาณาจักร ศาสนจักร และเสรีภาพ ส่วนงานที่พยายามชี้ให้เห็นความส าคัญ 
และจ าเป็นต่อการอ้างว่ารัฐกับพุทธศาสนาต้องมีความสัมพันธ์กันนั้นก็เช่น งานของ สมเด็จพระพุทธ- 
โฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) เรื่อง ความส าคัญของพุทธศาสนาในฐานะศาสนาประจ าชาติ 
10 สิ่งที่เห็นได้ชัดเจนคือ การเสนอว่าการเปลี่ยนแปลงประเทศให้เข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่ของรัชกาลที่ 4 
เป็นการปรับเปลี่ยนกระบวนทัศน์ของแนวคิดดั้ง เดิม ให้เป็นไปในลักษณะของกระบวนทัศน์ 
แบบวิทยาศาสตร์กล่าวคือ ให้เป็นแนวคิดแบบมีเหตุผล ทรงปรับค าสอนทางพุทธศาสนาให้วางอยู่  
บนหลักการของเหตุผลและรับเอาเฉพาะแนวคิดของพุทธศาสนาที่มีเหตุผลเท่านั้น ซึ่งแสดงให้เห็นว่า  
มีการปรับเปลี่ยนโลกทัศน์ให้มีความเป็นสมัยใหม่มากขึ้น แต่ทว่าการอ้างถึงข้อเสนอเช่นนี้ไม่ได้ท าให้ 
พุทธศาสนากับแนวคิดทางโลกแยกจากกัน เพราะว่ารัชกาลที่ 4 ยังวางรากฐานสังคมโดยใช้หลักธรรม 
ทางพุทธศาสนามาใช้กับสังคมไทย การเข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่บนข้อเสนอของความเป็นเหตุผล  
ถึงแม้จะเป็นเหตุผลในแง่ของวิธีการแต่โดยสาระของความเป็นเหตุผลแล้วย่อมไม่ใช่ เพราะการเปลี่ยน 
กระบวนทัศน์เข้าสู่ความเป็นเหตุผลแบบวิทยาศาสตร์นั้น ศาสนากับรัฐต้องแยกจากกันอย่างชัดเจน 
ศึกษาเรื่องดังกล่าวนี้เพิ่มเติมได้จากงานของ อรรถจักร์ สัตยานุรักษ์ เรื่อง “การเปลี่ยนแปลงโลกทัศน์
ของชนชั้นผู้น าไทย ตั้งแต่รัชกาลที่ 4 - พุทธศักราช 2475” 



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

151 

(ตามพระไตรปิฎก) แต่ทว่าเป็นการด าเนินการปฏิรูปที่กลับให้ความชอบธรรมต่อสถาบัน
กษัตริย์ที่มีสิทธิอ านาจในการตีความพุทธศาสนา ดังนั้น ข้อเสนอดังกล่าวจึงเป็นข้อเสนอ 
ที่สวนทางกันกับการปฏิรูปอย่างแท้จริงที่ควรจะเกิดขึ้น แต่นั่นเป็นข้อเสนอที่ซ่อนนัยยะ 
ที่เอื้อประโยชน์ต่อชนชั้นผู้ปกครองและพระราชอ านาจของพระองค์เอง ซึ่งการปฏิรูปที่ควร
จะเป็นคือการให้เสรีภาพทางศาสนาและไม่สร้างความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับศาสนาให้  
แนบแน่นกัน 

 
3. การปฏิรูปพุทธศาสนาแห่งรัฐในสมัยรชักาลที่ 5 

ภายหลังการสิ้นพระชนม์ของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ในขณะนั้น
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 5 มีพระชนมายุเพียง 15 ชันษาเท่านั้น 
ดังนั้น ปัญหาส าคัญก็คือการที่พระองค์ต้องด าเนินกิจการบริหารบ้านเมืองให้ปกติสุข
เหมือนเดิม ในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 5 นั้น สังคมไทย
ได้มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบทางสังคมการเมืองไปหลายอย่างด้วยกัน โดยพระองค์ทรง 
มีพระราชประสงค์ที่จะให้สังคมไทยเปลี่ยนแปลงไปสู่ความเป็นรัฐ - ชาติสมัยใหม่  
ในการด าเนินนโยบายเกี่ยวกับการสร้างรัฐชาติสมัยใหม่นั้นพระองค์ทรงเน้นย้ าถึงความ 
เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันหรือเรียกว่าความเป็น “ชาติ” อย่างมากที่สุด ในทัศนะของ
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวนั้น ความเป็นชาติก็คือความรักต่อชาติ และ 
“ความรักต่อชาติไม่สามารถแยกออกจากความรักต่อระบอบกษัตริย์ได้” (Sturm, 2006,  
p. 117) ในอีกด้านหนึ่งของการคงไว้ซึ่งพระราชอ านาจก็คือ รัชกาลที่ 5 พยายามที่จะ
สถาปนากลุ่มทางการเมืองขึ้นมา โดยเฉพาะคนใกล้ชิด “...พยายามหาคนที่จะใช้สอย 
อันควรจะเป็นที่ ไว้ใจได้ ...” และกลุ่มการเมืองนี้ก็ยอมรับความคิดหรือมีส านึกทาง
ประวัติศาสตร์ที่ยอมรับว่าพระมหากษัตริย์ทรงเป็นผู้เดียวที่มีศักยภาพและพันธกิจที่จะ
ก าหนดวิถีประวัติศาสตร์ ซึ่งภายหลังก็กลายเป็นกลุ่มที่มีบทบาทช่วยเหลือรัชกาลที่ 5  
ในทางการเมืองอย่างมหาศาล และเนื่องจากอ านาจในส่วนราชส านักยังเป็นของพระองค์อยู่
จึงท าให้พระองค์ทรงสร้างกองทหารมหาดเล็กฝึกหัดแบบฝรั่งขึ้นมา ซึ่งก็ได้ รับความนิยม 
มากขึ้นตามล าดับ และก็เป็นกลุ่มการเมืองที่สนับสนุนพระองค์ในเวลาต่อมาด้วย (อรรถจักร์ 
สัตยานุรักษ์, 2555, น. 128-129) ฉะนั้นแล้วด้วยความที่พระองค์ต้องคงไว้ซึ่งพระราชอ านาจ
ของพระมหากษัตริย์ในการควบคุมกิจกรรมทั้งปวงในราชอาณาจักร ท าให้พระองค์ต้องหา
แนวทางที่จะท าให้แนวคิดแบบชาตินิยมได้ก่อตัวขึ้นอย่างเข้มแข็งในยุคนั้น โดยการปฏิรูป



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

152 

เป็นไปในลักษณะที่ทรงสร้างมโนทัศน์ “ชาติไทย” อันมีพระมหากษัตริย์และพุทธศาสนา 
เป็นหัวใจของ “ความเป็นไทย” อย่างจริงจัง (สายชล สัตยานุรักษ,์ 2550, น. 21) 

นับตั้งแต่สมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นมาแล้วรัฐมุ่งหวังที่จะให้พระพุทธศาสนา 
มีบทบาทต่อวิถีชีวิตของคนไทยเป็นอย่างมาก โดยเฉพาะ “ใช้พระพุทธศาสนาสอนและ 
สร้างวินัยแก่สังคม” รัฐชาติปรับหลักการนี้มาใช้เช่นเดียวกันทั้งพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 4 
และรัชกาลที่ 5 ทรงแต่งตั้งสมาชิกพระราชวงศ์ต่อเนื่องกันมาให้เป็นสังฆราช จาก พ.ศ. 2417 
พระสังฆราชล้วนแล้วแต่เป็นสมาชิกของนิกายฝ่ายปฏิรูปคือ “ธรรมยุติกนิกาย” ใน พ.ศ. 
2436 พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 5 ทรงมอบหมายให้พระเจ้าน้องยาเธอที่ทรงอยู่ในสมณเพศ
ขณะนั้นก็คือ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส พระอนุชาต่างพระมารดา 
ผู้ที่จะทรงเป็นสังฆราชในอนาคตให้ดูแลมหาเถรสมาคมเพื่อปรับปรุงการฝึกอบรมของพระสงฆ์ 
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงให้ความส าคัญกับพุทธศาสนาในการปฏิรูป
กิจการของประเทศเป็นอย่างมาก เนื่องจากพระองค์เห็นว่าการปฏิรูปประเทศกับการปฏิรูป
ศาสนาจะต้องด าเนินควบคู่กันไป ในการปฏิรูปประเทศในสมัยรัชกาลที่ 5 นั้น นอกจากจะ 
มีการรวมอ านาจทั้งหลายให้ขึ้นต่อส่วนกลางแล้ว ยังมีการรวมอ านาจของพุทธศาสนา 
ขึ้นต่อพระมหากษัตริย์ด้วย โดยมีกฎหมายพระราชบัญญัติคณะสงฆ์เกิดขึ้น ท าให้สมเด็จ 
พระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรสใช้กฎหมายดังกล่าวเป็นข้อเรียกร้องและบังคับ
ให้พระสงฆ์ทั่วประเทศมีหน้าที่มุ่งตอบสนองนโยบายของชาติ คือ การสอนหนังสือให้กับ
ประชาชนนั่นเอง พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวและสมเด็จพระมหาสมณเจ้า 
กรมพระยาวชิรญาณวโรรสทรงมีพระราชด าริและพระด าริที่สอดคล้องกันในลักษณะ 
โลกวิสัยของพุทธศาสนา กล่าวคือ ทรงเห็นจุดมุ่งหมายของศาสนาในทางโลก ไม่ใช่ใน 
ทางธรรมและทรงอ้างถึงความสัมพันธ์กันระหว่างศาสนาที่มีต่ออาณาจักร (ภัชราพร  
ช้างแก้ว, 2530, น. 52) โดยให้สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส 
ทรงปรับความรู้ทางพระพุทธศาสนาส าหรับใช้ในการศึกษาเพื่อมาสนับสนุนรัฐโยบาย  
(ปฐม ตาคะนานันท์, 2551, น. 4) ผ่านทางการจัดการศึกษาและงานนิพนธ์ต่างๆ นอกจากนี้ 
พระองค์ยังได้ทรงแต่งหนังสือต าราเทศนาเพื่อใช้สอนและเทศนาเพื่อให้พระสงฆ์ทั่วไป 
ได้น ามาใช้ในการสั่งสอนประชาชน ให้ประพฤติปฏิบัติตามกรอบของประเทศชาติ จงรักภักดี
ต่อสถาบันชาติ ศาสนา และพระมหากษัตริย์ ดังปรากฏในค าอธิบายว่า 

  



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

153 

“นอกจากสร้างพระไตรปิฎกฉบับพิมพ์ขึ้นแล้ว ในปีเดียวกันนั้น (พ.ศ. 2431) 
ยังได้โปรดอาราธนาสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส พระราชา
คณะและพระเปรียญรวมกันแต่งหนังสือเทศน์ แล้วโปรดพิมพ์ขึ้นกัณฑ์ละ  
5,000 จบ พระราชทานแจกจ่ายไปตามพระอารามหลวงและอารามราษฎร์ 
ทั้งในกรุงและหัวเมืองโดยทั่วถึง 

มูลเหตุที่มาของการพิมพ์หนังสือเทศน์พระราชทานแจกครั้งนี้ เนื่องมาแต่ 
ได้เสด็จไปบ าเพ็ญพระราชกุศลและบ ารุงพระพุทธศาสนาตามหัวเมืองต่างๆ  
ทั้งหัวเมืองปักษ์ใต้และภาคเหนือ แล้วได้ทรงสดับพระธรรมเทศนาที่มีแต่ท้องเรื่อง 
เป็นนิทานมากกว่าข้อปฏิบัติ จึงทรงแน่พระทัยว่าการพระศาสนาตามหัวเมืองต่างๆ 
ทรามลง หนังสือที่เป็นหลักปฏิบัติแท้ๆ นั้นหาได้ยาก จึงโปรดให้ด าเนินการดังกล่าว
ขึ้น” (เสทื้อน ศุภโสภณ, 2505, น. 245) 

จะเห็นว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาบนข้อเสนอดังกล่าวข้างต้นนั้นก็เพื่อให้พระสงฆ์ 
ทั่วทั้งประเทศ หัวเมืองน้อยใหญ่ มีระเบียบแบบแผนการปฏิบัติเป็นไปในแนวทางเดียวกัน 
และต้องเทศนาให้เป็นไปในทางเดียวกันด้วย การเทศนาสั่งสอนที่เป็นไปในทางเดียวกันนี้  
ก็มีรัฐท าหน้าที่ก ากับดูแลโดยให้คณะสงฆ์ฝ่ายธรรมยุติกนิกายท าหน้าที่ควบคุมดูแลภายใต้
การน าของสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส เราจึงเห็นได้ว่าข้อเสนอ 
ของการสร้างความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของชาติภายใต้อุดมคติแบบพุทธศาสนาของไทย
นั้น เป็นไปเพื่อตอบสนองชนชั้นน าและชนชั้นผู้ปกครองมากกว่า แต่การใช้พุทธศาสนา วัด  
และพระสงฆ์ท าหน้าที่แทนผ่านการศึกษาท าให้ความน่าเชื่อถือของประชาชนที่มีต่อองค์กร
พุทธศาสนา เช่น วัด และพระสงฆ์ ยังคงมีเช่นเดิม ดังนั้น จึงตกเป็นภาระของพระสงฆ์ 
ที่ต้องท าตามกฎค าสั่ง และเป็นสิ่งที่ประชาชนต้องยอมรับรู้และปฏิบัติตามอย่างปฏิเสธไม่ได้ 
การศึกษาในยุคสมบูรณาญาสิทธิราชย์จึงเป็นการศึกษาที่อยู่ภายใต้ความต้องการของชนชั้น
ผู้ปกครองเป็นหลัก ถึงแม้การศึกษาจะกระจายออกมาสู่ชนชั้นล่ างทั้งหลายแต่ก็หาได้ 
เป็นไปเพื่อพัฒนาปัจเจกบุคคลอย่างแท้จริง แต่นั่นเป็นเพียงความต้องการของชนชั้น
ผู้ปกครองที่หวังให้ประชาชนเช่ืองต่ออ านาจรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์เพียงเท่านั้น 

นอกจากพุทธศาสนามีพันธกิจอย่างหนึ่งในทางการศึกษาคือการสั่งสอนประชาชน
ซึ่งถูกวางไว้โดยอ านาจของชนชั้นผู้ปกครองแล้วนั้น พุทธศาสนายังถูกจัดระเบียบใหม่
เพื่อที่จะให้เกิดเป็น “ระบบการปกครองสงฆ์สมัยใหม่” คือระบบ “มหาเถรสมาคม”  
ซึ่งน าไปสู่การตรา “พระราชบัญญัติลักษณะปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ. 121” (มหาวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2558) อันเป็นผลสืบเนื่องมาจากการที่พระบาทสมเด็จ 



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

154 

พระจุลจอมเกล้าเจ้าอย่หัวทรงมอบหมายให้สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณ-
วโรรสไปเป็นผู้บริหารจัดการการศึกษาโดยพุทธศาสนาเป็นตัวกลาง เนื่องจากว่าการศึกษา 
ในสมัยนั้นต้องการที่จะให้วัด พระสงฆ์ และพุทธศาสนาเป็นศูนย์กลาง แต่ทว่ายังประสบ
ปัญหาการบริหารคณะสงฆ์ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรสจึงน า 
เรื่องทั้งหมดไปทูลพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 5 ได้ทรงทราบ เมื่อเป็นเช่นนี้
พระองค์จึงมุ่งหวังที่จะจัดระเบียบพระสงฆ์ให้เป็นไปในทิศทางเดียวกันกับการบริหาร
ราชการแผ่นดินโดยจัดระเบียบการปกครองคณะสงฆ์แบบศูนย์รวมอ านาจไว้ที่ศูนย์กลาง 
โดยมีกฎหมายคณะสงฆ์คือ พระราชบัญญัติลักษณะปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ. 121 เป็น
กฎหมายควบคุมกิจการของพระสงฆ์ทั้งหมดและยังให้เหตุผลว่าการบัญญัติกฎหมายฉบับนี้
จะเกิดผลดีต่อการจัดการอบรมสั่งสอนศีลธรรมและการศึกษาให้กับประชาชนคนไทย 
ในสมัยนั้นด้วย 

นอกจากนี้  การตราพระราชบัญญัติลักษณะปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ. 121  
มีจุดมุ่งหมายส าคัญคือ ก าหนดโครงสร้างการปกครองสงฆ์ใหม่ให้สอดคล้องกับโครงสร้าง 
การปกครองของอาณาจักร กล่าวคือ แบ่งการบริหารออกเป็นสังฆมณฑล มีเจ้าคณะมณฑล 
ที่พระมหากษัตริย์ทรงแต่งตั้งจากพระราชาคณะเป็นผู้ปกครองดูแลกิจกรรมคณะสงฆ์  
ในบริเวณนั้น เช่นเดียวกับข้าหลวงเทศาภิบาล ซึ่งท าหน้าที่ปกครองและบริหารราชการ
แผน่ดินในมณฑลนั้น รองลงมาคือ จังหวัดมีเจ้าคณะจังหวัดและเจ้าคณะเมืองเป็นผู้ปกครอง 
นอกจากนี้ ยังมีเจ้าคณะแขวง เจ้าคณะต าบล และเจ้าอาวาสตามล าดับ โดยทั้งหมด 
ให้เป็นการรวมอ านาจไว้ที่ศูนย์กลางคือ มหาเถรสมาคม พระราชบัญญัติฉบับนี้ยังเป็น
พระราชบัญญัติฉบับแรกที่รองรับการแบ่งนิกายสงฆ์ออกเป็นธรรมยุติกนิกายและ 
มหานิกาย ซึ่งมิได้มุ่งหมายที่จะสร้างความเสมอภาคในการปกครองสงฆ์ กระบวนการ 
ตราพระราชบัญญัติมิได้เกิดจากการประชุมหรือการปรึกษาหารือในกลุ่มคณะสงฆ์  
ทั้งสองนิกาย แต่เป็นเพียงการตกลงร่วมกันเองในกลุ่มผู้น าของฝ่ายธรรมยุติกนิกายคือ 
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณ- 
วโรรส และสมเด็จกรมพระยาด ารงราชานุภาพ (พิพัฒน์ พสุธารชาต,ิ 2553, น. 227) 

การตราพระราชบัญญัติลักษณะปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ. 121 นี้ นอกจากจะเป็น 
การให้ความชอบธรรมต่อคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายแล้ว ยังเป็นการควบคุมและออกกฎ 
ให้พระสงฆ์ปฏิบัติตามอย่างเคร่งคัดกับกฎหมายบ้านเมืองมากยิ่งขึ้น แต่ทว่าการตรา
พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ฉบับดังกล่าวนี้เป็นการเปิดทางให้พระพุทธศาสนาเป็นสิ่งที่ต้อง 
เข้าไปในระบบการศึกษาไทยด้วย ซึ่ งก็คือมีความพยายามที่จะให้พระภิกษุในท้องถิ่น 
หันมาสอนหนังสือตามที่ทางการแต่งขึ้น และสอนวิชาศีลธรรมทางพุทธศาสนาควบคู่ไปด้วย  



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

155 

นั่นแสดงให้เห็นว่าพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวมุ่งหวังที่จะให้น าเอาศีลธรรม
ของพุทธศาสนามาเป็นศีลธรรมในการอบรมสั่งสอนศีลธรรมให้กับประชาชน ดังที่ สายชล  
สัตยานุรักษ์ (2550) อธิบายไว้ว่า 

“ศีลธรรมของพระพุทธศาสนายังคงมีความส าคัญต่อการจัดระเบียบและ
ควบคุมสังคมในลักษณะที่มีการขยายตัวของระบบเศรษฐกิจทุนนิยมและ 
การเกิดรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ ซึ่งท าให้สังคมเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว แต่รัฐ
ยังขาดกลไกสมัยใหม่ที่จะควบคุมความรู้สึกนึกคิดและพฤติกรรมของคนในระบบ
เศรษฐกิจและการเมืองใหม่ อีกทั้งการสถาปนา “ชาติ” ขึ้นมา ก็ท าให้ต้องการ
ศีลธรรมใหม่ที่จรรโลง “ชาต”ิ ให้มั่นคงด้วย ดังนั้น พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัวและปัญญาชนทุกพระองค์ในเวลานั้น จึงปรึกษาหารือกันอย่างใกล้ชิด 
ในเรื่องการปลูกฝัง “ธรรม” ของพระพุทธศาสนา” (สายชล สัตยานุรักษ์, 2550,  
น. 40) 

จะเห็นว่าในทัศนะของสายชล การที่พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 
ทรงปฏิรูปสังคมไทยนั้น พระองค์ก็ทรงปฏิรูปพุทธศาสนาตามไปด้วย ทั้งนี้ ก็เพื่อมุ่ งหวัง 
ให้พุทธศาสนาเป็นส่วนช่วยส าคัญที่จะหล่อหลอมให้เกิดความมั่นคงทางสังคมการเมือง 
ผ่านการส านึกในความเป็น “ชาติ” ร่วมกันด้วย ลักษณะของการปฏิรูปสังคมไทย 
ในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวนี้เป็นลักษณะของการปฏิรูป 
เพื่อให้ท้องถิ่นต่างๆ ขึ้นตรงต่อเมืองหลวง คือ กรุงเทพมหานครทั้งสิ้น โดยการส่งเจ้านาย
ผู้ใหญ่จากกรุงเทพมหานครไปปกครองหัวเมืองต่างๆ ในท้องถิ่นนั้นส่งผลให้วัฒนธรรม 
ท้องถิ่นหลายอย่างต้องสูญหายไปและต้องปฏิบัติตามวัฒนธรรมแห่งชาติเท่านั้น สร้างความ
แปลกแยกให้เกิดขึ้นภายในกลุ่มสังคมรูปแบบใหม่ที่ต้องปฏิบัติตามกรอบของวัฒนธรรม
แห่งชาติ โดยวัฒนธรรมแห่งชาติที่ว่านี้จะเห็นได้จาก “พระธรรมเทศนา” ของสมเด็จ 
พระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส (2514) ที่ทรงแสดงตามวาระต่างๆ เป็นการ
ย้ าความเป็น “อุดมการณ์รัฐ” ความคิดในการสถาปนาอุดมการณ์เหล่านี้ถูกกล่าวอ้าง 
บนพื้นฐานของขนบธรรมเนียมประเพณีที่ถูกสร้างจากความรู้ของพุทธศาสนา ประกอบกับ
รากฐานของความเป็นโบราณราชประเพณี ซึ่งมักถูกอ้างว่าเป็นของเก่าแก่ หากต้อง 
ไม่ลืมว่ากระบวนการประดิษฐ์สร้างความรู้ที่เป็นตัวบทหรือหนังสือ คือ การเรียบเรียงต ารา 



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

156 

พระราชประเพณีต่างๆ ขึ้นมาของบรรดาชนชั้นน าสยาม เช่น “ลัทธิธรรมเนียมต่างๆ”11 
“พระราชพิธี 12 เดือน”12 และอื่นๆ อีกหลายเล่มด้วยกัน ลักษณะร่วมกันของงานนิพนธ์
เหล่านี้ก็คือการอธิบาย “ขนบธรรมเนียม” ว่าเป็นการสืบทอดประเพณีซึ่งเป็นความทรงจ า
ร่วมกันของสังคมที่ถูกแสดงออกมาเรียกว่า วัฒนธรรม ดังเช่น งานประเพณี เทศกาล  
(ที่จะกลายเป็นวันนักขัตฤกษ์) หรือแบบเรียนให้จดจ าเป็นต้น ซ้ ายังท าให้เข้าใจว่าสยาม 
มีรากฐานทางวัฒนธรรมเป็นเวลายาวนาน (ปฐม ตาคะนานันท์, 2551, น. 57) 

จากประเด็นที่ได้กล่าวไปข้างต้นสอดคล้องกับที่ พระมหาวรชัย กลึงโพธิ์ (2539,  
น. 53) ได้กล่าวสรุปเอาไว้ว่า การตราพระราชบัญญัติลักษณะการปกครองคณะสงฆ์  
ร.ศ. 121 นั้น อ านาจในการตัดสินใจของมหาเถรสมาคมตกอยู่กับสมเด็จพระมหาสมณเจ้า 
กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ผู้บัญชาการคณะสงฆ์เป็นส่วนใหญ่ ท าให้เอื้อต่อการเกิด
ข้อบกพร่องต่อการบริหารงานคณะสงฆ์ตามมาคือ  

(1) เกิดความไม่เสมอภาคในการปกครองระหว่างนิกาย  
(2) เกิดความขัดแย้งในการปกครองระหว่างคณะสงฆ์ส่วนกลางและส่วนท้องถิ่น  
(3) ความไม่เป็นธรรมในการแต่งตั้งผู้บริหารคณะสงฆ์  
(4) ความล้าหลังในการจัดการศึกษาของคณะสงฆ ์
สาเหตุแห่งความไม่เสมอภาคอาจจะได้แก่การก าหนดสิทธิพิเศษแก่พระสงฆ์

ธรรมยุติกนิกายในการปกครองตนเอง ไม่ต้องขึ้นกับเจ้าคณะอื่นๆ และอีกประการหนึ่ง คือ 
ธรรมยุติกนิกายมีสิทธิในการปกครองพระมหานิกายได้ จึงกลายเป็นปัญหาให้ภิกษุมหานิกาย
ต้องท้วงติงว่า เพราะเหตุใดภิกษุฝ่ายธรรมยุติกนิกายจึงปกครองภิกษุมหานิกายได้ขณะที่

                                                            
11 ลัทธิธรรมเนียมต่างๆ 2 เล่ม พิมพ์ครั้ งที่  4 หนังสือเล่มนี้รวมพิมพ์ครั้ งแรกเมื่อ พ.ศ. 2504  
“ลัทธิธรรมเนียมต่างๆ” เกิดขึ้นจากกระแสพระราชด ารัสในพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว
ทรงโปรดเกล้าฯ ให้บรรดาพระบรมวงศานุวงศ์และขุนนางที่เป็นสมาชิกของหอพระสมุดวชิรญาณ 
ให้ช่วยแต่งเรื่องมาถวายแล้วน าไปลงในหนังสือวชิรญาณวิเศษเป็นตอนๆ (ปฐม ตาคะนานันท์, 2551,  
น. 57) 
12 โปรดดูรายละเอียดใน พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว (2516) เรื่อง พระราชพิธีสิบสอง
เดือน พระราชนิพนธ์นี้รวมพิมพ์ครั้งแรกเมื่อ พ.ศ. 2445 สมเด็จฯ กรมพระยาด ารงราชานุภาพ 
ทรงอธิบายในพระนิพนธ์ค าน าว่าเรื่องเหล่านี้เป็นของแต่งขึ้นโดยกระแสพระราชด ารัสในพระบาทสมเด็จ 
พระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว และเกี่ยวข้องกับการสถาปนาหอพระสมุดวชิรญาณใน พ.ศ. 2431  
รัชกาลที่ 5 ทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯ ให้สมาชิกหอพระสมุดแต่งเรื่องมาถวายแล้วน าไปลงหนังสือ 
วชิรญาณวิเศษ ส่วนพระองค์ทรงร่วมด้วยโดยพระราชนิพนธ์เรื่องพระราชพิธีสิบสองเดือนขึ้น  
(ปฐม ตาคะนานันท์, 2551, น. 57) 



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

157 

ภิกษุฝ่ายมหานิกายมิได้มีสิทธิ์ในการปกครองภิกษุฝ่ายธรรมยุติกนิกาย (คนึงนิตย์ จันทบุตร, 
2528, น. 37) ความขัดแย้งในการปกครองส่วนกลางกับส่วนท้องถิ่นน่าจะ ได้แก่ การส่งพระ
จากส่วนกลางไปปกครอง เพราะพระเถระส่วนใหญ่อ่อนอาวุโสกว่าเจ้าคณะท้องถิ่นและ 
ต่างนิกายกัน เพราะการที่พระอ่อนอาวุโสกว่ามาปกครองผู้แก่พรรษากว่าที่อยู่ในท้องถิ่น 
ที่มีอ านาจเป็นที่เคารพในท้องถิ่นอยู่แล้ว 

เมื่อพิจารณาโดยภาพรวมทั้งหมดแล้วเราก็จะพบว่า จุดมุ่งหมายของการปฏิรูป 
พุทธศาสนาในสมัยรัชกาลที่ 5 นั้นก็เพื่อที่จะรวบให้พระสงฆ์ทั่วทั้งสังฆมณฑลมีข้อวัตร 
ปฏิบัติที่เป็นไปในทิศทางเดียวกัน โดยมีสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส 
ขึ้นเป็นสมเด็จพระสังฆราชเจ้า มีอ านาจสูงสุดในการบัญชาคณะสงฆ์ทั่วราชอาณาจักร  
ออกพระราชบัญญัติลักษณะปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ. 121 เป็นเครื่องมือให้อ านาจสูงสุด 
กับกรมพระยาวชิรญาณวโรรสปกครองคณะสงฆ์ไทย (ธีระพงษ์ มีไธสง, 2560, น. 289)  
ยิ่งไปกว่านั้นกฎหมายสงฆ์ฉบับ ร.ศ. 121 ยังให้สิทธิพิเศษแก่คณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกาย 
ไม่ต้องขึ้นต่อการปกครองของเจ้าคณะปกครองของฝ่ายมหานิกาย แต่สามารถปกครอง 
พระในฝ่ายมหานิกายได้ เมื่อพระธรรมยุติต้องอธิกรณ์ (ข้อกล่าวหาละเมิดวินัยสงฆ์) ก็มีอิสระ
พิจารณาปรับอาบัติกันเองภายใน ไม่ต้องเข้าสู่ขั้นตอนการไต่สวนของกรมสังฆการี  
ในมาตรฐานเดียวกับฝ่ายมหานิกาย (พิพัฒน์ พสุธารชาติ , 2553, น. 360) นอกจากนี้ 
กฎหมายพระราชบัญญัติลักษณะปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ. 121 นั้นยังเป็นความพยายาม 
ที่จะลิดรอนอ านาจและอิทธิพลของพระที่มีวัตรปฏิบัติหรือแนวการสอนที่ทางการไม่รับรอง 
วัดซึ่งเคยเป็นของชุมชนตามประเพณีแบบเดิมถูกกฎหมายริบไปเป็น “สมบัติส าหรับ 
พระศาสนา” ภายใต้การดูแลของรัฐ ขณะเดียวกันวัดที่สร้างขึ้นหลังจากกฎหมายดังกล่าว
ออกมา จะเป็นวัดได้หรือไม่นั้น ไม่ได้ขึ้นอยู่กับการยอมรับของชาวบ้านอีกต่อไป หากขึ้นอยู่
กับว่ารัฐให้ความเห็นชอบหรือไม่ (พระไพศาล วิสาโล, 2546, น. 60) นอกจากนี้ การตั้ง 
พระอุปัชฌาย์โดยประเพณีของชาวบ้านที่ยึดถือตามพระวินัยก็ไร้ความหมายไปทันที  
หากไม่ได้รับการแต่งตั้งโดยรัฐ จะเห็นว่าพระราชบัญญัติฉบับดังกล่าวมอบอ านาจทั้งปวง
ให้กับรัฐนั่นหมายความว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาที่เกิดขึ้นในสมัยรัชกาลที่ 5 เป็นการปฏิรูป
ให้พุทธศาสนากับรัฐสัมพันธ์กันมากยิ่งขึ้น พระสงฆ์และพุทธศาสนาในท้องถิ่นถูกผูกติด 
กับอุดมการณ์ของชาติเป็นหลัก 
  



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

158 

4. มุมมองต่อการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัยรัชกาลที่ 4 - รัชกาลที่ 5 

 ขบวนการปฏิรูปศาสนาเกิดขึ้นในคริสต์ศตวรรษที่ 16 ในช่วงระยะเวลาใกล้เคียง
กับที่เกิดขบวนการอื่นๆ อันน ามาซึ่งการเปลี่ยนแปลงจากสมัยกลางมาสู่สมัยใหม่ ขบวนการ
ปฏิรูปศาสนาแบ่งออกเป็น 2 ทาง ทางหนึ่งคือ การปฏิรูปภายนอกสถาบันศาสนา หรือ 
ที่เรียกกว่า Reformation ส่วนอีกทางหนึ่งก็คือ การปฏิรูปจากภายในศาสนจักร เรียกว่า 
Counter Reformation ซึ่งเป็นปฏิกิริยาโต้ตอบการปฏิรูปศาสนาจากภายนอกเป็นการ 
รวมพลังกันของฝ่ายศาสนจักรที่จะแก้ไขข้อบกพร่อง เพื่อให้ศาสนิกชนด ารงความเลื่ อมใส
ศรัทธา ไม่หันไปนิยมชมชอบนิกายใหม่ (คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย , 
2533, น. 23) 

ชาญณรงค์ บุญหนุน อธิบายว่า ถ้าหากใช้เกณฑ์ช่วงเวลามาพิจารณา พุทธศาสนา
ซึ่งยังไม่ได้เข้าสู่การปฏิรูปนั้นได้แก่พุทธศาสนาที่นับถือกันมาก่อนช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 19 
ส่วนพุทธศาสนาแนวปฏิรูปที่กล่าวถึงในที่นี้หมายถึงพุทธศาสนาที่ได้รับการตีความใหม่  
ในช่วงเวลาตั้งแต่คริสต์ศตวรรษที่ 19 หรือสมัยรัชกาลที่ 4 เป็นต้นมา หมายความว่า นับแต่
ช่วงเวลานับแต่สมัยรัชกาลที่ 4 เป็นต้นมา พุทธศาสนาไทยได้รับการปฏิรูปให้มีลักษณะ
แตกต่างไปจากเดิม (ชาญณรงค์ บุญหนุน, 2561) ถ้าเช่นนั้นความหมายของการปฏิรูป 
ที่ก าลังพูดถึงอยู่นี้คืออะไรกันแน่ โดนาลด์ สเวเรอร์ (Donald K. Swearer) ได้ให้ค าจ ากัด
ความ “การปฏิรูปศาสนา” ไว้ว่า 

“การปฏิรูปจะพิจารณาถึงความรู้สมัยใหม่อย่างจริงจังแต่ก็ไม่ได้ปฏิเสธ
ศาสนา โดยพื้นฐานแล้วการปฏิรูปเป็นการตีความระบบศาสนาเสียใหม่ โดย
ค านึงถึงความเปลี่ยนแปลงทั้งระดับสังคมและระดับบุคคล เมื่อมองจากทรรศนะ
ของแนวคิดแบบเหตุผลนิยมแล้ว อาจกล่าวได้ว่าการปฏิรูปเป็นความพยายามที่จะ
เปลี่ยนแปลงหลักการที่ส าคัญบางอย่างซึ่งหล่อหลอมสถาบันและวัฒนธรรมของ
ศาสนาหนึ่งเพื่อว่าความจริงที่เป็นแก่นแท้ (และเป็นสากลด้วย) ของศาสนานั้น 
จะได้รับการตีความใหม่เพื่อให้สอดคล้องกับสถานการณ์ใหม่ที่เป็นอยู่จริง” 
(Swearer, 1973, p. 79 อ้างถึงใน ชาญณรงค์ บุญหนุน, 2561) 

  



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

159 

ถ้าหากวิเคราะห์การปฏิรูปพุทธศาสนาของพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว
รัชกาลที่ 4 ก็จะเห็นว่าเป็นรูปแบบการปฏิรูปพุทธศาสนาดังกล่าวมีลักษณะที่เรียกว่า 
Reformation กล่าวคือเป็นการปฏิรูปที่มาจากภายนอกสถาบันศาสนา ซึ่งมีผลท าให้ 
ศาสนจักรของไทยในยุคดังกล่าวแยกออกเป็น 2 นิกายคือ ธรรมยุติกนิกายและมหานิกาย 
เช่นเดียวกับคริสต์ศาสนาของยุโรปที่แยกออกเป็น 2 นิกายคือ โรมันคาทอลิกและ 
โปรเตสแตนท์ แต่ทว่าการเกิดขึ้นของนิกายใหม่ในการปฏิรูปศาสนาในยุโรปนั้นเป็นไปใน
ลักษณะเดียวกับค านิยามของ โดนาลด์ สเวเรอร์ คือ เป็นความพยายามที่จะเปลี่ยนแปลง
หลักการที่ส าคัญบางอย่างซึ่งหล่อหลอมสถาบันและวัฒนธรรมของศาสนาหนึ่งเพื่อว่า 
ความจริงที่เป็นแก่นแท้ (และเป็นสากลด้วย) ของศาสนานั้นจะได้รับการตีความใหม่ 
เพื่อให้สอดคล้องกับสถานการณ์ใหม่ที่เป็นอยู่จริง ซึ่งรัชกาลที่ 4 ก็พยายามปรับความสากล
ของการปฏิรูปพุทธศาสนาให้วางอยู่บนหลักการนี้ทั้งในด้านหลักคิดที่มีฐานมาจาก
วิทยาศาสตร์และปรับรูปแบบค าสอนที่คงไว้ซึ่งแก่นของพุทธศาสนาเป็นหลัก ความมุ่งหมาย
นี้เป็นการที่ดี แต่ทว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาของไทยที่ผ่านมานั้นไม่ได้วางอยู่บนฐานคิดของ
ความเป็นสากลแต่เป็นการปฏิรูปเพื่อกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งเท่านั้น นั่นก็คือการปฏิรูปเป็นไป 
เพื่อชนชั้นผู้ปกครอง ในงานวิจัยของ ทวีศักดิ์  เผือกสม (2540) ได้อธิบายเหตุผล 
บางประการไว้ว่า พุทธศาสนาเริ่มมีบทบาทกับชนชั้นน าตั้งแต่สมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นแล้ว 
โดยเฉพาะการให้ความส าคัญกับจิตและกายที่กลายมาเป็นหัวใจหลักของชนชั้นน าสยาม 
ในช่วงเวลาน้ัน จนกระทั่งมีการออกกฎหมายให้รักษาศีล 5 ซึ่งชนชั้นน าสมัยนั้นให้เหตุผลว่า
เป็นการควบคุมกายซึ่งเป็นเรื่องที่สัมพันธ์กับศีลธรรมทางสังคมเป็นอย่างยิ่ง จะเห็นได้ว่า
อิทธิพลของการปฏิรูปพุทธศาสนาที่ก่อก าเนิดขึ้นในสมัยรัชกาลที่ 4 นั้นได้รับมาจากช่วงต้น
รัตนโกสินทร์ ซึ่งเมื่อพิจารณาลงไปแล้วก็จะพบว่าเป็นการปฏิรูปที่ยังอยู่กับกรอบแนวคิด
เดิม ไม่ใช่การปฏิรูปเพื่อแยกศาสนากับรัฐออกจากกันตามที่ควรจะเป็น เพื่อให้สังคม 
ก้าวเข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่ 

ที่กล่าวว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาของไทยไม่ได้วางอยู่บนพื้นฐานของการปฏิรูป
อย่างแท้จริง ก็เพราะว่าการปฏิรูปศาสนานั้น ควรเป็นไปเพื่อปลดปล่อยให้ศาสนิกชน 
มีเสรีภาพในความคิด ความเชื่อ ของศาสนานั้นๆ แต่การปฏิรูปพุทธศาสนาของไทย 
ไม่ได้ให้ความส าคัญกับตรงนี้ กล่าวคือการต้ังคณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายก็ดี การออกกฎหมาย
พระราชบัญญัติลักษณะปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ. 121 ก็ดี ต่างก็เป็นการผูกอ านาจทั้งหมด 
ไว้ที่รัฐ การตีความค าสอน การด าเนินกิจกรรมทางศาสนา หรือการเผยแผ่ศาสนา ล้วนแต่
เป็นไปตามความต้องการของรัฐทั้งสิ้น ดังจะเห็นได้จากการอนุญาตให้เทศนาได้เฉพาะ 
บทเทศนาที่แต่งโดยสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรสเท่านั้น ในขณะที่



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

160 

การปฏิรูปศาสนาในยุโรปเพื่อก้าวสู่สังคมสมัยใหม่นั้น เป็นไปในทิศทางที่ว่าให้ศาสนา 
กลับไปสู่สถานะเดิมคือ ยึดพระคัมภีร์เป็นหลัก และวางอยู่บนฐานของเสรีภาพทาง 
ความเชื่อของบุคคล ที่สามารถที่จะตีความและให้คุณค่าเชิงศาสนาได้ตามที่ตนเชื่อ  
แต่ทว่ารัฐกลับเป็นผู้วางกรอบทั้งหมดไว้ให้กับพุทธศาสนาในยุคนั้น13  

การปฏิรูปพุทธศาสนาของไทยที่มีมาในสมัยรัชกาลที่ 4 และรัชกาลที่ 5 นั้น  
สุรพศ ทวีศักดิ์ (2560) มองว่าเป็นปัญหาที่แสดงให้เห็นอยู่ 3 ประเด็นด้วยกัน นั่นก็คือ 
ปัญหาความเป็นเหตุผล (Rationality) ปัญหาศีลธรรมทางโลก (Secular Morality) และ
ปัญหาเสรีภาพทางศาสนา (Freedom of Religion) ดังนี้ 

1) สุรพศให้เหตุผลว่าการอ้างความเป็นเหตุเป็นผลของพุทธศาสนาในสมัยรัชกาล 
ที่  4 ผ่านกรอบคิดทางวิทยาศาสตร์นั้นเป็นเพียงข้ออ้างอย่างหนึ่งที่จะยกสถานะ 
ของพุทธศาสนาขึ้นมารับใช้อ านาจรัฐ แต่ทว่าการยอมรับความเป็นเหตุเป็นผลของ 
ความเป็นสมัยใหม่นั้น เป็นความหมายที่กว้างกว่าการที่บอกเพียงว่าค าสอนของศาสนานั้นๆ  
มีเหตุผลในตัวเองมากน้อยเพียงใด การตีความพุทธศาสนาที่เน้นว่ามีความเป็นเหตุเป็นผล
ตามหลักทางวิทยาศาสตร์ของรัชกาลที่ 4 จึงไม่เกี่ยวกับความเป็นเหตุเป็นผลของโลก
สมัยใหม่ ที่ยอมรับการโต้แย้ง วิพากษ์วิจารณ์อย่างเป็นเหตุผลได้ ดังนั้น ข้ออ้างของความ
เป็นเหตุเป็นผลของค าสอนจึงเป็นเพียงแค่การลดทอนความหลากหลายในการศึกษาและ

                                                            
13 กระนั้นก็ดี ถึงแม้ว่าการที่กล่าวว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาของไทยไม่ ได้วางอยู่บนพื้นฐานของ 
การปฏิรูปอย่างแท้จริงนั้น ส่วนนี้แสดงให้เห็นว่า ไม่แปลกที่รัฐสยามจะท าเช่นนี้ กล่าวคือรัชกาลที่ 4  
คงมีพระราชประสงค์อื่นอยู่ในการตั้งคณะสงฆ์นิกายใหม่ขึ้นมา ในบทความของ พงศธร กนกศิลปะธรรม 
(2549, น. 64) ได้กล่าวว่า การที่วชิรญาณภิกขุให้เหตุผลว่า คณะสงฆ์มหานิกายวงศ์สยามมีวัตรปฏิบัติ 
ที่ทรงเห็นว่าเป็นของมีรากเหง้าอันเน่าผุ ศาสนวงศ์นั้นอันตรธานมาตั้งแต่ครั้งกรุงเก่าแล้ว และ 
การที่พระองค์ได้ทรงพบพระสงฆ์ที่เข้ามาอยู่ในประเทศไทย เป็นพระลูกศิษย์ของพระตถาคตที่แท้จริง  
ผู้มีความรู้อันวิเศษได้เรียนรู้พระศาสนาจนเจนจบ คงไว้ซึ่งปาติโมกขสังวรศีล หรือสิกขาบทเหมือน 
พระพุทธบัญญัติ หาผู้ใดเสมอเหมือนมิได้ เหล่านี้เป็นเรื่องการที่ทรงใช้กลอุบายเพื่อแยกพระองค์ออกไป
สร้างศาสนจักรแห่งความยิ่งใหญ่ส่วนพระองค์ ผู้เขียนเห็นด้วยกับข้อเสนอดังกล่าวแต่ทว่าข้อเสนอ
ทั้งหลายกลับสามารถลดทอนลงสู่ค าอธิบายที่ว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาของไทยไม่ได้วางอยู่บนพื้นฐาน
ของการปฏิรูปอย่างแท้จริงนั้น ส่วนนี้แสดงให้เห็นว่า ไม่แปลกที่รัฐสยามจะท าเช่นนี้ เพราะว่าการแยก
นิกายออกไปตั้งศาสนจักรส่วนพระองค์ก็เพื่อที่จะเอื้อความเป็นศาสนาแห่งการเมืองนั่นเอง นอกจากนี้ 
ผลของการปฏิรูปดังกล่าวยังน าไปสู่ข้ออ้างอีกมากมาย เช่น การอ้างความสืบเนื่องทางประวัติศาสตร์  
ของนิกายเพื่อไม่ให้มีการบวชภิกษุณีในสังคมไทย ตัวอย่างเช่น ในงานของ ชาณณรงค์ บุญหนุน (2545) 
เรื่อง “ความส าคัญของพระวินัยในประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาเถรวาท: จากสังคายนาครั้งที่ 1  
ถึงธัมมนันทาสามเณรี” 



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

161 

การตีความพุทธศาสนาเท่านั้น ซึ่งในเรื่องนี้เองผู้เขียนว่าเป็นความขัดแย้งกับความเป็น
สมัยใหม่ในแง่ของความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับศาสนาด้วย กล่าวคือการตีความพุทธศาสนา
ว่ามีเหตุผลและเป็นวิทยาศาสตร์ของรัชกาลที่ 4 นั้น เป็นการวางกรอบให้พุทธศาสนา 
ต้องปฏิบัติตามค าสั่งของรัฐเท่านั้น เพราะพระองค์เห็นว่าพุทธศาสนาแบบชาวบ้าน 
เต็มไปด้วยพิธีกรรม ความงมงาย จึงต้องปฏิรูปโดยเน้นค าสอนที่เป็นวิทยาศาสตร์ที่อยู่
ภายใต้การก าหนดของพระองค์เป็นหลัก นั่นหมายความว่ารัฐกับศาสนาไม่ได้แยกกัน 
อย่างชัดเจนตามการปฏิรูปที่เกิดขึ้นในยุโรป อันเป็นการปฏิรูปเพื่อแยกรัฐกับศาสนาออก
จากกัน ข้ออ้างของปัญหาความเป็นเหตุเป็นผลของพุทธศาสนาไทยจึงเป็นข้ออ้างที่เป็น
ปัญหาที่ไม่ใช่การปฏิรูปเพื่อการเปลี่ยนแปลงอย่างแท้จริง  

2) ส่วนปัญหาของศีลธรรมศีลธรรมทางโลกนั้น สุรพศ ชี้ว่าเกิดจากการที่รัชกาล 
ที่ 4 ได้แยกให้เห็นว่าความเป็นเหตุเป็นผลของวิทยาศาสตร์กับความเชื่อในพุทธศาสนาแบบ
ดั้งเดิมนั้นแตกต่างกันซึ่งเป็นการเน้นมิติทางโลกมากขึ้น โดยมุ่งเน้นการสอนโลกียธรรม14 
เช่น ทศพิศราชธรรม ทิศ 6 หรือฆราวาสธรรม (สุรพศ ทวีศักดิ์ , 2561, น. 62) เพื่อให้
ประชาชนได้เข้าใจหลักธรรมที่เน้นความเกี่ยวข้องกับชีวิตและน ามาใช้ได้โดยตรง มากกว่า 
ที่จะไปเน้นความเชื่อในโลกหน้า แต่ทว่าหลักธรรมประเภทโลกยธรรมนี้ยังเป็นหลักธรรม 
ที่ผูกอยู่กับหลักศีลธรรมของศาสนา ซึ่งไม่ใช่ศีลธรรมแบบสากลหรือศีลธรรมแบบโลกวิสัย 
ที่แท้จริง ศีลธรรมแบบโลกวิสัย (Secular Morality) คือศีลธรรมที่เกิดจากเสรีภาพของ
ปัจเจกบุคคลที่สามารถมีสิทธิอ านาจที่จะตัดสินใจเชื่อหรือไม่เชื่อ และท าตามสิ่งที่ตนเชื่อ
และพร้อมรับผิดชอบต่อสิ่งที่ท าออกไป ซึ่งก็คือ สิทธิ เสรีภาพ ความเสมอภาค และศักดิ์ศรี
ความเป็นมนุษย์ตามหลักสิทธิมนุษยชนนั่นเอง ดังนั้น ข้ออ้างของการปฏิเสธหลักธรรม 
ที่เรียกว่าโลกุตรธรรมแล้วน าเอาโลกียธรรมมาใช้กับสังคมไทยบนข้ออ้างของการเป็นเหตุ
เป็นผลทางวิทยาศาสตร์จึงเป็นคนละเรื่องกับศีลธรรมโลกวิสัยแบบสากล ที่ส่งเสริมความ

                                                            
14 ที่มาของการเน้นสอนโลกียธรรมมากขึ้นก็คือในสมัยรัชกาลที่ 4 พระองค์มีความพยายามที่จะน าเอา
ความเป็นเหตุเป็นผลมาสู่พุทธศาสนา โดยขจัดความเชื่อเก่าให้ออกไปก่อน หลักค าสอนที่น ามาใช้  
จึงเน้นประสบการณ์ประจักษ์ที่ใจและชีวิตปัจจุบันเป็นส าคัญ ไม่ใช่เรื่องนรก สวรรค์ ท าให้กลุ่มผู้น าธรรม
ในสมัยรัชกาลที่ 4 เลิกใช้โครงสร้างไตรภูมิเป็นโลกทัศน์เพื่อสื่อชีวทัศน์ แต่ได้เน้นความหมายเป็นเหตุ 
เป็นผลของชีวิตสุขทุกข์ ชั่วดีในปัจจุบัน จึงเป็นเหตุให้พระองค์น าเอาหลักธรรมทางพุทธศาสนา 
ที่เกี่ยวกับโลกียธรรมมาใช้ในสมัยนั้น 



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

162 

เป็นสมัยใหม่และพัฒนาประชาธิปไตยให้กับสังคมการเมืองได้15 (สุรพศ ทวีศักดิ์, 2561,  
น. 77-82)  

3) ในส่วนของปัญหาเรื่องเสรีภาพทางศาสนานั้นผู้เขียนเห็นว่าเป็นผลโดยตรง 
มาจากประเด็นของปัญหาความเป็นเหตุผลและปัญหาของศีลธรรมทางโลกที่สุรพศเสนอ
ข้างต้น กล่าวคือ เมื่อรัชกาลที่ 4 ได้ปฏิรูปพุทธศาสนาโดยกระท าผ่านข้ออ้าง 2 ประการ
ข้างต้นแล้วนั้น สิ่งที่ตามมาล้วนแล้วแต่เกิดปัญหาทั้งสิ้น ปัญหาดังกล่าวได้ส่งทอดมายัง
ปัญหาของเสรีภาพทางศาสนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งเสรีภาพในการตีความค าสอนศาสนา 
ที่ตนเชื่อได้อย่างอิสระ เพราะปัจเจกบุคคลไม่สามารถที่จะตีความได้ตามความเชื่อของ
ตนเอง (สุรพศ ทวีศักดิ์ , 2560) แต่ทว่าการตีความศาสนาจะท าได้ต้องเป็นการตีความ 
ตามกรอบของรัฐเท่านั้น เช่น การออกหนังสือเทศนาสั่งสอนประชาชน และให้พระสงฆ์
เทศน์ได้เฉพาะในหนังสือที่รัฐแต่งให้เท่านั้น จึงเป็นการเสริมแรงให้ความสัมพันธ์ระหว่าง 
รัฐกับพุทธศาสนามาสร้างความแข็งแกร่งมากยิ่งขึ้น โดยเฉพาะการมีรัฐคอยก ากับดูแล 
แล้วอ้างเหตุผลว่าเป็นการอุปถัมภ์ ทั้งๆ ที่การอุปถัมภ์ที่แสดงออกผ่านรัฐนั้นเป็ นไป 
เพื่อตอบสนองความเป็น “ชาติ” และ “ชาตินิยม” ซึ่งเป็นการผูกสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับ 
พุทธศาสนาได้เป็นอย่างดี ลักษณะนี้เป็นปัญหาอย่างยิ่ง เพราะข้ออ้างที่ว่าปฏิรูปให้ 
พุทธศาสนาเป็นไปในลักษณะเดียวกับคริสต์ศาสนาในยุโรปนั้น เป็นเรื่องที่ตรงข้ามกัน 
อย่างสิ้นเชิง เพราะผลลัพธ์ของการปฏิรูปศาสนาในยุโรปส่งผลให้เกิดเสรีภาพทางศาสนา 
และรัฐกับศาสนาแยกกันอย่างอิสระ ในขณะที่การปฏิรูปในสมัยรัชกาลที่ 4 และรัชกาลที่ 5 
ของไทยท าให้ปัจเจกบุคคลไม่มีเสรีภาพทางศาสนาและยังเป็นการผูกมัดอ านาจรัฐกับ
สถาบันสงฆ์และพุทธศาสนาไว้ด้วยกันอย่างมัน่คง ผ่านกฎหมายฉบับต่างๆ  

อย่างไรก็ตาม ในบทความเรื่อง “La double crise de l'église bouddhique au 
Siam” ของ โรเบิร์ต แรงกาต์ (Robert Lingat) ได้ให้เหตุผลว่า การปฏิรูปพุทธศาสนาของ
รัชกาลที่ 4 นั้นเป็นการปฏิรูปพุทธศาสนาที่น ามาซึ่งความส าเร็จในการปฏิรูปประเทศ และ
การปฏิรูปยังเป็นไปได้อย่างสะดวกสบายก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงแนวคิดทางศาสนา 
ทั่วทั้งสังฆมณฑล ประเทศสยามสามารถที่จะเปิดรับเอากระแสของอารยธรรมจากตะวันตก
                                                            
15 การอธิบายว่าศีลธรรมแบบโลกวิสัยเป็นศีลธรรมที่วางอยู่บนฐานของสิทธิมนุษยชนนั้น ไม่ได้มุ่งไป 
ที่ว่าศีลธรรมของพุทธศาสนาในแง่ของค าสอนต้องเป็นเช่นนี้ด้วย หากแต่รัฐจะต้องไม่บังคับใช้ศีลธรรม
ทางศาสนามาเป็นเครื่องมือ แต่ควรจะเป็นศีลธรรมแบบโลกวิสัยที่เน้นให้ประชาชนมีอิสระเสรีมากที่สุด 
ดังนั้น เสรีภาพทางศาสนา ซึ่งก็คือเสรีภาพของปัจเจกชนจึงต้องน ามาอภิปราย เพราะว่ารัฐเสรีนิยม
ประชาธิปไตยต้องเป็นกลางทางศาสนา มิใช่ว่าจะอาศัยศีลธรรมทางศาสนามาเป็นเครื่องมือแล้วให้
เหตุผลว่าไม่สามารถที่จะใช้กรอบในการวิเคราะห์เกี่ยวกับศีลธรรมทางศาสนาได้ 



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

163 

และปรับปรุงประเทศให้ก้าวหน้าทันสมัยได้โดยปราศจากภัยอันตรายตลอดรัชสมัยของ
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 4 และพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 5 โดยอาจกล่าวได้ว่าสถาบันศาสนานับเป็นสถาบันแรกที่ได้รับการปฏิรูป
ก่อนองค์กรอื่นๆ ในสยาม นอกจากนี้ แรงกาต์ยังเห็นว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาของรัชกาล 
ที่ 4 และรัชกาลที่ 5 เป็นการปฏิรูปที่พร้อมจะรับมือต่อความเปลี่ยนแปลงของสังคม 
อันเป็นผลสืบเนื่องจากสังคมตะวันตกและท าให้เกิดความเข้าใจเป็นอย่างดีและไม่เกิด
กระแสต่อต้านแนวคิดของชาติตะวันตกด้วย (Lingat, 1958, p. 402) 

ถ้าหากเปรียบเทียบแนวคิดของสุรพศ กับแนวคิดของแรงกาต์แล้วนั้น เราก็จะ
พบว่าสุรพศมองว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาของรัชกาลที่ 4 จนกระทั่งด าเนินมาถึงสมัยรัชกาล
ที่ 5 นั้น ดูเหมือนจะเป็นการด าเนินการเปลี่ยนแปลงและปฏิรูปที่แตกต่างจากความเข้าใจ
เกี่ยวกับการปฏิรูปที่ถูกอ้างว่ายึดหลักแบบการปฏิรูปศาสนาในยุโรป กล่าวคือ การปฏิรูป 
ที่ควรจะเป็นนั้นสุรพศมองว่าเราควรที่จะใช้หลักเกณฑ์จากสังคมตะวันตกเป็นหลักเพราะว่า
การปฏิรูปที่ เกิดขึ้นในสังคมตะวันตกล้วนแล้วแต่น ามาซึ่งความเจริญก้าวหน้าของ
ประเทศชาติบ้านเมือง และน าไปสู่ความเป็นสมัยใหม่ที่ท าให้ประชนมีสิทธิ เสรีภาพ และ
ความเสมอภาคอันเป็นรากฐานของประชาธิปไตย ซึ่งที่ส าคัญคือเสรีภาพในเรื่องของ 
ความเชื่อหรือเสรีภาพในศาสนา ผู้เขียนเห็นว่าเหตุผลที่ว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาไม่ใช่  
การปฏิรูปที่แท้จริง หากแต่เป็นเพียงการปฏิรูปที่ตอบสนองชนชั้นผู้ปกครองเป็นหลักนั้น 
มีความสมเหตุสมผลอย่างยิ่ง เพราะที่พุทธศาสนาบอกว่าเป็นการปฏิรูปนั้น หากวิเคราะห์ 
ให้เห็นถึงการปฏิรูปที่แท้จริงแล้วนั้น เรายังก้าวไปไม่ถึงจุดนั้นแม้แต่ในอดีตหรือปัจจุบัน 
ก็ตามเรายังผูกติดกับปมปัญหาเดิมๆ ที่ยังก้าวข้ามจุดนั้นไม่ได้ และหนักหน่วงที่สุดภายใต้
การปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัยรัชกาลที่ 4 และรัชกาลที่  5 ที่มีการผูกอ านาจรัฐกับศาสนา 
ให้มีความสัมพันธ์กันนั้น ผลที่ตามมาคือสังคมไทยมีการละเมิดสิทธิ และเสรีภาพขั้นพื้นฐาน
กันในนามของศาสนาอย่างที่สุด ตัวอย่างเช่น ในกรณีของวัดพระธรรมกายที่ถูกกฎหมาย
บ้านเมืองและข้อเรียกร้องจากหลายฝ่ายให้จัดการบนฐานที่ว่า ข้อแรกค าสอนของ 
วัดพระธรรมกายเป็นปฏิปักษ์กับค าสอนของพุทธศาสนานิกายเถรวาทซึ่งมีส่วนมาก 
ในเมืองไทย ไม่ว่าจะเป็นค าสอนเรื่องนิพพาน ค าสอนเรื่องวิชาธรรมกาย และค าสอนอื่นๆ 
ประการที่สองคือวัดพระธรรมกายเป็นวัดที่เรียกร้องให้ท าบุญมากๆ ซึ่งเป็นเสมือนการเรี่ยไร 
ภายใต้ข้อเรียกร้องให้จัดการธรรมกายดังกล่าวถือว่าเป็นการละเมิดเสรีภาพทางศาสนา  
ซึ่งเชื่อมโยงไปถึงการละเมิดสิทธิและเสรีภาพของปัจเจกบุคคลที่จะคิดและเชื่อได้อย่างเสรี 
ซึ่งข้อเรียกร้องดังกล่าวเปรียบเสมือนการใช้อ านาจรัฐมาก าจัดความเชื่อส่วนบุคคลที่ไม่ได้
กระทบกระทั่งเสรีภาพผู้อื่นเลยแม้แต่น้อย ซึ่งเรื่องของธรรมกายแสดงให้เห็นว่ารัฐไทย



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

164 

ประสบปัญหาในการก้าวเข้าสู่ความเป็นสังคมประชาธิปไตยในโลกสมัยใหม่อย่างแท้จริง
เพราะรัฐกับศาสนายึดโยงความสัมพันธ์ต่อกัน และยังเป็นส่วนหนึ่งที่ท าให้มีการละเมิด 
สิทธิและเสรีภาพเสมอมา ทั้งนี้ เป็นผลจากการวางรากฐานจากการปฏิรูปพุทธศาสนาที่มี 
มาแต่อดีต แม้แต่ความเชื่อในระดับชาวบ้านที่ เป็นส่วนสร้างและรังสรรค์สังคมโดย 
ไม่เกี่ยวข้องกับรัฐแต่อย่างใด ซึ่งเป็นความเช่ือที่สร้างปฏิสัมพันธ์กันระหว่างบุคคลในสังคม16 
กลับถูกก าจัดให้สูญสิ้นไปภายหลังจากการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัยของรัชกาลที่ 4 และ
รัชกาลที่ 5 ดังนั้น การปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัยดังกล่าวจึงไม่ได้เสร็จสิ้นและปล่อยให้
สังคมไทยเดินทางเข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่ได้ แต่ทว่ากลับกลายเป็นการผูกอ านาจเดิมไว้  
ให้มีผลกับสังคมทุกยุคทุกสมัยเสมอมา  

ส าหรับแรงกาต์มองว่าพุทธศาสนาที่รัชกาลที่ 4 และรัชกาลที่ 5 ทรงปฏิรูปนั้นเป็น
การท าให้ประเทศด าเนินเข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่ยิ่งขึ้น กล่าวคือเป็นการปฏิรูปที่พร้อมจะ
รับมือต่อความเปลี่ยนแปลงของสังคมอันเป็นผลสืบเนื่องจากสังคมตะวันตกและ 
ท าให้เกิดความเข้าใจเป็นอย่างดีและไม่เกิดกระแสต่อต้านแนวคิดของชาติตะวันตกด้วย 
ผู้เขียนเห็นว่าทัศนะของแรงกาต์เป็นทัศนะที่อาจเป็นไปได้ แต่ทว่าหากเรามองถึงความ
สมเหตุสมผล และผลเชิงประจักษ์แล้วเราก็จะพบว่า ทัศนะของแรงกาต์ตรงข้ามกับ 
สิ่งที่ เกิดขึ้นในความเป็นจริงเชิงประจักษ์ กล่าวคือ การปฏิรูปพุทธศาสนาของไทย 
ได้ผูกอ านาจไว้กับรัฐ นั่นหมายความว่าการที่แรงกาต์คิดว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาของ
รัชกาลที่ 4 คือการด าเนินไปตามแนวคิดตะวันตกจึงเป็นเรื่องที่ตรงกันข้าม ในขณะที่
ตะวันตกศาสนากับรัฐแยกขาดจากกันอย่างอิสระมาก่อนหน้านั้นนานมากแล้ว และการที่
แรงกาต์อธิบายว่าความส าเร็จของการปฏิรูปพุทธศาสนาของรัชกาลที่ 4 ท าให้สังคมไทย
ยอมที่จะเปิดรับวัฒนธรรมตะวันตกก็เป็นเรื่องที่ไม่สมเหตุสมผลเลยแม้แต่น้อย 

 
5. บทสรปุ 

พุทธศาสนาในไทยเป็นหนึ่งตัวอย่างของความน่าสนใจในการน าเสนอความสัมพันธ์
ระหว่างศาสนากับความเป็นเสรีนิยมทางการเมือง ซึ่งเป็นความสัมพันธ์ที่ค่อนข้าง 
มีความคลุมเครือ แต่ทว่าในอีกด้านหนึ่งพุทธศาสนาเถรวาทดูเหมือนจะมีองค์ประกอบ 
หลายอย่างที่เข้ากันได้กับระบอบประชาธิปไตย หัวใจส าคัญของค าสอนอยู่ที่แนวคิดด้าน
จริยธรรมบนพื้นฐานของความอดทนและการแสวงหาการแสวงหาพฤติกรรมทางศีลธรรม
                                                            
16 ผู้เขียนหมายถึงพุทธศาสนาแบบท้องถิ่นของไทย ซึ่งเป็นตัวเชื่อมความสัมพันธ์ทางสังคมของผู้คน 
ในท้องถิ่น 



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

165 

และการตรัสรู้ของแต่ละบุคคล ในทางทฤษฎีแล้วพุทธศาสนาซึ่งก่อตั้งโดยพระพุทธเจ้า 
หรือในอดีตก่อนหน้านั้นเป็นเจ้าชาย ซึ่งปฏิเสธล าดับชั้นทางสังคมและส่งเสริมแนวคิด 
เรื่องความเท่าเทียม อย่างไรก็ดี มีนักวิชาการแย้งว่าค าสอนของพุทธศาสนานั้นให้การ
สนับสนุนต่อแนวคิดเกี่ยวกับสาธารณรัฐ หรือสังคมนิยม โดยอ้างถึงตัวอย่างการมีส่วนร่วม
ของชาวพุทธในขบวนการต่อต้านอาณานิคม และลัทธิปฏิรูป (Harris, 1999, p. 19)  
เห็นได้จากแนวคิดของพุทธศาสนาในสังคมไทยนั้นมีพื้นฐานมาจากการ “ปฏิรูป” (Keyes, 
1989, p. 122) เช่น การปฏิรูปพุทธศาสนาในศตวรรษที่สิบเก้าซึ่ งด าเนินการโดย
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว บทความนี้จึงสรุปภาพของการปฏิรูปพุทธศาสนา
ของไทยในสมัยรัชกาลที่ 4 และรัชกาลที่ 5 ในภาพรวม 

จากการวิเคราะห์ผ่านการส ารวจและถกเถียงเรื่องการปฏิรูปพุทธศาสนาของไทย
ในสมัยรัชกาลที่ 4 และรัชกาลที่ 5 ผู้เขียนได้ค้นพบข้อสรุปของงานชิ้นก็คือว่า การปฏิรูป
พุทธศาสนาในสมัยรัชกาลที่ 4 และรัชกาลที่ 5 บนข้ออ้างที่ว่าเป็นการปฏิรูปเพื่อท าให้
ประเทศก้าวเข้าสู่ความเป็นสมัยใหม่นั้น ผู้เขียนเห็นว่าเป็นเพียงข้ออ้างเพื่อน าไปสู่เป้าหมาย
อีกประการหนึ่งซึ่งไม่เกี่ยวข้องกันกับการท าให้ประเทศมีความเป็นสมัยใหม่ เป้าหมายที่ว่านี้
คือการที่รัฐใช้อุดมการณ์บางอย่างของสังคม (ซึ่งก็คืออุดมการณ์ชาตินิยมที่รัฐสร้างขึ้น) 
ครอบง าสังคม (Dominant Ideology) ท าให้ผู้คนมองไม่เห็นความเป็นจริงของระบบของ
สังคมที่รัฐก าลังกระท าอยู่ แต่พยายามวาดภาพให้เห็นว่ารัฐรับใช้ชาติและประชาชน ดังนั้น 
รัฐจึงรักษาระบบชนชั้นและความไม่เท่าเทียมเอาไว้ และพยายามหันเหความใฝ่ฝันของ 
ชนชั้นต่างๆ ให้เป็นไปตามที่รัฐต้องการ โดยการน าเอาอุดมการณ์ “ผลประโยชน์ของชาติ” 
และ “ชุมชนที่มีความรักใคร่สามัคคีกัน” มาปลูกฝังให้แก่สมาชิกในสังคม การปฏิรูป 
บนข้ออ้างของเรื่องความทันสมัยบนพื้นฐานของความเป็นวิทยาศาสตร์นั้นจึงเป็นข้ออ้าง 
ที่ชี้ ให้เห็นเพียงแค่ว่า หลักค าสอนของพุทธศาสนามีความเป็นเหตุเป็นผลและเป็น
วิทยาศาสตร์ แต่ก็ไม่ได้หมายความว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาจะท าให้ประเทศก้าวเข้าสู่  
ความเป็นสมัยใหม่บนฐานของความเป็นเหตุเป็นผลแบบวิทยาศาสตร์ได้ แต่ทว่าการปฏิรูปนี้
เป็นการสร้างความมั่นคงให้พุทธศาสนามารับใช้อุดมการณ์ “ชาติ” ที่พยายามปรับเปลี่ยน
รัฐให้เป็นรัฐชาติสมัยใหม่ นั่นหมายความว่าการปฏิรูปนี้มีผลลัพธ์อยู่ที่การเชื่อมโยง
ความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนากับรัฐให้มีความแนบแน่นกันมากยิ่งขึ้น 

การท าให้พุทธศาสนามีความแนบแน่นกับอุดมการณ์รัฐมากยิ่งขึ้นเป็นการกระท า
การปฏิรูปพุทธศาสนาที่แปลกไปจากการปฏิรูปที่ควรจะเป็น กล่าวคือมีการรวมอ านาจไว้ 
ที่ส่วนกลาง มีการออกกฎหมายควบคุมคณะสงฆ์ ตลอดจนกฎเกณฑ์ต่างๆ ที่ทางการ 
ได้ตราขึ้นเป็นระเบียบบังคับนั้นล้วนแล้วแต่ขัดแย้งกับการปฏิรูปศาสนาที่สังคมโลกสมัยใหม่



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

166 

กระท ากัน การปฏิรูปศาสนาที่แท้จริงคือการแยกกันอย่างชัดเจนระหว่างอ านาจของรัฐ 
กับศาสนา ศาสนาในโลกสมัยใหม่จึงเป็นเรื่องของเสรีภาพส่วนบุคคลมากกว่าที่จะเป็น 
เรื่องของส่วนรวม แต่ทว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาของไทยในสมัยรัชกาลที่ 4 และรัชกาลที่ 5 
ไม่ได้ท าให้ปัจเจกบุคคลมีเสรีภาพทางศาสนา แต่ศาสนาอยู่ภายใต้การควบคุมของรัฐ 
เป็นหลัก จึงกล่าวได้ว่าการปฏิรูปพุทธศาสนาดังกล่าวนี้เป็นเพียงข้ออ้างของการสร้างรัฐชาติ
และอุดมการณ์ “ชาตินิยม” ที่มุ่งเน้นให้เกิดความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันในชาติ และ 
ยังมุ่งเน้นถึงอุดมการณ์ “ราชาชาตินิยม” ที่มีพระมหากษัตริย์เป็นศูนย์รวมของคนในชาติ
และทรงเป็นพุทธมามกะอันเป็นตัวแทนของพุทธศาสนิกชนในชาติ ข้อสรุปนี้สอดคล้อง 
กับงานของ ชาญณรงค์ บุญหนุน (2557) เรื่องพุทธศาสนาประจ าชาติในรัฐธรรมนูญ  
ในบทความดังกล่าว ชาญณรงค์ กล่าวว่า พุทธศาสนาในสังคมไทยควรถูกให้ความหมาย 
โดยพุทธธรรม ไม่ใช่การให้ความหมายพุทธศาสนาผ่านผู้ปกครอง ปัจจุบันความเข้าใจ
ประวัติศาสตร์แบบ “ราชาชาตินิยม” นี้ก าลังได้รับการวิพากษ์วิจารณ์อย่างกว้างขวาง 
ประวัติศาสตร์แนวใหม่ที่สลายความเป็นศูนย์กลางของอ านาจชาติพันธุ์ ก าลังเข้ามาแทนที่
ความเข้าใจประวัติศาสตร์แบบเดิมๆ โดยเฉพาะในระบบการศึกษาระดับ มหาวิทยาลัย  
แต่ในบางแห่ง เช่น มหาวิทยาลัยสงฆ์นั้นยังไม่ได้มีการศึกษาประวัติศาสตร์กันอย่างลึกซึ้ง 
จริงจัง ความเข้าใจประวัติศาสตร์แบบเดิมยังคงมีอิทธิพลต่อพระสงฆ์อยู่มาก แต่ก็มี
ความส าคัญเพราะความเข้าใจประวัติศาสตร์แบบนี้เท่านั้นที่จะเปิดให้สามารถ “อ้าง” 
ความชอบธรรมส าหรับการบัญญัติพุทธศาสนาประจ าชาติในรัฐธรรมนูญ ดังที่ปรากฏใน 
งานของผู้สนับสนุนการบัญญัติพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ กล่าวได้ว่าอุดมการณ์
ราชาชาตินิยมนี้เองที่ผลักดันให้พุทธศาสนากับรัฐมีความสมานฉันท์สัมพันธ์แน่นแฟ้นกัน
มากยิ่งขึ้น กระนั้นก็ดีการศึกษาประวัติศาสตร์ชาตินิยมก็มิได้อยู่ในวงของมหาวิทยาลัยสงฆ์
เท่านั้น แต่ยังกินพื้นที่การศึกษาไปในวงกว้างที่การศึกษาไทยพยายามสร้างองค์ความรู้
ประวัติศาสตร์ชาตินิยม โดยมีสถาบันชาติ ศาสนา และพระมหากษัตริย์เป็นตัวขับเคลื่อน 
ภายใต้สถาบันเหล่านี้พุทธศาสนาถูกน ามาอ้างเป็นศีลธรรมแห่งชาติเป็นอย่า งมากโดย 
อ้างผ่านพระมหากษัตริย์ในอดีตมาจนถึงปัจจุบัน 

นอกจากนี้ ยังท าให้พุทธศาสนาในสังคมไทย ไม่เปิดกว้างในความแตกต่าง
หลากหลาย การไม่ยอมรับความแตกต่างหลากหลายในพุทธศาสนาและการไม่ได้ท า 
ความเข้าใจว่า การอ้างเหตุผลของพุทธศาสนาแบบชาตินิยมวางอยู่บนฐานคิดแบบใดนั้น 
ย่อมท าให้สังคมไทยเกิดปัญหาทางศาสนาในลักษณะความขัดแย้งต่อไปเช่นเคย นอกจากนี้ 
การไม่ยอมรับเสรีภาพทางศาสนาเช่นนี้ย่อมเป็นการกระท าที่ขัดต่อหลักคิดทางพุทธศาสนา
เสียเอง เพราะพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่ยอมรับในความแตกต่างหลากหลาย ดังเช่น  



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

167 

นักปรัชญาที่ชื่อ Ludwig Feuerbach และ Ernst Troeltsch สรุปเอาไว้ว่าขนบธรรมเนียม
และประเพณีทางศาสนาเอเชีย โดยเฉพาะอย่างยิ่งศาสนาฮินดู และพุทธศาสนานั้นเป็น
ศาสนาแรกสุดที่น าเสนอแนวคิดพหุนิยมทางศาสนาและให้อิสระแก่ประชาชนในการเลือก
ศรัทธาของตนเอง และพัฒนาโครงสร้างทางศาสนาส่วนบุคคลได้ (Meister, 2010; Roof & 
McKinney, 1985) แต่ส าหรับพุทธศาสนาของไทยนั้นไม่ได้ยอมรับความหลากหลายของ
พุทธศาสนา มิหน าซ้ ายังใช้องค์ความรู้ของตนเองเป็นกรอบตัดสินว่าพุทธศาสนาแบบอื่น 
ผิดทั้งหมด จึงก่อให้เกิดปัญหาการรุกล้ าเขตแดนทางเสรีภาพส่วนตัวของผู้อ่ืนตามมา 
 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

ภาษาไทย 
คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. (2533). อารยธรรมสมัยใหม่–ปัจจุบัน. 

กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
คนึงนิตย์ จันทบุตร. (2528). การเคลื่อนไหวของยุวสงฆ์ไทยรุ่นแรก พ.ศ. 2477-2484. 

กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
คริส เบเคอร,์ และผาสุก พงษ์ไพจิตร. (2557). ประวัติศาสตร์ไทยร่วมสมัย. กรุงเทพฯ: มติชน. 
ชาญณรงค์ บุญหนุน. (2545). ความส าคัญของพระวินัยในประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา

เถรวาท: จากสังคายนาครั้งที่ 1 ถึงธัมมนันทาสามเณรี. วารสารพุทธศาสน์ศึกษา 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 9(2), 7-30. 

______. (2557). พุทธศาสนาประจ าชาติไทยในรัฐธรรมนูญ. วารสารสมาคมปรัชญาและ
ศาสนาแห่งประเทศไทย, 9(2), 45-78. 

______. (2561). การปฏิรูปศาสนาในประเทศไทย(2): เรียนรู้จากประวัติศาสตร์ 
ศาสนาคริสต์และพุทธ. ประชาไท. สืบค้นเมื่อ 20 กรกฎาคม 2561, จาก 
https://prachatai.com/journal/2015/06/59898 

ทวีศักดิ์ เผือกสม. (2540). การปรับตัวทางความรู้ ความจริง และอ านาจของชนชั้นน าสยาม 
พ.ศ. 2325-2411. (วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต), สาขาวิชาประวัติศาสตร์ 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ธีระพงษ์ มีไธสง. (2560). พระสงฆ์กับองค์เจ้าในการปฏิรูปหัวเมืองอีสานผ่านกลไกอ านาจ
รัฐ. มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร,์ 34(3), 288-309. 

  



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

168 

ปฐม ตาคะนานันท์. (2551). คณะสงฆ์สร้างชาติ สมัยรัชกาลที่ 5. กรุงเทพฯ: มติชน. 
พระเจ้าวรวงษ์เธอ พระองค์เจ้าจุลจักรพงษ์. (2506). พระราชจริยวัตรของพระมหากษัตริย์

ไทย. ใน ทวน วิริยาภรณ์, พุทธศาสนาก้าวหน้า. กรุงเทพฯ: ป. พิศนาคะการพิมพ์. 
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว. (2515). ประชุมพระราชนิพนธ์ภาษาบาลี 

ในรัชกาลที่ 4 ภาค 1. นครหลวงฯ: คณะธรรมยุต. 
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว. (2516). พระราชพิธีสิบสองเดือน. กรุงเทพฯ: 

คลังวิทยา.  
พระไพศาล วิสาโล. (2546). พุทธศาสนาในอนาคต แนวโน้มและทางออกจากวิกฤต. 

กรุงเทพฯ: มูลนิธิสดศรี-สฤษดิ์วงศ์. 
พระมหาวรชัย กลึงโพธิ์. (2539). การปกครองคณะสงฆ์ไทยตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ 

พุทธศักราช 2484. (วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต) สาขาวิชาประวัติศาสตร์. 
บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พลาดิศัย สิทธิธัญกิจ. (2547). พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว พระเจ้ากรุงสยาม
รัชกาลที่ 4. กรุงเทพฯ: One World. 

พิพัฒน์ พสุธารชาติ. (2553). รัฐกับศาสนา: บทความว่าด้วยอาณาจักร ศาสนจักร และ
เสรีภาพ. กรุงเทพฯ: ศยาม. 

______. (2560). คราสและควินิน รื้อ-สร้าง 'ปากไก่และใบเรือ ' ของนิธิ เอียวศรีวงศ์. 
กรุงเทพฯ: Illuminations. 

ภัชราพร ช้างแก้ว. (2530). พุทธศาสนากับการก่อตัวของรัฐไทยแบบใหม่ในสมัยรัชกาลที่ 5 
และรัชกาลที่ 6. (วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต), สาขาวิชาประวัติศาสตร์ 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2558). การปกครองคณะสงฆ์ไทย  
ฉบับปรับปรุง. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2514). ประมวลพระนิพนธ์  
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส พระธรรมเทศนา. พระนคร: 
โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สายชล สัตยานุรักษ์. (2550). โครงการประวัติศาสตร์วิธีคิดเกี่ยวกับสังคมและวัฒนธรรม
ไทยของปัญญาชน (พ.ศ. 2435-2535). เชียงใหม่ : ภาควิชาประวัติศาสตร์  
คณะมนุษยศาสตร ์มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

  



วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563): 141-170 

169 

สิทธิ์ บุตรอินทร์. (2547). พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว พระอัจฉริยภาพด้าน 
การพระศาสนา. กรุงเทพฯ: ส านักธรรมศาสตร์และการเมือง ราชบัณฑิตยสถาน 
แห่งประเทศไทย. 

สุรพศ ทวีศักดิ.์ (2560). จากพุทธศาสนาแห่งรัฐสู่พุทธศาสนาที่เป็นอิสระจากรัฐ. กรุงเทพฯ: 
สยามปริทัศน์. 

______. (2561). รัฐ กับศาสนา ศีลธรรม อ านาจ และอิสรภาพ. กรุงเทพฯ: สยามปริทัศน์. 
เสทื้อน ศุภโสภณ. (2505). พระพุทธศาสนากับพระมหากษัตริย์ไทย. พระนคร: คลังวิทยา. 
อรรถจักร์ สัตยานุรักษ์. (2555). การเปลี่ยนแปลงโลกทัศน์ของชนชั้นผู้น าไทยตั้งแต่ 

รัชกาลที่ 4 ถึงพุทธศักราช 2475. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ภาษาอังกฤษ 
Meister, C. (2010). The Oxford Handbook of Religious Diversity. Oxford: 

Oxford University Press. 
Harris, I. (1999). Buddhism and Politics in Asia: The Textual and Historical 

Roots, In Harris, I. (Ed.), Buddhism and Politics in Twentieth Century 
Asia. London: Continuum. 

Keyes, C. (1966). Peasant and Nation: A Thai Lao Village in a Thai State. 
(Degree of Doctor of Philosophy), Faculty of Graduate school, Cornell 
University. 

______. (1989). Buddhist Politics and their Revolutionary Origins in Thailand. 
International Political Science Review, 10(2), 121-142. 

Lingat, R. (1958). La Double Crise De L'église Bouddhique Au Siam (1767-
1851). Cahiers d'Histoire Mondiale. Journal of World History. 
Cuadernos de Historia Mundial, 4(2), 402. 

Roof, W. C., & McKinney, W. (1985). Denominational America and the New 
Religious Pluralism. The Annals of the American Academy of Political 
and Social Science, 480(1), 24-38. 



บทวิเคราะห์รัฐไทยกับการปฏิรูปพุทธศาสนาในสมัย ร.4 และ ร.5 • เด่นพงษ์ แสนค า และอัครยา สังขจันทร ์

170 

Sturm, A. (2006). The King's Nation: A Study of the Emergence and 
Development of Nation and Nationalism in Thailand. (Degree of 
Doctor of Philosophy), London School of Economics and Political 
Science, University of London. 

Swearer, D. K. (1973). Thai Buddhism: Two Responses to Modernity. 
Contributions to Asian Studies, 79. 

 


